BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

Cursus theologici iuxta scholasticam huius temporis
Societatis Jesu methodum tomus ...

Amico, Francesco

Duaci, 1640

Dispvtatio Tertia. De essentia Dei eiusque attributis.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82000

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82000

i -
e

———

32

D;‘f“f De Eﬂmzm Dei sizfﬁ?zﬁg attributis, Seftio I

cogitatio non {atim occurrere folet homini,
[tunc primum rationis vium c:gcrccntt,ﬁ:1|c vl- |
laparentum dj(clp‘hna, & maiorum traditio- |
|ne; & multo minus homini rudisatque he-

{probabiliiis tamg defendi poteft uppoiiru_ sve |
[neque in paucis, neque ad tempus perfedta
{ratione vretibus dabilis fit inuincibilis igno-|
;gra.utin deDeo, v fufé proboin 3. tomo; & |
{ex polterioris partis probatione colligitur.

18 Pofterior autem pars conftat ¢x com- |
mwuni confenfu Patrum: qui propterea di-
cunt, notitiam de Deo effe omnibus natura- |
liter infitam; & colligitur ex Paulo fupra cit.
ad Rom, 1. aquo abfolure & limplicircr di=-
cuntur inexenfabiles ,qui Creatoris fui noti- |
tia carent, cim eam facile poffint ex crea-|

panlus,

turis comparare, Fundamentum huius eft: | quic creatura rationalis de fe ipla perfedte
quianotitia de Deofaltem confufa & imper- ' difponere.

a, 8 cum obligntiéhc illam inucftigandi;que | fecta, eft adeo facilis & obuia cnilibct,vtvix‘

poflitquis ad longum tempus excufari : Calil
enim ipfi enarrant gloviam Dei. Vnde Tullins|Tslins:
2. de natura Deor, Owid tam apertum, inquit,|
effe poseft 5 mmq’se p.::r::,-?;'(m:m s et Coelom (-]

[betisingenij; & quamuis hec probabilis fit, | fpeximus, Caleitingue contemplats fumns |, quam

efic aliguod Numen prefiantiffima mentis , geo|
hac regantur 2 Cuins argumentum eft quial
nulla el natio tam barbara, quzaliquam n

titiam Dei, cultu aliquo non profiteatur, et-
famfi erret in notitia veri Dei. Hoc iplum
confirmat fupcmatm-:.'.if. prouidentia Dei,
quae non finuc 10”8') tempore homines i-
goorantia fui Condirtoris laborare, fed eos
lubinde inftruic, vel per externam difcipli-
nam Maiorum , vel per internas illuftration
nes , cum talisnotitia fic fimpliciter necefla-
ria ; eft enim notitia vitimi Finis, fine quo ne-|

DISPVTATIO IIL

De Eflentia Deti ciufque actributis.

S E.Cils O aP<R I M-A,

3 RDva res queritur,
ipfi foli nota , cuius
explicatio quaritur.
Eft enim Deus, tefte

lux, ad quam nemini

peripfinslucis aliqua
Augufiinssirenerberationem. Vnde monet Auguft. libr.
|de moribus Ecclefiz ¢.7.vt Diuina contem-
{platuriad opacitatem autoritatis, vmbra{que
{creaturarum,libmmméuc voces,velutiad fi-
{gna temperatiora veritatis confugiamus:ne,fi

1veritatis reuerberati , ad tencbrarum noftra-
{rum familiaritatem cum farigatione potis,

{pactim Fidci reuclato lumine , partim innato
[ratio

|

§.Thomas. ec non S. Thom, p.p.q:3.a1t. §. & 1. contra

gentes c. 25. & q. 7. de potentia art, 3. perfe-

limpoffibile : Nam quz definiuntur , tertis
ipetfedionum cancellis concluduntur , vitra
[guas resipfe dehnitz non protenduntur:
{Deus autem, ctim in fuo efle nullo concluda-
itur perfectionis termino , definiri haud qua-
98 potelt ; aliqua tamen defcriprione po-

quim cum deleGatione conuertamur. Ergo | tuo motn Ceelorum :& 12, Met. t. s1. affic-

|%a definitione Deum comprehendere cft |

Quid DEVS fie

| ri pritts demonftratam. his pofitis.
Scriptura , immenfd |

patet acceflus , nifi !

|Diuina in {c contemplari velimus, nimia luce |

cinatione inteHe&us tantz rei explica- |
{tionem aggrediamur. Et quidem Au&ore | purum & immunem ab omni potentialitate.
Auguftinolibro de cognitione vera vite ¢.7. |

teft. Duplex autem eft via indagandi Dei
naturam , altera a pofteriori per effe&tus ; al-
tera i priori per rationem aliquam 4 pofterio-

2. Dico1.A pofteriori & per effectus eui-
denter concluditur natura Diuina infinité
perfe&a, & totius potentialitatis expers.cit
8. Tho.p.p.q. 4.a.2. Scotiinr. Dift. 2. qu.
2. §.Odtenfo propofito, Durandi Dift, 43.q.1.
Heruzi qugit. 1. Capreoli q.1.art. 1. concl.4.
Rich.art, 1 -qu. 2. Argent. art.3. Atiminenfis ¢
qu. 3.a. 2.8 3.ad 3. &aliorum contra Ru-|,
bionem q.1,art. 2.

3. Prob. Conclufio 1. Au&oritate Arift.
qui8. Phyfic.c.vlt.& 12.Metaphyf.t. 41.in-
finitatem primi motoris probauit ex perpe- 5

5. Thomas.,
Scotus.
Durandus.
:‘Drc:vh:j
YR ATE.
chardise
drgentinas
Arimines/.
Rubio.

f }
rijiareles |

mat , intclletionem Dei effe iplammet fub-
ftantiam Dei : erg0 agnofcit illum, vt aGum

Prior pars probatur duplici medio, Primd ex|
effecibuspoffibilibus pcrfeé‘:ioribus,.“xpcr-f
fectioribus in infinitum , hoc paco: Omnis|
perfe@io, qua eft in cffe@u, necelle eft, vt
praexiftatin caufa , aut formaliter, fi eft vni-!
uoca; aut eminenter, fi eft 2quinoca. Atqui|
producibiles funt effedus perfedtiores ; &
perfectiores in inﬁui[um:crgo necefle u!t,?
vtinfinitaperfectio praexiftat in prima: cau-|
{a, Maior pater :nam quando caufaeft prin-

cipa=




- Disp. IT1. Deeffentia Deiyinf

ittribntis, SeflioT.

pmm, qualss eft Deus, nequit perfectionem
leffe@uscotitinere modo impcrf‘c&iori‘Con-
lfequentiaprob. nam bene arguiturex infini-
tate {yncategorematica’ effetuum infinitas
categerematicacaufe s quia ¢lim virtus caufe
fittota fimul a&u ,non poreric effe infinita
{{yncategorematice , de cuius ratione eft, ve
partim {itin actu, partim inpotentia :aut igi-
tur talis vietusericacu finita , autinfnita : A-
inim efic nequit; alioqui affignari poffecter-
minus,quo perfetiorem producerc non pof-
.i{“ » contra {uppofitum : ergd neceflarid erit
[infinita, Maiorem oftendo: quoniam in effe-
&ibus poffibilibus nullus affignari poteft,
{quo producto perfectior produci non pof-
fletzergd nullas eft terminus aflignabilis in
effeétibus perfecioribus, & perte &ioribus
producendis. Antecedens probo quia nulla
afterri poteit implicantia scurquolibet proy
duco perfeior producinon pofit.

4. 11. Prob.Ex cogunitione,qua Deus ne-
ceflario cognofcit infinitos effedtus perfe-
[Giares & perfectiores , quos poifet ipfe pro-
(ducere; hoc modo. Omne agensintellectua-
{leagic cognolcendo cffc&us, quosipfum li»
berc producit.Sed Deus poteft liberé produ-
cereeffedtus i}'r.cai(‘é_{urc;u;ili.:C' infinitos:er-
go cognofcir illos , non fucceffine, ergo fi-
mul:nequic autem cognofeercillos cognitio-
nc finita; ergoinfinita: Atqui cognitio infinis
tafupponit potentiam , atque aded effentiam
infinitam:igitur ex cognitione omnium effe-
Guum producibiliom arguitur infinitas Di-
uinz eflentiz. Maior primi f}'llogi{i_ul patet:
quoniam agens intellectuale non poteft libe-
re producere effe@um,, nifi precognofcatil-
lum;cim non poffit liberé producere , nifi
volendoid , quod producit; atqueaded prg-
cognofcendo, quod vult producere;ctim nis
hil poffit effe volitum ; quin precognitum.
Minor conftat ex dictis. Prior confequentia
probatur iquia, fi fuccefliue , & non fimul
Deus cognofceret illos ; mutaretur Deus; ac
proinde non effer expers potentialitatis con-
tra id, quod mox fumus oltenfuri. Minor

|

cognolci infiniti effe@us , nifi cognitione in-
finita :quia , cimcognitio fubftituatur loco

teationali , quantam continet ipfum obie-
ctum in efle reali, Atquiinfiniti effe@us per-
fectiores & perfe@iores continent infinitam
perfetionemin effe reali: ergo & eorum di-
tinctaatque exprelia cognitio;qualis eft Di-
uina, continebit infinitam perfetionem in
efle intentionali arque expreflivo.Minor teg-
tij {yllogi{mi elucet: quia coguitio , potentia,
& eifenua, mutuod fibi proportionantur:quia
chim cognitio fitactus potentiz; potentia ve-

le infinita, potentia verd & effentia finita - a-
lioqui actus excederet potentiam, & cffen=
Gus, quodimplicat.

onclufionis prob. ex a-

tiam, cuiusefta

_§- Pofterior pars

fecundi {yllogifmi probatur : quia vt infra |
probabimus ;nequeuntexpreflc & diftin&e |

{obie&i, quod iniplaa@u cogrofcitur , tan- |
tam perfectionem debet continereineffe in- |

16 proprietaseffentiz;non poreft cognitio el- |

&ione creatia fic ; Actiocreatina de necel-
fitate arguit aGum purum in creante:fed|
| Deus exercet adionem creativam erga pli-|
| rImos effe@uscreatos 1ergo £x adtionecrea-
| tivaconcluditurin Deo immunnitasab omni)
| potentialitate, Confequentia patet: Minor|
| coftatexactione, qua Deusproducic& con-|
| {eruatanimasrationales, & materiam prim.’t,!
quzctm fit independens a fubicGto fuften-|
| tationis , non poteft <fle eductio ;erit igitur|
creatio, cuminter edutionem & ul‘C.lE]Ol](‘ﬁ]!
non fitaffignabile medium :qucumdumdum;
necinterdependensafubico; & indepen-
| dens a fabiecto, Maior, in qua tantlimeft dif-|
ficultas, probatur: quia nequitagens habere]
actiopem tranfeuntem perfedtiorem imma-|
| nente: Haberet autem Deus adionem tran(s!
| euntem perfedtiorem immanente, fiipfius a-|
&ioimmanens no effet identificata cum pmni
priaﬁlbﬂan[iaip{ius.Purri: agens,quod ha-l
bet adtionem immanentem identificatam ci
propriafubftantia eftadus purus, atque ad-|
eo potentialitatis expers. Maior probatur,|
| tum quia per a&ionem ig\t11a11191116111 agens|
| perficitfeipfum , pertranfeuntem verd aliud!
| afeipfos nequit autemagens perficere alinda|
| feipfo perfecius quam feipfum ; quia fc ip-|
| lum perficit primario,alind verda {eiplo,fe=
cundario, Tum quia omnis perfedio, quz|
eft in effe&u,neceflarid prefupponi debet in|
cauﬁi;crgo,cum adioimmanensfit proxima
caufa tzanfeuntis; nequit vila perfedtio, aut)
independentiacfleinactione tranfeunte,que
non praf{épponatir in immancatc tanquam|
iy proxima caufa, Minorem aflumptam o-
ftendo: Nam oreatio et a&io independensd)
{ubieétoinhzfionis; quia ciim fat ex nihilo,
nullum prarequirit fubiedum, cui inhz-
reat ; fed folum terminum , cum quorealiter
identificetur, Siautem Deus non habereta-|
¢tionem immanentem identificatam cum)|
propria fubftantia, haberet illam dependen-|
tem fubie@o inhzfionis , ac proinde imper-|
fe&iorem tranfeunte. Minor conftat: quia, fi
talisactionon effet identificata cum {ubf{tan-|
tia Dei, neceffano efleraccidentalis , atquea-
dcd dependensab ipfafubftantia Dei,tanquil
{ 4 fubiecto inhgfionis: non enim poflet ter-|
| minari ad aliquam {ubfantiam intraipfom)
Deum; diftinctam a naturaipfins Dei; quia, |
cim terminus talis a&ionis deberet efie ant|
{pecics exprefla, qua Deus cognof'ccr;:: {e ip—l!
fum, & creaturas, aut amor , quofe ipfum &
creaturas diligerer; & nulla patura intele-|
Gualisintelligere, aut diligere poflit per {'ub-;r
ftantiam a ¢ diftin@am fed vel per fuammet
fubfantiam, vel per qualitatem accidenta-|
lem ; non poflettalisaio , finon identifica-
recur cum natura Dinina, terminari ad {ub-
ftantiam ,fed ad accidens: atqueadeo necel- |
{arid foretinhzfiua fubiedi; Minorfublum-|
pta declaratur = quoniam fubftantia , quz
iuﬁtas,l‘

non habetpotentiam paffivam, qua primarid)
cft ad a&iones immanentes. Vnde , § Deus|

|

|

| non ad mittita&ionesimmancntes dift
) nonhabet potentiam patfivam ad proprias a-|

tiones




- e e o g YA

p—

D,ﬂ? 111. IS;;jje'ﬁn}; De: eéufz}ue attributis. Settio 1.

34 e 8
&iones immanentes,multo certiusatque cui-
dentitiseam non habet ad quamcunque aliam
+&ionemab extrinfeco agente recipiendam:
iy eaidens fit; nullam perfe&ionem Deum
recipere poile  creaturis. Porrd fubftantia,
quz pullam habetadmiftam potentiam paffi-
nam, cft purus adus: quia purusactuseft,qui
excludicomnem potentialitatem, qua infola
potentia paffiua reperitur. ;

6. Obycies primd : peflunt effeus infiniti
infertoris ordinis produci a virtutefinita Or-

ducibilibusnon concluditur virtus infinita,
goantccedens, quando effectusproducibiles

dewm rationé formalem , cuinfmodi {unt fub-
tantiz intellectuales perfeiores & perfe-
&iotesin infinitum.Erenim perfediovitg in-
relle@ualis formaliter contineturin Deo, at-
que aded ex fubfantijsintelleGualibus pers
feioribus & perfedtioribusin infinitum,re-
&é concludicur infinita pcrfcu‘lio vitzintelli-
gentisin Deco. Cuius ratio eft : quia quando
perfe&io effeckus continetur formaliter in

cabilis effe@ai, contineri in caufla (ecundéim
virtutem finitam : quia tunc virtas finita cau=
{¢ continere poteft perfedionem infinitam
cffe@us , quandovirtus caufz continet emi-
nenter perfedionem effectus: Nam quando
perfedtio cffeGtus continetur formaliter in
caufa ,produio effc&us fit per communi-
cationem graduum perfedionalium ciufdem
rationis : ac proinde , fi tales gradus commu-
nicabiles {unt infiniti, prglupponi debent et-
liam infinitiin caufa fecundam candem ratic-
[nem formalem;chim pequeant prefupponiin
aliqua virtute finitaeminentiore : vt {1 infini=
Iti graduslucisproducibiles effent aluce, ne-
ceilarid in luce fupponerentur infiniti gradus

fecundo: Poteft Beatus cogni-
[tione finitd exprefse & diftin&e cognolcere
{Deum infinitum: ergo poflet Deuscognitio-

|ne initadiftinéte cugnoﬁ:crc cffedtus produ- |

cibiiesinfinitos. Refp. nego confequentiam,
ratio difcriminis eft: quia Beatus non cogno-
{cit Deum per {peciem expreflam , fed per

puram tendentiam viralem ad obie&um :at |

{Devs cognofcit effeus producibiles per
{peciem expreflam,& non per puram tenden-
tiam vitalem ad illos. Poteft autem pura ten-
dentia vitalis ad obieGum infinitum effe fi-
nita ; non autem {pecics exprefla diftin&¢ re-
prefentans obie&a infinita, Maior patets
quia {pecies exprefla fubftituitur vice obie-
&i; ergo quando obieGum eft per {e intelli-
loibile, & intimé preefens potenuz, qualis eft

neceflaria(pecies exprefla,in qua proxime vi-
deatur obie@um :fed poterit tunc obieGum
\videriin fe ipfo exiftens,per folam vitalem
tendentiamad illud. Minor affumpta proba-
tur : quia, quando obie@um eft ablens, non
poteft cognofci per puram tendentiam, quia

dinisaltioris:ergo ex cffeéibus infinitis pro= |
{ed foliim altioris ordinis. Refpondetur. Ne- |

infiniti continenturin caula {fecundum can- |

caufa,non poteftinfinita perfe@io communi- |

| mitationem ineffendo. Maior conftat:quo-

Deusrelpeu intelle@us Beatorum, noneft |

hec {upponit obic&um prglens potentiz,
qug poffic illud cognofcerein fe iplozergo
quando eftabfens, debet exprimi intraiplam
potentiam in effe intentionali & reprefenta-
tino. Vndefi obieétum Cxprimc:)duu: eftin-
finitum , expreffio ipfa debet efle infinira:
quia efle intentionale debet proportionari
cife realis Clim igitur effectus producibiles a
prima caufa fint infiniti, nec a&u pralcntes
omnes , vt fimul diftinété cognofcantur om-
| nes, debent exprimi intra ipfam potentiam
cognolcitinam,per{peciem expreflam quz in
| efle intentionali contineat omnes perfectio-
nes reales obie&torum. Minor {ub{'umpta
conftat : quia ciim puratendentia vitalis non
debeat exprimere obie¢tum in effe intentio-
nali, fed tantlim ducere potentiam ad obie-
&umin fe ipfo cognofcendum , etiamfi ob-
Jc@um fit infinitum , non neceflarid ipfa erit
infinita. Contra verd,quia fpecics expreila
deber exprimereobie¢tum in efle intentiona-
li, & fubire vicem obie&i realis abfentis ,f1
gbicGum exprimendum cft inﬁnitum,ipfa
quoque {pecies expreflaerit infinita;quia de-
betin effe intentionali proportionari efle rea=
li obieé&i,alioquin non exprimeretillud di-
tinéte & adequaté {ecundumomnes perfe-
| €iones, quas continet in {e,
8. Dico fecundd: Demonfirato Deo per
| cffectus a pofteriori, recte concladitur per
| rationem a priori, Deum effe infinité perfe-
&um quoad omnes perfe&ioncs , quz in tos
talatitndine entis excogitari pofiunt, vt com-
poffibiles inter {e ;atque adeo effeipfum in-
| finitum & interminatum efle fecunduimto-
tam plenitudinem effendi, quem fandti pe-
| lagus totius cflc appellant. Ratio autem, qua
i priori demonftratur,D cum effe talem,qua=
lem ha&enusdefcripfimus, eft ipfa neceffitas
eflendi , quam demonftrant a pofteriori cffes|
Gus ipfi creati. Ex qua ncceflitate effendi {ic[
deduco fingula: Deus neceflarid el ¢ ergo
| effentialitereft. Ergonullain Deum caditef-
| fendilimitatio. ergo adu cft tota effendiple-
nitudo.ergo nulla cft perfectio poffibilis,qug
in Deo adtu nonfitaut formaliter ,aut emi=
nenter: ergo eft ipfum effe infinitum , & in-
terminatum. Prima confequentia patet: quia
quod necefarid eft , abintrinfecis & ¢x pro-
pria natura poftulat cffe: quia cum fitipfe a-
&useffendi , 2nolloprodutus, fed 4 = ipfo
non caufaliter, fed formaliter exiftens, feip-
fo effentialiter eft,

9. SECYNDA probatus: quia omnis limi-
tatio eflendi cfb ab aliqua caufa , limitante
fuum effeGum ad tale, vel tantum effe:Devs
autemnullam habet caufam ; ergo nullamli-

niam efle, vt fic, nulla dicit limitationem:nam
efle, vt efle , folim excludit non effe. Igitur
quidquid concipitur vt poffibile , & nonin-

uoluens repugnantiam ad efle, id totum a&u
& formaliter reperitur inipfo effe per cffen-
tiam.

10. TErTIA confequentia elucet : pam

ex quo Diuinum effe non limitatur ad hoc,

vel illud




e et

|

\Damalcen

Ex

Cbr_:,'fj'?.

Anfelmus

Scorus
Caictanus

&r;fcf.?xm.

Dionvfius.

fvel illud effe, fed ettipfum puriffimum effe,
continet totam plenitudinem effendi.
feffendiplenitudinem expreflit Dionyfius ca.
3.de Diuinis nominibas: vbinon qroguo pa-
élo Diws, inquit, eft ens, fed fimpliciter ¢ incir-
c'smfr'?'x‘;;-rc’ s EOtHIm 1B ,/c a__,uf;: pariter ambiens , &
ipreamviens : & Damalcen. lib. 1. de Fide.ca.
12. vbi cum probalfict ex omntbus nomini-
bus,que Deo tribuuntur , oullum aptius,
q|1;‘1.ncnr1.\nuu‘1c|1 » Iplius naturam exprime-
re, fubdictTninzrfim enim id, c;:aadq’},:m:;fwm
immenfum guoddam ¢ infinitum effentic pela.
gus complexs fuo cominer. Quin & Deus iple
Exod. 3 hancfuam effendi plenitudinem ex-
prethic, cuminterroganti Moyfi_quisciler,re-
tpondit:Ego fier qusfum. Isautem propriceft,
cuinulla ratio eliendi deeft.

11. QvarTA confequentiaetiam conftat:
nam {i qua perfeétio poffibilis cl]':L,C'.LI:x-: in
Decaéty non efletaur formaliter , aut emi-~
nenter: non etfetin o tora plenitudo eflen-
di. Nam plenitudo effendi, ve Chryloftomus
2. id Coloflenfes homil. 6, definit, ef quod a
Listd mon capit 3 pam quod totum eft, plenitu-
do dicitue. Confirm. quia nulla perfedio
coneipi poteft ve iJuJ’l;' 15 5 nil1 virtute primg
caule, Ergo omnis pe tio poilibilis con-
uneridedetin prima caula, itqua omnis pof
iibilitaseflendi debet originem ducere. Vlti-
mactiam confequentia claret: quia tale effe
nullo finitur limite ;nullo clauditur termino:
proinde infinitum & interminatum eft.

12. Pro maioree xplicatione quarta confe-
|quenti@ ;duplex perte&ionis genusdiftin=
{guunt Theoiogi,alterum impliciter {impli-
|cis; alrerum ad certum genus limitate. Prio-
ris generis{unt, quazin {uo conceptu obiectin
{uo nullam inuoluunt impetfedionem; cu-
‘iuﬁnudi funiratio {ubftantiz,vite,{apientiz,
|& czetera huiufmodi. Quod genusperfedtio-
}nis Anfelm. in Monologio. c. 13.definitefle
;zllam,gng in wnoguogue melior off ;'f,r’a > quam
non ipfa: hoc elt, vt Scotus cxpil catin 1. Dift.
6.q.1.ad 1.& Caiet. de Ente & cilentia. ca.
12.q: 3, quzin vnaquaque re confiderata{ub
ratione entis melior eftip(3,quam oppofitum
& incompuoihbileipfius: vt confiderato equo,
nonvtequo,led veente, meliusefletilli intel-
fligere , quam quzuis alia perfedio huic re-
pugnans,& incompoflil ilis:licncquo, confi-
derato vt equo ,non {it melius mtclligcru,
{quam non intelligere ,quoniam intelligere
[deftruitnaturam equiznullaautem perfectio
[quantumuis maxima, poteft melior effe fup-
jpolito,cuinselt defiructiva, Quod autem de~
beat Anflelmidefinitio intelligi contrari¢,non
autem contradiétori¢, ex eo patet : quia alio-
quiomnisperfeio effer Gmpliciter fimplex;
lclim omnis perfectio fitmelior, quamcontra-
diGorinm 1pfius. Alio modo {olet hazc per-
ffectio defcribi, vt fitea, qua cum nullaalia
maiore vel gquali repugnat:ve ratio {piritus
;d;cnurycrfcchoiim;)hciti‘r fimplex , quiaca
fapicnua , qug eft perfe&io maior, vel gqua-
lts, non repugnat. Contrd verd ratio corporis
jn_on dicitur perfedtio fimpliciter fimplex,

1141000

j Disp. I1I. De Exiftentia Dei, féz%}w attributis, Seltio I.

quia pugnat cum perfetione vitz intelle.
Ctualis, qua cft perfe@io maior. Poferioris
yeneris {unt, quzin [uo canceptu obiectiuo
non prafcindit ab aliqua imperteétione : ta-
lesfunt omnes perfeciones crears vi fic:quia
omnis perfectio creata vt fic, faltem inuol-
uit limitationem & finitudingm , qua pu-
gnat cum perfe@ione infinita & illimirata
maiore.

13. Adhuctamen duplexperfe@io reperi-
tur in creaturis saltera, quz ex f{uo genere
nallam inuolui[1mpcrfcdiuncm, vtratiovi-
t, Sapientiz,, & fimilia, quz ex { confide=|
ratanullam involuitin fuo conceptu imper-
fectionem , licet contracta ad vitam ,& Sa-
pientiam creatam;inuoluatfinitudinem & ac-
cidentalitatem : altera , quz ex fuo generel
imperfectionem importat, & qua nunquam|
poteftprefcindere : ve ratio corporis, & acci-|
dentis, quibus effentialis cft imperfectio,qua

important, & ided non pofluat abilla pra-=
{cindere. Prioris generis perfe&iones funtin
Deo formaliter ; quiactim nullam inuoluant
imperfectionem , & cum alijs maioribus , aut
gqualibus non pugnent , nequeunt alciori
modo in Deo contineri, quam formalicer.
Polterioris verd generis continentur emi-
nenter; quia cum imperfe@ionem inwoluant,
& cum alijs pcri‘k‘&iunibus waioribus pu-
gnent, nequeunt in Deo effe formalirer, (ed
eminenter. Qui modus continentig perfe-
&illimus eft,quia eft continereillas modo no-
bitiori per entitatem;& pecfe@ionem altioris|
ordinis, cum virtute & efficacitate cas pro-
ducendi: defeu cuinsvirtutis & efficacitatis,
qug ad eminentialem continentiam effentia-
liter requiritur, non dicitur angelus eminen-
tercontinere res corporeas,licet fit perfectior
illis.

14, Aduertendum tamen eft ,in Deo non
effe aliud & aliud genus perfe@&ionis,imd ne-
quealias & alias perfectiones propri¢loquen-
do,quiahoc denotat diftintionem vnius per-
fetionis ab aliasfed effe vnam Gmpliciffimam
entitatem , quz fine vlladiftinctione in re,clt
omnis perfectio poffibilis: que per ordinem

ad noftrum intelle@um, concipientemillam
relace ad creaturas,fundat talem diuerfitazem
perfectionum : cum aliquo tamen funda-
mento i_n re,propter omnimodam plcuinudi-
[ nem eflendi.

15.Dices:quod continet omnesperfedioa
nes poffibiles, nullam i fe excludit : ergonon
admittit diftin&ionem aliorum entium. i fesl
alioqui excluderetillam perfectionem ; quz|
| effein alijs entibus 4 fe diftinétis. Refpond.
-Nullam perfe@ionem afeexcludere,vel for-
maliter, vel eminenter ; excluderetamen ali-
| quasformaliter , quastamen eminenter con -
| net, vt {untomnes perfe@iones create, vi fic.

Vnde negatur confequcn[lia:& ad prob con-|
| cedo,excludereillam perfectionem , per qual
| diftinguiturabalijs entib. formalitor;eandem
I tamen includere emineater. Et fic recké co-
| hgret ; Deum effe omnia, & tamend iftingui
lab omnibus; quiacft omniaeminenter. n

4

elt vmnia




|Seneca.
i

i et e e

\

(Seotus,

!
|

!

= Disp.I11. De f;'ﬂf?:ré:; Dt eiusgue attributis. Sectio I1.

) _.:Tt'lr:'mﬁ.lec'r—:_l)-.{tu-.guiwr autem ab  raeftin potencia tam obie@iuaad efle;quam|

omnibusformaliter, non eminenters l {ubic&ivaad recipiendam aliquam perfe&io-|
|

16. D1co 3. Deuselt, quo melius excel- | nem. Solus Deus effentialiter et omnis per-
lentiufque , excogitarinon poteft. Eft feré o= | fedtio. DixiPosentie paffine: quoniam actiua, |

wnt. |mpinm Sanctoram proloquium. Anfelmiin | clim non ficad perficiendum {e,fed alind AI
vnardus, [Profologio ¢, 1. 1§+ & 18, Bernardi lib.§. | fe, eft enim telte Ariflt. 5. Met.12. principinm Ariftsrelcs.

|de Confiderat. Senecz in Prafar. librorum | tranfmurandi alind, inquantum alind,actui pu-|
{qq. naturalium Foundamentum eft: quia non | rononrepugnat. '
ipu:c{tcxcogitaumeliormoduscﬂcm!i,qu.i-m
{effe a (e effentialirer, & cum tora plenitudine |
eflendi: (ed Deuseft dfe effentialiter, & cum
tota plenitudine effendi,vt probarum eft ; et-
go elt quo melius excellentinfque excogitari
inon poteft.Confir. quia velid ,quod exco-
gitari poffer miclius & excellentius yeft perfe-
&io realis, & eoiplo actu reperitarin Deo, a
quo nalla perfediorealisabefle poteft, & ex-
traquem nulla realis perfectio excogitari po-
teft :vel noneft realis ; &iam non et melius | 19, ‘Omine ateributi importatur quz-|
excellentiusque Deo; quia quod realenon | N libet perfedio abfoluta, predicasl
non eft, perfectio effcnonpoteft: perfe@ioe- | bilisde Deo ad inftar forme adiacentis natu-
nim in aliqua realitate fundetur,oportet. I re, qug meliorfit ipla, quamnon ipfa. Aliqui
17. Ex didis deducitur primo, Deumhon | Scotifte attribotum diftinguunt a modoin-|
(olizm effe Primum Principinm eminentifli- | trinfeco :¢o quod attributum fuperaddit for-|
mum in caafando,; quo eminentius darivel | malitatem ratione faltem diftinctam & natu~|
excogitatinon poielt {ed etiam vltimum fi- | ra, cui attribuitur s modus aatem nullam (u=
nem; quo viterior fingi non poteft. Funda- | peraddit formalitatem ratione diverfam ab
mentum cft : quoniam omac agens intelle- | eo, cuius eft modus ; {cd folum modificat)
1 &uale , qualis eft Deus , agivpropter aliquem | fundamentum intra eandem perfetionem,ve|
\finem : at propter nullum alium finem vlti~ | finitas, vel infinitasaddita entj non variat il-|
matum a{ediftindum agere poteft Deus:igi- ‘ lud,fed modificat intraeandem rationem en-|
|tur Deus cft vitimus finis, non tantim foi, | tis: Sapientia vero addita fubfantie pcrﬁcit|
|ﬁ:d ctiam creaturarum. Maior patet:quoniam | illam (ub diuct(a ratione. \
|omne agés intellectuale agic propteraliquod | 20. Abartributi ratione excluduntur . re}
[bonum; non enim impelhtarad operandum, 'lationes & origines, quz non funt pcrfc&io-l
{nifi alletumabaliquo bonosbonumattem & | nesabfolute. 2. Perfediones importantesali-
{finis coincidant. Minor ctiam conftat 1 quo- | quid per modum conftituentis naturam , vt
niam nollum ens eft melios Dec:crgo innul- | eife, f[ubftantia, vita , Deitas : quia attribura|
lo, quamin fe ipfo tanquam in vlumo fine | debent, (altem ex modo noftro fignificandi
|quicfcere poteft Deus: etenim finis vitimus | & concipiendifupponere naturam , cui con-|
{e#,inquo agens , tanquamin {ummo bono | cipiuntur aduenire ad inftar proprietatis, de-|
conquiefcit. Quod autem Deus non {oltim fit | nominantisillam accidentaliter, vt potens, fa-|
vitimus finis {ui, {ed etiam creaturarum,pro= | piens, inftus,&c.3. Perfe&@iones libere, vt a:f-i
batur;quia Deusin productione creaturarum | fe creantem, predeflinantem , iuftificantems|
non poteft alium finem vltimum intendere, | quiahzc formaliter fumpta non ponunt per-|
quam {e ipfum:crgonon folum cft finis {ui, | feGtionem in Deo, fedinreipfa creata, pra-|
{ed etiam creaturarum. Confequentia patet; | deftinata, iuftificata. Vnde non funt melio-|
quia creaturznon poflunt ad alivm finemin- | res ipfg , quim non iple : Non enim melius
clinare, quamad quem ordinanturd Creato- | eft Deo pradeftinare, quidm non prazduﬁina-!
re:nam ficur Creatoris eft dare effe sita einl- | re, Addit Durand.in r.Dift.2.qug (k. 3.n.7.at Darand.
demerit dare certaminclinationem cum efl- | tributum prefsé fumptum importare {olam|
fe. ergo1pfiuseftordinare creaturas,quas ¢6- | perfe@ionem Deo & creaturis communem:|
ditad vitimum fnem. Cum igitur probatum | hec anters, inquir , funt , qud nec in fua ratione|
fit, Deum in productione creaturarum non impe’?:fréﬂ:’a;;c'ﬂ; imcludunt | nec eam excludunt:
poile alium finemvltimum intenderc , quam | Nam , i imperfeitionem includerent ; Deo non
{e ipfum,idcm erit finis{ui, & creaturarum. | conmenirent ; fi eam excluderent , non conmens-
Lege Scotum in 1. dift. 2,qu. 2. §. Quantum | rent ereatwris, Vnde infinitas , #ternitas,

$:E.C. T 1 @SEE

An natiura Dinina d partere: farm;z!z-
ter includat omnes lmﬁfz‘éam: attri-
butales?

ad fecundum argumenium.

18. Deduciiar 2. Deumeffe aétum purum,

potentiapaffivaincludit privationem alicuius
perfectionis, quampoffic habere. Deus au-
temactu continet omnem perfe&ionemin-
tratotam latitudinem entispoflibilis:ergo ex-
cludit omnem potentialitatem , cui eft effen-
: tir:illmzr fubieca creatura: quia omnis creatu-

oulli potentiz paffiuz ad miftam: nam omnis |

iufmodi excloduntur 3 ratione attributi;

| quoniam non funt Deo & creaturis commu-
nia. Sed poneft, cur hanc limitationem ad-
damus , quam nec Patres, de Diuinis attri-
butis loquentes s nec Scholaftici de ijfdem
difputantes addunt.lege Augaft,x 5. de Tri-| qugufe.
nit. . §. Damafcen. 1.de Fide c. 4.& 12.His Damafcen:
pofitis Controuerfia eft ,an effentia Diuina)

has!

] immenfitas , immutabilitas , & cgtera ho-
]
]




Disp. IlI. De Effentia Dei,

Gionesincludatformaliter ex natu-

e —

|
thas per

ira rel.

| Grealterns. |
Lacob. de
| Fiterbo.

| Argentinas

Nipho. 12. Mctaphyficesdifput.13.cap.3.&
Iacobide Viterbo apud Argent.in 1. dittiné.
8. q:igﬂ'iunc 1. art. 4. affitmantiom naturam
|Diuinam realiter ab aceriburis, & atrribura
interfe diftingui. Fundamentumeft,quia qug

'mentis, diftinguuntur realiter: attributaau-
{tem , & effentia funt, vel & habent ve in di-
werfis predicamentis: nam effentiaeft vtin
lpr."cdi;;amcnm fubftantig; attributa vt in
predicaments accidentium. Cum hac ra-
imen diftin@&ione faluant Divinam fimpli-
:citarcn_n:c(') quod ad realem compofitionem
inon {blom requiruntur plura, fed quorom
voum {e habet vt potentia , alterum vt a-
{&us: Deusantem , ctim fit purusactus, po-
tentia efle non poteft; ac proinde realiter
leum artributis componere nequit. Confir-
jmatar s quia modus intelligendi fequitur
modum etlendi: (ed ateributa Divina intelli-
| g oo o A W
iguntur & nobis vt diffin&a ; ergo funtin fei-
[pfis difkincta,
1 22. Hec fententiaintellectade ditin&io-
ncreali prefse (umpta, eft heretica: cim non
poffit in Deo faluare fimplicitatem , quam
cerca Fide tenemur Deo concedere. Ete-
nim, fi eflentia & artributa diftinguuntur, vt
[resdiverforum pre camentorum,nequeunt
'dutingui, nifi vt fubfantia & accidens, arquc
adcd vt componentia vnum quid accidenta-
le. Negandumigitureft, in Dco eflentiam &
attributa diftingui veres dinerforum predi-
camcntorum. Neque ex co, quod concipiun=
turd nobisad inftar rerum diverforum pree-
dicamentorum,diftinguuntur & inter fe;quia
non licetargumentart ex imperfecto noftro
modo concipiendi, qualem de Deo Diuinif-
quein hac vita habemus,ad rem ipfam fecan-
dum fe.
23.Secvipa fententia Scotiin 1.dift.8.q.
4-S.adguarisem & quodlib.1.qu.1.§.de primo.
L:ci:cn,PctriAquiianiibidcuz,l\.‘layronidil!.
8.q.1.8.numc guareo videndunr. & q.3.per tota,
& q.5,;}'.}a:s vifis,& reliqguorum Scotitarum,
excepto Rubione ,admittentium diftinétio-

Seorms.
Licherus.
Per. ;fqr«.‘:’
Mayronms
Rubio,

ipfainter fe. Nec poteft Scotus explicare de
diftinctione rationis,vt ex pracitatis locis co-
ftar,& in .dift.12.q.1.§. contra iffam opinione,
vbi exprefs¢ hapc opinionem de diftinctione
rationis refutat., Diftinguunt autem quatuor
genera diftin&ionum Scotilte, vevidere eft
apud Mayronam. Prima dicitur eflentialis,
qua vna quidditas exiftens diftipguitur aba~
liaquidditate exiftente, vt Deusacreaturis.
Secundaiealis,quaresdiftinguitur i re, ve pa-
terafilio. Tertia formalis,quaquidditas vaius
non eft quidditas alterins, ve quidditas Sa-
pientig, noneft quidditas Bonitatis, Quarta
modalis, qua eft inter quidditatem & mo-
dum ipfius,vtinter Sapicntiam & cius finita-
tem, vel infinitatem.

24. Exhis prima cft omnium magima, quia

S S S S

Mayronus.

21. Priva fententia Gualtheri , relatia |

Hunt, vel fe habent vr in diuerfis predica= |

ncm ex natura rei inter eflentiam & attributa |

’:z{fz}a  attributss, Sectio I1.

>7) |

| includit reliquas emnes; poft hanc fequitur] 9
[ 1‘C4L]15,qna:iuclud:t‘.Ji{‘lim‘jt:;mcmcum-_m:.:uu‘. {
entitate. Tertia media inter realem & moda-| 1

;: lem . et formalis, fen quidditativa: Minima i

verd omnium eft modalis, quiaper cam mm!
fiexitus ab cadem ratione formali:modus e- |
nim aducniens formalitati non variatillam,
| fi:daugct, vel minuitintracandem 1u'.:funcm:
| formalem. Ex his diftin&ionibys primam &|

{
| T i o
i {ecundam snempe eflentialem & realem ex-|

cludunt ab effentia & ateriburis diuinis; q |

nondiftinguuntur entitative , funt enim vnal !
| entitas.& hocmodo ipfifaluant di!.li:td.sr_ii:‘.]-! T
|- plicitatem,nec non dictum Damalceni quod|! f
Deus fit pelagis omninm perfeiionum , nimi-
rum identice :admittunt autem diftin&io-
nem formalem , quia quidditas vnius non cfk
quidditasaicerius ; & modalem inter quodli-
bet atrributum , & eiusinfinitatem. Funda-|
mentahuius {fententiz afferemusinfra.

25+ TErT 1A (ententia Magiftriin 1.d.8.S.
Thome1.p.q.13.ar:4 & 12.&de potentiaq. 5
7.2.6.& 1.contra Gent.ca.54.8&73.Capreol.
in 1.d.8.q9.4.ar. 1.Caie, decnte & effentia (oA P
3-tract.7.q.12.& 1.p.qu.39.ar.1.Rich. in X. B 4.
{ d‘.linz.‘lr.llq.;: ¢ 3.Baccon.q.1.ar.1.concl.2.
|| Aliacenf.q.6.ar.2,Aureoli.d.8.part.3.ar.5.0-|
| chamiin 1.d.2.qu.x.& reliquorum twm anti-| -
quori, tum recentiorum T heologorum affir-| 7,
mantiom, nullam diftinGienem ex natural
rei intercedere inter effentiam & attributa, | !
confequenter divinam cflentiam 3 parte
rei formaliter includere omnes pcrf-cctm-*,
nes attriburales. Quz fententia adeo \'c-‘
ra eft , vt oppofita fententia Scoti d mulcis|
vt fufpeda , & in fide parum tuta ccn}cu-f

|

b,

0

tur.
26, Bzcavtem [ententia,ve vera, nobis fe-1~, -

quendaclt: & probatur primd ex Concilio|kbemen,
Rhemenfi fub Eugenio LII. vbi contra Gil-|Gilbers,
bertum definitur,rclationes & effentiam non

elle ratione Theologica ziiﬂ:inguécla:f:ra:zmtem-||

ratio Theologica in fententia Gilberti diltin-
¢&io ex natura rei, prout apponitur rationi
mathematicz, qua cit fola diftin&io rationis.
Siergo intereflentiam & relationes, foneft
diftinctio ex natura rei:a fortiori neq; erit in-
| :':rcéii:tir-,i]_\Lf\:am":buu,qug funt mintis apra
diftingui , quam eflentia & relatio ;etim haec)
amsbotint abfoluta, illa verd abfoluta & rela-
tiua, qug funtmintisaptaad conueniendum
| ineandem rationem formalem.

27. Secundd ex PP.qui primd docétattri-
buta effeipsamet eflentia Dei.Aug.7.de Tris |40z,
nit.c.6. M oc ills off effe,quod Denps ¢/fe.quod ma-
Quiquodbonii gre. & 15.deTrin.c.6.Dews gff,]'
INQUIL,fua ipfe fapientia:quiano eff alindfapictia)
eius,aliud cfientiag eui hocest effe, qnad [apicntem )
¢fe.Huc accedit duplex loquendi moduseiuf:
dem Aug.alter, quo affirmat ¢d Deum, quo!
viuentem, quo intelligentem,quo potentem:
| vtinqualiunculisde Trinitate , Deus co ipfa,!
{Inquit, guo eft, visit; & ¢ 0,quo T,-ia::;:;:.'u’f:‘gf.r;(;'
{0, guo intelligit poteit; & co, guo potef?, it quia
fiatplex Deitatis natura vnun: haber effe , vine-|

ciat

e Deo Tom, I,

D

re, ¢ ommiapoffe. P orsd te us Oug , ratio-

Ny




o _’9 AT TGN 3 — —
i . : o~ DT - —
SRR '_j)_;j?}j_{} 1. De effentia Dei,einfg, attributis. Seétio 11 .

nem formalem, per quam s eft , importat.
. Hicea . T~

Siergo Deusclt ,quumltc.lllgw_,quu potett,
quo bonus cft ; &c. nonigitur m_tcll:g‘n » po-
teft aut bonus ¢ft per rationem formalem ab
elfentia diftinétam, Alter modus loquendi

e ; oy
eft quo docer,idemeflein Deo effe,quaeff, &
rs.de Tiin.c. §. Non eninr, inquit,

1 \l-efer:xrm\qmi fit ,".-ép;ms,ﬂ’,_t' i (pictia

grtod

rer

i " r
leff. Siautem Dewsciler Sapiens lapientiator-

iter diffinéda , non poiler Deo fapientia
tio Qua & Que fimul, {ed rantim Qu.
Nam cadicitur ratio Qua & One lynu'i s que
oft elfentialis ret, vtcadem eft ratio qud lax
eltlucida, &luxipfa. § indd exprelse nea
gantin Deoelfe plura, v aliud & aliud , fed
omnia, quUE de Deo dicuntar;efle vaum,fola
voce diuerfa. Aug. 6. de Trinit. ¢.7.81ib.7.
c.1.Bernard.§.de Confider. voces,inquit, di-
b ; { ok s Le W DEY s b ed iy
!{’f?f'” JG“""E" miuliefed wHuT per casfignificasur,
Tertio affirmant ; quidquid in Decoelt, elie
Deuam ipfum:at non quidqud in Deovelt,
Deus efler , fi atrributaab eflentia ; &inter (e
diftinguerétur, Natn Deus Deitate eft Deas:
Ifi autem [apientia fuapte natura diftinguerc-
leur 4 Deitate, Sapicmia Inap:c natura non
eflet Deus, atque adeo,non qmdqutd in Deo
et , Deus cflet.
1) ‘\").b H H ! P i..'.
38, Tertio P rob.rationibus. 'rima ducitur
ex diuina fimplicitate. Eft ¢cnim Deusex Co-
lcilio Lateran. {ub Innoc. I11. vtreferturin c.

lica, emnino fimplex , non ellet autem ommnino
fimplex,lialiquam admitterct ex naturarei di-
ftinctionem inter cflentiam & atrributa : Na
{vbi eftaliqua diftintio, ibi clt aliqua compo-
fitio,que {ummg fimplicitati repugnat,maior
quippé et Vaicas formalis , quam identica,
|maiorque fimplicitas confurgens ex vaitate
iformalt;quam ex voitate reali: Deo autem
| (umma vnitas concedenda eft : Nam hac eft
{perfeétio fimpliciter fimplex:ficut enim con-
{ [ceditur Deolumma perfectio, ita & {umma
{Vaitas: alioqui, vt re@¢é Bernard. loco preci-
{tato,non eflec Deus,qud maius excogitari no
Ipoflet, quiaexcogitari poliet fimplicior.
29.Concedit Lychetus q.3.§.penult.Sum=
mam {implicitatem Deo,quia hze¢,inquit,ex=
lcludit compofitionem,que Deo repugnat:at-
tributa autem non componunt cum eilentia,
vel inter {e , ctiamfi diftinguantur formaliter;
quiacum hac ditin&ione {orma‘._i,ﬁ:m vnum
perfeciflima identitate cum eflentia : ficut
nec obftat Divinz fimplicitati realis diftin-
&io petfonarum: quia licet he diftinguan-
tur inter fe,quia tamen funt voum per identi-
ratem cum effentia, nullam in Deo ponunt
compofitionem. Negat tamen {fummam V ni-
tatem, quoniam hzc,inquit,excludit omnem
plaraliratem: in Deo autem , cuim fit plarali-
E:\Sfonmhtdtum, non ¢t fumma vnitas, quia
thze non dicit perte&ionem.
| . 30-Contea primam , quia impoffibile eft,
iplura fuapte natura diftincta conuenire ad
|conftituendum ynum, fine aliqua realicon-
{tirutione : nam yhi eft reale conftitutum ex
fratione priore, & poferiore 4 parte rei, ibi

Lychetus.

Eirmiter de fumma Trinitate & Fide Catho- |

| neceflarioeft aliqua realis conttitutio snam |
hec nil aliud eft , quam plurium diftin-|
Gorum ad voum concurfus. Nec eft ea-|
dem ratio de Diuinis relationibus:quia hz
non faciuntvoum inter fe, fed cum eflentia;
& quarativne cum effentia conftituunt voum|
ab iplanondiitinguuntur - acrributa verd &|
inter fe, & cum ellentia conltitaunt vauaon,|
alioguinon p('nil-'.'.t defeinuicem ,aut decf=

{entia predicati, Sccundum falfomelt: nam)
careris patibus,coenseft perfe&ius,qud ma-
gis voum 3 quia qud magis eit voum e eftin
{ua rationeillimitatins. Vnde Auerroes 12,
Metaphyfices t. 37. codem modo affirmat
Deum cile fummé voum ac fummé Gmpli-
ccm.
31.SECYNDA ratiodeducitus ex infinitate
& illimitatione Dininzetientiz , que ex co,)
quod efta (&r modd et illimitara in omni g,c'
nere petfedtionis poffibilis , ve rim etiam in
| modo eas continendi: atqui non implicar,ea
 continere, indiftinété formaliter: ergo ita cas,
i de facko continet, Maior cum Cuniulucmia;
| cft cuidés, Minorem probo ex ipfo Scot.in 2,
i dift. 3. qu. 9. §. fecunde rado > hoc pacto.Ea,|
que [unt difperfain inferioribus, adunaturin
| fupcrioribus, veinductione conftac: vegera-|
titum enim, & fenlitivum in plantis & bruc:sl
 realiter diftinéa , in hominefunt voum. Vis
| calefadiua, & exfliccatiua in clementis difi
| @&, in Sole coincidunt in voam rationé for-|
. malem ,ipto Mayrono tefte. Vis perceptina
| coloris,odotis,faporis,&ec. in fenfibus exter-
| pis multiplicata realiter,in {enfo communi;&|
1 in intellectu adunatur in vnam candcmqwcz
rationem formalé. Cuius ratio a priori ca cit,|
| quia qud magis aliqua clenantur ad naturamy|
{uperiorem,O magis euadunt perfetiora at-|
| qm‘ill'.lmt.‘.tiora.crgi: qug clenantur ad natu-|
ram fupremam,atque infiniram evadunt infi=
nicé perfectaatqueillimitata: ergd non folum|
euadunt vaum realiter, fed ctiam voum for-
maliter, alioqui manerent limitata in vna tan~|
tum ratione formali. i
32. Confirmaturad hominem contra Sco=
tum,quiin 2.dift.3.qu.r.docet, Hzcccitatem
diftinguiformaliter 2 natura creata,abincrea-|
ta vero nullo modo.Item per Scotiftas, vt co-
ftatex Lychetoin2.dift.3.q.7. §.dico,gradus
differentialis naturz creatz diftinguiur for-|
maliter dgenerico. In Deco aygtem ex Scoto
quodhb.i.q.1.§.u’f.;I.’-:-m,in:cl‘.ct‘;m‘.itas,qug:
elt quafi gradus differentialis nature Dining)
nullo pacto diftinguitur 4 natura Diuina,|
cum ficilli Jr111i.11is.c:'gﬂiIicctSapicutia,Boi
nitas, & ;'c'léqu:) artributa realiter , aut i"-.:rma-:
liter diftinguantur in creaturis, in Deo nullo!
pa&odiftingucndafunt. |
[ 3 Tertio {equeretur, ynum attributum
| non modo formaliter diftingni ab alio,vertim)
‘ etiam 4 feipfo : Nam fcientia Deidefe ipfo,|
|

Scotnss

in=

Seotur,

Lycheins.

eft formaliter dinetfa A [cientia eiu(dem-de
creaturis : atqui hze, vt eft pofiibilium,diucrni
facft & feipla,veeft futuror; & (cientia natu-|
ralium afcicua fup:m:itura]lﬁ. Vnde tot erdit|
{cictig diftinétg formaliterin Deo,unruba:-‘

|

(‘_Ff;lipfa

s



P ——

~ Difp.11. Deeffintia Des

&t_-[pfq formaliter diverfa, ad quzilla rer-

minatur; nam codem modo {cientiz diftin-
fouunturin creaturis, a quibus Scotiftear-
_l':pm'u-r'.[.mrur ad diuina. ldem argumentum
fieri poteft de potentia creatina & eduding;
& creativa homini atque Angelorum.Quod
fi non obftante reali ac formali diverfirate
(cicatiarum, & potentiarum in creaturis ; vna
ponitur {cientiain Deo,ac Potc‘nt:‘trcu'mn‘lis:
ergo non obftante diuerfitate formali eflen-
tiz, & attributorumin rebus creatis, vna po-
nenda eft ratio formalis effentiz , & attribus-
torumin Deo:q uiafi non imphcutin vno,ne=
que implicabit in reliquis, & alioqui maior
elt perfectio debita primo Enti. ;
34. QVARTA ratio & priori eft;quia omnis
dittin &0 prater cam, quaefundatur in cllen-
tiali oppofitione relatiua ; proucnitex limita-
tione & finitate extremorum , vtinduétione
conftatznam quatd magis aliqua cleuanturin
natura {uperiore , tanto minus diftinguuntur
interfe, & & naturaipla, cuins funt perfe&io-
nes:(ed attribura & eflentia diuina non oppo-
auntur relatineé , & nullam habent finitatem
& limitationem;ergo nullam ad mittunt inter
thin&ionem ;alioguifi fa-
I ngueretur a bonitate,
aretur ad (olam formalitaté fapientig,at-
adeo nonefletinfinita & illimitatain to-
itudine entis poflibilis. Confirmatur ex
tione aétus puri, nam hic excludit omin
entialitatem ¢ (i aurem eflentia di
returab attributis, elfetin potentia p
filla; nam licet nunquam cflct fineillis,
[eflet fubillis,vt petentiafub adtu, quod n

1 - - T
Vciht paffizam potentiam ; ficut non tollitar

paflina potentia in czlis , etiamfi Emper fue-
Irint fub a&u fubfantiali; -nec tollitur actiua
\potentiaintra Deum, efto illa nunquam fue-
‘ri[ﬁnc fuo terminoproducto,

‘_ 35. Obsjciunt Scotifte primd: Diuerfz c-
[manationes ex natura rei argount diftinéta
erincip:a : fed in Deo font diuerlz emanatio-
|nes exnatura rei, generatio failicer & fpira-
tio; igitur & diftin&ta principiazatqui princi-
|pium generationis cft 1ntelleétus, {pirationis
[voluntas rergo intellectus & voluntas diftin-
ntur ex natura reiin Deo. Relp. negar
paiorem : poflunt enim ¢x codem princi-
formali diuerfz oriri emanationes, vtab
dem voluntate ; quod admirtit iple Mayro-
inusq. 3.§. Hic dico, productio Spiritusfan-
¢ti ad intra, & creaturarum ad extra; abea-
dem omnipotentia creatio & edutio: &ab

eadem voluntate amor & odium. Ratio verd |

clt,quia maior vnitas reperitur in prim‘ipiOa
quamin effecu.

36. Obijeinnr 2. Filiatio & fpiratio pafliua
{unt relationes difquiparantie diftinéta rea-
liter in Deozergo {upponunt fundamenta ex
patura rei diltincta;hec autem nequicefle
ellentia : ergointellecius & voluntas,in qui-
{bus illz proximé fundantur. Prior confe-
quentia probatur , quia idem, in quantum
idem , non poteft effe fundamentum diverfa-
{fumrelationum;non enim alba vralba funda-

eunfque attributis. Sectro I1T. 39,
re poflunt relationes diﬂin]ili[lldi!.l':l.ﬁ:-ii_ljb’ﬂt.ll‘
in Deo intelleGtus & voluntas eflent idem,
non poflent fundare oppofitasrelationes.Ree-
fpond. Negando primam confequentid. Non
enim relationes dininze diftinguuntur perali-
quid airfuiutum,mnquam perproximum fup-
damentum, fed per {eiplas, quia zquinalent
relationibus tranfcendentalibus creatis, quz
{e iplis diftinguuntur formaliter & funda~
mentaliter ; plures enim potentiz ein{dem a-
nimz [e .iplis diftinguuntur formaliter &
fundamentaliter.

37.Obijcignt 3. Sapientia vt fapientia non
eft Bonitas : ergoneccontractaad increatam
erit Bonitas, Antecedens c&[fa:,nl.uquictinm
fapientia creata cffet bonitas, quia quidquid
perfe competit fuperiori, per fe etiam com-|
petitinferiori;fapientia autem eft fuperiorad
creatam & increatam : ergo fi {apientiz vt fa-
pientiz conuenitelle bonitaté, criam fapien-
ti® creatg id conucnict, Confequentiam ve-
rd probat Scotus; quoniam ratio increati non|Sco:%s.
extrahit Sapientiam A ratione Sapicntiz, {ed
folum reddit illam infinitam intraidem ge-
nus [apientie. Confirmatur,quia fapientiactt
magis cadem 13’Jl,qu;‘un Bonitati : ergo per
maiorem aliquam identicatem , quam non
habet cum Bonirate, Kcl'p.Sn[nﬁtm-m & Bo-
nitatem communifime fumpras prxfcindcrc
ab vnitate, & diftin@ioneex natura rei S8 fu-

lim imporrare diftin&ioné ratione przcifam
abadtuali,& vircualizndficut ab inferioribus
abftrahitur ratio communis prefcindens, ita
diftin&io communis prefcindens , quz con-|
tracta ad Deum erit virtualis,contractaad
creaturas crit realis, Vode Sapientia dinina,|
non qua fapientia,{ed qua dinina, formaliter
includit Bonitatem, & reliqua attributa,quial
vuﬁcinc_ludit illimitationem , ratione cuius|
implicit¢ inuoluit omnes perfectiones com=
poffibiles. Lege S. Thom. opufculo 9.q. 1.

Thomas.

38.VR G E 5. Vnitas & diltin&iofuntim- |
mediat¢ oppofita enti :ergo cui determinaté
nonconuenit vaum, determinaté conueniet|
alterum. Ergo fi fapientig, vt fic,non conue-|
nit voitas cum Bonitate,neceflarid conueniet]

diftinctio & Bonitate, Refp. Antecedens eilel
| verumde entibusin particulari, non auté de

rationibusin communi:nam icut rationes in
| communiprefcindizab hac, vel illa ratione;)|
ita ab hac velilla diftinétione. Quare fapicn-|
tia in comuni , nequedicit diftinctionem ne-|
que vnitatem cum.bonitate,{ed prefeindicab
| vtraque. Diftinéto igitur Antecedente, nego
conlequentiam: nam ratio increati , ctim’ di-
| catrationem illimitariin omni genere perfe-
&ionis, non foliim reddit {apicntiam infini-
tam in genere {apientiz, fed etiam in gmcr::r
| Bonitaus , & omnis pecfectionis poifibilis.
Nec proprerea illam extrahit 3 ratione for-
malifapientiz; fed tantum fuperaddir alias
perfectiones, quas exigit Sapéitia d;um:,qua
i dinina eft formaliter. Ad Confirmationem
| dico, fapicntid effe magis eamdéfibi,non per
| maiorem identitatem a&unalem, fed virtualg;

| nam fibi eft eade n a&ualiter & virtualiter,|

D2 boni-|




e L. 4 ey

10
bomitati verd oft cadem tantim actualiter ,
non virtualiter. x

39. Obicinnt 4. Implicat de eadem re om-
nino indiftin@d cotradictoria verificari. At-
qui de dininis perfeGionibus contradiGoria
verificantur; ergo diftinguuntur ex natura
rei. Maior cum confequentia conftat. Mino-
rem probant. 1. Intellectus dininusintelligit

1
S. Thomms.

Capreolus.

jperfectio erit communicabilis & incommu-
Inicabilis.

&:gcnerat,& non voluntas: vq]uutas vult &
{pirat , nonintellectus: ergo fi intellectus el
voliitas,intellectus intelligit,& non intelligit;
generat, 8Cnon gencrat. 2. Intellectus necef- |
farid operatur; voluntas non neceflario ope-
ratur:ergo (i intellectus eft voluntas, incelle- |
&us neceflario operatur, & non neceflarid o- |
peratur.3. Deus amore diligit,odio odit:ergo |
{1 amor eft odium, Deusamore diiigit & non

diligit. 4. Deus intelligit bona & mala : Deus

non vultbona & mala: ergo fi intelleGioeft |
volitio,intelligic & non intelligic mala,vule & |
non vult mala. §. Deus fecundam qualdam |
perfe@ioncs cit comunicabilis creaturis 5 {e-

cundum alias non eft communicabilis crea-
turis ergofi per eamdem perfedtionem eft
communicabilis & incodmunicabilis , eadem

40. Refpondet S. Tho.q.7. depotentia a.
1.ad §.& q.8.a.2.ad 7. Capreol.in 4. dift.8.
q-4.at. 1.& alij;ad hzc omnia {ufficercdiftin-
Gionem rationis. Verum, fi hzc intelligatur
dea&ualidiftinctione rationis,ve muluintel |
ligunt,non fatisfacit:tum quia antequam in-
telle@us a&u diftinguatin Deo elfentia 2 re- |
latione,resilla,qua & parte rei fimul eft eifen- !
tia & relatio, elt communis & non coémunis, |
diftin&taa correlatione & non diftin&a:ecadé
enim eft ratio deattributis & relationibus co-

‘|parausad eflcriam, A quanullo modo diitin-

guuntur, tuquiaefto corradidio, que fubfe=
quitur opus intelle@us,fiadari poffir in obie-

Casetanns,

¢ivadiftin&ione rationis, ve quod definito, |
& non definitioni conueniat eile fubledum
in propofitione, eftodefinitum & definitio
fintidem 3 parte rei:tamen contradiio,qua
pracedit intelleGtum , fundari non poteitin
obieciua diftin&ione rationis, fed inipfadi- |
{tinctione aparterei exiftente. Catera pluri- |
mz contradictiones , qua de Deo dicuntur,
przccdunt opus intelle@us, vt quod relatio |
opponatur correlationi , nonopponatur nas
turz:quod intellectusgenerer, voluntas non
generet : quod natura sommunicetur, relatio
non communicetur.

41. Neque dicascum Caiet.loc. prcitato
ad 7.couenire Deo ante opusintelleus ex-
tremum affirmatiuum, non autem negatiud:
idq’uc duplici ratione , vel quia negatio non
couenit rei fundamentaliter,vel quia, cim fit
malignatis nature prepofita copule, remouct
predicatum a {ubiecto fecundii omnem ra-
tonem, Nam fal{um eft,negationé formaliter
conuenite Deo per intellect, quialicetverd
!n df: negatione enutiatiua, fal{lum et defub=
iecting, quz actu & formaliter fuo modoin=

_'_‘_]’)Ef[_ﬁ:..lr_h’_.’ De effentia Dei ciusque attributis. Sectio 1.

felt rebus, Nec obftat,quod prapofita copulg

remouet predicatum 2 fubiedo fecudiim o-
mnem rationem:nam hoc verum tantd eft de|
negatione pofita in enuntiatione,in qua hanc|
vim habet ex vi fermonis & humang fignifi-|
cationis;non auté de negatione in re ipfa cxi«t
ftente: Nam poteft negatio conuenire fubie-|
&o 2 parte rei exiftenti fecundim vpam ra-|
tionem,& non feciidiim aliam, vt Patrem di-

-tingui d Filio ratione Paternitatis,non ratio=|

ne clentig;8 in rebus creatisconuenithomi-
ni negatio difcurfus ratione animalitatis, non|
ratione rationalitatis : Et quia hic indagamus
{ubiecta affirmationis & negationis, vt 4 parte
rei exiftit ante omne opusnoftri intelledus,|
ideo profunditis infpiciendi eft , quo pacto)
cidem omnin® A pareé rei indiftinéo poflit
eadem fimul affirmatio & negatio conuenire.)

42.Refp. Igitur ad argumentum pre miﬂ‘a:
diftinctione de duplici cotradictione,forma=
1i, & virtuali: formalis cotradiétio eft ,quere=
peritur inipfa propofitione enunciatina: vt|
Deus eft communicabilis, & incommumca-i
bilis: virtualiseft,que fuo modo fundaturin
rebusipfisante vllam enuntiationé nofkri in-|
tellectus:vt in cadem fimplici entitate naturg
dining fundatur ratio comunicabilitatis & ins
communicabilitatis, Hac diftin&ione pofira,
qug & nullo negari poteft; ad argumentum in
torma cocedo, de cadem re omnino indiftin-
¢ta contradictoria verificariion pofle :nego
autéde Deo, aut diuinis perfectionibus om-
nino indiftinéis contradiétoria verificari: na|
velifta contradi&oria fumitor formaliter, &
inactu in ipfa propofitione abintelleu for-
mata , & fic fupponur aGualé diftincioné ra-
tionis, factd ab intelle@u de ipfis perfedioni-
busdiuinis:vel virtualiter,quatenusin re ipfa
preceditfundamenti , ex quo perintellecta
tormari poflic formalis contradicio in pro=
pofitione 1pfa enunciatiua; & hzc criam {up-
ponuntin re virtualem diftinétionem , qua
{ufficit, vt de eadem re omnino indiftinca.
Nam corradi¢toria ex Arift. funtilla, que cas
dunt fupra eamdem rem fecudiim camdem
omnino rationem. Clm igitur cotradictoria
tl:rmallafnppunant in Deo formalem diftin=
&ionem rationis faGam ab intelle&u;virtua-
lia verd fundamentalem diftin&ionem fuo
modo conuenicntem Dco ante omne opus,
noftri intelle&us , neutra contradi&oria ca-
dent {upra camdem rem fecundliim eamdem
omnino rationem : ac proinde falfum erit de
Deco,diunini{que perfectionibus contradidto-
ria verificari.

43.-D 1 cEs 1, Effe@us in alturequirit
cautam in a&u: ergo cotradictoria inacta re-
quirunt diftin&ienem inadu. 2, Si hazc dis
{tinéip virtualis eft in Deoanteopus intelle=
&us,ergo Deus cognofcit illd :ergo Deus di-
flinguitin (e ipfo vnam perfectionem ab alia.
Relp.Ad primi ex di&is,ficut duplexeft ge-
nuscontradi¢torioru,alteraformalesalterum
virtuale ;ita duplex quoquedatur diftinétio,
altera formalis,virtualis altera;concedo igitur
contradictoria in actu formali requirere di-
ftin&iong formalem,ab ipfoactu rationis for=

2 matam




| Rickardus|prior ratione , quam volitio. Lege Richard. |

é

——

[ : Dj;__{_ J_F 1.De K@G‘;!a’;),;f;&‘;f ateributis, Seio 11, 41|

——————

imatam ¢ contradidteria veroin actu virtuali
In‘qmrt‘rc fola diftin@&ionem virtualem, prie-
'cedentem adtam rationis;& ficverum eft an-
[tecedens, quod effeGtusinactu requirit cau-
{aminacu, (ibitamen properrionatam: pro-
_!porriunutu autem diltinctio ad faluandacon-
icradioria ina&u virteali, elt diltin&io ipfa
[virtualis preecedensactum rationis: ficut pro- :'
portionata diftinctio ad faluanda cgmrac_ii-
|&oria in adtu formali el diftincio formalis,
fab a@u rationis formata.

f 44. Ap fecundum nego vltimam confe- |
:qucnttam: aliud quippe eit,Deum cogmofce-
'rein fe voam eminentifimam petfedtionem,
lequipollentem multis creatis ex nacura reidi
}ihn&is squod eft cognofcereinfe virtaalem
diftin&ionem, aliud aéu diftinguere in fe v-
inam perfetionem abaliazquia cim in fe nul-
“a precedat actualisdittindtio, fi atu diftin-
Iguerct voam perfeétionemab alia,aliter vide-
|ret{eipfum,atque eft.Neceft eadem ratio de
intellectu creato, quiquoniam nequit Deum
lcognofcere,vtin fe eft,ditingait in Deo,qug
1e |p{ﬁ diftinéa non funt.

45- Atquiex his Refpond. ad exempla al-
{lataznam {1 cermini {u mantur codem modo in
{antecedente, atque in ccnfuqucntc yhoc eft
vel virtualiter ditin&i,vel actualiter indiftin= |

&i ,nulla fequitur contradidio : Nam fi fu-
mantur primo modo, vera eft maior, Intelle-
|Gustantum generat; voluntas tantium {pirat:
ded falfa minor, Intelleétus eft voluntas, quia
ivtficlatelleGtus virtualiterdiftinguiturd vo-
fluntate : competit enim intelleGui generare,
{& non fpirare, vt virtualiter diftincto 4 vo-
{luntate:vnde non fequitur conclufio,ergoin-
tellectus generat & non generat, fed potius

{liter tantiim diftin&am , & fic vnam inferre

| conceptus, cui nomina ipfa immediaté re-

{generat vt intellectus ,non generat vt volun-

Irand 1. Cetertim adtus Diuintad extra termi-

{fam connorationem obic@orum : nam amor |
:cﬂcmm!itcr connotat bonitatem in obie&o, |

fodium verd malitiam:intelle@io autem fo-

{lum connotat intelligibilitatem in obie&o, |

|quz tam reperiturin obiecto bono, quamin

Durandus. obiecto malo, Lege Dur.in1.d. 2. q. 2, nu,

Argétinas.

{T3.Argent.d. 6. q.1.ad 4,

| 46, Exdi&isfoluitur z. Curintelle@io in
{Deoa parte rei non fit a&u prior volitione,
cum hec {uapte natura {upponat illam: quia
(nimirum actu precedere volitionem , non ef
{de quidditateintclle@ionisvt fic , fed limita-

vol | hac vitd per varios conceptus cxprimimus 3
{tas, Si verd fumantur fecundo modo, falfa eit ;
maior ; quia intellectus vtindiftinctus a vo-
luntate: non folim generat, {ed etiam {pirat; |
quia vt fic non {olbm includit vim generandi, | tentia Scoti fignificant eamdem formalita-
fed etiam {pirandi:quia vtficconfideratur, vt | tem rei, cium tamen Synonimanon fint. Le-
vnavirtus a parte rei cxiftens, cui adequaté | ge fan¢tum Thomam 1,
[corrcfpondct vierque actus gignendi & {pi- | tic. 4. |

nati nequeunt inuicem pradicari, ob diver- | attributa dicantur @qualia, cl

tz ad effe intelleionis tantlim :intelle@io
autem Diuina,quoniam non limitatur ad efle |
intellectionis tantiim,nullacfipfiusad aGum |
{volitionisactualis preceflio, fed tantiim vir- |
{tualis, ratione cuius poftulata nobis concipi |
lin!.diﬂ'.z.art.].q‘.{.. |
Tom. I, de Deo.

47-2. Soluitur, quo pacto vum atcribu-|
tum demonftretur peraliud,cum demonftris|
debeatefle notius,& priusdemé(trabili:quo-|
niam cum demofratio fiatintelle@ui ﬂoiirc,l
quiresnon concipit, ve funtin {e, fed vefibil
innotefcunt per effeQus, peteflt idém per v-|
num effeGtum effe notius fibi fecidtim voam
perfetionem,quim (ecundiimaliam, virtuae

exalia; quia non repugnat idem quoad nos|
eflenotiusfeiplo, pencs diverfas perfecio-
nes virtaalirer diftin&as;repugnat autem quo-|
ad fe,quo pa&o nullum attributum Disingm|
eftaltero notius. Etad hominem contra Sco=|Scati.

| tum, intelleGualitas demonftratur de effen-|

tia Deiper fpiritualitatem, clim tamen viraq;|
in fententia ipfius fit de effentia Dei. Lege|
Ferrar. 1, contra gENtes.c.2§.

48. 3. Saluatur ,quaratione omnia attri-|
buta poffinteflec vna formalitas, etiamfi di-|
uerfas habeant definitiones: quia nimirum|
non {emper diuerla definitio arguitdiverfam|
formalitateny diftin@&am a&a, fed victute: ve|
patet, fi vellet Scotus definire intellectualita-|
tem, & eflentiam. Cuius ratio eft »quia {\QP‘:‘-:
res definiuntur , prout 3 nobis inadgquaré|
concipiuntur. Vnde femper negandum eft,|
attributa Diujna, diuerfas reipfahaberc defi-|
nitiones, {ed vnam tantlim adu, multiplicem]
virtute.

49. 4. Cur nomina, que de Deo dicuntur,
non fint Synonima, efto fignificent candem
indiuifibilem rem:quiavidelicet non fignifi-
cant illam fecundum eandem formalitatem

fpondent;{untenim nomina fignacarum,qug
{unt in anima paffionum; & quia Deum in

per varia etiam nomina fignificamus. Con-
firmatur, quia definitio & definitum , etfen-
tia & intelleGualitas Divina, & etiam in fen=

§0- §. Saluatur, qua ratione 3 PP, Dinina
m nil it gquale)
{ibi : dicuntur autem zqualia fundamentali-|
ter, quia quod reipfa clt vaum, eft eriam rc-ll
liqua omnia,quia voumquodqueincludit fors|
maliter ompia , quzin Deo funt.

SECTI1O. kL

An attributa conflituant effentiom
Dez?

$1. O w hoc ipfo , quod aliquid eft i-

dem 2 parte rei cum alio , eft illiels
fentiale : Nam relationes funt idem 3 parte
rei cum natura Diuina . quastamen non om-
nes putant effe de effentia Deitatis: Contrd
vero,non cbip{h,qubd attributadiftinguun-

D3 tur inter

| Eerrapiefis.

parte quaft, 13.a0= 5. Thomas.

e,




42

i, L11. Deeffentia Dei,

e attriburs. Seétio IiI.

uituaﬁ_l_'nou efle de eflentia
|Dei; nam gradus Metaphyfici , in multorum
opinione, diftinguuntut inter !c,_ & tamen el-
|f:ntiam conftituunt, Diuerfaigitur eft quz-
@io, anattributa fint idem a parte rei cum ef-
{entia, vel diftipguantur inter {c, &an eflen-
tiam conftitaant. Quanquam ex alio capite at-
cributa in {ententia Scoti non {unt de eflentia
natwre Dininz, €0 qudd illanon folum di-
{tinguantur inter fe, fed etiam ab eflentia:di-
Finctio autem vnius ab alio {upponit iam
conftitutum voum & aliud. Vnde hoc ipfo
qued attributa diftinguuntur ab effentia, fup-
ponunt illam iam conftitutam infe. Sitigi-
tur,

Priua ScatentiaScotiin T.dift. 8. qu. 4.
§. ad quartum , & quodlibeto 1.qu. 1.§. de
privso, & §. de altero, Rubionisin 1. dift. 3.q.
L.a.2. & dift.8.q.3. concl.3.8 4. & rcliquo=
rum Scotiftarum, Fafoliin 1.p. q. 4. art. 2.
dubit, 1. Negantiom.1.quiaid P P.infinuat,
qui modoattributa appellant pmpricta:c.sci-
{entiz, modo ab effentia excludunt, docent~
queilla circumftare tantam e[?emiam :modo
vocant illagualitates, & quafiaccidentia na-
ture. Lege Nyflenum libro de 8. Trinit, &
. IDamalc. lib. 1. Fideic. 4.

525 20 Probat Scotus : quiaid quod con=
ficuit effentiam Dei,eft ratio prima: nullum
autem attributum eft ratio prima: €rgo nuls
lum attribowm conftituiteflentiam Dei.Mi-
nor elucet, quoniam omne attributum fup-
ponit rationem priorcm {c, inquafundetur,
|camque denominat:eft enim attributum,for-

{osa denominans , qug effentialiter fupponit
{ubic &um denominandum, Maior probatur:
nam ellentia eft ratio , qud primdres confti-
taitur in e, & diftinguitur ab owni alio: fed
hzzc cft (ola ratio prima, nam quzuis ratio fe-
cundafupponitrem conftitutam peraliam ra-
tionem priorem, Confirmatur: quia effentia
Diuina concipitur ad inftar cflentie creatz;
{ed hzc conftitnitur per {olam rationem pri-
 |mamgergo & illa. Diltinguit igitur Scotus in
Deco duplices perfectiones, altas fubftantiales
prgfuppofitas , alias attributales prefuppo-
nentes, Primas ait includere totam perfedio-
nem {ubftantiz poffibilis, vltimo actuate per
exiftentiam , per eafque docet , conftitui
Denm in ratione Deitatis formaliter :atque
Damafeen. hoc modo faluat , quo pacto Deus ex Da-
wmafc.fit pelagus [ubftanti infinitdm ¢ intermin

watum 5 quia per hanc rationem Deuseft infi-

pitus, & illimitatus intra totam latitudinem
{ubftantiz poffibilis. Secundas vero affirmar,

excludi formaliter ab effentia, eique {olum
identificari realiter. :

§3. 3.Probatur: quia volitiunm, exX natu-

ta f{ua, eft poiterius & ignobiliusintellectino;

ergonon potelt ingredi formalem conttitu-

tioneém nature intcllectualis. Anteced.con-

ftat; tum quia volitinum cft inclinatio ad bo=-

num preeognitum ; ergo prafupponit intel-
lle@tinum. Tumquia non pertinetad gradum
intellc@iuum, veintrinfeca parsipfius, fed vt
proprictas confequens: igitur eltignobilius.

SR, SR
\turinter e, leq

Scoths,

Rublo.

Fafolus.
Pagres.

0y fen.
Damafcen
Scotus.

Seotus.

\ Confequentia probatur,quia non poteit con-
| ftituere illud vt genus; nam hoc prefupponi-|
| turad gradom di ferentialem ; volitinum au-
tem non fupponitur, fed confequitur ad in-|
| telle@iuum 5 nec vt differentia, tum quiahzc
| non debet szqun‘; laté patere ac genus: volis|
tivum aurem zque late patet, atque intelle-
&iuum ; tum quia diffexentia cum actuet &
determinet gradum {uperiorem . eftillo per-|
I fedior; Nam e ens cft perfedtius, quo a-
Gualius & magis determinatum: volitiuum|
autem eft imperfectius intellectiuo. Tum|
quia, fi volitinum fuapte natura confequitur|
intelle@ivum, vt quod exigiturab illo ,non
potett efle effentialis differentia illins ; quial
differentia [upponit quidem genus, non tameé
fluit ex illo , alioqui non effct differentia fed)
proprium. Confirmatur 1. quialicet in Deo
omnia fint vaum , habemus ramen a parte reil
fundamentum concipicndi voum priusalios]
efentia autem conftitui debet per prius, non
per pofterius. Vnde fi tales rationes eflent &
| & parte rci diftinétz, vna cflct prior alia;ergo|
etiamfi 4 partetei nd fint diftincte, debemus
voam cum fandamento in re concipere prio-
rem alia, & per eam concipere effentiam con-y
ftitutam. Confirmatur 2. quia hzc {ententia)
| facilinis affignat difcrimen inter generatio-
nem Verbi, & procefionem Spirttus fanéiy
ytinmateriade Trinitatcinfrd patebit.

4. 2. Sententia Magiftriin 1. dift. 8. cap.
vir. & dift. 4. litera C. Altifiod.lib. 1.¢. 3. g
g8 Alenfis 1.p.q. §1.memb. r.art. L. Da-gtage.
randiin 1.dift. 2.q.2. nu. 7.Egidij diftin&. Durandus.
8. parte 2. q. 1, Aurcoli p. 3.att. 2. & 6. & Egidiss.
dift. 45. art. 3. propofit. 3. Ariminenfis qu.2. ’i"".’“f“"
art: 3. Capreoli qu. 4.att.2,ad 6. 11. & 14. f:;’f:;ei
Aureoli, Maioris queft. 1. Argent. dift. 6. q. Maior
1.art. 2. ad 2. & 8. Bacconi dift. 2. q. 1. art.|A7zenting
I. conclufione fecunda. Gabrielisdiftinct. 2. 1‘,";’”_’““"
q. X.art.2. Ferraricn. 1.Contrac,22. §.[edno- ;_.';r::ih_r
tandum , & cap.24. §.dscitnr evgo. 8 c.25.§. 4
ad buins cwidentiam , & cap. 21. §. confiderants,)
Caiet. de ente & effentiaqu. 11. & 1.p. q.7- Caieranus,
art. 2, Sotiin 4.ditt. 49. . 3.art. 3. poft fe- Serus.
cundam conclul; Bannez p. 1. q.28.a.2.du- Bannex.
bio. 3. Zumel. g, 28. art. 2. difput. 8. Moling 7.‘\":?:“
difp. 4. Valq.difp. 119.c. 3. Suarezlib.1.de Vafguez:
attributis ca, 11. Gillij lib. 2. tract. 1. cap.6. Suarez.

| Lf.ﬂg.:ﬂev,
|Altifiodos

Gonzalez. qu.12. a. 8. affitmantium. Quz Gillius.
{ententia verior eft & ampledenda. : ic’”-"-“f“'
| Anfelmns.

§5.Quam probo 1. Ex PP, Anfel. in Mo-|
nologio c. 1§.figuaratur, inquit, ghid fit ipfa
fumma natura , quid veriss refpondetur qm’smf
Inflitia? Docctque quod cum dicitur, ifwe
Deus, non gualis , fed quid fit , oSt enditur. Quod|
de quolibetalio attnibuto dici , concludic in}
fine capitis; & cap. 16, affirmat , quidquid dci
Deo dicitut , effentialiter dici , ipfamque Dei|
fubftantiam eflentialiter efle , quidquid cft}
Vbi fic concludic: Nibil dicitur,quod de cins ef~
fentiavere dicitur, in o guad qualss , vel quanta,
[edin eo guodquid fir. Et veaperté oftendat, {c
loquidepradicatione ¢lentiali, & noniden-|
tica, docet omnia quz in Deofunt, predicari
in Quid & eflentialiter de Deo , non modo

fecundtim'




i
Augnil,

Aureolus.

8. Thomas

Difp. 11T, De ¢ffintia Dei i

{ecundum rem , led etiam fecundiim conli- |
derationem ; _Qg\f?ﬁm:mﬁd:mz » Inquit , vnem
est, quidquid cffentialiter de fwmms fubstantia
dicitur : ita :"_nﬁd URO mods, Vind confiderationecft,
quidquid eit effemialiter. Quo quid expreffius
pro noftrafententia? Auguft. 13.de Trinit,
¢. 6. Deus inquit, fuaipfe Sapieutiaeft, quinnon
et alind Sapicntia cins , alind efientia s i hoc eff |
elf¢; guod Sapientens efie. Et lib.7.cap. 1. Non
alio MATHHS alio Lens, fed eo magnus,quo Deus:
quia non aliwd illief} magnum effe , alind Deum
¢ffe: & cap. 6. Hoc illi et ¢ffé , griod Denm effe,
quod magnum 5 quod bonum cffe

§6. Refpondent Aducrfarij,Patresant lo-
qui infenfuidentico, aut fumere ¢ffentians pro
fubffantia , condiftinéta tantimab accidente:
aut terminam effentialicer accipere vt condi-
ftin¢tum tantium 2 wetionali. Sed contra pri= |
mum: tum quia in eo {en{u dicuntur ateribu-
taa PP, Deoconuenire, in quo illi conuenit
ipfumefle: effeautem,etiam per aduerfarios,
conuenit Deo formaliter, & non tantiim i=
denticé jergo & attributa. Tum quianil po-
teft in Quid, & ifrecto pradicari, nifi quod
formaliterineft;nam predicari in Quid , cft
ps‘:’cdica:iin primo modo dicendi per fc,in
quo predicatumeft de formali ratione fubie- |
¢ti. Tum quia termini, Eo & _Q:iq,pcf omnes,
important rationem formalem: vade Auguft.
7.de Trinit.c. 6. Nonco, inquit , Dess, quo
Pater ;e tamen Deus guo magnus,guo bonss, &c.
quia nimirum Paternitas non et ita formalis
ratio effendi Deo,ac bonitas,magnitudo &e.
Tum quia, vt re€€ notat Aurcolus citatus,
per predicationes abftradtas denotatur quid-
ditas rei,ve cum dicitur,veram et fua veritas:
Sed PP.attributa predicantde Deoinabfira-

| taliter excluditur omnis defe@ns eflendi: ere

&o, vt quod Deusfit {ua Sapientia, Iuftitia,
&c.

§7- Contra fecundum & tertiom,quia PP,
nonfclim docent,ea predicari ¢fentialiter,
fed etiam in Qwidiquod non foliim diftingui-
tur contra modum predicandidecidentalirer,
& norionaliter, {cd ctiam contra idemticuns. I-
dem colligitur ex alio modo loquendi Pa-
trum, quo docent quidquid in Déo eft,Deii
effe. Porro fi quaratioin Deo effet,quz Deq
tormaliter non conftitueret , non participaret
ipfam formalé rationem Deitatis , atque ad-
¢0 non poflet dici Deus formaliter, {ed paf-
fio aut proprietasDei.

58. Secundd.Probo au&ceritateS. Do&o-
ris, quem aduerfarij cenfent ftare pro ipforii
fententia:tum quiaid euidenter deducitur
ex cius dodtrina. Etenim 1.contra Gent.cap.
21,& 1.p.q.3.art.4. docet, nihilin Deo cfle,
quod non fitfuaquidditas, &eflentia, &in
1pfius definitionem non caderer, fi definibi-
lis effet:fi autem attributa non effent de quid-
ditate & eflentia Dei, aliquid in Deo cffer,
quod non effcr ipfius quidditas & effentia-
& c. 28.affirmat, Deum efle totum fuumefe
fe: ergo quidquid in Deo eft, quiddirasip-
fius ett. Confequentia conftat , nam efle cft
quidditativum Deo : ergo fi Deus eft totum

fuum effe, quodlibet cifc, quodin Deo elt,

/_x}m attributis, Setio 111, 43

qug funtin Deo, integrant quidditatem Dei. |

§9- DicksIntegrarein ratione effe , non
in ratione talis, vel talis effe. Sed contrd,quia
{umiteffehic §. Thomas,vt comprchendit v-
niverfaliter omneeffe, nempe tale , 2 quo to-

go vt comprehendit quodlibet particulare
elle,alioqui non effettalc, aquo totaliter cx~
cluderetur omnis defe@us effend; yquia non
excluderetur defectus talis effe attributo-
runi, quproprcr Ferrar. cap. 25 §. .Ad cuira
enidentiam , negat, polle de Dcuﬂpcrt‘t&am
demonftrationem fieri , nifs pereffeGum,cd
quod Deitatis vnafit ratio : Num omenia, in-
quir, gue in :'pj?;fxnr, de ipfins rationt (unt - vnde
nen relimguitur ratio pertincns ad s pfius guiddita-
tems, ¢ ratio pertinens ad paffiences , ve vna de-
monfiretur, alia fit demon/ftrationis miedism.
60.Tum quia expreficdocetde fingulisat-
tributis: de Bonitate ca. 38. Dess pon tantiim,
inquit, eff bonus , fed fisa bonitas | ¢ per effentiam
ferefentialiter bonus. De Intelleda & Intclle~
ctione. c.45. Intelligere, inquit, Des eff efientia
Dei: & rationem aflignat:: quia quidguid in Deo
¢ff » Dininacffentiacit , & didinum efe , eit ipfe
Dews s nam Dens eft fun cffentia, & fuum ¢fesque
ratio vniuerfaliter probatde quouisattributo.
Devoluntate, & volitione c. 73, Uolantas,in-
quit, Dei, eff ipfa effentia Dei: ¢ velle Dei pon
MInks, quam ipfius intelligeve,est pfum ¢ffe Des,
Vnde nallus rchinquitur explicandilocusde!
fenfu identico, clim exprefse affirmet, ita vel-|
leclle de effentia Dei, ficut Intelligere , quod|
tantum Aduerfarij cenfent in fententia S.
Do&oris eflc de quidditate Dei. Et ratio,
quam affert, eft virique comunis, quia nimi-
rum vtrumque eft in Deo, quidquid autem
eftin Deo, eftiplacflentia Dei. De Virtute
€. 92. Uirims, inquit,in Deo non off aliquis ha-
bitus, fed eius ffentia. De Vita cap, 98. Denscff
[unm vinere, & fuavitas De Beatitudine cap.
10 1. Dews ¢5t fua beatitudo, 5 beatitndo 57 ip/is
¢fientia. De Potentialib. 2. cap. 8. Dexs ¢fffua
porentia,ipfagucefentia Dei eff einis afling virius,
Confirmatur, nam I,p.g.13.ar.6. dacer, om>»
nia nomina, quz de Deo pradicantur , effen-
tialiter pradicari: fed nomina, quede Deo
dicuntur, impofita funt ad exprimenda va=
riaattributa Dei: vnde Patres de Diuinisat-
tributis difputant {ub titulo Dininorum no-
minum, vt conftatde S. Dionyfio,quiinte-
grum librom compofuitde Diuinis nomini-
bus,, fub quibus explicat variaattributa Dei,
6 1. Tertid probaturrationibus, prima fit
ab abfurdo: quiafequerctur,attributain Deo
eflcaccidentia Metaphylica : confequens cft
abfurdum ; ergo & antecedens. Sequelam
probo; Namaccidens Metaphyficum eft il-
lud, quod cft extra conftitutionem eflentiz,
vel perfonz, quamuis re ipfa identificerur
cum {ubftantiarei: ve conftat de multis ratio-
nibus identificatis cum fubfantia rci creatz,
qug quiarei eflentiam non conftituunt, di-
cuntur accidentia illius, Nec fatisfacit quis
dicendo, effentiam Dininam effentialiter in-

e ———

D 4 cludere

5

Ferravienf.

« Thomas,




e L

e e = g g -

Scotur,

A4 _' .
cludere identificationem -.mlrmu_ro_ruml.l\.-gm
ctiam fubftantig creat® cﬂ’cntm.llL‘CF inclu-
dunt identificationcm {uorum accidentium
T\-Ictnphy[imrum s Ve .Clicn_tla creata |d.<-.nt1h-
cationem prop ri:c‘-cx! [tenug_._&‘_ potentiarum,
pofito qudd he a parte rei 1dcn(_1hc::nrur,
cum cffentia. Minotem probo, quia non {o-
Iim debetreipfa, fed etiam per in:.ci]c&um
ratio accidentis 4 Deo remoueri, cim repu-
gnet adtulpuro ; cuius ratioineo formaliter
confiftis , vt nullapertedtioei adueniat, vel
laduenire concipiatur: hocip fo_autcm, quod
lattributa non conftituerent eilentiam , con-
-'cipcrcmur aducnire effentiz, ab eaque for-
maliter exciudi.

62. Secvwpa Ratiod priorifit:quoniam
|{Deunscftensillimitatum in omni genere per-
{fectionis poffibilis; ergo continere deber om-
nes pcrté&iancg,m.!n modd identicé, fed et=
iam formaliter. Antecedens conftat, alioqui
non effet, quo maius cxgazl?untm:fc_ur: excao-
|gimyi non poteft. Confequentiam probo:

‘;quiai.i Deusin (ua cffentia non includeret o-
fmmes perfectiones formaliter, limitareturin
h'plb concepiu formali c_ﬁcmia: ,quiaincono
includeret omnerm perfectionem poffibilem;
fiquidem abeo excluderet perfetiones artri-
{butales. Nec fufficitillas continere identice:
lNam Deus,qua Deuseft,cflt Ensillimitatum,
|& qud maiusexcogitarinon poteft:led Deus,
vt Deus reduplicat tantu clicutialia Deitatis;
ficuthomo vt homo effentialia hominis , ex-

|cludens formaliter quidquid non eft effen- |

'tialiterhomo, Igiturfiattiibuta excluderen-

tur A Deovt Deo: Vnde Deus vt Deus non
cflct totum & vwniverfale effe, fed pars tan-
tim effe ,nempe efle effentie , excludentis
formaliter effeattributorum.

63. Neque mihi obijcias effe relatiuum:
Nam hoc etiam , vt fuo loco dicemus, conti=
netur informali conceptu Deitatis. Confir~
matur. Nam oppofita opinio non cohzret
cum vnitate formali omnium Diuinarum
perfectionum, quam omnescontra Scotum
defendimus. Etenim fi vna perfe@ioex natu-
ra tei excluditurab alia,vraduerfarij docent,
ex natura rei voa non eft formalicer alia. ergo
rollitur 3 parte rei vnitas formalis omniom
Diuinarum pcrfc&ionum. Quam vritatem
formalem nobifcum contra Scotum aduer-
farij {c defendere profitentur. Nam apud
Scotum idem eft, vnam perfectionem non
includiformaliterinalia,atque non includi
cffentialiter in alia, vtexpreflé docet in pri-
modiftin&. &qll.ﬂiu}- §. ad quartum. Inclu=
dere, inquit, formaliter , eff {m‘i’mifrf aliguid in
rationc i efsentiali:ita vt quod fi definstio inclu-
dentis affignaretar sinclufam eﬂ_ez definitio , vel
pars de‘ﬁnznoms:hgc illc,quo nil apertiuscon=
traaduerfarios.

64. Objjciz primO:Ellentia Divina eft ob-
ie¢tum intelle &ionis & volitionis Diuing:fed
obietumprzceditactum ; ergo eflentia Di-
uina inratione effentig, fupponitur conftitu-
raante intelle&ionem & volitionem:ergoin-

tur A formali concepru Deitatis, excluderen- |

Disp. I11. D¢ Exiftentia Dez, cirﬁm attributss. Sectio T11.

telle@io & volitio non conftitrunt effentia, |
| {ed {upponuntillam iam conftitutam.Secun-|
| do quod denominatiué predicatur, non cft|
de eflentia: attributa denominartiué predi-
cantur de Deo,dicitur enim Deus fapiens,iu-
ftus, &c. ergo non {untdeeflentia, Tertio:
Hzcle Hic attributad Deo cum po-|

lententia tolilt [
nat illa conftituere formaliter effentiam Dei, |
quod autem cllentiam conflituir, am:iimwm'
eile non portelt, quia attributum {upponit
eflentiam condtituram.

65 Refp. Ad primum, Diuinam intelle=
&ionem confiderari du pliciter, vno modove
diret¢ terminatam ad effentiam tanquaim ad

Ry
obietum primarium; alio modo vt reflexe
terminatam ad fe ip{am; cimenim intellectio
Diuina fit infinitc perfecta & immaterialis,
non folum eft direct¢expreflina obiedi, fed
etiam fuimet ipfius. Primo modo {upponit
effentiam inadgquate tantum conftitutam,
quia vt {ic effentia concipitur ratione diftin-
¢taabintellectione :in quo fenfu conceden-
da eft maior de eflentia ingdg¢quate, non au-
tem adzquate conftituta. Secundoverd mo-
do, quiaincludit fe ipfam , vt obie¢tum {ui-
met ipfius reflexé cognofcentis , fupponit ef-
fentiam perfecte conftitutamn : in quo fenfu
neganda et minor, quia in hoe fenfo cogni-
tio ipfaincluditurin obie&ociufdemmet co-
gnitionis reflexé cognofcentis, Idem dicitur
de volitione.

66,Ap Sccundum diftinguenda cft Maior,
deeo quod denominatiug predicatur {ecun-
dlim rem , non autem fecundim modum fi=
gnificandi: attributa autem non przdicantur
denominatiuc de Deo fecundum rem, fed fe-
cundum modum tantum fignificandi: ficut
predicantur differentiz eflentiales de fuis
{pecicbus.

67. Ap Tertium diftinguo affumptum:|
tollit hec {ententia attributa , vt pafliones
fluentes ab effentia Dei; & concedo, quia
hzcforet imperfectio in Deo: tollit attribu-
| ta,vt rationes effentiales,implicite fupponen~
| tesalias rationes effentiales implicitas in quo
{enfu loquuntur PP, clim de attributis lo-
quuntur, & nego.

98. Ap Primum prime, Refp.primd PP.
loqui deeflentia,non proutcft infe,fed prout
concipitur 2 nobis per analogiam ad creata.|
| ege Agidinmip 1. Dift, 22. queft. 3.in fi-
| ne, 8. Tho. q.7. de potentia art. 5.ad 1. Ca-|®
| preol. in 1. Dift. 8, q. 4. art. 2.ad 2, Secun-
| doloquiPP. deattnibutis Diuinis fecundum

rationes explicitas, {fecund im quas facilitis a
| nobis concipi poflunt, quiafecund i m hasra-
i tiones cxpliuitas conucniunt cum pcri‘c&io
| nibus creatis: nonautem cos laquifecundiim

ratjones implicitas , que nobis occultiores
funt. lege Damalkc,

69,A D {ecundum diftinguo maiorem:quod
1 conftituit effentiam, eft ratio prima fecadum
| explicitam dumtaxat perfectionem, quam di-
| cit, & nego; eft ratio prima [ecundum perfe-
| kionem explicitam & implicitam quam ef-

| fentialiter importat, & concedo. Vnde ad

mino~

Capreolus

Damalz.




' fD}:ﬁ I De Ejfzztz;_@?z eiusque attributis. Seltio 1V 45

[ 'minorcm , concedo , nullum attributum cile Analogiam ad creata, ex quibusnon licer ar=
rationem primam fecundum perfectionem | gumentari ad dinina fecunduim fe. Ad pro.|

explicitam, efle tamen rationem primam, {¢- | bationem dico,§ tales rationesin Deo effent]

diftin&z, rect¢ fequi, eas non fore de con.|

{ tialiter importat; quod fatis eftad confitu- [ceptu formali eflenti¢ ;quia tunc Deus non|

i tionem cffentialem: animal enim- implicité |q!1cra&us purus & illimitatus in omni gene-

| tantiim includit gradus fuperiores fubltantia *f re perfectionis poffibilis in {ua ratione efen-

{ corporis, viuentis,cim tamen omnes fintde | tiali. Ad fecundam Confirmationem, infri in|

’ eflentiaipfius, Ad probationem maioris di= | materiade Trinitate aflignabimus difcrimen|

i ftinguendaelt minor:ratio conftituens effen- | inter generationem Verbi, & procciﬁont?m!

|

1

|

{

|

cundam p’:rfe&ioncs implicitas, quas cflen= |

tiam ¢ft [ola ratio primafecundim perfeétio- | Spiritus fandi.
nem explicité tantim conceptam , nego: clt
ratio prima fecundiim omnes perfectiones ef=
{entialiter importatas, concedo. Ad Confir, |/ SECETIO- 1V,
difpareft ratio de creatura, cuius quia non
omnisratio propter finitudinem & limitatio-

nem implicite faltem includit reliquas , con- %mdmzmﬁrﬁwmak conftitut inum \
ftitui poreft perrationem primam,non inclu- Deitatis ?

dentem reliquas.
70: ADp Tertium Concedo, volitiuum in SE
Deo clfe pofteriusintelletiuo fecundiim ra- |72, Iy Rima Sententia Scotiquodlib. 1. q. w e
tioncm exp]icicam;ucgo tamen cile pofte- 1.§. de altero, Albertipi Corollario!
rius fecundim rationem implicitam,{ecundii | 14, ex predicamentoad aliqui:% difficultate
quaincluditur in ipfo intelleétino: quemad- | 2. dubit. fecunda, Afferentium formale con-
modum etiam intelledio, fecundum ratio- | ftitutivum Dritatiseflc intelle@Giuum, qua-
jnem explicitam eft pofterior natura, & ta- | renusdicit {fubfantialem gradum vitz, Pro-|
men per aducrfariosconttituiteflentialiteril- | bar primd Scotus ex Auguft. 15. de Trinir. dugif.
{lam.Nego autem volitivum non pertinere ad | cap. §. affiemante ipfam effentiam Dei effe vi-|
completum gradum intelleiui,quiaintelle- | cam,uon qualis,inquit,inest plantis & brasis,fed)
Giuum adzquaré fumptum, dicit Vtramque | gue omnia intelligit ; & lib. 6. cap. vitimo ap-|
perfectionem; vel radicaliter & in potentia, | pellat Deam primam ac fummanm vitam 5 pri=|
vtin creataris; vel formalirer & inactu, vt in | mum ac fummanm intelleGinpnm, cuiidem eft ef-|
Deco. Cgrerum Attributa conftituunt effen- | fe, viuere, & intelligere. Secundo Deus eft {
tiam, non vt genus vel differentia ; quia h2c | patura intelle@ualis sergo formale cqnikitu-'
dicunt determinabilitatem & determinativi= ' tjuum ipfiuseft intellectualitas. Conicquen-[
tatem: neque vt partes virtuales inrcgtal_lrcs, tia conftat,nam cu‘nititutiuurp formale rei,cft|
Ariminenf. Vt placet Ariminéli :quiade ratione partium | vltimus graduseffentialis ipfius;hic autem in
clt, vt faltem in effe obie&iuo fefc mutuo | naturaintelle@uali, eft intelleGualitas , non
|pcrfc¢lé excludant:in Deo antem ob fum- | jpfum intelligere a&uale , nam hoc eft perfe-
mam Lmplicitatem & illimitationem non da- | &io fecunda fupponens primam. Addunt a-
tur perfectaexclufio obiectiua vnius perfe- | lij, formale conttitutivum Dei effe intelle-
Gionisabalia; fed conftitunntillam per mo= | &iuum & volitiunm fimul, nam virumque
dum includentis & inclufi ; fine rationis ex= | ¢ft de conceptu formali nature intelleua-
plickz &implicite : ad eum modum,qudra= | [is.
tiones vitimz conftituunt fumma genera, 73, SEcvnDa fententia Faloli qu. 4. a2 Fafolus,
non per modum differentiz, aut partis; quia f dubir. 7. & aliorumafferentium, formale ¢6.
illz non perfe@é prafcindunta ratione fu- ( firutivum Deitatis effe iplam intelle@io-
periore, cum qua conftituunt fummum ge= | nem actualem. Fundamentum eft:quia natu-
nus, fed per modum includentis & inclufi, | ra Diuinaeft cfentialiter viuens; ergocon-
{eu rationis explicite & implicitz: vt perfei~ | fitui debet per gradum perfe&ifimz vite,
tas conitituit cum ente fupremum genus fub- | hic autem el ipfa vita intelle@ina acualis,
ftantiz, tanquam ratio includensens, & in- | Antecedens cum conlequentia conftat, nam
clufain ente. Eodem modo Attributa con- | formale conftitutivum defumendum eff ex
ftituunt effentiam divinam , vt rationes viti= fuprema perfe@ione rei , ciim fit radix om-
mz includentes eflentiam , & viciffim iriclu- | nium proprietatum. Minor fubfumpta pro-
fzin eflentia: Atributa enim includunt ¢f= | baturitum quia, inter perfectiones fubftatia-
{entiamab caque viciffim includuntur. Cu- | les Deo conuenientes nulla pecfe&ior eft in-
ius ratioeft, quoniam ea conftitutio conci- tellectuali ; quia hec & reliquos gradus fub-)
picnda eftin Deo, que minorem importatdi= | fantialesin Deo prefupponis, & eft adequa-
ftinctionem , atque adeo maiorem vnitatem | ta ratio, quaeiattribura omnia conueniant,
& mplicitatem ;climin Deo fumma conce- | Tum quiaex Aug. 14.de Trin. cap. 8. Et S.| dupufr;
dendafitvaitas atque fimplicitasitalis ¢t pre- | Tho. pluribus inlocis, folz creatur® rationa-|s. Thomas.
dicta confitutio, esgo. lesfuntad imaginem Dei, ¢d quod (olg ez is
7. AD Primam Confirmationem. Funda- | mirantur Denm, fecundtim gradum intelle-
mentum quod habemus concipiendi in Deo | &iui. Porrd imago affimilationem poftulat
0am rationem priorem alia, totum cffe per * fecundum differentiam {pecificam. 1

= . 74 Quod




Argentind

Toleran.

Damafcen

Gillins,

|T(lflmtam _Tnu’l}cctm 1p‘{a at‘,lluaii_S;
lnon autem radicalis, fit vitima differentia c6-
l@itutioa Dcﬁ‘t[[,g_'[\.]':_:b.l‘.u It quiavita,,que
|conticuit Deum in ratione Dei,non modo
-'d;_-bctc[?c_pfift'*%“'{“nﬂ lc&;zmdum gradum,
{ed etiam fecundum actualitatem: cum Deo,
concedenda fit vira perfe@iffima. Tum quia
imaior perfectio eft,Deum effc beatum eflen-
tialiter » quam identicé: beatitudo antem in
ali intelle&ione {ummi boni confiftit.
|Tum quia ficut creaturz rationales confti-
{tuuntur per intelle@ivum radicale: ira i)_tus
iper intelligere ackuale: nam quod eft pofle in
lcreaturis, attu eft in Deo.

75. TERTTA [ententia Argent, qu.1.Pro-
(log1. §. Sed illudnon waler Toletan. qu.6 ar, 2.
lafirmantium, formale conftitutivum Deiel-
|(z infinitatem. Probar Argent, primo, Deus
left purusactus, ellentialiter fundans infnicas
!pcrfcc'timms:csgu infinitas eft de formalira-
Itiom.‘ ipfius. Anteced. conftar, nam I'J:_LH eft
i\"l'l]utl'[..ﬁl!:ﬂi' per eius, continens perfectio-
I[nes omnium generum. Confequentiam pro-
bat;quiafi infinitas non elfet de formali ratio=
ne Dei; Deus non fundaret has pertectiones,
%vs‘nurus a&us,!_cd vt p.\lﬁm_puccmia. Sc-
icund0, Illud eft formaliter infinitum , quod
Iomma fibi annexa reddit formaliter infinica:
ifed Deitas reddit omnia ateributa formaliter
linfinita , quia nullum attributum cf formali-
|ter infinitum, nifi vt coniun@um Deirtatizer-
igo Deitaseft formalicerinfinita. Tertid G 1n-
finitas non eflet formalis ratio Deitatis, exco-
\glmrl poflet ratio nobilior ipfa infimtate:{ed
noplla rario nobilior infinitate eXcogitari po=
teft : ergo. Quartolic {e habet creatnra ad ef
{c initum & Limitatum;ficut Deus ad efle in-
finitum & illimitatum: fed finicas eft formalis
ratio creaturg; ergoinfinitas eft formalis ra=
tio Deitatis. Quinrd Denaselt perfe@iffima
ratio, eft autem talis formaliter per infinita-
tem , nam infinitas continet omnem perfe-
ctionem , quafola puﬁ:a nihil Deitati deelt,
& quafolalublata, Deitas ipfa manet imper-
feta.Scxto probatur auoritatce Damafilib.
1.Fidec. 12, aflerentis, Deum cile infinitum
{pelagns [wbsiantie.

76. Q¥ arTa fententia Gillijlib 2.tra&. 1.
cap-14. afirmantis , formale conftitutituum
Deitatsefle ipfum Efseinfinitum & intermi-
natum. Pro explicatione huius {ententiz,

77. Nota 1. Exeodem Gillio, formale ¢6-
flitutivum rei requirere tria.Primum vt quo-
ad fieri potett, fumatur ex vitma & perfe-
(Gillimaratione rei, Ex vitima, quia debet ré
'dnl“ringutrc ab omni alia;ex perfe@iffima,
quia debetefle radix omnium operationum
& proprietatum , que rei competunt v tali,
Sccundum vt conueniatrei per {e primd &
{ecund im quod ipfum ,alioqui veleffet acci-

vt formaliter contineat omnia, que fibiven- |
dicateflentia vt talis, ¢O qudd nunguam in- |

telligitureflentia confticuta,, donec formali-

terdicat eaomnia , quziplam conltituuntve
talem.

Di j?_j i T)c_EJﬁ;;Lz Dei e:fgféfﬁe_a-a‘;?‘ﬁ:{tix S 1V,

|
78. Nota 2. Difcrimen inter formale con-|
fticurivum Dei, & creaturz. Nam formale
confticutivum Dei; non poteft aflignari , vt|
condiftinéum a reliquis perfe&ionibus cf-
{entialibus ipfius Deisquianon po ft affigna.
ri, vt differentia contrackiua generis ; alioqui
efferin Deo compofitio Metaphyficaex ge=|
nere & differentia, quam potior pars Theo-|
lugurum cum S. Thom. I,p.qu.ar. § & 1.
contra (}:utcs.c:lp, 25. & qu. T de potentia
art. 3. negat ;c0 quod talis compofiuo dicat
partes mutuo lefe uLn:_Clmccxclud&ws,qu.Id
repugnatactui puro ;fed flignari dcber rale
conltitutivum, quod formaliter imbibat om-
nes perfectiones effentiales Dei, Etenim cim
Decus nonhabeat perfe@iones, per quas vni=
uOCE conueniat cum creaturis, & per quas ab
ij{dem creaturis differat , fed {e toro differat,
{e toto conueniatanalogice, vt [olent vitime|
differentig, 8 fupremagenera fe totis conue-
nire, {e totis differre;nequit aflignari vitimum
cooftitutivum, vt formaliter excludens reli-
quas perfectiones{upe es,effentiales Deo,
{ed potits,vt casimplicit & formaliter inclu-
dens. Hisadnotaus,

79- Dico. Formale conftitutivum Dei
eft iplum eflefecundtim toram latitudinem|s. Thomas:
eflendi. EQ S. Tho. 1.p.g.3.ar. 4. & 1. contra|

Gentes,

o

| & Thownas,

-21.& 28.de potentia, qu. 7.ar. 2.
& alibiaffirmantis, eflentiam Dei formaliter
confiftere in fuoefle, quod continet totam

]dﬂns,vcl illi comwune cum reliqais, Tertum |

virtutem effendi. Nec dici potelt, in his locis
S. Thom. non aflignare vitimum conftitu=
tisum Dei, de quo cft prefensquaftio:Nam
citata. qu.7. de potentia ad nonum, docet
ipfum ¢ffe, effe omnium perfe@iffimum;
quod inde probat: quoniam actus [empereft
perfectior porentia: fed efie ; eft a&ualitds o-
mnium actuum; omnis quippetorma vitimo
conftituitur per efe : Vnde patet , inquir,
quod eft perfe@io omnium perfe&ionum,
arqui de ratione vltimi confticutini eft, v (o~
matur ex perfediflima aGualitate rei, Hanc
eandem fententiam expreffis verbis docuit
Athanafius oratione contra gentescolum. 3.

Athansfo
ante finem: Dexs, inquit s qui eft ipfa efsentia,
nullis partibas coalefeir quapropicr ¢ eins rarro
ipfum ff efse,

80, Fundamentum eft, quia hoc tantiim
predicatum in Deo, habet omnes conditio-
nes requifitas ad formale conftitutivum
Deciratis. Nam primo® conuenit Deo per fe
primo, & fecundim quod ipfum ; nullienim
creaturz per {e primo conuenit a&u cffe fen
exiftere; Vnde per hoc nomen, Deus ipfe
Exodi. 3. expreflic naturam & effentiam {ua,
nomencnim, vt S, Thom. contra Gent. cap.
21.adnorauit, ad exprimendam rei naturam
& eflentiam imponitur. Secundd quia hog
tantiim delumprumeft exvltima perfectione
| Dei, clim defumaturexiploefle , feu exifte-

Exod, 3.

5. Thomat

i re Dei , quod eft vitima perfeéio » quippe
1 que nullam vlteriorem in Duo[uppum; sde-
Humptumetiam eft ex vltimaa&ualitate Dei:

namtefteS. Tho. Efseclt aGualicas omnium
I acnalitatum, clim omnes aliz eatenus perfe-|S. Thomas




'

i

1 Dip.HLDeoff

e

ns realitatem & pasfe-
abet per ordinem ad ¢f5e,quod ha-
1 "::E!-:}\tc[-f.

ertio folum hoc

1

przdicatum conti-

S1.°
o SR S L e A
Ly "LIJI’.}‘}.’lh[LI, nonmodo ll)I|11‘3.11'--Jt\—“[[..];1\.{1

1 rationts, omnes perfedtio lentiali-
ter Deo conuenientes : nam per cife illimira=
{tum & infinitum formaliter intelligitur efld
fubftantie, effe fpiritus, effe fapicntic , cile
bonitatis , efle omnipotentiz, & cetera efle
'q in Deo concipiuntur. Etenim f; !;:rm:m:
inguit Bernardus hib. 5. de confid. cap. 6
imagnum, fi fapiencem !liﬂl;'ﬂrqﬁffi talede Deo
| - - 7 o > £
dixeris, inhoc verbo ( EfF ) inflaprarur  nempe
{hoc eff ei efie , quodbac omnirefse, Contra verd
apientia, vevirtualites diftincta a czreris di-
1t \]uu:'cm ¢fie,{ed determinatum, quo Deus
! oot iy
¢fse {apiens nominatur, pon autem quo efse
~ v ey Y . = . wie s
[impheiter dicitur; cum verOefe dicicur, to-

ux

1P

1

ltesin ipfb effe , virtute fantom & poteftate,
Inonavtemadtu & formaliter contineri om-
ines perfedtiones Deo conuenientes, quia
letim nnalla perfectio diuina prefcindat abe/~
ﬁ ,omnis perfectio formaliter continerar in
{0 efse
8. F

ip

: hac noltra opinione improbantar
r 2.Nam prima :1!]1;;11ntallquidputcnua-
le , quad repugnat acul puro. bccu:}d.‘: sall-
[quid inad¢quatum, pt'.‘uc!{um a perfectioni-
{bus prioribus fubfantiz {piritus, &c. & ex-
lclnd rfectiones volitionis; iuftitiz, om-
[pipotentiz, &c. qug funtde conceptu quid-
{ditative Def. Tertta sffignarpro formali con-
titutivo modum,eft enim infinitas modusrei
infinitz, ficut Finitas modus rei finirz - mo-
dus antem nupquam affignatar pro formali
conftitutiuo rei, quia modus non eft forma,
qua res eft, fed quc‘) clt, cum tamen formali
conflitatiuo res maxime & primo fir.

83. Obsjcies eTeillimitatum, ef} ratio tranf=
cendentalis in Deo, competens omnibus per-
icCtionibus & arcributis : formale autem con-
ftitutivum debet eifc rattoaliqua propria,cos
liftin@&a ab alijs perfe@ionibus communt-
bus eiufdem ret, vt conftat de Rationali,quod
eft {pecificum conftitutivum he
Ariftor. 3 Mer.rexao. & 11. ¢
liusdefinitione pum‘.udmu elle,quia periliu
definitum a nullo diftinguitar. Refpon, pri-
in0 negando Maiorem: Nam ¢fé¢ illimitatum,

7

Arifiet

1

A

; vtautem conuenit ingulis perfectioni-
& attriburis diuints 5 v virtaaliter inter
diftinglis , dicit illinfitationem in certo
dumtaxat genere, puta {apientiz, vel infticiz.
84. Sccundd diftinguenda eft minor,de
formali confticutino hmplicis vel compofitz
nature : etenim vera eft de formali canftitu-
tiug ellentiz compofitg,non autem fimplicis.
Cuius difcriminis ratioeft quia quando ef~
ofita, poteft ratio propria di-

fentiaeft co
ffingui d communi, {ecusquando effentiactt
func ratio pr ria l.\: commu-

titoples

Qar

rrout cft formale conftitutiuum Dei dicitil- |
imitationem in omni genere entis fimplici- |

v f Rl LT g
Dete ///i.'h"' attrecutzs. Sebtio IV,

d hanc ordinem di-

Er-.:mrj‘?ep:c‘;lhcaf;ur,nullocxch.'fo.NLquLp.J-

| tandamentum in quo fandetur:i

{ limutatio & finitas de formali dicit defectum
| pertectionis;defettus autem non potelt rem

| cetratiointelleéting coy

ne-

nis elt eadem , V& conftatin fui:rumis g
ribus, & vltimis differentijs: in Deo agrem|
cum eflentia it implicifima, ratio conl
uuapropric non prefcindit 2 communi, fed|
cam formaliterincludit. Vode non cft par ra-|
tio derationali. Ariftor, autem loquitur defAriffor.
entecreato, per quod nulla resdiffertab a-
lia; nonautem deincreato, per quod & Deus
diftertd creatura, &, vt compr
efse impliciter, differt 4 quolib
lari diuino tanqua Ep/glu:_{cr..-,

85. Obijeies2, eflealus effe o cft
¢a pofterius; ergo non poteftillam conlticue-
re. Veraque conlequentia patet. Antecedens)
probatur tum ex Aug. 5.de Trinit. c; |
Anfelmoin Monol. ¢. y.affirmantibus ,ira (¢
habere eflentiam ad ¢fie , ficut Jucem ad luce-
re,vitanyad viuere,fapientiamad fapere.Tum
quiaefle eft effectus formalis eflentiz, formal
autem precedit [tum effeGum farmalé R clp.!
Ejfe fumi dupliciter,yno modo fubft

ehen

L Iofum

c

S

1
T
11

ig; erp

D

antive,a-|
livadicctiue.concedo igitur,efse concipi vta-
Gumellentig,nd adiectiué, vt in creatura,fed|
fubftantine, cum firiplamet efentia Dei firbs
fiitens. Aug.autem & Anlelloquuptur iuxra
noitrumimperfectum modum concipiends]
86. Obijcies 3. Limitatio & finitas noneft|

| confticutuum creature: ergo nequeillioyita-

tio & infinitas erit conftitutivum Dei. L{:ip.1.

Nego colequentiam. Ratio difceiminis: quial

primo conftituere , cim {upponat anterins|
Himitatio au-
tem & infinitas importat perfeGionem, quaz
poteft rem primo conflituere,

87. Ex dictispaterad primum prime (¢n-
tentiz. Etenimconcedo, Deum eife eflentia-
liter vitam & intelleGom , fed inadzequate;
formale autem confticutivum rei (mplicis,
debetadzquace rem exprimese. Ad fecun-|
dum ,nego confequentiam; cinlque proba-
tionem ob eandem rationem aflignatam.

88. AD Fundamentum fecunde, nego
Deum- effe rantum cflentialiver viucntew,
Cazrertim dicuntur creature c
telleétiut,elle ad imaei hec per-
fectio eft potiorin creaturis;Vode catantiim
conftituit carum eflenuam ; in Deo autem li-

nparata ad céeteras fic
perfectior ;comparata tamen ad omnes quz
conftituunt per fe primd & fecundum quod
iplum Deum s noneft perteétior. Ad imper-
fectam autem imaginem , qualis et creatura
refpectu Dei; fac cft quzcumque finlita-
do.

89. AD primum tertiz , Refp. Infinitatem
{umi dupliciter, primd pro attributo infnita-
tis. Secund 0 pro materiali conpotato infini-
tarum, pecfedtionum. Infinitas primod modo
clt ellentia Dei, {ed inadgquare, quianon {o-
itituitur perinfinitatem, {ed perreli-

rta

158
D

gradum in-

lium conf
quasetiam perfectiones. Secundo modo efl
adzquata, verum quia reliquas perfe&iones
non importatdirecte & per (¢ PRimo , viire-
quiritur ad formale conftitutiuum rei , (ed

e BECIRRT

[aitiin

e — e




LB S L

e SR —

-

48

rantum indiredte & connotatiug, nequit cile
[Deitatis conftitutivnm. Ad {ecundum, nego

iminorem, eiufque prnbationcm; etenim , V-

numquodque attributum eft in {uogenere
[ infimitum. Ad tertium concedo minorem.
| [Nam efe {ecundam totam latitudinem c[fc:]-
|di et perfectius infinitate, & quatenusinfi-
Initas reftringiturad {olum atcributum iuﬁm-
{tatis, & quatenus indirecke connotat infini-

| [tasperfe@iones, atque adeoillud potits, qua

i ‘hec, ponendum elt conftitutinum Deiratis.
| | - ..

| [Ad quartum nego minorem ; ¢lt enim finitas
! 'modus rei creatz, {upponens effentiam vt
{

fundamentum. Ad quintum nego, Deitatem
| |efle perfeciffimam per folum ateributum in-
| {finitatis. Ad {extum dico , Damafcenum lo«
f qui deinfinitate fecundin effe,quod elt pro
{nobis.
1

|
S L T 10V,
1

\ A7 attributa vatione inter f¢, €9 ab ¢f-
i 1 : o o -2

| [entia diftinguantur:

|

9, Acrtenvs de centia & attributis
| {ccadum [e; nuncde illis difpuran-
|dumeft per ordinem ad intelle&Gum crea-
ltumn, illa inter (e diftinguentem,
ey gr. PRimA fgm:ntia. %urco]i in r.dift.
| dviminenf. 8-p+3+ar, 6. propofit.2. & dift, 45.ar. 3. pro-
| Aliacenfis. pofic. 1. Ariminenfisdift-8.q.2.ar.2.Aliacen~
| Maior.  |fisq 6.ar.2.Maiorisq.1.Gabr.dift.2.q.1.8&2
ki Negantium,ea inter (¢ vel ab effentia rationc
{diftingui pofle , nifi fola connotatione ex-
itrinfecazeadem quippe Deitas, vt connotatef-
\feGum 4 fe producibilem, dicitur omnipoté-
{tia, vt connotat tes {ibi obie&ivé praflentes,
:{‘;xpxcntla nuncupatur. Fundamentum eorum
left,quiaquod naturafuacft indiftin&um,ne-
lquit per extrinfecumdiltingui;effentiaantem
|Diuina natura fua eft indiftin&azergo nequit
[perextrinfecam rationem diftingui. Ccmria'_-
| Aureolns, |mar Aureolus primo,quia hec diftinétiofut-
ficitad laluanda contradi&toria,& omnia qu¢
{de natura Diuina praedicantur;nam licerin
{recto per pluraateributaimportetur idem, in
[obliquo tamen impostantur diuerfa. Seciado
{quia maior eft perfc_&io,nullamin Deo,nera-
{tionis quidens multiplicitatem admittere.
[§. Thomas.| 92.SECVNDA SententiaS. Th.q.7.depo-
| Durandus. |tentia ar.6,0pufculo 9.q.1.2.& 3. & inprinio
| Richardus. [dift.2.q.x .ar.3. Durandiq.3.Rich.ar. 1. g.3.
1& 4.8¢ dift. 3.ar.2. qu.1.ad Primum,(‘.aprcull
dift. 6. qu. 4 ar. I, conclufione 2. & aliorum
communis, affirmantium eainter fe & abel- |
ifentia ratione cum fundamétoin re diftingui
i,pof[s:. Quz diftinétio A modernis Theologis,
tdiftinétio rationis ratiocinate appellatur: &
'iconﬁﬂ:i': in pluralitate conceptunm conue
{nientium rei,qua ob {ui perfectionem & ple-

|
|
|
i

| C.a"i:reolus.

/5. 111. De EfSentia Dei, eiusiue attributis. Seitio V. !

tur contra diftindionem rartonis ragiocinan-

| tcradi®oria, non tamen f{aluari intrinfecam

N o i : :
! initudinem nequit voo conceptu ad;quaru

{penetrari. Hec eadem dici potelt diftinétio |
\ex naturarei, non quidem actualis& forma-

lis, fed Fundamentalis & virtualis;& diftingui- |

|
'n

—

damentumin re,fed|

ratiocinante ac di=|

tis,que nullum habet fun
pendet ex mera rationc
ftinguente. [

93. Hzc fententia verioreft & !'cql.lcndn.'
fumitur tum ex plenitude di-|

ratioci

Fundamentum|
uini effe, vnitiflime continentis multas pecfe-|
@iones, quz in creaturis ditinétz (unt ; tum|
ex imbecillitate& imperfe@&ione noftri intel-|

[lectus, no valentis vno adtu exprimére, quid-|

quid perfe&ioniseftin fimpliciffimailla Dei-|
tate: Quo fit, vt dom varijs conceptibus na-|
turam illam exprimit, in varias perfe@iones
dl{tmgnar obie&iue, que re i;_-f;] aétu fubie-|
&iueé diftinctz non [unt,nifi tantiim virtaali-|
ters & inchoaté. |

94. Secundbargumentor contra Auctores|
primz {cientiz: quia licer plerumque dinina)
attributa concipianturdiftinéta, perh abitu-}
dinemad diverfa connotataextrin{eca:fal{um|
tamen eft,ea concipi diftin&a per folam con-
notationem extrinfecam,{ed ratione etiam in-|
trinfeca prafuppofita ab hoe velabillo ex-|
trinfeco connotato ; velut (apientia & omni-}
potentia non diftinguuntur f{ola cunncr_ntw-i:
ne obiectiintelligibilis & producibilis:fed in-|
trinfeca etiam ratione prefuppofita in ipfo|
Deoab obielto intelligibili, & producibilis|
ratione cutusdicitur Deusintninfece [aplcus,’;
intrinfece potens:alia enim ratione diverfa
Deus concipit obiectum, & producit effe-|
Gum:quoniam, fi,per impoflibile,poffet pro-y
ducere omnia & non poflet intelligere om-
nia, haberetperfectionem omnipotentiz,no
haberet perfectionem omnifcientiz. Confir.
nam pura connotatio nullam ponirt intrinfe-
cam pcrfc&mncm in con_nommc:al:tl'lbu:a
autem popunt in Deo perfectionem intrinfe-
cam : {unt enim perfectiones fimplicicer fini-
plices,quz meliores{unt ipfe quam nonipfe:
ergo nequeunt fold connotatione ebicéto-
rum ditingui.

95. Terud:SiDensdiceretur bonus aut fa-
piens per folam connotationem bonitatis,aut
{apientiz,quam caufat, vel caufare potcﬂ; di=!
ci etiam poflet terra aut cozlum per connota=
tionem terre, ant ceeli, quod caufat, vel canfa=
re poteft, |

g6. Ap fundamehtum Prima Relp. quod
infe indiftin@um cft,non pofle exurinfeca no-|
titiain feipfodiftingui; pofle tamé obie@iug|
in ordine ad varios conceptus inadzquaté
exprimentes candem rem, fecundiim varias
perfectiones in ca virtualiter diffinctas, Ad
priorem Confir. concedo, exea faluari con-

perfe@ionem,quam attributa in Deo dicunt.
Ad pofteriorem nego affumptum : etenim
maiorem perfe&ionem {upponitin Deo viz-
rualis multiplicitas rationum formalium, qua|
vnitas : quia illa fupponit eminentem pté‘fc-
Gionem gquipollentem multis,quam no {up-

ponit hzclege Capreol in pid. 2. qu. 3.ad 2.|Capriolaus.

SECTIO

e —,




Henricss-

|S. Thomass
Bacconus.
Aureolss.
C:.‘preof:%‘

Torres.
\Gillistss

SEC TG V]

}Ari diftingui poffint attributain Deo
[ine refpecin ad creaturas ?

iN On difputamus hie, an ratione alicuius |

peculiaris repugnantie, nequeat intel- |

lectus aliquis attributa in Deo diftinguerc
fine refpectuad creaturas; nam faltem dein-

tellecu viatoris omnes fatemur, non poffe |

illum via inuentionis attribura cognofcere, &
{multd mints ea diftinguere fine ordine ad
lcreaturas, ctim nequeat illa cognofcere , nifi
[ex perfectionibus creatis diftinétis , ex qui-
{bus aflurgitad increata : folim igitur difpu-
[ramus de obieto ip(o fecund im fe, prefein-
ldendo 2 qualibet peculiari repugnantia, quz
efle poflet ex parte alicuius intelle@us, an
{poffint attributa in Deo diftingui, fine vilo
refpedtu ad creaturas.

| 98. Prima [ententia Henrici in flumma
latt. §1. q. 1. & quodlib. 5. q. 1. S. Thom,
lin primodift. 2.q.1.art.3. Bacconi q.2. art,
ifccundu. Aureoli dift. 8. parte 3. art. 3. Ca-
preoliq.4.ad argumenta vlitimo loco addu-
|éta, Torresin 1. p.q.28. art,2. difp.2. dub.3,

(Gillijlib. 2, wadk. 6. c. 11. &aliorum affir- |

imantium, Deum in feipfofine vllo refpectu
{ad creaturas, perfofum refpe@iad fe iplum,
lvarias diftinguere perfectiones attriburales :
I‘qui:l cognofcendofe ve veracem,cognofcit fe
{veobiectum intelletus,cognofcendo verd fe
ivt bonum, cognofcit {e viobie@Gum volun-
l\.rirm:ﬂi'ccr diftin@am a bonitate, Idem A for-
tiori docent de intelle@u creato beatorum.
99. Probaturhac {enrentia primo: quia
ificut fe res habet ad efle, ita & ad cognofci:
{fed Deus independenter A creaturis, actu di-
Iftincis, habet vircoalem diftin&ionem fua-
rum perfectionum : igitur cognofci poflunt
{inc ordine ad illas. Maior cum confequentia
{conftat. Minor probatur. Nam multiplisitas
ircafis creaturarum poffibilium , fupponit
imul:iplicimrcm virtoalem diuinarum perfe-

{Gionum: ergo virtualis diftin&io dininarum |

iperfedionum , prazcedit quamcunque di-
{tin&ionem realem creaturarum. Antece-
|dens oftendo,quia pluralitas non poteft oriri
iab vnoin quantum vno,{ed Inquantum vig-
jtute multiplici; {ed ploralitas creaturarum

leftaDeo: igituriniplo Deo precedere de- |

\bet virtualis multiplicitas, per quam poffitin
jactum reduci poflibilis multiplicas creatu-
farums.

100. Secundd. Poteft dinina effentia co-
lgnofci pluribus notitijs inadzquatis nullo

: : A 1 |
;cugmto m‘dmc ]j‘{lUs ad creaturas : Cl'gi) dis |

ftingui poflunt cius attributa fine vllo ordi-
ne ad resacu diftinétas,

101. Tertio. Sinulla poffibilis effer crea-
tura, adhuc Deus cognofceret {e {ub ratione
Ivcri,& diligeret [e {ub ratione boni : ergo,

i i ‘De Dea, Tom. L.

Dij.j;'r. I11. De ¢ffentia Dei, einfque attributss, Sectio V 1. i

tatis,atque adeo cognofcitin (eiploveritatem |

4 o
] circumfcr!ptu_ -c;uo'u-is' ordine ad creatuias,|
Deus in {e ipfo cognofcit hanc virtualem di-
| fin&ionem fuarum perfe@ionum. ]
| 102, Quartd. Quod eft ratio maioris di-!
ftinctionis , potelt eile ratio minoris diftin-
fed foecunditas dinine nature eft
| principinm diftin&ionis realis perfonarum, |
| qua eft maior; ergo poteritefle ratio diftin-|
&ionis virtualis atcributorum , que eft mi-|
NOr. |

103. Quinto, Nullum pofterius potc&l
eflc caufa prioris, fed perfe@iones creats!
{untpofteriores increatis ; €rgo non poﬂ'unt'
effe caufa diftinétionis perfe@ionum increa-|
tarom. 1

104, Sexto.Saltem intelle@us & volun-|
tas dinina cognofci poffunt vt virtualiter di-|
ftinéta, abfque ordine ad creaturas, per re-|
fpectum ad procefliones diuinas, quarum|
{unt principia. |

| &ionis :

ac5. SEcvNDA {ententia Durandi in 1. p

| dift. 2. q. 3. pum. 15. & dift. 12.q. 1. n. 24,

Hrandis.

Heruzi q. 2. §. grantum ad cundum , & dift. Hernens.

10. qu. X.art. 3. ad fecundam difficuliatens , &

quudlibero tertio q. 3. Argent. dift. 6.q. 1. drgentin,
art. 3. Gofredi apud Aureolum, in primo g,
dift. 8.q. 3, art. 1. Palatij difp.2. ad finem, P

({1} 4
latises.

Valquez 1,p.q. 117, 8 118, Suar.1ib.2. de'vifues.

attributis diuinis cap. 22. num. 13. & alio-Suarex.

rum negantium , poffe attributa in Deo co-
gnolci virtualiter diftin&a abfque vllo ordi-|
ne ad creaturas, in quibus huinfmodi perfe-|
Giones reperiuntur diftin&z. Fundamen-!
tum huius {ententiz eft: quia hec virtualis|
diftinctio attribitorumin Deo, eft per cx-|
trinfecam denominationem 2 reali diftin-
| &ione perfedtionum creatarum. Implicat
| autem cognofci denominatum , fine ordine
| ad formam denominantem : ergo implicat|
cognofti virtualem diftin@ionem ateributo-|
rum in Deo, fine ordine ad realem diﬁ‘in-]
Gtionem creaturarum. |
106. Dico primd. Implicat, in Deo co-
gnofci perfe@iones virtualiter diftinétas,|
quz nullum habent fundamentum realis di<|
ftinctionis in ipfo Deo, fine refpeétu ad crea- |
[ turas realiter diftintas. Fundamentum eft,|
| quiaimplicat,inre fimplici cognofcere plura;
virtute diftincta, nifi per ordinem ad plura|
adu diftincta. Antecedens probos quia co-|
goofcere plura in re ﬁmpli;:i virtute diftin- |
da, eft cognofcere rem fimplicem, vt zqui-|
| pollentem pluribus a&uy diftinétis : igitur re-|
| pugnat ; in re fimplici cognofcere plura vir-
tute diftincta , fine ordinc ad plura a&u di-|
flin&a. Conlequentia patet: quia implicat,
| cognofcere voum relatiuum, non cognitoal-|
| tero correlatiuo: ergo implicat coguofcere|
| zquipollentiam multorum , non cognitis/
{ multis , quorum eft zquipollentia. Antece-|
dens oftendo : quoniam in re fimplici, vt fic,|
nullum poteft effe apparens fundamentum|
multiplicitatis; ergo ¢x fe nullam poteft ine|
telletui diftindionem obijcerc : crgo fi qua|
in eadiftin&io concipitur, cuncipicndanc-]
ceflario elt, per ordinem ad resadkn difkin-

E &as,|

e




L

N e N

|
|
i
1
|

Harsesns,

P _"_ﬁ";;, [II.De effentia Dei, rziﬂfgﬁa attributis, Sebtio V1.

“aus illis virtute & perfectione

ipn:.[;‘t,

107. ; ! :
{cere potentiam , Non Cognito termino ralis
potentiz:ergo implicat,, cognofcere virtua-
lem diftiné&ionem ateributorum in Deo,non
cognito termino talis diftin&ionis : atqui
cerminus talis diftin&ionis non {unt attri-
buta, vt funt quid voum in Deo, quia, vt fic,
non pefluntobijcere intelletui, nifi vnita-
rem quam habentinfe ; fed vt zquipollcnt
diftin&is perfe@ionibus creatis.

108, Dico 2. Perfe&iones, que ha-
bent fundamentum realis diftinétionisintra |
Deum , poffunt, & de fako abincreato, & )
beatorum intelle@u cogno&untur virtuali-
ter diftin@tz, ablque vllo refpectu ad crea-
t

Confirmatur quia implicat, cogno-

d " J |
5. Eft Heruzi quodlib. 3. quaft.3.ar.3, |
Fundamentum eft : quia tales perfectiones

aftina. Quinto, Tntuendo communicari fi-|
lio ex vi Originis folamyintelleGionem, Spi-
ritui vero [an&o, folim amorem , habet fuf-|
ficiens fundamentum diftinguendi virruali=)
ter intelle@ionem A volitione, Sexto, Viden- rI
do Pater, fe opponi Filio fecundiim relatio-|
nem paternitatis , non opponi fecund im na-
turam , habet fundamentum diftinguend:
virtualiter patoram , a parerpitate. Nam
quodnam maius fundamentum habere po-
teft Deus, hec omnia in {e iplo virtualiter
diftinguendi,quam quod videat vnam & ca-
dem fimplicem entitatem communicari, &
non communicari, produccre & produci,
C}ppuni & non oppum? Cum enim nequeant
hz proprictates fecundum eandemomnind|
rationem conuenire Deo: neceflarid concie
pere debet in ﬁ:ipfo aliquam {altem virtua-
Jem diucrfitatem in ipfis rationibus formali-

habent {ufficiens fundamentum virtualis di- | bus, propter quas eidem indinifibili entitati
ftin&ionis intra Denm : ergo non eft recur- | potilis conueniat producere, quam produci,
rendum ad realem diftin&ionem creatura- | communicari, quam non communicari , op-
rum. Confequentia patet: quoniam in tan- | poni quam non opponi:ergo hec omniafine

tum Pulfm‘,{ioncs prioris generis pon pof- ll
funt cognofci , vt virtualiter diftin&tz, ni-
fi per refpe@um ad realem diftin&ionem
creatirarum , in quantum nullum eft fuf-!
ficiens fundamentum in ipfo Deo : ergo |
quz habent fufficiens fundamentum in ip-
fo D¢o, non eft opus, ad hoc vt cognofcan-
tur, virtualiterdiffin&z , recurrere ad rea-
lem diftinéionem creaturarum. Antece-
dens probo: quoniam realis diftin&tioper-
{onarum ac proceflionum , {ine vllo ordi-
ne ad creaturas, prebet fufficiens funda-
jmentum cuicumque intelle@ui virtualiter
diftinguendi ea, qu funt voum &idem in
Deco.

109. Hoc autem fic oftendo. Nam Pater
{communicando Filio & Spiritui fancto {o-
!'mm naturam, non communicata paternitate,
ii| vhet fufficiens fundamentum virtvaliter
|diftinguendi naturam a paternitate , filiatio=~
Ine & {piratione tam a&iva, quam paffiua,
{cum videar paturam communicari ,
lcommunicata paternitate, filiatione, & [pi-
ratione, tam actiua, quam pnfﬁua, ijs per- |
\{onis , quibus natura ipfa communicatur,
!Secundd, Producendo perfonam Filij & |
\Spiritus {an&i , non producta natura, ha-
[bet [ufficiens fundamentum virtualiter di-
:ﬂingucr1di natutam 2 perfonﬂit.mbus, fi-
{quidem videt produci perfonalitates Filij
& Spiritas anéti,; non producta eorum na=
tura, Tertio, Videndo filium produci fe-
{cundtim filiationem , & non fecundlim {pi-
]-rationcm actinam, qua tantUm communica-
Itur cum natura ipfa Patris, habet {ufficiens
lfunda.mcmum diftinguendi filiationem 2
{piratione aétiua. Quarto, Cognofcendo, |
quadipfe fit produ&iuus Filij per paternita-
ltem, & non pcrfpirauoncm actinam; conftra
lverd, qudd fit produ@iuus Spiritus fandki
5_proximf: per fpirationem actinam , & non
Iper paternitatens; habet fufficiens fundamen-
ftum diftinguendi paternitatem 2 {piratione

non

| nibus ; ergo non concipit virtualem diftin-

lis diftinc&ionis intza Denm. Concedoigitur

vllo 1-c-fpc¢l‘u ad creaturas, Deus infe ii?%’b vi-
dert victualiter diftinta. l

110. Dices. A&ualis ditin&io ratio-|
nis formaliter confiftit in extrinfeca dcnomi—i
natione,proucniente a diftinétis coneeptibus|
inad@quatis : {ed nec Deus, nec beati diffin-|
&os formant conceptus inadzquatos de ef-|
{entia & relationibus diuinis ; ergo. Minor|
patet. Maior pmhatur: quia omnis (!Ci‘.l!-!
minatio proucnire debet ab aliqua forma
a&u denominante: forma autem a&u déno-
minans effentiam 2 relationibus diftintam,
pon eft diftinéio aliqua in re ipfa exiftens;|
ergoaliquaalia exiftensin intellectu, virtua-|
lem diftin&ionem concipiente. Arquiin:cl-!
le&us divinus & beatorum no diftinguit pery
inadzquatos conceptus effentiam & relatio-

&ioneminter effentiam & relationes.

111. Relp. Aliud effe, Deum, & beatos
actu diftinguerein Deo ca,qugactu diftinéta
non funt ; aliud cognofcere virtualem feu
fundamentalem diftinétionem, per ordinem
ad terminos a&u diftinéos. Primum, nec
Deus nec beati faciunt: quiaad hoc, vrargu-
mentum probat,neceflaria eft actualis diftin-
&tio conceptunm inadequatorum,quamnec
Deus, nec beati formant. Secudum & Deus,

& beati virtualem diftin&tionem cognofciit,) :

per ordinem ad terminos actu diftinétos. in
ordine ad quos dicitur virtualis diftinctio,
Vndeeft in Deoralis diftin&io virtualis ob-
ie&iug, quiaillam cognofcit,nonautem {ub~
ie@iuc, quiaillam non format'perinadzqua-
tos conceptus, ficut illam farmatintellectus
viatoris crearus.

112. Ad primum prime, diﬂi11gu0nti um|
eft deduplicidiftin&ione virtuali incom ple-|
ta, & complera,fen inchoata & perfedta: rur-
fus de perfe@ionibus, quz habent funda-
mentum realis diftinétionis intraDeum, &
deijs que nullumhabent fundamentum rea-

minorem|




et

S E—

diftinéio virtualis,ipfa p;::nirm‘u diuis ~1~ origi=
vt conceptibilis per @quiuvalenti
&u diftin@a: completa .L."U; eft if |
plc:n.v lo eflendi, concep | ipfas perfo )
(pluribus aétn dif | autem in eminentia virtutis, cu uipol-
iu!uiimc‘:iu })cn cdionum i { fentia ad mulia 2a&u diftina 10
lquodammodo e« | que conc it fine refp
parationem id perteltiones a | actn diftin . Deoum. 1
u\d probationem Minoris c \'-['lu..t‘u » multi- | modom pr:ur concipi nequit {
p[‘uu ¢m creaturarum poffibilium , fis ppo- | ad a&u diftin@ain [ruf)tum ita nec pofte
{nere in Deo nuhmimtatcmun otami, non | Hor fine rrfm ctu ad a&u dJ{f.mh eXtra
"iutl,'ln p:o\:.l am diuvinarum l\LrEcu.lonu m. | Deam': cllm ponminls vna, qu: amaliain fll.
|Quodautem dicitur, abvposinquitem vno, | concepti endear A termino, qucm
OrIrl B0 PL.“L mulupnumtcm dlft!r‘l;__.ifﬂ- eflen : |
dum ¢ft, de vno formali, & concedo; de vno |
eminentiali qualis ef} l)r.nc, S Ete-
{nim a talivao oriri pore@® multi plicitas per-
{feiopum. Tuxtahanc do&rinam explican-

. (duseft S, Thom. vt non concedat proximum !
{8 completum fundamentum diftin&ionis .(,-_,1[313[1-,59113;3p_—f\, citur abillo )5 qu ¢ |
{victualis in Deo, fed tantim remotum & .! nominationem verd vifi eft prior obiecto, i
{inchoatum. Lege ipfum 1. p: Q- 13- a1t 4. & | quiadenominat illud ::{um,m 1quam forma
q 7. de poten. art. 6, | fubie@um : i ita perfectiones creatg funt po-)

I13. Secunduom argumentuim, V.‘mrcn- | fteriores increa ;medd entitatem qul.;p;o-
jtum probet, intelligi debet de noritijs claris | «ducuntur ab illis; qtioad denominationem
{dininz eflentiz, nam de oblcaris & zni gma- | verd complerze dl n&ionis virtualis, funt
[ticis, cum illg non terminenturad pmfcdm— | priv cs, quia mu‘.p[.,m illam per modum
|ncs neres ll-iSlllTﬂ'lLdlzdL fedad perfectiones i termini exrrinfect e ‘r}‘LLIuS. Ad (extum pa-
icru..t'ﬂ qus. us mediantibus reg ch{l_’n'[ﬂthu" | tetex [ci.urnla(,onuui. |
jincreatz @ argumentum rmlmm habet vim: | |} .
jatquiim licat;quacumque notitiaclara Den : - 4
mgcn 111Edzqualtc., cr::?utmusmmm o"mul SEC T 10 VI L . |
-1pf1usa:u|butn“_\. perfe&iones urlc atur, vt 2 i E
ﬁmloco conftabit : atque adeo implicat per | An attributa dmimz, ot .%zza&krcafz-g
plures notitiasplara diftingui pofic attributa cepta cﬁ?ﬂt.fﬂm ﬁ‘fﬁ{}":ﬁ mh- |
inDeo, ¢ qudd nullumattrlbumm videri e 1: |
Ipoteft per vnam notitiam , quin &pc: can- 260 tncludant ?
{dem videa :||H..1"IL1 | {
o idi inprimo Ri
Preic 1. ad pr m . Ru-r
gere rcil P .1] |-r\f i—,«rr-‘*’xf‘
(8 diligere >boal, p I"m“cm.: p:im ¢
'n Veriznego: eten im ficur, p
nead Crc.ui 1Tas s non wl"'llm erct Deusfuam
lintelle@ionem a ml‘uxum sitancccbieGum 28
intelle&ionisab mmL -.u."ulson, {ed co- : & videturefle {enten t
{dem indinifibiliad u!LLutumum rer; e in primo dif}. 3 3.q, 1.4k, 1.4 3
{totum diligeret, nulla concepra virtoali di i

e ———

I11.De¢eff: qtse attributis. S
Iminofem de virtuali difti miiur.
pleta & perfea, refpedtu ¢
nam , qll"L|L.I1Un]'ﬂCI]\{!"'11"Sl|'\(.l tinckio nis _I
habent intra-Deum: nego autem ‘minorem |
degompleta & perfe@a dnhmlu ne victuali;

5"

intra 1p um Deam exiffentes : exy 90 neque

ter diftinfta f_unup.“ [n-:‘
relpedtu ad creata aétu 4

”5 Ad quartum 1\”1 c&\mncif'

concedo tamen de incom pleta & inchos h.x, maior -
._i pecta earum p e@ionum » quanulinm | uerfe ratio
ent fundaméom realis diftinctionis intra uL.{"LJ non r rtur exalia,

e e ——— e e |

Denm. -Eft autem inchoata feu inco - ;‘i,'.u ualis at=

nguit} st vatio /e
L,ff"* i cYeatur s
4 fortiori uC]LlhI.TI‘(\

rei-difti inguer
at IrlHutamm'
1-p1imf),cx Sc
ribus,qui dv"m‘ perf wtr one
res u.m.uh"ur& cXp

mmhom’ ,ncqueinter und]umic&dll"” re

reque it {feipfum intelle@um & d s‘f‘- |
|Lhnn. Cuius ratioeff, quia vigtoalis diftin- |
{&io inter yverum & bonum ex parte obie- |
tfh origina C‘( Virt 1:.5i diftinGtionein
onem €X pagte poten-
E \.k..'IH.-IILI'C \‘hl’.U
A0 ad creaturas, aut
ad reales procefliones, dus. mtunfrl
),-1oms, 1.8 5 ____ E




]

{Bermard.
|

18. Thom.

!
|

(I
probatur ;

‘)'1
m:a: I-’“ @rernam fnr‘Ll ationem Chriltus ac- |
|ccp41 ifarr‘,. Ru..x. 1. Invifibilia Dei per ea,

: conspiciuntur. Ber-
mrd de Confid. cap. §. Dew , inquit,
anidt ;.[ avitas; nowit vk verieas ; fedet vt aqui-

tas; dominatar Ut maieSlat s vegit vt principium;

ltuctur vt falus ; 3 Operatur vt virius; reselar vt
2ux .z.-;,am ot pictas. qug omnia pluralitatem
|arque: adc® obie@inam exclufionem vnius ab
altero important.

119. Secundd probatur ratione , quo-
niam ea tantum mente concepta fefe mutud
includunt, quorum ratio vaius obieiuc re-
lucetin conceptu formali alterius; atquira-
tio wnius attributi non relucet obie@iuc¢in
conceptu formali alterins;ergo. Maior con-
ftat: pam quemad modum-ea tantium fecun-
dum rem fe mutud includunt, quorum enti-
tas vn ius cxiftit in entitate alterius ; ita ea
tantum fecunddim 1ationem {emutud inclu-
dent, quorum ra
in conn 1 formali alterius. \mmru.}l ro-
I’\ Y : ql‘l n‘conceptu formali dininz {.]P\C!'h
tiz non 1@3UCLt obie@iué perfectio diunz
[fuftitiz, & ¢ conuerflo. Alioqui dam conci-
p{.rimu% in Deo fapicntiam, coriciperemus
\fimul & inftitiam, & reliqua attribura.

'1 120. Confirmatur. Quia id tantim ex-
[prigiit conceptus formalis, quud {1 gmhcat
[nomen ;

gue fall

iwn humt rem mediante conce-

cap. 3.

ptione ; cum fint figna edrum, que funtin |

fanima, paffionum. atqui nomen fapicatiz

nomina enim, authore §. Thoma |
1. parte qm,& 13,art. I, & primo con. gen, |

| lis, &

y vnius obiectiné relucer |

divine importat f"uLun perfetionem fa- |

})ELDE?E Cl"'l_l & COl!CLPtl‘IS l&l!lcl"ﬂ? dl-
|uine exprimit folam perfe&ionem fapien-
[tiz.

(= C

.cuunt includere t'h“nnam. Antm.:.d:.m
at , quia concipiuntur ad inftar pro-
Conlequentia verd
quia nequit aliquid concipi vt
|propurictas eilentig, & fimul vt includens
cﬂi’minm; alioqui conciperetur vt prius ; &
poi’ccrius feiplo : prius, guatenus deberet

rafum creatarpm.

Tertio: Attributa concipiuntur vt |
|proprictates, manantes ab eflentia, ergone- |

concipi vt conftitucns effentiam ; pofterius, |

|q43tcnus conciperetur ve fluens & pofterius

{eflentia.

122. Quartd, fi quodlibet attributum
includeret eilentiam , & reliquaomnia; de
quchbcr poflec cum r;duph& jone pr;d:-
[cari effentia & reliqua omnia; conlequens
lautem eft falfum, ergo & '1:1tn.Lcdl.r1<. Se-
lquela conftat; nam quidquid et de cifentia,
1'n}tl,.|:i.1.lf|‘l red u‘l‘l[c:u[ionc predicari de co,
icuius clt de effentia: nam femper reduplica-
:wcau:rﬂlpr‘r eflentialia. Minor probatur;
qma nequit Intellectps ILdupl]E\l(lUL preg-

dIcarl de Voluntate, & vice verfa. alioqui|
v slerentifie Pff—‘I’“h"O“’ s:Parer Voluntate |

*%_ aerat; Intellectu fpirat; Intellectu vule;
-\"!,mmrclmclhgu fihgc uclntc. leétu, &
tate epm reduplicatione pradicari

Fa oo D;;z HI Df[/[énfm Dei, em/qaeam'rbum. .fmm L’U _- ,r“

123. Secunda fententia Aureoli in pri-|
mo difk, 1. qw;{’c. .art.2, Torrez 1. p. c“b-
art: 2. difput. 2. dub, vltimo. Molinz ibid.
d'.fpm.q.. Zumel qugft. 8. dub.e
hib.1.de effentiaDeicap. 12, & 13. C
in 1. p. Track. 2. difp. 2. Affirmantiurm ;
pro{ yabilior eft, & procul dubio .5 Duu
ris, primo cont, gent. cap.45. 73+ 92.
101, & lib, 2. cap. 8 3. slndcinwulﬁ attribu- I
tis, Intellectus , Voluntatis; \ irtutis, bea-|
titudinis & petentiz, non folim docet in-
cludere effentiam ; fed cffe ipfdmmer cfien-|
tiam Dei. '

124. Probatur primd, manifeftaautho-!

orrez.
Molina,
UAICZ Zamsel.
Suarex.

sranadus,

S Lrom,

ritate Anfelmi in Monol. c. 1(. @rmw Imo=' s felimny.
: J

dum , inquit , vnam o Iq
[amma fibftantia dicitur;iraipfa 0 mod /
confideratione eff , rﬂdqrru ¢St effentialiter, Cam,
enim a{rq.,u kamod:mmr or COTpHs, o rationa-|
5 bomo,non vno modo vel confideratione bac|
antur: fecundsnm enim alind cffcarlpm o
feenndum aling ir..nm'a!r o [f:nfs!um horsms nomn)|
efitotum, rd,:fru frJ( homo; illa vero [umma rﬂ_u—|
tia niillo mnd@ ficeft aliguid, vt illud idem ,u"f.tm,m
aligm modum, mr_{cxmm/m alia confiderationcm|
mmja: quia quidguid aliguo modo efSetialiter ¢f7, |
hoc eff torum quod ipfa eff : L teftimonio nil
potett eflc pro hac fententia clarius: quo non
modo af'-tm\a.u. » quidquid de Deo dmt-:r,
effeipfam effentiam Dei totam fecidiim re 5 |-
\'cr[‘im ctiam fecundtim con/iderationcms. |
12¢. Secundd prr.-l\:ltur ratione ,, 8 pri-|
m&abablurdo: Etenim nifi didmﬂ&'quud-
libet attributum dininutn , etiam vt conce-|
ptum a nobis , implicitéincludere CITLU'EIJII‘I[
1

|

tria .ff.,

& reliquas perfedtiones diuinas , neceflario
in Deo concedenda eflet aliqua compofi-|
tio Meraphyfica: atqui hgc repugnat Deo:
ergo. Minor conftabitinfra, cim de fum-
ma ipfius ﬁmplici[.lrr: : nunc breuiter pm—‘
batur: quia compofitio Metaphyfica exigit|
partes M ctaphyficas , quarum vna excludat|
a fua formalitate aliam , cum quadebet com- {
ponere; hoc autem repugnat adtui puro & |
illimirato in totalatitudine entis fimpliciter.|
Nam ficat 4 parte reiad nullam certam per-|
fe@Gionem limitatur 3 ita nec obic&iue &
Metaphyfice poteft & nobis limitari. Aliogui.
conceptus obie@iuus non cmrcfpondcrct
fubiectino. Sequelam oftendo : quia fi {i-
pientia diuina ex. gra, nullo padto obie&iug|
includeret effentiam , & reliqua attributa ‘
co ipfo conciperetur v apta ad Metag .1)E1u

|y

componendum cum cflentia, & reliquisat-|
tributis ;. quia coneiperetur vt excludens A
fua formalitate formalitatem effentiz ,. & re-|
liguarum perfectionum divinarom ; atquel
adeo vt apra conftituere cum illis cnmpu‘l-l
tionem Metaphyficam confurgentem ex|
pluribus {ulmull(.mnus , {ele obieGing per- !
te@¢ excludentibus : Nam hoc in omt uumI
{ententia fufficic ad Metaphyficim compo-|

| |
fitionem. l
126. Refp.antem aduerfarij, fq,mnm m|
divinam non concipi vt pofitine excluden-|

| tem cllnntl.uu » quo md‘o cﬂcrconc*plcm'.‘,

= YTPL.-i.I




ué, non concepta nis
entia. non autem pofitiue illa excln
armalitate fapientiz. Sed contra, tum
¢ precifina exclofio fat eft, ad Me-
iylicam compofitionem, ad quam foliim
{requiritur, vt formalitas vnius nullo modo
[coneipiatur in formalirate alterius. Nam hoc
lipfo duz formalitares conciperentur, {altem
jexercité apte ad componendum vnum ter-
[tium: Nam illa reflexio ; quavna pars conci-
pitur vt pofitiué excludens aliam , non tam
facit ad compofitionem, quam ad certitudi-
nem ipfius componentis, quod extrinfecum
eft compofitioni : Modd ‘enim formualitas

um prz

tem alterius, ex {e apta cenfebiturad compo-
endum Metaphyfice, etiamfi nulla fiat re-

¢ cognofcatur pofitiua ex-
ufio vnins A r;nn]ft-xtt’c31?c1':115.]-:1'urn quid,
rmalitas {apientiz perfedé prefcinderet

malitate effentize, non tantiim przcifiue,
fed etiam pofitiué illam excluderet, quod fic
probo.

—

-

ois concepta, Athocipfo, qut
alia, pofitiné excluderet in effe cognito &
obie&iuo aliam, tgitur i attributa divina
przfcindunt obie@iué perfe@e ab effentia
Idiuina, excludunt pofitiucillam. Céﬁ:quem
{tia clucet, Maior conftat: quoniam hocad
!B.Ietay!:yﬁ am compofitionem non requiri-
ltur, vepatet de gradibus Metaphyficis, qui,
vt fuppono , non & excludunt i parte rei in
cadem effentia , quam Metaphyficé compo-
{r.::nr: atqueadeo nequeve {ubftant concepti=
bus noftris, debenthoc modo fe excludere.

vonius perfe@ ¢ excludac obie@ing formalita- !

d vnaper-
dio obiectiu¢ perfe@e prafcinderct ab |

| de ratione autem analogicft , vt fi concipia-

{concipere {apientiam vt diuipam -

| quia repugnat, a perfetionibus diuinis ab-|

Alioqui conceptus obie@iui non correfpon= |
| fica ex duobus conceptibus vniuocis. Mipor|

iderent rebus ipfis 2 parte rei exiftentibus.
{Minor, in guafitacft tora preefens difficultas,
{probatur:nam perfe@io,que obie&iué per-
fe&e prefcindit ab alia, nd includit obie@iué
fillam;ergo excludit obie@iu¢ illam: €rgond
itantum przciie,fed etiam pofitiuc excludic
illam quoad effe cogniti & obie@inum.
tecedens patet : qui cindere perfede
obie&iu¢, eft nonincludere perfecte obie-

Hinne Vr - X, r’ 3 1 =
cliuc, ,‘lI’.".EjLI(‘.(JUE) CL]UC';'JU'J I)].‘O('!LHUI',L]UER |

An- |

,quod nonincludit obie@iué aliud > poteft de |

|ecaffirmari, & defadtoab aduer(arijs affir-
‘matur ipfa obie&inaexclufio hoc modo : ra-
tio !”;zpwrn 12, vt 2 nobis concepta, non eft
i Is ; nec contra, Sed quod hoc
modo excludit obiedineé aliud , non foliim
tiue, fed etiam pofitiné excludit illud.

Nam quz maiorpofitiva exclufio 3 qudm po- |

fitiua afficmatio exclufionis?

128. Confirmatur, nam ita fe |
{ynum effe obic@ivum ad alivd effe cbie &i.
fuum, ficut voum efle fubieGinum ad aliud
efle fobie@ioum: (ed hoc iplo, quod v
efle fubic &ivum nonincludit in{
laitd effe fubie v

uaen

[aue attributis. Sellio VII.

Fi

niponere cum illa { lud, clim de eo pofitine affirmari poffit ex-)

{;llJfELJ al
cfle

'3 erius, Ergo boci‘r?flb, qt:ﬁnfﬂ‘,mn_n
obicctiuvum non includit alind effe ob
uum, polrri ludic i[]ud;quia etiam|
mari poteft exclufioal-|

ie
deipfo pofitine
terius effe obie@iui,

129. ‘Tertio probatur conclufio ;‘rpriorf.-'
Quodlibet attributum conceptum vt dini-|
num, in‘.}:l':irﬁ' inuoluitin effe obie&ino cos|
ale, atque adeo illimitatum in omni genere|
entis fimpliciter’; ergc iplicité inuoluit ef=
fentiam & reliquas omnes perfe&iones diuj-|
nas. Confequentia conftat: Nam ensillimi-|

| tatum in omni genere entis impliciter, non

coarétatur ad perfectionem vnius tantiim|
generis: {ed compleditur vniverfum penus
cntis, atque adco omnem omnind perfe&io-
nemeAntecedens probo: quia divinum, vt
divinum,formaliterimportat effe 3 fz,ac pro-
inde efle illimitatum in omni genere entis
fimpliciter: importat enim primum contra
ditin&ivum ab effe creato , hoc autem non|
eft aliud, quam effe 2 fe. Hane ipfam ratio- |
nem tetigit S, 1

ientia, ex hoc |
I‘.lf.?f.'l'? [1[ { Bl §
vt Sapientia concipiatur 3 nobis, vt ina,|
facefle i concipiatur illimitata tantiim in et
nere fapientiz: nam |

hoc modo redti ¢
cipitur , vt condiftin@a i fapientia ta.

Nk S e i
Sed contra primo , quun efle divinum, eft!
analogum ad omnes perfe@iones increatas :|

Ur, Totum concipiatur. licpugn:tr igitur
& non
concipereillam , vr implicité inucluentem

omnes pcrfc &iones increatas. Maior conftat: |

: , § diui !
ftrahi conceptum vninocum: alioqui poffet|
inter eas concipi vera compofitio Metaphy-|

probatur, quiain analogo, ob fui fimplicita-|
tem non funt plures conceptus partiales di-|
ftinguibiles; vnde i concipitur, totum cona|
cipi debet = ergo fi concipitur fapientia ve|
diuina, concipi debet fé'li('mimpht:::i‘cum
tota plenitudine effendi, quam dicit eflc|
diuinum , & non tantlm cum partiali efle|
{apicntie. |

131. Confirmatur: nam exeo, quod ens|
cft analogum ad fubftantiam & nccidcns,im-l
plicat concipercillud , & non cencipere,, \-'ti
implicit¢inuoluens virumque. Ergo cx co,|
quod divinum eft analogum ad omnes per-|
f'cc‘r{om:s{ncrcams,imphcnt concipereil
& non concipere , vt implicité inuolu
omnes perfe&ionesincreatas. Secundd,q
hoc modo fapientianon cociperetur vea
purus, de cuius ratione eft, vein rullo o
re perfedionis poffit perfici, Atqui fap
diuina, concepta illimitata tanttim in e

| fapientiz, conciperetur vt viteriis perfe&i-|
{ bilisin alio genere; ergo non conciperetus)

| vt aus purus.

!
132. Tertio. Ex confenfu Patrii & School
E 2 lafticorum,!

09.q. I. cum|s,

— e




e

LEvs =

us & excel-
; . atqui i ynum
{artributum nor uderet implicite effen-
tiam & reliquas perfectiones,Deus noneflet,
loud melius & excellentius excogitari no po-
fiquidem poflet melius & c,\:w}lcutiuS
lexcogitari, f1 pimiram quelibet ipfius per-
tio concipiatur cum implicita inclufione
ymnl
itate , & fimplicitate in {uis
vt Auerroes teftatur 12,

tarinon po

crfectioni-

vo

.
{2 servoes, |bus, Eft enim Deus

Met. tex. 37. in fine nobilitatis, vnitatis, & fins=
bolicitatis. quiaficat in ratiose entis pihil po-

o
L

eftei addi; itanecin ratione ynitatis & fim-
yliciratis g‘-i.)':i:i": ¢xcogitari Lamplicius , & ma=
s vaum: poffet antem excogitari fimplicius
¢ magi$ voum, fi voum attributum concipe-
ur cum exclufionealiorum.
| 133 Quarto. Onlnc'f_ £y
lquidquidin Deoeft,efle el :
[nihilque in Deo effc,quod Deus effentialiter
tnon fir. atqui fi vna perf
[cum exclufione effentiz & reliquarum per-
| fe@ionum, non quidquid in Deoeft, eflen-
[tialiter Deus effet: quoniam perfectio,, quz
{non includeret effentiam , non effet cflentia-
liter Deus : quia quod eft effentialiter Deus,
nequit concipi ablque cflentiaDei: ci}m ne-
jueatres concipinon conceptaciusellentia.
134. Quintd. Effe obie@Giuum nonde-
betdifformari ab efle Tubie&iuo rei:fed qug-
llibet perfecio Dei effentialiter eft Deus; cr-

K

att

t

Ic

-
3¢

docent,
ntialiter Deum,

|implicité includat eflentiam & omnia, quz
funtin Deo:ergo. Maior conftat : quia non
eft vera conceptio, qua non eft iuxta exi=
gentiam rei conceptz. Minor aflumpta patet
{ex fupradifputatis. Minor fubfumpta etiam
conftat: quia non concipitur vt Deus, quod
nan concipitur cum effentia Dei. Igitur fiat-
ributum Dei, non concipitur vt inuoluens
flentiam Dei, non concipitur vt Deus,{ed vt
Iproptietas Dei. Neque hinc tollitur diftina
&io rationis ratiocinat®, quam inter eflentia
& atuributa ipfa inter fe cum communi Scho-
lafticorum fententia {upra conceilimus : quia
hec faluatur inter rationes explicite conce-
ptas. Nam ratio explicita fapientiz , non eft
ratio explicita bonitatis. Quz diftin&tio cft
maior, quam definitionis & definiti. & juxta

|
[
;'

S. Thomas. |hanc doGrinam explicatur S. Thomas citatus
|pro oppofita {fententia.”
AdSeriptu-| 135 Ad primum prime, dedufum ex
ras & Pa- |Scripr. & Pauibus, Refp. non effe contra
P Inos , qui non negamus attributa, {ecundum
leflc explicitum intelligi, & nominari & nobis
Iyt plura: nam licet fecundum efleimplicitum
{e mutuo omniaincludant, & fint vonum, ta-
{ Imen fecundim effeexplicitum multiplican-
{ tur, & funt plura. Vode idem Chriftus, qui |
{foan. 16. Toan.16. dininas perfe&iones exprefiit 1n
{fo47, 10, pumero plurali, Ioan. 10, expreflitin num,

fi.ngu]ari,dicens: Pater mews, quad dedit mibi,
gmaiss omnibus eff.
136. Adfecundum di&ingm::da cit mi-

e

um: fic enimiconciperetur cum maiore |

io conciperetur |

igo qualibet perfedio debet obiediné efle |
jl\ - b il |
Deus: non eft autem obiectiué Deus, nif1 |

[
[ nor, de relucentia explicita, vel implicita:
| concedenda eft de explicita; neganda deim-
| plicita, Ad cuius probationem, eodem modol
concedenda etk fequela de implicita conce-|
| ptione omnium , neganda verd de cxplim:a.!!
Sicut ciim concipimus ens, quod eft analo=|
gum ad omnia inferiora , explicité {olbm|
concipimus rationem effendi; implicite verd)|
quidquid inferioraipfa dicunt, ita cum con-|
cipimus fapientiam dininam, ( nam de hac|
tantim eft controuerfia, non de fapientia,
| ‘quz abftracte concepta pradicatur de Deo|
| & creaturis ) explicité concipimus folam|
| perfedtionem fapientig; implicitc verd quid-|
quid perfedtionis dicunt reliqua uLtr‘ibuta.':
Ad Confirmationem parimododiftinguen-|
daeft minor: quia cum nomen imponatur;
| ad fignificandum primam‘) conceptum
mentis , ficut hic & cxiahciu‘: ﬁgniﬁcat!
vnam rationems ‘& implicité reliquas, ital
& nomen. :

137. 'Ad tertium 1. Negandum eft an-|
tecedens : potils enim atr:%humcoucipicnds}
| {unt, vt conftituentia effentiam, quim vt}
| proprictates manantes ab eflentia ; quoniam|
(illa, non hzc conceptio ‘conformatur rei
| concepre. Et ad probat. nego, illa conci-|

picnda effe cum eaimperfe&ione , quamin-
uoluunt perfedtiones créarz. Nam licet ex|
perfectiombus creatis concipiamus increas
| Tas: non tamen concipere debemus cuim im=
perfectione, quam ipfe creatz perfectiones|
includunt : atquiimperfe&ioeft, concipere|
attributa vt proprictates ab cffentia manans*
tes, quia vt fic conciperentur , & vtacciden-
tia Metaphyfica extra ipfam conftitutionem
effentiz, Sccundo nego confcqu:miam: pa-
| terenim inipfisattriburis entis, voius , veri,|
| & boni, qu# concipiuntur vtproprictates)
| entis, & tamen includunt ipfum ens, Impof-|
| fibile enim eft, concipere voum, verum, [m-;
| num, quin concipiatur ens : neque cft ab-
| furdum , idem fecundlim diuerfas rationes
explicitas & implicitas concipi prius , & po-|
fterius feipfo, im0 hoc eft neceflarium in|
qualibet perfetione analoga; quz quia fim-|
pliciflima eft, concepra fecundum ynam ra-
| tionem explicitam , {upponit {eipfam fecun-
| duim aliam rationem implicitam: vt perfeitas
explicité importatur in ipla perfedione fub~
ftantiz, implicitc vero in ipfa ratione entis;|
quzfuperioreft ad fubftantiam & accidens.
Ergo fimiliter perfedtio fapicntie diuinz ex=
plicité importatur per atributum (apientiz,
ioplicité verd pereflentiam, & reliqua ac-)
tributa diaina. l
138. Ad quartum Refp. recte elentian]
diginam predicaride ateributis , & attributa)
de cflentia; nec non de & mutud etiam ab-
firadte fumpta: tum quoia tales pradicatio-
nes viurpant Patres , Auguftin. 7. de Trinit. dugzfin.
cap. 1. Eqdesiz,inquit, [Gpientia off, que effentia.
| Bafilius libro de Spiritu fan&o cap. 19. C#- Bafilige.
| ins, inquit, bonitas e5t ip[a [apientia; Anlelmus Anfelois.
in Monpologio cap. 15. S guaratsr guid fie
ipfa fumma natura , guid verius refpondetur,|

ar
|

T |
gus |




| Berpard.

Molmg.
Torres,

Aungufiin.

T Disp.IILDegffeutia Deiy

‘quiams i8ffitia? eodem modo docet, pradicari
reliqua attributa de Deo. Bern s %0 de
Confiderationec. 13. Quid ¢ff Dei

‘;!!{ﬁ‘.'l.ﬁ,

i
latitudo,, fublimitas, ¢ profundum. Idem Au- |

guft. 6. de Trinit, cap. 1. Eadem, inquit, vir-
tus gua (apientia, (5 ¢adem fapientia gHa VITIHs:

|8 cap.7. eadem magnitudo gz:.cﬁ‘r,-:'m.rm, o em- |

idem bonitas que [apitntic & magsitado, ¢ ea-

desn verstas qué illa emnis. Tum quia has pre-

. (dicationes admirtit §. Thom, 1.p. q.52.ar.3.

!ndtcrl?um,& q-39 arr.é.?&:ﬁ pTilJ’._!Oi!iﬂ:.I?-
lq.1. ad tertinm. Tum quiaquafele analogi-

maliter praedicari : vt perfeitas eft entiras;
corporeitds eft fubftantia. Cuius ratio eft:
quia qua {e analogice incladunt, clim fint
fimpliciffimz rationes, fa&a quacumgue ab-
ftractione femper fefe obie&iué including:
que'obiectiuainclufio requititur, & fufficic
ad formalem pradicationem : Talia fune at-
tributadinina , ad invicem , & cum effentia
comparata, quz ob {ummam vnitatern, &
illimirationem , quacomque abfraione fa-

adeo poterunt de fe mutnd predic
tantim identice propter realem identitatem,
[fed eriam formaliter proprer obiectinam in-
clufionem. Confirmatus: quiamagis propria

incloditur tealiter'& aparte rei, fediftaclt

fint conceédend= etiam cum notareduplica-
Itionis, aflirmat Molina: diftinguitverd Tor~
ires, vt fit tantim vera predicatio fi nota re-

iduplicatina cadat fupra elfentiam, qua com- |

munis eft omnibus attributis : {ecus'fi eadat
fupra propriam rationem cuiuflibet attriba-

ti :rationem difcriminis affignat: quiacflen- |

tia qua effentia, includit omniaattribura: &
}quodlibctattributﬁ » quatale;includitefien-
[tiam: ergo ratione eflenti¢ quodlibée ateribua
;tum,qua talecft, includit quodliberaliud. Ar
'verd ratio.vnius attributi pon eft ratio alte-
'fius :ergofi reduplicatio cadat {apra proprii
rationem attributi, propofitio erit falfa
reddithunc fenfum; ratio vnios atiributi eft
ratio alterius, quod falfum eft.

I 140. Sed aliter mihi (iii{'i:*.c_;n::.‘ul']rrl vi=
detur , vt omnes predi®tz pradicationes
fint ctiam cum nota reduplicationis conce=
{dendz , modd reduplicatio non cadat -
IPJ.'.I c:‘.’p“cuam l'?ltlif."-'l'l(:ln » qua \'I]Llil'ﬁql]ﬂd—
queattributom quafi fpecifica differentia di- |
ftinguitur ab omni alio. Quia tunc fenlus
‘effer, qudd ravio ipfa explicité a nobis con- |
[cepra , effetratio alterivs explicite conceptay
‘quod eft falfum, Dixi: «Wodo non cadat fi= |
ipra e&plicitam vationem 5 quia cadere poteft |
{fupraimplicitam rationem, que eftipfaratio |
{diuini, ratione cuins qguodlibet attributum ‘
non modd includit eflentiam , fed reliqua |
etiani attribota. Vnde intelleGus dininus |
qua dininus, non {olum eft effentia, fed |

quia
y Qu

ceincludupt, poffunt etiam in abftrado for- |

- o ot _ . 4. ]
&ta, femper [efe obieiné includunt ; atque |
1| a&ibusipfis, qi

éft predicatio, in qua predicatum obicétiug |
in {ubiectoincluditur, quim in qua tantiim |

identica‘praedicatio; ergo illa‘eft plefquam |
identica, atque adeo formalis. |
139. An autem pradidtz predicationes |

infque attributss. Sectio VII.

| etiam voluntas, & ¢ conuerfo. Etenim r:
| digini , clim it ratio illimitati fimpliciter ;
analogice & implicité includic omnes per-|
fectiones , atque aded de qualibet perfectio-|
ne vt divind, cum omni reduplicatione af-
firmari poteft qughbet alia perfectio diuina.
Nego autem); eandem cffe rationem de his|
propofitionibus ; in quibus predicantur
[ a&us fiue notionales, fine efentiales. Cuius
difcriminis ratioelt : quia, vt Diale&ici do-
cent, verba adiectiua addita fubftantiuis, ap-
pellant priocipium, & quo proxime fluunt;
hoc eftapplicat explicitum fignificatum pre-
dicati, fupra explicitum fignificatum Tubje-
| &i: vode reddunt fenfum formalem explici-
| tum, Atque hoe eximpofitione Sapicntum:|
| Falfum autem eft, principinm, ex quo proxi-|
| mé & explicite eft adusintelligendi, & gi-|

| gnendi Verbum diuinum, efle voluntatems|
| & & contrd, principium ex quo proxime &|
expliciré eft adus volendi, & fpirandi S‘pi-l

| ritum fanctam, efle intelle@um. Eadem ra-
[ tio eft de “his propofitionibus : juftitia di-
nina m Hericordfa punitz & de|
enusdefe mutud predi

|

cdicari
everfa:|

TCL’i
|
|

antium,;

| poflunt, vt pt
nam ratione terminorum , quos e
connotant, non pe[cﬁ vous de alter
liter, & reduplicatiue predicari, fed
identicé.

141, ExdiGisdeducitur,intereffentiam|
ributa, & artribnta ipfa inter fe , non!
spric inclufionem : clim inclufio dicat|
Gionem includentis ab inclufé: fed)
{ potils effe vnam fimpliciffimam formalita-
| tems , quz effentialiter eft tota perfe&tio Ef—[

fendi, queque ob fummam fui feecundita- |

tem & perfectionem apra eft fundare diuar—r'
| fosconceprus formales , quoram vnicuique
refponder eadem fimpliciffima formalitas,
explicite ecundiim vnam rationem eflendi,|
implicit¢ vero fecundiim totam plenitudi-
nem effendi.
142. Exquo nalcitur, vein Deo nulla fit
{concipienda compofitio virtualis partium ;|
quoniam hzc requirit perfetam p:'&fcilio-]
1

nem vatus ab alio ; fed fola conflitutio per
X explicitl , ad eum mo-l
tuntur conftituifnmma ge-|
im® differentiz. Subftantia enim|
non conftituirar ex ratione cntis&pcrfcira-|
tis, ta n ex partibus virtualibus , li;'dj!
tanquam ex ratione implicita & explicita:|

mirum quod explicite dicit perfeiras;

miodum implic

plicite importat ens. Vnde peifeitas non
addit rationem aliquam perfedé precifam)
{'ab ente, fed maiorem dumtaxatexplicatio-|
pem ipfius eptis. Ira divina attribata, non|
important rationem perfe@e przcilam albi|

ca{io-i

ellentia , fed maiorem dumrtaxart expl

nem ipfius eflentie, quz implicitd dicit

omnia,
143. Quo fir ,

nollam vim habeat illaargumentatio : Impli-

cat aliqua duo fefe mutud includere effen-

vt 1n noftra fentential

|
|
tialiter: quia quod effentialiter inc.ludi':urj

4 in alio,!

e SR,




gy ¢

Granad.

Scotss,
Mayronss.
Ocham.
Molina.
Zumel.

Va _-'T;r Hex.
SHarez.

Angnfiin,

Anfelmug,

R nfeillud , in quo ipfum

flim includere

effentialiter includitur :
us vt inclufum. Hec enim tantim con-
ijs, qua petfede prefcindunt, vt
nal perfedté prafeindit a rationali,
eft

min

[

|vice verfa; non autemde ijs , quae non perfe-
|@¢ praelcindunt, vt {unt omnes rationes ana-

quarom quelibet f}fc undf{m rationem
eplicicam diftinguitur, {ecundum rationem
verd implicitd includitur in alio: vt perfeitas
{ecundlim rationem explicitam diftinguitur
ab ente, fecundlim rationem verd implici-
tam includitur in illo. Pari modo ﬂ]picnr_ia
{dinina, fecundim explicitum conceptum fa-
f diftinguitur & bonitate; fecundum

illa. Cuius ra-

.‘u;:.‘s 5

i

txE,

en

itinetur in

aquan > vnum p

g
cobDi1eCtiuo con=-

llomodoi
i \
CO re-

lipfom perfecé prafcindit: quandoverd non
|perfedie prelcindit, excludit illud fecun-
[dium efle explicitum , & fimul includitillud

i[ccundumcﬂaunpin;uum. Atqueadeonon |

{repugnat , hoc modo duo diftingui {ecun-
{dim effe explicitum , & nihilominus motud
{{e includerefecundum effe implicitum.

| ~ =
| SECTEFEOCNVITE
i|.
. e i :
An attributa divina (ecundum rationes
explicitas, quas precise important,

| [int incqualiainter fe?
I R 11 A [ententia Granadi, prima

(T P _
| tu i{f(L][‘, 3 (EIFF‘L[[.-’-}.

|negantis: Probatur primoauctor
{logorum , 8Scoti in 1. diftiné. §. quatt. 4.
|§. ad quartum , Mayroni qu:g&. 5. §- his wifis,
difficultate quinta. Ochami dift. 2. queft. 1.
llittera R. Molin 1. parte quft. 28. art. 2.

patte tra
¢ Theo-

|difput. 4. Zumel qugft. 42. art, 1. quaft, 2. |

|dubit: 1. Valquez difput, 122, cap.7. Suarez

Hib. 3. de Trinit, cap. 10, Secundd, Au&ori- |

tate Patrom. Avguftini lib. 1. de Trinitate
cap. 7.& lib. 8. initio, vbi docet in Deo non
efle maius & minus, ciufdcn:(iuc perfedtio-
||nis effe vnam perfonam atquealiam; nec mi-
{noris perfectionis cfle vnam, quam omnes
ltres fimul : Tanta, inquit, e aqualitas in ea
Trimitate, vt non [olzm Pater non fit maior
|gHan filins, fed nee Pater ¢ Filius fimulmains
Iai'r'qm'd fints quam Spiritus fanilus, ant fngula
(g#ague perfona quelibet trium, minus aliquid fit,
guam ipfa Tripitws, Anfelmi in Monologio
cap, 16, Idem, inquit , &2 gwdr’:i’-er wus illo=

. De ¢ffentia Dei, einfque attributis, S eftro V L1 1. i

te:ergo repugnat |

alioqui idem efler
{maius & minus feipfo: maius vt includens, |

illud efentialiter includere, aut |

145. Tertio probatur ratione; potiflima
elt; quia quodlibet attributum etiam ﬂ:cun-i
dium rationem explicitam confideratum , in-

infe i includit effentiam &
setiam fecund tim|

-

rationes explicitas, inter ea concipiinequ
tas. Cu::fequcnri':l p.m.'( rquia f1 quoedit
etiam fecundiim rationem explicitam, inclu
ditreliqua, nequit etiam fecudiim rationem |
iecfum 4 reliquis, ac
proinde inzquale. Sequela probatur, quia|
| dinerfitas nequit fundari fupra idem’, cim|
| idem & diuerfum opponatur. Atquifiquod-|
ilibcruttrlbuium {ecundiim rattonem c.\'pli—!
| citam includic formaliter & efentialiter re-|
liqua, etiam [ecundlim rationem explicitam |
eritvoum & idem cum rchquis: €rgo neque
| fecundum rationem explicitam poterit cfle
| diverfum,atque adeod ingquale cgteris. Con-|
firmatur, quia exoppofita fententia fequere-
arcalisinzqualitasinter diuinas per-
perfonas vna eft
realiter improducta, reliqua verd produ tf’:xgl
| due prc ertia non produ&iuas|
| atqui perfedior eft perfona improducta,|
| quim produ&a, & producens, quim non
1 prudu ¢ina. |
146, Sccunda fen
{ mo dift. 36. q.'4.in fine, Gillijlib.2. tra&. 2.!
' cap.9.num, 7. afirmantium, Neque hic au-|
! &or 1bi contradicittrack. §+Cap. 7. n.§: vbi|
| tanttim negatcum Auguftinointerd
[ tributa intercedere inzqualitatem fecadiim
{c, nonautem,vt {fubftant conceptibusnoftris|
| explicitis, Hec {ententia a fortiori fcqui:url‘
exeorum Patrum do&rina, qui cpricnntCE:
locom illum Toan. 14. Pater maior me ¢ff. do- |
cent Patrem maiorem effe filio, etiam (ecun-|
dum diuiniratem, ratione principij & origi-|
nis, quos multos refert Toletus in citatum
caput loannis, Annotatione 27. & Maldona
tus ibidem. Secundo fequitur ex opinione(t
eorum , qui dicunt nd omnia :lttribut.:rcip{b |
conftituere effentiam Dei, quia non omnia|
[ attributa funt 2qualisnobilitatis& perfeéio-|
nis: ¢b quod aliqua pertinent ad gradum in=
telleG&inum}in quo Dei effentiam formaliter
conftitnunt: alia (unt extra effentiam gradus|
| intellediui, eumque confequuntur vt pro-|
prietates. Tertid & fortiori fequitur ex eo-|
rum opinione , quihecipfaattributa fudpte
natura diftinguunt in Deo.

147. Pro controuerfiz cxplicatione no-
tandum , diuina attributa fecond im ratio=|
nes, quasexplicit¢ important, confiderari)
pofle dupliciter, vno modao prout tales ra-|

tiones exiftuntin Deo;alio modo prout ﬁlbﬂ!
| frant conceptibus noftris: arque hoc etiam)
dupiici[cr: Primd, prout tales rationes con-|

| explicitam co

& 1
turai

{onas: nam inter dininas

et

in

|
| cipiuntur 4 nobis per analogiam ad confi<
miles perfectiones creatas: Secundd; pront|
[ concipiuntur fecundum fe, abftrahendo 3
'pL‘rI‘b&ionibuﬁ creatis; & hoc vel confi-|
derando illas adequate fccundlim vtram-)

{r#m , loquitux de diuinis atcributis, gwod |quc perfedionem , explicitam & impli-
fe-|

{
3 t

(omania fimul.

Lo

| citam, quam important

el inadequate

tia Durandiin Pri= Durandy:

Gillius.

1330 Ausnftin,

Toan. 14.

¥

Toletees,

Maldona-
s,




| Dip. ITL Deeffentia Des, einfque astribatsi. St VIIT, %7

lcundim folam perfe@ionem explicitam. |
[Hoc pofito,

| 148. Dico 1. Attributa divina fecun-

ditm explicitas rationes, quas important, vt

lin Deo exiftentes, nullam dicunt ingquali-

'tatem. Fundamentum eft: quoniam caipfa

{cxplicita ratio I'apicnri:'e » exempli gratia, |
lin Deo non eft tantum fapientia, fed bo-
j'nitas » iuttitia, omnipotentia, & Deus ipfe:
fergo, vt in Deo exiftens, nullam importat
linzqualitatem. Antecedens conftat ex di-
&is. Confequentia probatur : quia omnis |
inzqualitas fundari deber io aliqua diverfi-

tate ; & omnis diverfitas in aliqua diftin-

&ione. Sed vna ratio explicita in Deo , non |
eft diverfa & diftincta abalia , {ed vnaindi= |
uifibilis formalitas; igitur nulla potericelle
inzqualitas. Neque ad hoc, vt vna perfe-
&io in Deo exiftens dici poflit diverfa &
inzqualis alteri , {ufficic inter eas virtualis
diftintio , quia ficut hec virtualis dikindio |
nullam ponit in Deo a&ualem ditin&io- |
rem , {ed tantim fundamentalem , fun- |
damentum pimirum caufandidiverfos con- |
ceptus in intelleu creato; ita nullam po-

nit in Deo a&ualem inzqualitatem ; fed ad

fummum fundamentum , caufandi inEquas

les conceptus in intelle€tu crearo, de quo |
mox. Confirmatur, quia in tantum vna
ratio attributalis poteft efle ipzqualis alre-
1i , in quantum voa aliquo modo non ef} |
alia; cum nihil poffit effe inzquale fibi |
ipfi: nulla autem ratio attributalis , vt ip |
Deo exiftens, eft aliquo modo dinerfa ab |
alia: ergo. _ '
| 149. Dico 2. Eadem attributa confi-

‘derata formaliter per analogiam dd perfe- |
‘Etiones crcatas,funtinzquahaintcr fe. Fan-
|damentum ef: quia vt fic obijciuntur no- ’
bis cum modo , quo tales perfe@iones funt
jin creaturis : [ed tales perfectianes in crea-
turis {unt inzquales : ergo,

!‘ 150, Dico 3. Auributadivina adzquarte
;a_nnbis;oncepm s lecundiim rationes expli-
citas & implicitas , quas, ¥t diuina, effentiali-
(terimportant,, non funt inzqualia. Funda-
{mentum eft: quia, ve fic, fefe mutud inclu-
dunt: igitur non poffunt effe inequalia,
Confequentia conftar: quia inzquale dicit
aliquid s quod non dicitillud , cui eft ine-
quale : fed qua fe mutud includont, neu-
trum_dicit aliquid , quod non dicat alter=
vtrum. Maior pater: quia fi quidquid dicit
\vaum, dicit & alterum, non poterit iriter
iilla concipi ingqualitas , fed porits fumma
#qualitas. Minor declaratur: nam quz fe
imotudincludunt, tota perfectio vtrinfque
fncluditur in altérutro : atque adeo nihil
,lperfcéhuuis eltin vno, quod non includatur
lin altero,

151, Dico 4. Attributa dinina confi-
derata (ecundiim rationes explicitas jnade-
quaté, ncmpe {ecundiim precifas rationes
explicitas, quas tantiim explicit¢ important,
hon confideratis rationibus , quas vnume

- ¢tiora , quam actsibura Immenfitatis , &;

cita implicite importar, non repugnat, cal
eflcinequalia: abfoluté tamen dicenda funt|
aqualia, . |
152. Prior pars affertionis probatur;|
quia fecundtm hanc confiderationem , -:9(-|
plicita perfe&io vnius non eft explicita
perfectio alterius: atqui explicita perfectiol
vnius attributi poteft eflc melior & nobia|
lior, quim explicita perfe@ioalterius: er=|
go fecundiin hanc “confiderationem nuni
repugnat: attributa divina efle inequalia.
Maior patct : quia confiderata {apientia
ecundliim precifam rationem fapientiz, |
quam tantim explicité importat :mr;[m-:
tum fapientiz , non eft ipfa explicita ra-|
tio bonirtatis , quam explicite importat at-
tributum bonitatis alioqui nulla forer ra-|
tionis diftin@io inter explicitam raticnem)
voius, & explicitanr rationem alterins: vnal
de poflet explicita ratio vnius pradicari de|
explicita ratione alterius , dicendo ; expli-|
cita ratio fapien:i'e eft explicita ratio boni-|
tatis , quod falfum cft , & contra omnes|
Theologos. Minorem oftendo : nam illaf
perfedtio fecundiim cxplicitum conceptum|
elt melior & nobilior, quz conleq
biliorem gradum entis. Vnde illa attribu-|
ta, qug in Deo vel c.cnli'quunm:', vel con-!
ftituunt gradum intelle@ivum, funt fecun-|
dim explicitam rationem nobiliora & p:r-!
fe&iora , quim quz confequuotur , vell
conftituunt gradum folius entis, Et corum|
queconfequuntur gradum entis, pcrfc&io-i
ra funt prodi@iva non produ&iuis. Que|
vero confequuntur gradum intelle@ioum, |
€a concipjuntur nobiliora, quz immcdta-—[
tilts & proximis confequuntur ipfum gra-|
dum intelle&ivam. |
{

{

urno-

153. Ex his conftat, attributa intelle-|
&us, voluntatis, {ipientiz, virtutis , fe-
cundum explicitas rationes concipi perfe-j

omnipotcatiz : quia: priora con_lf'cquumu‘r_
gradum intelleétivum ; pofteriora vcrol
gradum entis: & inter priora, attrl‘burumi
intcllectus & fapientiz concipi perfe@ius,|
quam attributum voluntatis & virtutis,|
quia immediatius confequitur ipfum gra-
dum intelle&iuvum. Virtws enim confequi-
tur gradum intelle@iuum mediante volun-|
tate, voluntas medio intelleGu; fapiential
antem medio intelle@u , intelle@us verd
feiplo nullo alio medio attributo, vel ratio-
ne virtualiter diftinéta. Inter pofterioraau~
tem omnipotentia fecundliim conceptum
explicitum concipitur pcrfc&ior s quam
Immenfitas : quia illa eft pmdui‘}.‘iua, non|
autem hzc. Confirmatur: nam is ordo|
dignitatis concipiendus ¢ft inter explicis|
tas rationes attribntorum ; qui foret, §i il=f
la 3 parte rei diftinguerentur: arqui fi illa)
a parte rei diffinguerentur talis foret or-|
do, qualis 3 nobis eft affignatus : ergo hic|

{

iple concipicndus eft inter explicitas ra-|

tiones eorum. Maior conftat: quia diftin-|

¢tio rationis concipitur per analogiam ad
P |

fl_“_“_d‘fl_""_‘“_‘*'b"—':'-m’ in ipfa ratione expli-

e S -

diftin@ionem}




{

A e

e

lem , quia qmdql'ld in ali-
{ Lui 1m omd CUnupidLbct
loi;mm adid, quod in co-
efi mplicircr. Ergois ordo

ibutornm,qui foret,fi illa realiter
Minor etiam patet: nam at-
concipiuntur vt perfectionces,vel co-
entes , vel conftituentes naturam diui-
igitur.ea concipienda funt perfectio=
ifectiorem gradum naturz confe- |
vel conftituunt.
Pofterior pars affertionis conftat:
ca dicenda funt talia fimpliciter, |
¢ funt talia : atqui dinina attributa |
f ¢ alia , nwucvrihnt[ﬁ[-
s LIL.L' in Deo, rwc'uc vt funt obie&iudadz-
{ed tantim vt
ris: er-

{1a, quz pe
ntur,

cin noftrisco uwi‘t.bm
1 '11-[15 '['l(}ub

lonec l"l(_-’;.l.\.
Jonfirmatar: quia quud alicul co-
ialiter & ex natura {ra , competit
citer ; quod antem competit ex inad 2~

5
Lmp

lquata ctmﬁdcmtiun* im“‘icc‘l_ls, competit
gmun.ucc& .Ltmmdm quid d:{ed dininis at=
l[]‘)ut 5 ;.ll ].‘1
fipforum, ¢

ers C\. (.“ intr m[.t" natura

ifcics, Pm‘ﬂ'ﬂ;{oncsTit.tri‘uui';llci
explicitz ezdem funtin Deo , qug in noftris
fomcpvbus ergo fi, vt fubflant noftris con-
ceptibus, fant qutuh.s etiam vt {unt in
Deo, erunt inzqaales. Antecedens conftar,
{alioqui cone cptusm)ﬁu eflent falfi,quiancn
conformarentur rebus iplis, Confequentia
O pro r; Dam catenus ille, vt{obftant
1 us, {o '
nus habentr .;Llul.t\ xplicitasin a
{go fi exdem rationes explicite fiint in Deo
fo: maliter; ctiam in Deoattributa erunt inz-
alia. Nec obftat,quod in Deo rationes ex-
‘itz attributorom identificentur cum el
na etiam relationesidéntificantur cum
eflentia, & tamen non tollitur , quin mutuo
oppon: antur, lmtur pot‘hm rationes :,\p.n i=
1trat*r1 \uwiumidcnt ficaricum eﬁmmJ &
1
{
i

noi ntina

nihilominiis inzquales efle inter fe.
Refp. Diftinguendo an
% cl‘x: nego; in
im Sapientia dit
nceptu relucet tantua
em E.zpicmi:;z , queelt
entiz Diuinz; in
n omnes rationes,
: & quia hecinz-
butis, inqt
untur:
.
1m

1 dlEInClic=

AN
ntezde m.;d 2qu
:rtm concedo. Ete
inoftro expliciro ¢
ifc-.:un-:]firn perfed r
{ratio inadzquara ipf1 |
Deo aurem eft fecunc
quas effentialiter includit :
[qualitas conuenit dininis at
{tum aliquo modo inuicem difi

equit enimidem effe inzq
|:r\ Dc u_[mllam hmc:tnt actua

1 13-

efibi

b IT. De j Tentia Dez uf::-ﬂzzr e attributis. ffé?m fo{ !

piendus cft inter explicitas |

s | tuu {erhant.
e Yin Deo a&uale

nu
zqualitatem ; nifi virtualem in ordine ad|
noftros l,um.cimxs, inadequaté concipientes|
& diftinguentes ynum ab alio. Ad probatio-)
| nem antecedentis,ad hoc veconceprus noftri
i non fint falfi, fat eft, yrnon exprimant diuer-|
|
\
|

nem, u.c‘ omnia [int yau m

{um ab o, quod in Deo cft, etiamfinon ex-|
| primant totumid, quod in Deo cft. Ad pro-|
[ Bationem verd confequenti® dico , catcpus)
| ateribura J"J. ina, vt IJ \lhm rm“ 'is u_.ncnpu-f

to non exi-
1 ratio de diuinis

dl nm‘rus ak
{ ffunt in Deo; neceftead
relati quia licet illz<identificentar
lcum eflenti u,nunta men identificantur inte
\fc: atque adeo pumm: it inuicem op-
pom. propeer realem diftinétionem ,
{inter {ecum }“‘ru.u..iude:lLlth l'Tr“nri"' mu-
Lxlnwattﬂhm nullam hab
m u;% nctionem, m\iu.. cum
n llam

"-laL'“'\ .

'i“.i':;

tia , neque inte

| fund
identira
{entia,com (]LJJ perfedciden

dare puﬂunt aliquam op Puilt'u; €1;aut inze-
qualitatem. JI
158. Exhis patet ad argumenta prima
{ententiz. Ad primfam & f{ecundum dico,
| Scholafticos & Patres tantliim loqui de diui-
nisattributis, vel vt funtin Deo, vel vecon-
upim.\m a nobis 14‘1\l uat¢ , fecundum
ur"'quc rationes explicitas & implicitas.|

Tertium folum probat, non pofle dinina at-
tributa 3 nobis concipi inzqualia, vtadz-
| quatc concepta, non dutem vt inada zquarc
confiderata, fecundum {olas pcxh.a.hsmcc
explicitas, fecundtim quas etiamfi effentiali-
er smpmnt includant omniayadhuc tamen
.pdl unt inuicem comparari fecundum {olas}
| rationes explicitas, In quo fenfu neque ab)
| aduerfarijs negari poteft , diuina attributa)
| concipi poﬂ:. Vi mmthq :qui nonnegant, {ij
hoe mnuocouc;plmlur concipi vtinz zqua-
im negant hcc .uUliJ ;LI‘]LIPE
pe m.., quin IpCr concig jantur cum Jm-
pn.,..nnclullonc( mpium, Sed efio hoc ve-
rum fit, adhuc comparatio fieri poteft inter/
folas rationes expliciras, & non implicitas. [
|

1
11a i-. d fa

|

159. Ad Confirmationem, nego ex hac
do&rina vllam {equi inzqualitatem divina
rum perfonarum in.reipfa: cum
non fit maior 1r'§u 10

re- €O

in diuinis|
naturam 3
unicatam ab alio;

lem wm"[u 1;cccfﬁ..1rb & per-

in L‘mm ous. Neque quod vnafit
a, eft Jaun.‘_ or alia, qug pro du-
quia hoc non oritur ex dcf'-
ermini --luc.uc.lbl;.a, dequo

|
&

5 habere

hat

qll 100

i

tina non eft :

U virtutis

? AT Ly o
in materia de Trinitat

dd Patves
Schala.
5E0.




e

Communis
contra No-
minales.

S:ECTI O

\Qunot s qua, €5 que ordine [int

Deo attribuia conce-

denda ?

1X.

X di&is conftat, non quamlibet

i'I 6o. E

ladiacentis de Deo abfoluté ac neceffario
Ipredicatur; queque paturali lumine 4 nobis
| . 5\ . by
jprimd excluduntur ea, qua in Deo conci-
ipiuntur per modum gradus {ubftantialis na-
lturam conftituentis, cuiufmodi funt ens,{ub-
ftantia, {piritus, vita, intelle@Gualicas, adus
{purus, effentia, exiftentia, {ubfittentia, qua
[2 nobis concipiuntur vt rationes quadam
|conftituentes naturam. 2. Excluduntur per=
fe&iones relatiuz; quia ez necnaturali lu-
mine cc;}r‘norci po[llmz, nec pr.’z:dit::tntur per
'modum forme adiacentis , {ed conftituentis
Ipcrﬁmas ipfas. 3. Acusliberi, & pradicata,
|quaz Deo conueniunt in tempore ex aliqua
libera a&ione ad extrd. Prionis genenis {unt
[libera decrera Dei, quz, licer @terna fint; ta-
men potueruntin Deo non efle : Pofterioris
lgencris {unt creatio, confernatio, gubcrna-
[tio, incarnatio, a quibus intempore Deus,
denominatur Creator, Confernator, Guber-
Enator,lncarnatus. Hzc emmomniaa propria
{notione attributi excluduntur, quia nen ne-
ceflario, fed liberé Deo conucniunt. His pro
attributi notione adnotatis,

| 161. Dico 1. Auributa Dei {unt fi-
inita extenfiu¢, infinita verd intenfiné, Eft
{omnium feré Theologorum , contra aliquos
Nominales. Fundamentum prioris affer-
tionis eft ; quoniam attributa funt perfe-
&iones diuinz, fpecie quafi diverfz ; ez
autem non fupt nifi finite ; ergo, Maior
|conltat, quia non quelibet perfectioin Deo
|conceptibilis conftituit rationem ateributi,
{fed qua peculiarti mado naturam divinam

| - . -~ 1 - ]
inobis explicat : {funtenim attributa rationes |

lqua:dam explicantes & declarantes natu-

in Deo concipi ; vna pofitiua, qui aliquid
{de Deoaffirmetur; alteranegatina , quali-
qua imperfectio ab eodem  remoucatur,
|Vtraqueautem eft finita: tum prior, quia vel
jilla eft communiscum perfectionibus crea-
ftis , & ficurhz finite funt, ita & que cum
{his Deg communes: funt z vel elt propria
{Dei, & quoniam hzc non colligitur, nifi ex
|petfedionibus creatis, - ex quibus non col-
!ligmms, nifi finitas perfedtiones extenfiuas,
Ipecie quafi diuerfas; ided etiam he in Deo
ihnitz {unt. Tum pofterior; quia non quali-
,l?EiEmOlio imperfeionis conftituic attsi-

" Difp.III. Dee [Jentia Dei, einfgue attributss, Sefo IX,

Dei perfe&ionem effe ateributum, |
fed eam dumtaxat, quz per modum formz |

butum negatinum , fed que (pecialem ali-
quam Dei perfe@ionem dehgnat: iftz au-
tem finite {unt;erpo. F

162. Fundamentum pofterioris affer-
tionis eft, quia qualibet perfedtio, quzin
Decoeft, eft iuxta conditionem & cxigcn-{
tiam natore divine , quz cum fit illimitatal
in tora latitudine entis, quamliber perfes
Gionem exigit illimitatam & infinitam in-}
tenfiug.

163. Hinc conftat, cur non omnia pre-|
dicara, quz in Dco excogitari _rof,runt,ha-g
beant rationem atesibuti: alioqui {ub vpol
attributo fcientiz, vel potentiz, plurapol=|
| {unt predicata realia, per ordinem ad varia

| obiedta & termines, 4 nobisdiffingui; clim|
[cognofcibilis et.' Vnde ab attributi notione |

tamen non fingola predicata habeant ra-
tionem perfecti atque completi attributi,)
{ed fint quafi partiales formalitates ciufdem
attriburi, Rario igitur eft; quia nimirum
ea tantim habent rationem ateribati, quz|
conueniunt fub vna ratione, & modo quaii/
generico tendendi ad obieGum vel termi-)
pum. Vnde licet plures in Deo fcientias di-|
ﬂinguamus, per ordinem ad varia ebic&a:l
| quia tamen omnes conueniunt {ub vna ge-
nerica ratione, & modo tendendiad obie-!
&um, perexpreflionem illius intra ipfam po-!
tentiam cognofcentis, vnum non plura {cicn=
tiz attributa in Deo ponimus. i

164. D 1co 2. Atcibuta alia funt po-|
fitina , alia negatiua : Vtraque aliquam de-|
notant perfetionem in Deo. Diuifio eft]
omnipm Scholafticorum, & colligitur ex|
Pacribus, qui fepe docent, melits d nobis|
Deum cognofci per negationem , quam|
| per affirmationem ; ed quod cuidentils)
cognofcere poflimus quid Deus non fit, |
quidm quid Deus fir. Fundamentum di-;
uifionis et , quia Decus concipi poteft, |
vel fecundim perfectiones , quas in fe in-
cludit, vel fecundium imperfb&iones 5, quas
a [e excludir. Primo modo conceptus fun<

|r.:u‘n dininam. Minor probatur ; quoniam |
duplex perfedtio atrriburalis poteft A nobis |

dat attributa pofitina ; fecundo modo ne-
gatina ; ergo. Quod autem vtraque attri=|
l buta aliguam in Deo pecfe&ionem con-|
potent , probatur : quia non folum per+|
fe@io Dei eft, omnem omnind pcrff:&xo-;
nem in fe claudere , fed omnem omuino|
imperfedtionem a fe excludere ; igitur on|

| folum ateribura pofitiua ; fed etiam negaai

| tiva aliquam in Deo perfe&ionem conno-
tant, |

165. ‘D 1€o 3. Inter attributa dininal
nullis el ordo aétualis: eft tamen ordo vir-
tualis. Prior pars aflcxtionis conftat, quia vbi
nulla eft diftinétio realis, nullus poteft eflc|
otdo, a&nalis 3 inter ateributa diuina nulla
cltdittin&iorealis ; ergo pullus ordo attua-
lis, Minot cum confequentia elucet. Maior|
patet; quoniam ordo realis adtualis, conci-|
pinon;poteft, nifi interdiftincta realia, cim|
eiu{dem ad fe ipflum nequear efle ordo &
refpectus realis. {

166, Pofterior aflertionis pars probatar;;|
nam idem fundamentum quod probat} in|

Deo!




R

\Deo dani diltincionem virtualem, probat
| otiam dari inter diftinéta virtaaliter , ordi-
Inem virtualem. Etenim fundamentum di-
\ftia@ionis virtualis inter diuina atrributa,
left infa eminentia divine nature zquipol-
lentis multis perfe@ionibus a&u diincis:
leadem autem cminentia dininz naturz, ®-
ivoller ordini a&nali, intercedenti inter
lscta diftin&a; ergo idem fundamentum,
quod in Deo probat diftinétionem virtna-
lem , probat etiam ordinem virtualem. Mi-
‘norem oftendo : nam qua ratione dinina na-
tura ob eminentiam {uz perfedtionis qui-
{pollet potentiz actine , intelle@ivz, voliti-
uz, &c. adu diftin&is in creaturis: cadem
ratione zquipollet ordini a&uali, inter hu-
iufmodiperfe&ionesintercedenti; clim non
{ic maior ratio, cur potils zquipolleat vni,
\quim alteri rationi. Confirmatur: nam Deus
{6b eminentiam fuz nature zquipoller cui-
cumgue perfe&ioni creata: {ed actualisordo
interperfeciones creatas eft aliqua perfedtio:
érgoilli zquipollet Deus, Vndeisordo vir-
is concipiendus cft inter perfectionesin-
creatas , qui realiter intercedit inter perfe-
|&iones creatas,& qui forer,fieademattributa
la&u in Deo diftinguerentur. Quorum ratio
eft; quia omnis ordo virtualis fundari debet
it a&uali, icut omnis diftin&io virtualis in
diftin@ione a&uali;quia,vt fepé diGumelt,
lomne quod eft fecundim quid inaliquo ge-
nere, fundari debetin eo, quod eft fimplici-
[terin'eodem genere.

| 167. Exdidtis deducitur primd,vt prio-
'ra concipienda efle attributa, qug immediaté
eflentiam confequuntur fecundim rationem

o

6O #—}}f.ijf’. III.De L_';]}mz}; Dei, eé:@ue arrr:ba;t;}-,ﬁ.f;é?_fé IX. or I

. effentiam confequuntur fecundlim rationem|
| particularem & determinatam, vt prioraj
| funt vnitas, veritas, bonitas, immenfitas,|
! omuiputcntia » quam i‘mc}’.cétus i fﬁ;nemmj
idea, ars, voluntas, mifericordia , inttita, &
relique virtutes morales: quoniamillaclien
tiam confequuntur fecundiim rationem en-
tis, qua el ratjo communis, & indeterinina-
ta: hgc verd eflentiam confequuntus fecun-
dum rationem {ubftantiz intelleGtualis, quaz
eft ratio fpecifica & determinata. Etinter
| prima quingue , p{'iom {unt vnitas, veritas,|
| bunitas , que confequuntur ratioacm entis,
analogic& communis Deo & creaturis, quam|
poftrema duo immenfitas , & omnipotentia,
qu confequuntur rationem entis infinict &
increati. Inter poftremaverd, que pertinent
| ad intelle@om,, {unt vt prioraconcipienda,
| quam que pertinent ad voluntatem. Pro-
| portionali modo Theologandum: eft de
reliquis atrributis, tam affirmatiuis , quam
pegatiuis.
168, Deducitur 2, Hanc virtualem di-
| fin&ionem inter dinina ateributa, effc {uffi-
| cientem ad omnes demonftrationes propter

Owid, quz de Deo fiunt. Quoniam ad de-

| monfirationem propter Quid,non eft necefle,
vtmedium,quod in premiffisaflumitur,, fit
a&ualis canfa conclufionis, que perfyllogi-
fticam formam ex premiflis deducitur, fed
fufficit, fi fittantum canfa feu ratio virtualis:
quia cim demonftratio fiat ad manifeftan-
| dam aliquam veritarem intellectui ; quam
| antea non cognofcebat, & fola caufa feu ratio
virtualis fatis {it ad nouam veritatem intelle-
| &ui manifeftandam, cadem ipfa fatis eritad
| demonftrationem,

\wmmuncm & indeterminatam , quim quz

De Vni

‘!{@ O st difputationem de attri-
%% butis in communi , difputan-

&)
i) |2

TN B - :
\ %}a culari, & pnz_nb de vnitate,qu
£:8 cft prima entis proprietas, nul-

"

D

lin f¢, ad quam confequitur diuifio a quo-
cunque alio : ‘quam {fupponunt Veritas &
Boaitas : quorum illa eft conformitas rei
fad intelle@um, fiue ad principia, quibus
iv'naqu:equc res intrin{ecé petit conftare, vt

i
{
‘bus prmfuppoﬁta. Eft enim indiunifio entis
!

Aureolis. \elim Anreolo in Metaphyficis docui: hazc

auteny vel dicit integritatem rei, f1 fit abfo-
luta; vel conformitatem ad appetitum , fi
fit refpedina ; Vrirague autem prm{hpponit
indiuifionem entis in fc.

i DISPVTATIO 1V.
|

<% dum eft de ateriburis in parti- |

lam prefupponens,&ab omni- | 1. R Atio dubitandi elt duplex ; prima,
|

tate Del.
SECTIO VNICA,
| 4n euidens fit, Dewm effe vnum?

quia malti ex Ethoicis exiftimarunt,!
i plur‘cs cfle Deos:ergo cuidensponefl,Deum)|
efle vnum. Secunda, quia ficut patura diunina
| {ubfiftere poteftin tribus perfonis diftinctis,
litaexiftere poffet in tribus indiniduis diftin-
| &is. His tamen non obftantibus,
| 2. Communis {ententia Patrum & Scho-
lafticorum eft vnitatem Dei 06 minus, quim,
cius exiftentiam,cuidenter demondtrari. Pri<
| ma & potiffima ratio demonftrationis defu-!
| mitur ab ente per effentiam, hoc pacto: Euie|
[ dens eft, Deum effe ens per effentiam : atqui
cuidens cft,ens per effentiam non poile mul|

tiplicari;




	Sectio I. Quid Deus sit?
	Seite 32
	Seite 33
	Seite 34
	Seite 35
	Seite 36

	II. An natura diuina à parte rei formaliter includat omnes perfectionès attributales?
	Seite 36
	Seite 37
	Seite 38
	Seite 39
	Seite 40
	Seite 41

	III. An attributa constituant essentiam Dei?
	Seite 41
	Seite 42
	Seite 43
	Seite 44
	Seite 45

	IV. Quodnam sit formale constitutiuum Deitatis?
	Seite 45
	Seite 46
	Seite 47
	Seite 48

	V. An attributa ratione inter se, & ab essentia distinguantur?
	Seite 48

	VI. An distingui possint attributa in Deo sint respectu ad creaturas?
	Seite 49
	Seite 50
	Seite 51

	VII. An attributa diuina, vt à nobis concepta, essentiam, & seipsa mutuo includant?
	Seite 51
	Seite 52
	Seite 53
	Seite 54
	Seite 55
	Seite 56

	VIII. An attributa diuina secundùm rationes explicitas, quas præcisè impertant, sint inæqualia  inter se?
	Seite 56
	Seite 57
	Seite 58

	IX. Quot, quæ, & quo ordine sint Deo attributa concedenda?
	Seite 59
	Seite 60


