BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

Cursus theologici iuxta scholasticam huius temporis
Societatis Jesu methodum tomus ...

Amico, Francesco

Duaci, 1640

Sectio I. Quid Deus sit?

urn:nbn:de:hbz:466:1-82000

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82000

i -
e

———

32

D;‘f“f De Eﬂmzm Dei sizfﬁ?zﬁg attributis, Seftio I

cogitatio non {atim occurrere folet homini,
[tunc primum rationis vium c:gcrccntt,ﬁ:1|c vl- |
laparentum dj(clp‘hna, & maiorum traditio- |
|ne; & multo minus homini rudisatque he-

{probabiliiis tamg defendi poteft uppoiiru_ sve |
[neque in paucis, neque ad tempus perfedta
{ratione vretibus dabilis fit inuincibilis igno-|
;gra.utin deDeo, v fufé proboin 3. tomo; & |
{ex polterioris partis probatione colligitur.

18 Pofterior autem pars conftat ¢x com- |
mwuni confenfu Patrum: qui propterea di-
cunt, notitiam de Deo effe omnibus natura- |
liter infitam; & colligitur ex Paulo fupra cit.
ad Rom, 1. aquo abfolure & limplicircr di=-
cuntur inexenfabiles ,qui Creatoris fui noti- |
tia carent, cim eam facile poffint ex crea-|

panlus,

turis comparare, Fundamentum huius eft: | quic creatura rationalis de fe ipla perfedte
quianotitia de Deofaltem confufa & imper- ' difponere.

a, 8 cum obligntiéhc illam inucftigandi;que | fecta, eft adeo facilis & obuia cnilibct,vtvix‘

poflitquis ad longum tempus excufari : Calil
enim ipfi enarrant gloviam Dei. Vnde Tullins|Tslins:
2. de natura Deor, Owid tam apertum, inquit,|
effe poseft 5 mmq’se p.::r::,-?;'(m:m s et Coelom (-]

[betisingenij; & quamuis hec probabilis fit, | fpeximus, Caleitingue contemplats fumns |, quam

efic aliguod Numen prefiantiffima mentis , geo|
hac regantur 2 Cuins argumentum eft quial
nulla el natio tam barbara, quzaliquam n

titiam Dei, cultu aliquo non profiteatur, et-
famfi erret in notitia veri Dei. Hoc iplum
confirmat fupcmatm-:.'.if. prouidentia Dei,
quae non finuc 10”8') tempore homines i-
goorantia fui Condirtoris laborare, fed eos
lubinde inftruic, vel per externam difcipli-
nam Maiorum , vel per internas illuftration
nes , cum talisnotitia fic fimpliciter necefla-
ria ; eft enim notitia vitimi Finis, fine quo ne-|

DISPVTATIO IIL

De Eflentia Deti ciufque actributis.

S E.Cils O aP<R I M-A,

3 RDva res queritur,
ipfi foli nota , cuius
explicatio quaritur.
Eft enim Deus, tefte

lux, ad quam nemini

peripfinslucis aliqua
Augufiinssirenerberationem. Vnde monet Auguft. libr.
|de moribus Ecclefiz ¢.7.vt Diuina contem-
{platuriad opacitatem autoritatis, vmbra{que
{creaturarum,libmmméuc voces,velutiad fi-
{gna temperatiora veritatis confugiamus:ne,fi

1veritatis reuerberati , ad tencbrarum noftra-
{rum familiaritatem cum farigatione potis,

{pactim Fidci reuclato lumine , partim innato
[ratio

|

§.Thomas. ec non S. Thom, p.p.q:3.a1t. §. & 1. contra

gentes c. 25. & q. 7. de potentia art, 3. perfe-

limpoffibile : Nam quz definiuntur , tertis
ipetfedionum cancellis concluduntur , vitra
[guas resipfe dehnitz non protenduntur:
{Deus autem, ctim in fuo efle nullo concluda-
itur perfectionis termino , definiri haud qua-
98 potelt ; aliqua tamen defcriprione po-

quim cum deleGatione conuertamur. Ergo | tuo motn Ceelorum :& 12, Met. t. s1. affic-

|%a definitione Deum comprehendere cft |

Quid DEVS fie

| ri pritts demonftratam. his pofitis.
Scriptura , immenfd |

patet acceflus , nifi !

|Diuina in {c contemplari velimus, nimia luce |

cinatione inteHe&us tantz rei explica- |
{tionem aggrediamur. Et quidem Au&ore | purum & immunem ab omni potentialitate.
Auguftinolibro de cognitione vera vite ¢.7. |

teft. Duplex autem eft via indagandi Dei
naturam , altera a pofteriori per effe&tus ; al-
tera i priori per rationem aliquam 4 pofterio-

2. Dico1.A pofteriori & per effectus eui-
denter concluditur natura Diuina infinité
perfe&a, & totius potentialitatis expers.cit
8. Tho.p.p.q. 4.a.2. Scotiinr. Dift. 2. qu.
2. §.Odtenfo propofito, Durandi Dift, 43.q.1.
Heruzi qugit. 1. Capreoli q.1.art. 1. concl.4.
Rich.art, 1 -qu. 2. Argent. art.3. Atiminenfis ¢
qu. 3.a. 2.8 3.ad 3. &aliorum contra Ru-|,
bionem q.1,art. 2.

3. Prob. Conclufio 1. Au&oritate Arift.
qui8. Phyfic.c.vlt.& 12.Metaphyf.t. 41.in-
finitatem primi motoris probauit ex perpe- 5

5. Thomas.,
Scotus.
Durandus.
:‘Drc:vh:j
YR ATE.
chardise
drgentinas
Arimines/.
Rubio.

f }
rijiareles |

mat , intclletionem Dei effe iplammet fub-
ftantiam Dei : erg0 agnofcit illum, vt aGum

Prior pars probatur duplici medio, Primd ex|
effecibuspoffibilibus pcrfeé‘:ioribus,.“xpcr-f
fectioribus in infinitum , hoc paco: Omnis|
perfe@io, qua eft in cffe@u, necelle eft, vt
praexiftatin caufa , aut formaliter, fi eft vni-!
uoca; aut eminenter, fi eft 2quinoca. Atqui|
producibiles funt effedus perfedtiores ; &
perfectiores in inﬁui[um:crgo necefle u!t,?
vtinfinitaperfectio praexiftat in prima: cau-|
{a, Maior pater :nam quando caufaeft prin-

cipa=




- Disp. IT1. Deeffentia Deiyinf

ittribntis, SeflioT.

pmm, qualss eft Deus, nequit perfectionem
leffe@uscotitinere modo impcrf‘c&iori‘Con-
lfequentiaprob. nam bene arguiturex infini-
tate {yncategorematica’ effetuum infinitas
categerematicacaufe s quia ¢lim virtus caufe
fittota fimul a&u ,non poreric effe infinita
{{yncategorematice , de cuius ratione eft, ve
partim {itin actu, partim inpotentia :aut igi-
tur talis vietusericacu finita , autinfnita : A-
inim efic nequit; alioqui affignari poffecter-
minus,quo perfetiorem producerc non pof-
.i{“ » contra {uppofitum : ergd neceflarid erit
[infinita, Maiorem oftendo: quoniam in effe-
&ibus poffibilibus nullus affignari poteft,
{quo producto perfectior produci non pof-
fletzergd nullas eft terminus aflignabilis in
effeétibus perfecioribus, & perte &ioribus
producendis. Antecedens probo quia nulla
afterri poteit implicantia scurquolibet proy
duco perfeior producinon pofit.

4. 11. Prob.Ex cogunitione,qua Deus ne-
ceflario cognofcit infinitos effedtus perfe-
[Giares & perfectiores , quos poifet ipfe pro-
(ducere; hoc modo. Omne agensintellectua-
{leagic cognolcendo cffc&us, quosipfum li»
berc producit.Sed Deus poteft liberé produ-
cereeffedtus i}'r.cai(‘é_{urc;u;ili.:C' infinitos:er-
go cognofcir illos , non fucceffine, ergo fi-
mul:nequic autem cognofeercillos cognitio-
nc finita; ergoinfinita: Atqui cognitio infinis
tafupponit potentiam , atque aded effentiam
infinitam:igitur ex cognitione omnium effe-
Guum producibiliom arguitur infinitas Di-
uinz eflentiz. Maior primi f}'llogi{i_ul patet:
quoniam agens intellectuale non poteft libe-
re producere effe@um,, nifi precognofcatil-
lum;cim non poffit liberé producere , nifi
volendoid , quod producit; atqueaded prg-
cognofcendo, quod vult producere;ctim nis
hil poffit effe volitum ; quin precognitum.
Minor conftat ex dictis. Prior confequentia
probatur iquia, fi fuccefliue , & non fimul
Deus cognofceret illos ; mutaretur Deus; ac
proinde non effer expers potentialitatis con-
tra id, quod mox fumus oltenfuri. Minor

|

cognolci infiniti effe@us , nifi cognitione in-
finita :quia , cimcognitio fubftituatur loco

teationali , quantam continet ipfum obie-
ctum in efle reali, Atquiinfiniti effe@us per-
fectiores & perfe@iores continent infinitam
perfetionemin effe reali: ergo & eorum di-
tinctaatque exprelia cognitio;qualis eft Di-
uina, continebit infinitam perfetionem in
efle intentionali arque expreflivo.Minor teg-
tij {yllogi{mi elucet: quia coguitio , potentia,
& eifenua, mutuod fibi proportionantur:quia
chim cognitio fitactus potentiz; potentia ve-

le infinita, potentia verd & effentia finita - a-
lioqui actus excederet potentiam, & cffen=
Gus, quodimplicat.

onclufionis prob. ex a-

tiam, cuiusefta

_§- Pofterior pars

fecundi {yllogifmi probatur : quia vt infra |
probabimus ;nequeuntexpreflc & diftin&e |

{obie&i, quod iniplaa@u cogrofcitur , tan- |
tam perfectionem debet continereineffe in- |

16 proprietaseffentiz;non poreft cognitio el- |

&ione creatia fic ; Actiocreatina de necel-
fitate arguit aGum purum in creante:fed|
| Deus exercet adionem creativam erga pli-|
| rImos effe@uscreatos 1ergo £x adtionecrea-
| tivaconcluditurin Deo immunnitasab omni)
| potentialitate, Confequentia patet: Minor|
| coftatexactione, qua Deusproducic& con-|
| {eruatanimasrationales, & materiam prim.’t,!
quzctm fit independens a fubicGto fuften-|
| tationis , non poteft <fle eductio ;erit igitur|
creatio, cuminter edutionem & ul‘C.lE]Ol](‘ﬁ]!
non fitaffignabile medium :qucumdumdum;
necinterdependensafubico; & indepen-
| dens a fabiecto, Maior, in qua tantlimeft dif-|
ficultas, probatur: quia nequitagens habere]
actiopem tranfeuntem perfedtiorem imma-|
| nente: Haberet autem Deus adionem tran(s!
| euntem perfedtiorem immanente, fiipfius a-|
&ioimmanens no effet identificata cum pmni
priaﬁlbﬂan[iaip{ius.Purri: agens,quod ha-l
bet adtionem immanentem identificatam ci
propriafubftantia eftadus purus, atque ad-|
eo potentialitatis expers. Maior probatur,|
| tum quia per a&ionem ig\t11a11191116111 agens|
| perficitfeipfum , pertranfeuntem verd aliud!
| afeipfos nequit autemagens perficere alinda|
| feipfo perfecius quam feipfum ; quia fc ip-|
| lum perficit primario,alind verda {eiplo,fe=
cundario, Tum quia omnis perfedio, quz|
eft in effe&u,neceflarid prefupponi debet in|
cauﬁi;crgo,cum adioimmanensfit proxima
caufa tzanfeuntis; nequit vila perfedtio, aut)
independentiacfleinactione tranfeunte,que
non praf{épponatir in immancatc tanquam|
iy proxima caufa, Minorem aflumptam o-
ftendo: Nam oreatio et a&io independensd)
{ubieétoinhzfionis; quia ciim fat ex nihilo,
nullum prarequirit fubiedum, cui inhz-
reat ; fed folum terminum , cum quorealiter
identificetur, Siautem Deus non habereta-|
¢tionem immanentem identificatam cum)|
propria fubftantia, haberet illam dependen-|
tem fubie@o inhzfionis , ac proinde imper-|
fe&iorem tranfeunte. Minor conftat: quia, fi
talisactionon effet identificata cum {ubf{tan-|
tia Dei, neceffano efleraccidentalis , atquea-
dcd dependensab ipfafubftantia Dei,tanquil
{ 4 fubiecto inhgfionis: non enim poflet ter-|
| minari ad aliquam {ubfantiam intraipfom)
Deum; diftinctam a naturaipfins Dei; quia, |
cim terminus talis a&ionis deberet efie ant|
{pecics exprefla, qua Deus cognof'ccr;:: {e ip—l!
fum, & creaturas, aut amor , quofe ipfum &
creaturas diligerer; & nulla patura intele-|
Gualisintelligere, aut diligere poflit per {'ub-;r
ftantiam a ¢ diftin@am fed vel per fuammet
fubfantiam, vel per qualitatem accidenta-|
lem ; non poflettalisaio , finon identifica-
recur cum natura Dinina, terminari ad {ub-
ftantiam ,fed ad accidens: atqueadeo necel- |
{arid foretinhzfiua fubiedi; Minorfublum-|
pta declaratur = quoniam fubftantia , quz
iuﬁtas,l‘

non habetpotentiam paffivam, qua primarid)
cft ad a&iones immanentes. Vnde , § Deus|

|

|

| non ad mittita&ionesimmancntes dift
) nonhabet potentiam patfivam ad proprias a-|

tiones




- e e o g YA

p—

D,ﬂ? 111. IS;;jje'ﬁn}; De: eéufz}ue attributis. Settio 1.

34 e 8
&iones immanentes,multo certiusatque cui-
dentitiseam non habet ad quamcunque aliam
+&ionemab extrinfeco agente recipiendam:
iy eaidens fit; nullam perfe&ionem Deum
recipere poile  creaturis. Porrd fubftantia,
quz pullam habetadmiftam potentiam paffi-
nam, cft purus adus: quia purusactuseft,qui
excludicomnem potentialitatem, qua infola
potentia paffiua reperitur. ;

6. Obycies primd : peflunt effeus infiniti
infertoris ordinis produci a virtutefinita Or-

ducibilibusnon concluditur virtus infinita,
goantccedens, quando effectusproducibiles

dewm rationé formalem , cuinfmodi {unt fub-
tantiz intellectuales perfeiores & perfe-
&iotesin infinitum.Erenim perfediovitg in-
relle@ualis formaliter contineturin Deo, at-
que aded ex fubfantijsintelleGualibus pers
feioribus & perfedtioribusin infinitum,re-
&é concludicur infinita pcrfcu‘lio vitzintelli-
gentisin Deco. Cuius ratio eft : quia quando
perfe&io effeckus continetur formaliter in

cabilis effe@ai, contineri in caufla (ecundéim
virtutem finitam : quia tunc virtas finita cau=
{¢ continere poteft perfedionem infinitam
cffe@us , quandovirtus caufz continet emi-
nenter perfedionem effectus: Nam quando
perfedtio cffeGtus continetur formaliter in
caufa ,produio effc&us fit per communi-
cationem graduum perfedionalium ciufdem
rationis : ac proinde , fi tales gradus commu-
nicabiles {unt infiniti, prglupponi debent et-
liam infinitiin caufa fecundam candem ratic-
[nem formalem;chim pequeant prefupponiin
aliqua virtute finitaeminentiore : vt {1 infini=
Iti graduslucisproducibiles effent aluce, ne-
ceilarid in luce fupponerentur infiniti gradus

fecundo: Poteft Beatus cogni-
[tione finitd exprefse & diftin&e cognolcere
{Deum infinitum: ergo poflet Deuscognitio-

|ne initadiftinéte cugnoﬁ:crc cffedtus produ- |

cibiiesinfinitos. Refp. nego confequentiam,
ratio difcriminis eft: quia Beatus non cogno-
{cit Deum per {peciem expreflam , fed per

puram tendentiam viralem ad obie&um :at |

{Devs cognofcit effeus producibiles per
{peciem expreflam,& non per puram tenden-
tiam vitalem ad illos. Poteft autem pura ten-
dentia vitalis ad obieGum infinitum effe fi-
nita ; non autem {pecics exprefla diftin&¢ re-
prefentans obie&a infinita, Maior patets
quia {pecies exprefla fubftituitur vice obie-
&i; ergo quando obieGum eft per {e intelli-
loibile, & intimé preefens potenuz, qualis eft

neceflaria(pecies exprefla,in qua proxime vi-
deatur obie@um :fed poterit tunc obieGum
\videriin fe ipfo exiftens,per folam vitalem
tendentiamad illud. Minor affumpta proba-
tur : quia, quando obie@um eft ablens, non
poteft cognofci per puram tendentiam, quia

dinisaltioris:ergo ex cffeéibus infinitis pro= |
{ed foliim altioris ordinis. Refpondetur. Ne- |

infiniti continenturin caula {fecundum can- |

caufa,non poteftinfinita perfe@io communi- |

| mitationem ineffendo. Maior conftat:quo-

Deusrelpeu intelle@us Beatorum, noneft |

hec {upponit obic&um prglens potentiz,
qug poffic illud cognofcerein fe iplozergo
quando eftabfens, debet exprimi intraiplam
potentiam in effe intentionali & reprefenta-
tino. Vndefi obieétum Cxprimc:)duu: eftin-
finitum , expreffio ipfa debet efle infinira:
quia efle intentionale debet proportionari
cife realis Clim igitur effectus producibiles a
prima caufa fint infiniti, nec a&u pralcntes
omnes , vt fimul diftinété cognofcantur om-
| nes, debent exprimi intra ipfam potentiam
cognolcitinam,per{peciem expreflam quz in
| efle intentionali contineat omnes perfectio-
nes reales obie&torum. Minor {ub{'umpta
conftat : quia ciim puratendentia vitalis non
debeat exprimere obie¢tum in effe intentio-
nali, fed tantlim ducere potentiam ad obie-
&umin fe ipfo cognofcendum , etiamfi ob-
Jc@um fit infinitum , non neceflarid ipfa erit
infinita. Contra verd,quia fpecics expreila
deber exprimereobie¢tum in efle intentiona-
li, & fubire vicem obie&i realis abfentis ,f1
gbicGum exprimendum cft inﬁnitum,ipfa
quoque {pecies expreflaerit infinita;quia de-
betin effe intentionali proportionari efle rea=
li obieé&i,alioquin non exprimeretillud di-
tinéte & adequaté {ecundumomnes perfe-
| €iones, quas continet in {e,
8. Dico fecundd: Demonfirato Deo per
| cffectus a pofteriori, recte concladitur per
| rationem a priori, Deum effe infinité perfe-
&um quoad omnes perfe&ioncs , quz in tos
talatitndine entis excogitari pofiunt, vt com-
poffibiles inter {e ;atque adeo effeipfum in-
| finitum & interminatum efle fecunduimto-
tam plenitudinem effendi, quem fandti pe-
| lagus totius cflc appellant. Ratio autem, qua
i priori demonftratur,D cum effe talem,qua=
lem ha&enusdefcripfimus, eft ipfa neceffitas
eflendi , quam demonftrant a pofteriori cffes|
Gus ipfi creati. Ex qua ncceflitate effendi {ic[
deduco fingula: Deus neceflarid el ¢ ergo
| effentialitereft. Ergonullain Deum caditef-
| fendilimitatio. ergo adu cft tota effendiple-
nitudo.ergo nulla cft perfectio poffibilis,qug
in Deo adtu nonfitaut formaliter ,aut emi=
nenter: ergo eft ipfum effe infinitum , & in-
terminatum. Prima confequentia patet: quia
quod necefarid eft , abintrinfecis & ¢x pro-
pria natura poftulat cffe: quia cum fitipfe a-
&useffendi , 2nolloprodutus, fed 4 = ipfo
non caufaliter, fed formaliter exiftens, feip-
fo effentialiter eft,

9. SECYNDA probatus: quia omnis limi-
tatio eflendi cfb ab aliqua caufa , limitante
fuum effeGum ad tale, vel tantum effe:Devs
autemnullam habet caufam ; ergo nullamli-

niam efle, vt fic, nulla dicit limitationem:nam
efle, vt efle , folim excludit non effe. Igitur
quidquid concipitur vt poffibile , & nonin-

uoluens repugnantiam ad efle, id totum a&u
& formaliter reperitur inipfo effe per cffen-
tiam.

10. TErTIA confequentia elucet : pam

ex quo Diuinum effe non limitatur ad hoc,

vel illud




e et

|

\Damalcen

Ex

Cbr_:,'fj'?.

Anfelmus

Scorus
Caictanus

&r;fcf.?xm.

Dionvfius.

fvel illud effe, fed ettipfum puriffimum effe,
continet totam plenitudinem effendi.
feffendiplenitudinem expreflit Dionyfius ca.
3.de Diuinis nominibas: vbinon qroguo pa-
élo Diws, inquit, eft ens, fed fimpliciter ¢ incir-
c'smfr'?'x‘;;-rc’ s EOtHIm 1B ,/c a__,uf;: pariter ambiens , &
ipreamviens : & Damalcen. lib. 1. de Fide.ca.
12. vbi cum probalfict ex omntbus nomini-
bus,que Deo tribuuntur , oullum aptius,
q|1;‘1.ncnr1.\nuu‘1c|1 » Iplius naturam exprime-
re, fubdictTninzrfim enim id, c;:aadq’},:m:;fwm
immenfum guoddam ¢ infinitum effentic pela.
gus complexs fuo cominer. Quin & Deus iple
Exod. 3 hancfuam effendi plenitudinem ex-
prethic, cuminterroganti Moyfi_quisciler,re-
tpondit:Ego fier qusfum. Isautem propriceft,
cuinulla ratio eliendi deeft.

11. QvarTA confequentiaetiam conftat:
nam {i qua perfeétio poffibilis cl]':L,C'.LI:x-: in
Decaéty non efletaur formaliter , aut emi-~
nenter: non etfetin o tora plenitudo eflen-
di. Nam plenitudo effendi, ve Chryloftomus
2. id Coloflenfes homil. 6, definit, ef quod a
Listd mon capit 3 pam quod totum eft, plenitu-
do dicitue. Confirm. quia nulla perfedio
coneipi poteft ve iJuJ’l;' 15 5 nil1 virtute primg
caule, Ergo omnis pe tio poilibilis con-
uneridedetin prima caula, itqua omnis pof
iibilitaseflendi debet originem ducere. Vlti-
mactiam confequentia claret: quia tale effe
nullo finitur limite ;nullo clauditur termino:
proinde infinitum & interminatum eft.

12. Pro maioree xplicatione quarta confe-
|quenti@ ;duplex perte&ionis genusdiftin=
{guunt Theoiogi,alterum impliciter {impli-
|cis; alrerum ad certum genus limitate. Prio-
ris generis{unt, quazin {uo conceptu obiectin
{uo nullam inuoluunt impetfedionem; cu-
‘iuﬁnudi funiratio {ubftantiz,vite,{apientiz,
|& czetera huiufmodi. Quod genusperfedtio-
}nis Anfelm. in Monologio. c. 13.definitefle
;zllam,gng in wnoguogue melior off ;'f,r’a > quam
non ipfa: hoc elt, vt Scotus cxpil catin 1. Dift.
6.q.1.ad 1.& Caiet. de Ente & cilentia. ca.
12.q: 3, quzin vnaquaque re confiderata{ub
ratione entis melior eftip(3,quam oppofitum
& incompuoihbileipfius: vt confiderato equo,
nonvtequo,led veente, meliusefletilli intel-
fligere , quam quzuis alia perfedio huic re-
pugnans,& incompoflil ilis:licncquo, confi-
derato vt equo ,non {it melius mtclligcru,
{quam non intelligere ,quoniam intelligere
[deftruitnaturam equiznullaautem perfectio
[quantumuis maxima, poteft melior effe fup-
jpolito,cuinselt defiructiva, Quod autem de~
beat Anflelmidefinitio intelligi contrari¢,non
autem contradiétori¢, ex eo patet : quia alio-
quiomnisperfeio effer Gmpliciter fimplex;
lclim omnis perfectio fitmelior, quamcontra-
diGorinm 1pfius. Alio modo {olet hazc per-
ffectio defcribi, vt fitea, qua cum nullaalia
maiore vel gquali repugnat:ve ratio {piritus
;d;cnurycrfcchoiim;)hciti‘r fimplex , quiaca
fapicnua , qug eft perfe&io maior, vel gqua-
lts, non repugnat. Contrd verd ratio corporis
jn_on dicitur perfedtio fimpliciter fimplex,

1141000

j Disp. I1I. De Exiftentia Dei, féz%}w attributis, Seltio I.

quia pugnat cum perfetione vitz intelle.
Ctualis, qua cft perfe@io maior. Poferioris
yeneris {unt, quzin [uo canceptu obiectiuo
non prafcindit ab aliqua imperteétione : ta-
lesfunt omnes perfeciones crears vi fic:quia
omnis perfectio creata vt fic, faltem inuol-
uit limitationem & finitudingm , qua pu-
gnat cum perfe@ione infinita & illimirata
maiore.

13. Adhuctamen duplexperfe@io reperi-
tur in creaturis saltera, quz ex f{uo genere
nallam inuolui[1mpcrfcdiuncm, vtratiovi-
t, Sapientiz,, & fimilia, quz ex { confide=|
ratanullam involuitin fuo conceptu imper-
fectionem , licet contracta ad vitam ,& Sa-
pientiam creatam;inuoluatfinitudinem & ac-
cidentalitatem : altera , quz ex fuo generel
imperfectionem importat, & qua nunquam|
poteftprefcindere : ve ratio corporis, & acci-|
dentis, quibus effentialis cft imperfectio,qua

important, & ided non pofluat abilla pra-=
{cindere. Prioris generis perfe&iones funtin
Deo formaliter ; quiactim nullam inuoluant
imperfectionem , & cum alijs maioribus , aut
gqualibus non pugnent , nequeunt alciori
modo in Deo contineri, quam formalicer.
Polterioris verd generis continentur emi-
nenter; quia cum imperfe@ionem inwoluant,
& cum alijs pcri‘k‘&iunibus waioribus pu-
gnent, nequeunt in Deo effe formalirer, (ed
eminenter. Qui modus continentig perfe-
&illimus eft,quia eft continereillas modo no-
bitiori per entitatem;& pecfe@ionem altioris|
ordinis, cum virtute & efficacitate cas pro-
ducendi: defeu cuinsvirtutis & efficacitatis,
qug ad eminentialem continentiam effentia-
liter requiritur, non dicitur angelus eminen-
tercontinere res corporeas,licet fit perfectior
illis.

14, Aduertendum tamen eft ,in Deo non
effe aliud & aliud genus perfe@&ionis,imd ne-
quealias & alias perfectiones propri¢loquen-
do,quiahoc denotat diftintionem vnius per-
fetionis ab aliasfed effe vnam Gmpliciffimam
entitatem , quz fine vlladiftinctione in re,clt
omnis perfectio poffibilis: que per ordinem

ad noftrum intelle@um, concipientemillam
relace ad creaturas,fundat talem diuerfitazem
perfectionum : cum aliquo tamen funda-
mento i_n re,propter omnimodam plcuinudi-
[ nem eflendi.

15.Dices:quod continet omnesperfedioa
nes poffibiles, nullam i fe excludit : ergonon
admittit diftin&ionem aliorum entium. i fesl
alioqui excluderetillam perfectionem ; quz|
| effein alijs entibus 4 fe diftinétis. Refpond.
-Nullam perfe@ionem afeexcludere,vel for-
maliter, vel eminenter ; excluderetamen ali-
| quasformaliter , quastamen eminenter con -
| net, vt {untomnes perfe@iones create, vi fic.

Vnde negatur confequcn[lia:& ad prob con-|
| cedo,excludereillam perfectionem , per qual
| diftinguiturabalijs entib. formalitor;eandem
I tamen includere emineater. Et fic recké co-
| hgret ; Deum effe omnia, & tamend iftingui
lab omnibus; quiacft omniaeminenter. n

4

elt vmnia




|Seneca.
i

i et e e

\

(Seotus,

!
|

!

= Disp.I11. De f;'ﬂf?:ré:; Dt eiusgue attributis. Sectio I1.

) _.:Tt'lr:'mﬁ.lec'r—:_l)-.{tu-.guiwr autem ab  raeftin potencia tam obie@iuaad efle;quam|

omnibusformaliter, non eminenters l {ubic&ivaad recipiendam aliquam perfe&io-|
|

16. D1co 3. Deuselt, quo melius excel- | nem. Solus Deus effentialiter et omnis per-
lentiufque , excogitarinon poteft. Eft feré o= | fedtio. DixiPosentie paffine: quoniam actiua, |

wnt. |mpinm Sanctoram proloquium. Anfelmiin | clim non ficad perficiendum {e,fed alind AI
vnardus, [Profologio ¢, 1. 1§+ & 18, Bernardi lib.§. | fe, eft enim telte Ariflt. 5. Met.12. principinm Ariftsrelcs.

|de Confiderat. Senecz in Prafar. librorum | tranfmurandi alind, inquantum alind,actui pu-|
{qq. naturalium Foundamentum eft: quia non | rononrepugnat. '
ipu:c{tcxcogitaumeliormoduscﬂcm!i,qu.i-m
{effe a (e effentialirer, & cum tora plenitudine |
eflendi: (ed Deuseft dfe effentialiter, & cum
tota plenitudine effendi,vt probarum eft ; et-
go elt quo melius excellentinfque excogitari
inon poteft.Confir. quia velid ,quod exco-
gitari poffer miclius & excellentius yeft perfe-
&io realis, & eoiplo actu reperitarin Deo, a
quo nalla perfediorealisabefle poteft, & ex-
traquem nulla realis perfectio excogitari po-
teft :vel noneft realis ; &iam non et melius | 19, ‘Omine ateributi importatur quz-|
excellentiusque Deo; quia quod realenon | N libet perfedio abfoluta, predicasl
non eft, perfectio effcnonpoteft: perfe@ioe- | bilisde Deo ad inftar forme adiacentis natu-
nim in aliqua realitate fundetur,oportet. I re, qug meliorfit ipla, quamnon ipfa. Aliqui
17. Ex didis deducitur primo, Deumhon | Scotifte attribotum diftinguunt a modoin-|
(olizm effe Primum Principinm eminentifli- | trinfeco :¢o quod attributum fuperaddit for-|
mum in caafando,; quo eminentius darivel | malitatem ratione faltem diftinctam & natu~|
excogitatinon poielt {ed etiam vltimum fi- | ra, cui attribuitur s modus aatem nullam (u=
nem; quo viterior fingi non poteft. Funda- | peraddit formalitatem ratione diverfam ab
mentum cft : quoniam omac agens intelle- | eo, cuius eft modus ; {cd folum modificat)
1 &uale , qualis eft Deus , agivpropter aliquem | fundamentum intra eandem perfetionem,ve|
\finem : at propter nullum alium finem vlti~ | finitas, vel infinitasaddita entj non variat il-|
matum a{ediftindum agere poteft Deus:igi- ‘ lud,fed modificat intraeandem rationem en-|
|tur Deus cft vitimus finis, non tantim foi, | tis: Sapientia vero addita fubfantie pcrﬁcit|
|ﬁ:d ctiam creaturarum. Maior patet:quoniam | illam (ub diuct(a ratione. \
|omne agés intellectuale agic propteraliquod | 20. Abartributi ratione excluduntur . re}
[bonum; non enim impelhtarad operandum, 'lationes & origines, quz non funt pcrfc&io-l
{nifi alletumabaliquo bonosbonumattem & | nesabfolute. 2. Perfediones importantesali-
{finis coincidant. Minor ctiam conftat 1 quo- | quid per modum conftituentis naturam , vt
niam nollum ens eft melios Dec:crgo innul- | eife, f[ubftantia, vita , Deitas : quia attribura|
lo, quamin fe ipfo tanquam in vlumo fine | debent, (altem ex modo noftro fignificandi
|quicfcere poteft Deus: etenim finis vitimus | & concipiendifupponere naturam , cui con-|
{e#,inquo agens , tanquamin {ummo bono | cipiuntur aduenire ad inftar proprietatis, de-|
conquiefcit. Quod autem Deus non {oltim fit | nominantisillam accidentaliter, vt potens, fa-|
vitimus finis {ui, {ed etiam creaturarum,pro= | piens, inftus,&c.3. Perfe&@iones libere, vt a:f-i
batur;quia Deusin productione creaturarum | fe creantem, predeflinantem , iuftificantems|
non poteft alium finem vltimum intendere, | quiahzc formaliter fumpta non ponunt per-|
quam {e ipfum:crgonon folum cft finis {ui, | feGtionem in Deo, fedinreipfa creata, pra-|
{ed etiam creaturarum. Confequentia patet; | deftinata, iuftificata. Vnde non funt melio-|
quia creaturznon poflunt ad alivm finemin- | res ipfg , quim non iple : Non enim melius
clinare, quamad quem ordinanturd Creato- | eft Deo pradeftinare, quidm non prazduﬁina-!
re:nam ficur Creatoris eft dare effe sita einl- | re, Addit Durand.in r.Dift.2.qug (k. 3.n.7.at Darand.
demerit dare certaminclinationem cum efl- | tributum prefsé fumptum importare {olam|
fe. ergo1pfiuseftordinare creaturas,quas ¢6- | perfe@ionem Deo & creaturis communem:|
ditad vitimum fnem. Cum igitur probatum | hec anters, inquir , funt , qud nec in fua ratione|
fit, Deum in productione creaturarum non impe’?:fréﬂ:’a;;c'ﬂ; imcludunt | nec eam excludunt:
poile alium finemvltimum intenderc , quam | Nam , i imperfeitionem includerent ; Deo non
{e ipfum,idcm erit finis{ui, & creaturarum. | conmenirent ; fi eam excluderent , non conmens-
Lege Scotum in 1. dift. 2,qu. 2. §. Quantum | rent ereatwris, Vnde infinitas , #ternitas,

$:E.C. T 1 @SEE

An natiura Dinina d partere: farm;z!z-
ter includat omnes lmﬁfz‘éam: attri-
butales?

ad fecundum argumenium.

18. Deduciiar 2. Deumeffe aétum purum,

potentiapaffivaincludit privationem alicuius
perfectionis, quampoffic habere. Deus au-
temactu continet omnem perfe&ionemin-
tratotam latitudinem entispoflibilis:ergo ex-
cludit omnem potentialitatem , cui eft effen-
: tir:illmzr fubieca creatura: quia omnis creatu-

oulli potentiz paffiuz ad miftam: nam omnis |

iufmodi excloduntur 3 ratione attributi;

| quoniam non funt Deo & creaturis commu-
nia. Sed poneft, cur hanc limitationem ad-
damus , quam nec Patres, de Diuinis attri-
butis loquentes s nec Scholaftici de ijfdem
difputantes addunt.lege Augaft,x 5. de Tri-| qugufe.
nit. . §. Damafcen. 1.de Fide c. 4.& 12.His Damafcen:
pofitis Controuerfia eft ,an effentia Diuina)

has!

] immenfitas , immutabilitas , & cgtera ho-
]
]




	Seite 32
	Seite 33
	Seite 34
	Seite 35
	Seite 36

