BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

Cursus theologici iuxta scholasticam huius temporis
Societatis Jesu methodum tomus ...

Amico, Francesco

Duaci, 1640

Il. An natura diuina a parte rei formaliter includat omnes perfectiones
attributales?

urn:nbn:de:hbz:466:1-82000

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82000

|Seneca.
i

i et e e

\

(Seotus,

!
|

!

= Disp.I11. De f;'ﬂf?:ré:; Dt eiusgue attributis. Sectio I1.

) _.:Tt'lr:'mﬁ.lec'r—:_l)-.{tu-.guiwr autem ab  raeftin potencia tam obie@iuaad efle;quam|

omnibusformaliter, non eminenters l {ubic&ivaad recipiendam aliquam perfe&io-|
|

16. D1co 3. Deuselt, quo melius excel- | nem. Solus Deus effentialiter et omnis per-
lentiufque , excogitarinon poteft. Eft feré o= | fedtio. DixiPosentie paffine: quoniam actiua, |

wnt. |mpinm Sanctoram proloquium. Anfelmiin | clim non ficad perficiendum {e,fed alind AI
vnardus, [Profologio ¢, 1. 1§+ & 18, Bernardi lib.§. | fe, eft enim telte Ariflt. 5. Met.12. principinm Ariftsrelcs.

|de Confiderat. Senecz in Prafar. librorum | tranfmurandi alind, inquantum alind,actui pu-|
{qq. naturalium Foundamentum eft: quia non | rononrepugnat. '
ipu:c{tcxcogitaumeliormoduscﬂcm!i,qu.i-m
{effe a (e effentialirer, & cum tora plenitudine |
eflendi: (ed Deuseft dfe effentialiter, & cum
tota plenitudine effendi,vt probarum eft ; et-
go elt quo melius excellentinfque excogitari
inon poteft.Confir. quia velid ,quod exco-
gitari poffer miclius & excellentius yeft perfe-
&io realis, & eoiplo actu reperitarin Deo, a
quo nalla perfediorealisabefle poteft, & ex-
traquem nulla realis perfectio excogitari po-
teft :vel noneft realis ; &iam non et melius | 19, ‘Omine ateributi importatur quz-|
excellentiusque Deo; quia quod realenon | N libet perfedio abfoluta, predicasl
non eft, perfectio effcnonpoteft: perfe@ioe- | bilisde Deo ad inftar forme adiacentis natu-
nim in aliqua realitate fundetur,oportet. I re, qug meliorfit ipla, quamnon ipfa. Aliqui
17. Ex didis deducitur primo, Deumhon | Scotifte attribotum diftinguunt a modoin-|
(olizm effe Primum Principinm eminentifli- | trinfeco :¢o quod attributum fuperaddit for-|
mum in caafando,; quo eminentius darivel | malitatem ratione faltem diftinctam & natu~|
excogitatinon poielt {ed etiam vltimum fi- | ra, cui attribuitur s modus aatem nullam (u=
nem; quo viterior fingi non poteft. Funda- | peraddit formalitatem ratione diverfam ab
mentum cft : quoniam omac agens intelle- | eo, cuius eft modus ; {cd folum modificat)
1 &uale , qualis eft Deus , agivpropter aliquem | fundamentum intra eandem perfetionem,ve|
\finem : at propter nullum alium finem vlti~ | finitas, vel infinitasaddita entj non variat il-|
matum a{ediftindum agere poteft Deus:igi- ‘ lud,fed modificat intraeandem rationem en-|
|tur Deus cft vitimus finis, non tantim foi, | tis: Sapientia vero addita fubfantie pcrﬁcit|
|ﬁ:d ctiam creaturarum. Maior patet:quoniam | illam (ub diuct(a ratione. \
|omne agés intellectuale agic propteraliquod | 20. Abartributi ratione excluduntur . re}
[bonum; non enim impelhtarad operandum, 'lationes & origines, quz non funt pcrfc&io-l
{nifi alletumabaliquo bonosbonumattem & | nesabfolute. 2. Perfediones importantesali-
{finis coincidant. Minor ctiam conftat 1 quo- | quid per modum conftituentis naturam , vt
niam nollum ens eft melios Dec:crgo innul- | eife, f[ubftantia, vita , Deitas : quia attribura|
lo, quamin fe ipfo tanquam in vlumo fine | debent, (altem ex modo noftro fignificandi
|quicfcere poteft Deus: etenim finis vitimus | & concipiendifupponere naturam , cui con-|
{e#,inquo agens , tanquamin {ummo bono | cipiuntur aduenire ad inftar proprietatis, de-|
conquiefcit. Quod autem Deus non {oltim fit | nominantisillam accidentaliter, vt potens, fa-|
vitimus finis {ui, {ed etiam creaturarum,pro= | piens, inftus,&c.3. Perfe&@iones libere, vt a:f-i
batur;quia Deusin productione creaturarum | fe creantem, predeflinantem , iuftificantems|
non poteft alium finem vltimum intendere, | quiahzc formaliter fumpta non ponunt per-|
quam {e ipfum:crgonon folum cft finis {ui, | feGtionem in Deo, fedinreipfa creata, pra-|
{ed etiam creaturarum. Confequentia patet; | deftinata, iuftificata. Vnde non funt melio-|
quia creaturznon poflunt ad alivm finemin- | res ipfg , quim non iple : Non enim melius
clinare, quamad quem ordinanturd Creato- | eft Deo pradeftinare, quidm non prazduﬁina-!
re:nam ficur Creatoris eft dare effe sita einl- | re, Addit Durand.in r.Dift.2.qug (k. 3.n.7.at Darand.
demerit dare certaminclinationem cum efl- | tributum prefsé fumptum importare {olam|
fe. ergo1pfiuseftordinare creaturas,quas ¢6- | perfe@ionem Deo & creaturis communem:|
ditad vitimum fnem. Cum igitur probatum | hec anters, inquir , funt , qud nec in fua ratione|
fit, Deum in productione creaturarum non impe’?:fréﬂ:’a;;c'ﬂ; imcludunt | nec eam excludunt:
poile alium finemvltimum intenderc , quam | Nam , i imperfeitionem includerent ; Deo non
{e ipfum,idcm erit finis{ui, & creaturarum. | conmenirent ; fi eam excluderent , non conmens-
Lege Scotum in 1. dift. 2,qu. 2. §. Quantum | rent ereatwris, Vnde infinitas , #ternitas,

$:E.C. T 1 @SEE

An natiura Dinina d partere: farm;z!z-
ter includat omnes lmﬁfz‘éam: attri-
butales?

ad fecundum argumenium.

18. Deduciiar 2. Deumeffe aétum purum,

potentiapaffivaincludit privationem alicuius
perfectionis, quampoffic habere. Deus au-
temactu continet omnem perfe&ionemin-
tratotam latitudinem entispoflibilis:ergo ex-
cludit omnem potentialitatem , cui eft effen-
: tir:illmzr fubieca creatura: quia omnis creatu-

oulli potentiz paffiuz ad miftam: nam omnis |

iufmodi excloduntur 3 ratione attributi;

| quoniam non funt Deo & creaturis commu-
nia. Sed poneft, cur hanc limitationem ad-
damus , quam nec Patres, de Diuinis attri-
butis loquentes s nec Scholaftici de ijfdem
difputantes addunt.lege Augaft,x 5. de Tri-| qugufe.
nit. . §. Damafcen. 1.de Fide c. 4.& 12.His Damafcen:
pofitis Controuerfia eft ,an effentia Diuina)

has!

] immenfitas , immutabilitas , & cgtera ho-
]
]




Disp. IlI. De Effentia Dei,

Gionesincludatformaliter ex natu-

e —

|
thas per

ira rel.

| Grealterns. |
Lacob. de
| Fiterbo.

| Argentinas

Nipho. 12. Mctaphyficesdifput.13.cap.3.&
Iacobide Viterbo apud Argent.in 1. dittiné.
8. q:igﬂ'iunc 1. art. 4. affitmantiom naturam
|Diuinam realiter ab aceriburis, & atrribura
interfe diftingui. Fundamentumeft,quia qug

'mentis, diftinguuntur realiter: attributaau-
{tem , & effentia funt, vel & habent ve in di-
werfis predicamentis: nam effentiaeft vtin
lpr."cdi;;amcnm fubftantig; attributa vt in
predicaments accidentium. Cum hac ra-
imen diftin@&ione faluant Divinam fimpli-
:citarcn_n:c(') quod ad realem compofitionem
inon {blom requiruntur plura, fed quorom
voum {e habet vt potentia , alterum vt a-
{&us: Deusantem , ctim fit purusactus, po-
tentia efle non poteft; ac proinde realiter
leum artributis componere nequit. Confir-
jmatar s quia modus intelligendi fequitur
modum etlendi: (ed ateributa Divina intelli-
| g oo o A W
iguntur & nobis vt diffin&a ; ergo funtin fei-
[pfis difkincta,
1 22. Hec fententiaintellectade ditin&io-
ncreali prefse (umpta, eft heretica: cim non
poffit in Deo faluare fimplicitatem , quam
cerca Fide tenemur Deo concedere. Ete-
nim, fi eflentia & artributa diftinguuntur, vt
[resdiverforum pre camentorum,nequeunt
'dutingui, nifi vt fubfantia & accidens, arquc
adcd vt componentia vnum quid accidenta-
le. Negandumigitureft, in Dco eflentiam &
attributa diftingui veres dinerforum predi-
camcntorum. Neque ex co, quod concipiun=
turd nobisad inftar rerum diverforum pree-
dicamentorum,diftinguuntur & inter fe;quia
non licetargumentart ex imperfecto noftro
modo concipiendi, qualem de Deo Diuinif-
quein hac vita habemus,ad rem ipfam fecan-
dum fe.
23.Secvipa fententia Scotiin 1.dift.8.q.
4-S.adguarisem & quodlib.1.qu.1.§.de primo.
L:ci:cn,PctriAquiianiibidcuz,l\.‘layronidil!.
8.q.1.8.numc guareo videndunr. & q.3.per tota,
& q.5,;}'.}a:s vifis,& reliqguorum Scotitarum,
excepto Rubione ,admittentium diftinétio-

Seorms.
Licherus.
Per. ;fqr«.‘:’
Mayronms
Rubio,

ipfainter fe. Nec poteft Scotus explicare de
diftinctione rationis,vt ex pracitatis locis co-
ftar,& in .dift.12.q.1.§. contra iffam opinione,
vbi exprefs¢ hapc opinionem de diftinctione
rationis refutat., Diftinguunt autem quatuor
genera diftin&ionum Scotilte, vevidere eft
apud Mayronam. Prima dicitur eflentialis,
qua vna quidditas exiftens diftipguitur aba~
liaquidditate exiftente, vt Deusacreaturis.
Secundaiealis,quaresdiftinguitur i re, ve pa-
terafilio. Tertia formalis,quaquidditas vaius
non eft quidditas alterins, ve quidditas Sa-
pientig, noneft quidditas Bonitatis, Quarta
modalis, qua eft inter quidditatem & mo-
dum ipfius,vtinter Sapicntiam & cius finita-
tem, vel infinitatem.

24. Exhis prima cft omnium magima, quia

S S S S

Mayronus.

21. Priva fententia Gualtheri , relatia |

Hunt, vel fe habent vr in diuerfis predica= |

ncm ex natura rei inter eflentiam & attributa |

’:z{fz}a  attributss, Sectio I1.

>7) |

| includit reliquas emnes; poft hanc fequitur] 9
[ 1‘C4L]15,qna:iuclud:t‘.Ji{‘lim‘jt:;mcmcum-_m:.:uu‘. {
entitate. Tertia media inter realem & moda-| 1

;: lem . et formalis, fen quidditativa: Minima i

verd omnium eft modalis, quiaper cam mm!
fiexitus ab cadem ratione formali:modus e- |
nim aducniens formalitati non variatillam,
| fi:daugct, vel minuitintracandem 1u'.:funcm:
| formalem. Ex his diftin&ionibys primam &|

{
| T i o
i {ecundam snempe eflentialem & realem ex-|

cludunt ab effentia & ateriburis diuinis; q |

nondiftinguuntur entitative , funt enim vnal !
| entitas.& hocmodo ipfifaluant di!.li:td.sr_ii:‘.]-! T
|- plicitatem,nec non dictum Damalceni quod|! f
Deus fit pelagis omninm perfeiionum , nimi-
rum identice :admittunt autem diftin&io-
nem formalem , quia quidditas vnius non cfk
quidditasaicerius ; & modalem inter quodli-
bet atrributum , & eiusinfinitatem. Funda-|
mentahuius {fententiz afferemusinfra.

25+ TErT 1A (ententia Magiftriin 1.d.8.S.
Thome1.p.q.13.ar:4 & 12.&de potentiaq. 5
7.2.6.& 1.contra Gent.ca.54.8&73.Capreol.
in 1.d.8.q9.4.ar. 1.Caie, decnte & effentia (oA P
3-tract.7.q.12.& 1.p.qu.39.ar.1.Rich. in X. B 4.
{ d‘.linz.‘lr.llq.;: ¢ 3.Baccon.q.1.ar.1.concl.2.
|| Aliacenf.q.6.ar.2,Aureoli.d.8.part.3.ar.5.0-|
| chamiin 1.d.2.qu.x.& reliquorum twm anti-| -
quori, tum recentiorum T heologorum affir-| 7,
mantiom, nullam diftinGienem ex natural
rei intercedere inter effentiam & attributa, | !
confequenter divinam cflentiam 3 parte
rei formaliter includere omnes pcrf-cctm-*,
nes attriburales. Quz fententia adeo \'c-‘
ra eft , vt oppofita fententia Scoti d mulcis|
vt fufpeda , & in fide parum tuta ccn}cu-f

|

b,

0

tur.
26, Bzcavtem [ententia,ve vera, nobis fe-1~, -

quendaclt: & probatur primd ex Concilio|kbemen,
Rhemenfi fub Eugenio LII. vbi contra Gil-|Gilbers,
bertum definitur,rclationes & effentiam non

elle ratione Theologica ziiﬂ:inguécla:f:ra:zmtem-||

ratio Theologica in fententia Gilberti diltin-
¢&io ex natura rei, prout apponitur rationi
mathematicz, qua cit fola diftin&io rationis.
Siergo intereflentiam & relationes, foneft
diftinctio ex natura rei:a fortiori neq; erit in-
| :':rcéii:tir-,i]_\Lf\:am":buu,qug funt mintis apra
diftingui , quam eflentia & relatio ;etim haec)
amsbotint abfoluta, illa verd abfoluta & rela-
tiua, qug funtmintisaptaad conueniendum
| ineandem rationem formalem.

27. Secundd ex PP.qui primd docétattri-
buta effeipsamet eflentia Dei.Aug.7.de Tris |40z,
nit.c.6. M oc ills off effe,quod Denps ¢/fe.quod ma-
Quiquodbonii gre. & 15.deTrin.c.6.Dews gff,]'
INQUIL,fua ipfe fapientia:quiano eff alindfapictia)
eius,aliud cfientiag eui hocest effe, qnad [apicntem )
¢fe.Huc accedit duplex loquendi moduseiuf:
dem Aug.alter, quo affirmat ¢d Deum, quo!
viuentem, quo intelligentem,quo potentem:
| vtinqualiunculisde Trinitate , Deus co ipfa,!
{Inquit, guo eft, visit; & ¢ 0,quo T,-ia::;:;:.'u’f:‘gf.r;(;'
{0, guo intelligit poteit; & co, guo potef?, it quia
fiatplex Deitatis natura vnun: haber effe , vine-|

ciat

e Deo Tom, I,

D

re, ¢ ommiapoffe. P orsd te us Oug , ratio-

Ny




o _’9 AT TGN 3 — —
i . : o~ DT - —
SRR '_j)_;j?}j_{} 1. De effentia Dei,einfg, attributis. Seétio 11 .

nem formalem, per quam s eft , importat.
. Hicea . T~

Siergo Deusclt ,quumltc.lllgw_,quu potett,
quo bonus cft ; &c. nonigitur m_tcll:g‘n » po-
teft aut bonus ¢ft per rationem formalem ab
elfentia diftinétam, Alter modus loquendi

e ; oy
eft quo docer,idemeflein Deo effe,quaeff, &
rs.de Tiin.c. §. Non eninr, inquit,

1 \l-efer:xrm\qmi fit ,".-ép;ms,ﬂ’,_t' i (pictia

grtod

rer

i " r
leff. Siautem Dewsciler Sapiens lapientiator-

iter diffinéda , non poiler Deo fapientia
tio Qua & Que fimul, {ed rantim Qu.
Nam cadicitur ratio Qua & One lynu'i s que
oft elfentialis ret, vtcadem eft ratio qud lax
eltlucida, &luxipfa. § indd exprelse nea
gantin Deoelfe plura, v aliud & aliud , fed
omnia, quUE de Deo dicuntar;efle vaum,fola
voce diuerfa. Aug. 6. de Trinit. ¢.7.81ib.7.
c.1.Bernard.§.de Confider. voces,inquit, di-
b ; { ok s Le W DEY s b ed iy
!{’f?f'” JG“""E" miuliefed wHuT per casfignificasur,
Tertio affirmant ; quidquid in Decoelt, elie
Deuam ipfum:at non quidqud in Deovelt,
Deus efler , fi atrributaab eflentia ; &inter (e
diftinguerétur, Natn Deus Deitate eft Deas:
Ifi autem [apientia fuapte natura diftinguerc-
leur 4 Deitate, Sapicmia Inap:c natura non
eflet Deus, atque adeo,non qmdqutd in Deo
et , Deus cflet.
1) ‘\").b H H ! P i..'.
38, Tertio P rob.rationibus. 'rima ducitur
ex diuina fimplicitate. Eft ¢cnim Deusex Co-
lcilio Lateran. {ub Innoc. I11. vtreferturin c.

lica, emnino fimplex , non ellet autem ommnino
fimplex,lialiquam admitterct ex naturarei di-
ftinctionem inter cflentiam & atrributa : Na
{vbi eftaliqua diftintio, ibi clt aliqua compo-
fitio,que {ummg fimplicitati repugnat,maior
quippé et Vaicas formalis , quam identica,
|maiorque fimplicitas confurgens ex vaitate
iformalt;quam ex voitate reali: Deo autem
| (umma vnitas concedenda eft : Nam hac eft
{perfeétio fimpliciter fimplex:ficut enim con-
{ [ceditur Deolumma perfectio, ita & {umma
{Vaitas: alioqui, vt re@¢é Bernard. loco preci-
{tato,non eflec Deus,qud maius excogitari no
Ipoflet, quiaexcogitari poliet fimplicior.
29.Concedit Lychetus q.3.§.penult.Sum=
mam {implicitatem Deo,quia hze¢,inquit,ex=
lcludit compofitionem,que Deo repugnat:at-
tributa autem non componunt cum eilentia,
vel inter {e , ctiamfi diftinguantur formaliter;
quiacum hac ditin&ione {orma‘._i,ﬁ:m vnum
perfeciflima identitate cum eflentia : ficut
nec obftat Divinz fimplicitati realis diftin-
&io petfonarum: quia licet he diftinguan-
tur inter fe,quia tamen funt voum per identi-
ratem cum effentia, nullam in Deo ponunt
compofitionem. Negat tamen {fummam V ni-
tatem, quoniam hzc,inquit,excludit omnem
plaraliratem: in Deo autem , cuim fit plarali-
E:\Sfonmhtdtum, non ¢t fumma vnitas, quia
thze non dicit perte&ionem.
| . 30-Contea primam , quia impoffibile eft,
iplura fuapte natura diftincta conuenire ad
|conftituendum ynum, fine aliqua realicon-
{tirutione : nam yhi eft reale conftitutum ex
fratione priore, & poferiore 4 parte rei, ibi

Lychetus.

Eirmiter de fumma Trinitate & Fide Catho- |

| neceflarioeft aliqua realis conttitutio snam |
hec nil aliud eft , quam plurium diftin-|
Gorum ad voum concurfus. Nec eft ea-|
dem ratio de Diuinis relationibus:quia hz
non faciuntvoum inter fe, fed cum eflentia;
& quarativne cum effentia conftituunt voum|
ab iplanondiitinguuntur - acrributa verd &|
inter fe, & cum ellentia conltitaunt vauaon,|
alioguinon p('nil-'.'.t defeinuicem ,aut decf=

{entia predicati, Sccundum falfomelt: nam)
careris patibus,coenseft perfe&ius,qud ma-
gis voum 3 quia qud magis eit voum e eftin
{ua rationeillimitatins. Vnde Auerroes 12,
Metaphyfices t. 37. codem modo affirmat
Deum cile fummé voum ac fummé Gmpli-
ccm.
31.SECYNDA ratiodeducitus ex infinitate
& illimitatione Dininzetientiz , que ex co,)
quod efta (&r modd et illimitara in omni g,c'
nere petfedtionis poffibilis , ve rim etiam in
| modo eas continendi: atqui non implicar,ea
 continere, indiftinété formaliter: ergo ita cas,
i de facko continet, Maior cum Cuniulucmia;
| cft cuidés, Minorem probo ex ipfo Scot.in 2,
i dift. 3. qu. 9. §. fecunde rado > hoc pacto.Ea,|
que [unt difperfain inferioribus, adunaturin
| fupcrioribus, veinductione conftac: vegera-|
titum enim, & fenlitivum in plantis & bruc:sl
 realiter diftinéa , in hominefunt voum. Vis
| calefadiua, & exfliccatiua in clementis difi
| @&, in Sole coincidunt in voam rationé for-|
. malem ,ipto Mayrono tefte. Vis perceptina
| coloris,odotis,faporis,&ec. in fenfibus exter-
| pis multiplicata realiter,in {enfo communi;&|
1 in intellectu adunatur in vnam candcmqwcz
rationem formalé. Cuius ratio a priori ca cit,|
| quia qud magis aliqua clenantur ad naturamy|
{uperiorem,O magis euadunt perfetiora at-|
| qm‘ill'.lmt.‘.tiora.crgi: qug clenantur ad natu-|
ram fupremam,atque infiniram evadunt infi=
nicé perfectaatqueillimitata: ergd non folum|
euadunt vaum realiter, fed ctiam voum for-
maliter, alioqui manerent limitata in vna tan~|
tum ratione formali. i
32. Confirmaturad hominem contra Sco=
tum,quiin 2.dift.3.qu.r.docet, Hzcccitatem
diftinguiformaliter 2 natura creata,abincrea-|
ta vero nullo modo.Item per Scotiftas, vt co-
ftatex Lychetoin2.dift.3.q.7. §.dico,gradus
differentialis naturz creatz diftinguiur for-|
maliter dgenerico. In Deco aygtem ex Scoto
quodhb.i.q.1.§.u’f.;I.’-:-m,in:cl‘.ct‘;m‘.itas,qug:
elt quafi gradus differentialis nature Dining)
nullo pacto diftinguitur 4 natura Diuina,|
cum ficilli Jr111i.11is.c:'gﬂiIicctSapicutia,Boi
nitas, & ;'c'léqu:) artributa realiter , aut i"-.:rma-:
liter diftinguantur in creaturis, in Deo nullo!
pa&odiftingucndafunt. |
[ 3 Tertio {equeretur, ynum attributum
| non modo formaliter diftingni ab alio,vertim)
‘ etiam 4 feipfo : Nam fcientia Deidefe ipfo,|
|

Scotnss

in=

Seotur,

Lycheins.

eft formaliter dinetfa A [cientia eiu(dem-de
creaturis : atqui hze, vt eft pofiibilium,diucrni
facft & feipla,veeft futuror; & (cientia natu-|
ralium afcicua fup:m:itura]lﬁ. Vnde tot erdit|
{cictig diftinétg formaliterin Deo,unruba:-‘

|

(‘_Ff;lipfa

s



P ——

~ Difp.11. Deeffintia Des

&t_-[pfq formaliter diverfa, ad quzilla rer-

minatur; nam codem modo {cientiz diftin-
fouunturin creaturis, a quibus Scotiftear-
_l':pm'u-r'.[.mrur ad diuina. ldem argumentum
fieri poteft de potentia creatina & eduding;
& creativa homini atque Angelorum.Quod
fi non obftante reali ac formali diverfirate
(cicatiarum, & potentiarum in creaturis ; vna
ponitur {cientiain Deo,ac Potc‘nt:‘trcu'mn‘lis:
ergo non obftante diuerfitate formali eflen-
tiz, & attributorumin rebus creatis, vna po-
nenda eft ratio formalis effentiz , & attribus-
torumin Deo:q uiafi non imphcutin vno,ne=
que implicabit in reliquis, & alioqui maior
elt perfectio debita primo Enti. ;
34. QVARTA ratio & priori eft;quia omnis
dittin &0 prater cam, quaefundatur in cllen-
tiali oppofitione relatiua ; proucnitex limita-
tione & finitate extremorum , vtinduétione
conftatznam quatd magis aliqua cleuanturin
natura {uperiore , tanto minus diftinguuntur
interfe, & & naturaipla, cuins funt perfe&io-
nes:(ed attribura & eflentia diuina non oppo-
auntur relatineé , & nullam habent finitatem
& limitationem;ergo nullam ad mittunt inter
thin&ionem ;alioguifi fa-
I ngueretur a bonitate,
aretur ad (olam formalitaté fapientig,at-
adeo nonefletinfinita & illimitatain to-
itudine entis poflibilis. Confirmatur ex
tione aétus puri, nam hic excludit omin
entialitatem ¢ (i aurem eflentia di
returab attributis, elfetin potentia p
filla; nam licet nunquam cflct fineillis,
[eflet fubillis,vt petentiafub adtu, quod n

1 - - T
Vciht paffizam potentiam ; ficut non tollitar

paflina potentia in czlis , etiamfi Emper fue-
Irint fub a&u fubfantiali; -nec tollitur actiua
\potentiaintra Deum, efto illa nunquam fue-
‘ri[ﬁnc fuo terminoproducto,

‘_ 35. Obsjciunt Scotifte primd: Diuerfz c-
[manationes ex natura rei argount diftinéta
erincip:a : fed in Deo font diuerlz emanatio-
|nes exnatura rei, generatio failicer & fpira-
tio; igitur & diftin&ta principiazatqui princi-
|pium generationis cft 1ntelleétus, {pirationis
[voluntas rergo intellectus & voluntas diftin-
ntur ex natura reiin Deo. Relp. negar
paiorem : poflunt enim ¢x codem princi-
formali diuerfz oriri emanationes, vtab
dem voluntate ; quod admirtit iple Mayro-
inusq. 3.§. Hic dico, productio Spiritusfan-
¢ti ad intra, & creaturarum ad extra; abea-
dem omnipotentia creatio & edutio: &ab

eadem voluntate amor & odium. Ratio verd |

clt,quia maior vnitas reperitur in prim‘ipiOa
quamin effecu.

36. Obijeinnr 2. Filiatio & fpiratio pafliua
{unt relationes difquiparantie diftinéta rea-
liter in Deozergo {upponunt fundamenta ex
patura rei diltincta;hec autem nequicefle
ellentia : ergointellecius & voluntas,in qui-
{bus illz proximé fundantur. Prior confe-
quentia probatur , quia idem, in quantum
idem , non poteft effe fundamentum diverfa-
{fumrelationum;non enim alba vralba funda-

eunfque attributis. Sectro I1T. 39,
re poflunt relationes diﬂin]ili[lldi!.l':l.ﬁ:-ii_ljb’ﬂt.ll‘
in Deo intelleGtus & voluntas eflent idem,
non poflent fundare oppofitasrelationes.Ree-
fpond. Negando primam confequentid. Non
enim relationes dininze diftinguuntur perali-
quid airfuiutum,mnquam perproximum fup-
damentum, fed per {eiplas, quia zquinalent
relationibus tranfcendentalibus creatis, quz
{e iplis diftinguuntur formaliter & funda~
mentaliter ; plures enim potentiz ein{dem a-
nimz [e .iplis diftinguuntur formaliter &
fundamentaliter.

37.Obijcignt 3. Sapientia vt fapientia non
eft Bonitas : ergoneccontractaad increatam
erit Bonitas, Antecedens c&[fa:,nl.uquictinm
fapientia creata cffet bonitas, quia quidquid
perfe competit fuperiori, per fe etiam com-|
petitinferiori;fapientia autem eft fuperiorad
creatam & increatam : ergo fi {apientiz vt fa-
pientiz conuenitelle bonitaté, criam fapien-
ti® creatg id conucnict, Confequentiam ve-
rd probat Scotus; quoniam ratio increati non|Sco:%s.
extrahit Sapientiam A ratione Sapicntiz, {ed
folum reddit illam infinitam intraidem ge-
nus [apientie. Confirmatur,quia fapientiactt
magis cadem 13’Jl,qu;‘un Bonitati : ergo per
maiorem aliquam identicatem , quam non
habet cum Bonirate, Kcl'p.Sn[nﬁtm-m & Bo-
nitatem communifime fumpras prxfcindcrc
ab vnitate, & diftin@ioneex natura rei S8 fu-

lim imporrare diftin&ioné ratione przcifam
abadtuali,& vircualizndficut ab inferioribus
abftrahitur ratio communis prefcindens, ita
diftin&io communis prefcindens , quz con-|
tracta ad Deum erit virtualis,contractaad
creaturas crit realis, Vode Sapientia dinina,|
non qua fapientia,{ed qua dinina, formaliter
includit Bonitatem, & reliqua attributa,quial
vuﬁcinc_ludit illimitationem , ratione cuius|
implicit¢ inuoluit omnes perfectiones com=
poffibiles. Lege S. Thom. opufculo 9.q. 1.

Thomas.

38.VR G E 5. Vnitas & diltin&iofuntim- |
mediat¢ oppofita enti :ergo cui determinaté
nonconuenit vaum, determinaté conueniet|
alterum. Ergo fi fapientig, vt fic,non conue-|
nit voitas cum Bonitate,neceflarid conueniet]

diftinctio & Bonitate, Refp. Antecedens eilel
| verumde entibusin particulari, non auté de

rationibusin communi:nam icut rationes in
| communiprefcindizab hac, vel illa ratione;)|
ita ab hac velilla diftinétione. Quare fapicn-|
tia in comuni , nequedicit diftinctionem ne-|
que vnitatem cum.bonitate,{ed prefeindicab
| vtraque. Diftinéto igitur Antecedente, nego
conlequentiam: nam ratio increati , ctim’ di-
| catrationem illimitariin omni genere perfe-
&ionis, non foliim reddit {apicntiam infini-
tam in genere {apientiz, fed etiam in gmcr::r
| Bonitaus , & omnis pecfectionis poifibilis.
Nec proprerea illam extrahit 3 ratione for-
malifapientiz; fed tantum fuperaddir alias
perfectiones, quas exigit Sapéitia d;um:,qua
i dinina eft formaliter. Ad Confirmationem
| dico, fapicntid effe magis eamdéfibi,non per
| maiorem identitatem a&unalem, fed virtualg;

| nam fibi eft eade n a&ualiter & virtualiter,|

D2 boni-|




e L. 4 ey

10
bomitati verd oft cadem tantim actualiter ,
non virtualiter. x

39. Obicinnt 4. Implicat de eadem re om-
nino indiftin@d cotradictoria verificari. At-
qui de dininis perfeGionibus contradiGoria
verificantur; ergo diftinguuntur ex natura
rei. Maior cum confequentia conftat. Mino-
rem probant. 1. Intellectus dininusintelligit

1
S. Thomms.

Capreolus.

jperfectio erit communicabilis & incommu-
Inicabilis.

&:gcnerat,& non voluntas: vq]uutas vult &
{pirat , nonintellectus: ergo fi intellectus el
voliitas,intellectus intelligit,& non intelligit;
generat, 8Cnon gencrat. 2. Intellectus necef- |
farid operatur; voluntas non neceflario ope-
ratur:ergo (i intellectus eft voluntas, incelle- |
&us neceflario operatur, & non neceflarid o- |
peratur.3. Deus amore diligit,odio odit:ergo |
{1 amor eft odium, Deusamore diiigit & non

diligit. 4. Deus intelligit bona & mala : Deus

non vultbona & mala: ergo fi intelleGioeft |
volitio,intelligic & non intelligic mala,vule & |
non vult mala. §. Deus fecundam qualdam |
perfe@ioncs cit comunicabilis creaturis 5 {e-

cundum alias non eft communicabilis crea-
turis ergofi per eamdem perfedtionem eft
communicabilis & incodmunicabilis , eadem

40. Refpondet S. Tho.q.7. depotentia a.
1.ad §.& q.8.a.2.ad 7. Capreol.in 4. dift.8.
q-4.at. 1.& alij;ad hzc omnia {ufficercdiftin-
Gionem rationis. Verum, fi hzc intelligatur
dea&ualidiftinctione rationis,ve muluintel |
ligunt,non fatisfacit:tum quia antequam in-
telle@us a&u diftinguatin Deo elfentia 2 re- |
latione,resilla,qua & parte rei fimul eft eifen- !
tia & relatio, elt communis & non coémunis, |
diftin&taa correlatione & non diftin&a:ecadé
enim eft ratio deattributis & relationibus co-

‘|parausad eflcriam, A quanullo modo diitin-

guuntur, tuquiaefto corradidio, que fubfe=
quitur opus intelle@us,fiadari poffir in obie-

Casetanns,

¢ivadiftin&ione rationis, ve quod definito, |
& non definitioni conueniat eile fubledum
in propofitione, eftodefinitum & definitio
fintidem 3 parte rei:tamen contradiio,qua
pracedit intelleGtum , fundari non poteitin
obieciua diftin&ione rationis, fed inipfadi- |
{tinctione aparterei exiftente. Catera pluri- |
mz contradictiones , qua de Deo dicuntur,
przccdunt opus intelle@us, vt quod relatio |
opponatur correlationi , nonopponatur nas
turz:quod intellectusgenerer, voluntas non
generet : quod natura sommunicetur, relatio
non communicetur.

41. Neque dicascum Caiet.loc. prcitato
ad 7.couenire Deo ante opusintelleus ex-
tremum affirmatiuum, non autem negatiud:
idq’uc duplici ratione , vel quia negatio non
couenit rei fundamentaliter,vel quia, cim fit
malignatis nature prepofita copule, remouct
predicatum a {ubiecto fecundii omnem ra-
tonem, Nam fal{um eft,negationé formaliter
conuenite Deo per intellect, quialicetverd
!n df: negatione enutiatiua, fal{lum et defub=
iecting, quz actu & formaliter fuo modoin=

_'_‘_]’)Ef[_ﬁ:..lr_h’_.’ De effentia Dei ciusque attributis. Sectio 1.

felt rebus, Nec obftat,quod prapofita copulg

remouet predicatum 2 fubiedo fecudiim o-
mnem rationem:nam hoc verum tantd eft de|
negatione pofita in enuntiatione,in qua hanc|
vim habet ex vi fermonis & humang fignifi-|
cationis;non auté de negatione in re ipfa cxi«t
ftente: Nam poteft negatio conuenire fubie-|
&o 2 parte rei exiftenti fecundim vpam ra-|
tionem,& non feciidiim aliam, vt Patrem di-

-tingui d Filio ratione Paternitatis,non ratio=|

ne clentig;8 in rebus creatisconuenithomi-
ni negatio difcurfus ratione animalitatis, non|
ratione rationalitatis : Et quia hic indagamus
{ubiecta affirmationis & negationis, vt 4 parte
rei exiftit ante omne opusnoftri intelledus,|
ideo profunditis infpiciendi eft , quo pacto)
cidem omnin® A pareé rei indiftinéo poflit
eadem fimul affirmatio & negatio conuenire.)

42.Refp. Igitur ad argumentum pre miﬂ‘a:
diftinctione de duplici cotradictione,forma=
1i, & virtuali: formalis cotradiétio eft ,quere=
peritur inipfa propofitione enunciatina: vt|
Deus eft communicabilis, & incommumca-i
bilis: virtualiseft,que fuo modo fundaturin
rebusipfisante vllam enuntiationé nofkri in-|
tellectus:vt in cadem fimplici entitate naturg
dining fundatur ratio comunicabilitatis & ins
communicabilitatis, Hac diftin&ione pofira,
qug & nullo negari poteft; ad argumentum in
torma cocedo, de cadem re omnino indiftin-
¢ta contradictoria verificariion pofle :nego
autéde Deo, aut diuinis perfectionibus om-
nino indiftinéis contradiétoria verificari: na|
velifta contradi&oria fumitor formaliter, &
inactu in ipfa propofitione abintelleu for-
mata , & fic fupponur aGualé diftincioné ra-
tionis, factd ab intelle@u de ipfis perfedioni-
busdiuinis:vel virtualiter,quatenusin re ipfa
preceditfundamenti , ex quo perintellecta
tormari poflic formalis contradicio in pro=
pofitione 1pfa enunciatiua; & hzc criam {up-
ponuntin re virtualem diftinétionem , qua
{ufficit, vt de eadem re omnino indiftinca.
Nam corradi¢toria ex Arift. funtilla, que cas
dunt fupra eamdem rem fecudiim camdem
omnino rationem. Clm igitur cotradictoria
tl:rmallafnppunant in Deo formalem diftin=
&ionem rationis faGam ab intelle&u;virtua-
lia verd fundamentalem diftin&ionem fuo
modo conuenicntem Dco ante omne opus,
noftri intelle&us , neutra contradi&oria ca-
dent {upra camdem rem fecundliim eamdem
omnino rationem : ac proinde falfum erit de
Deco,diunini{que perfectionibus contradidto-
ria verificari.

43.-D 1 cEs 1, Effe@us in alturequirit
cautam in a&u: ergo cotradictoria inacta re-
quirunt diftin&ienem inadu. 2, Si hazc dis
{tinéip virtualis eft in Deoanteopus intelle=
&us,ergo Deus cognofcit illd :ergo Deus di-
flinguitin (e ipfo vnam perfectionem ab alia.
Relp.Ad primi ex di&is,ficut duplexeft ge-
nuscontradi¢torioru,alteraformalesalterum
virtuale ;ita duplex quoquedatur diftinétio,
altera formalis,virtualis altera;concedo igitur
contradictoria in actu formali requirere di-
ftin&iong formalem,ab ipfoactu rationis for=

2 matam




| Rickardus|prior ratione , quam volitio. Lege Richard. |

é

——

[ : Dj;__{_ J_F 1.De K@G‘;!a’;),;f;&‘;f ateributis, Seio 11, 41|

——————

imatam ¢ contradidteria veroin actu virtuali
In‘qmrt‘rc fola diftin@&ionem virtualem, prie-
'cedentem adtam rationis;& ficverum eft an-
[tecedens, quod effeGtusinactu requirit cau-
{aminacu, (ibitamen properrionatam: pro-
_!porriunutu autem diltinctio ad faluandacon-
icradioria ina&u virteali, elt diltin&io ipfa
[virtualis preecedensactum rationis: ficut pro- :'
portionata diftinctio ad faluanda cgmrac_ii-
|&oria in adtu formali el diftincio formalis,
fab a@u rationis formata.

f 44. Ap fecundum nego vltimam confe- |
:qucnttam: aliud quippe eit,Deum cogmofce-
'rein fe voam eminentifimam petfedtionem,
lequipollentem multis creatis ex nacura reidi
}ihn&is squod eft cognofcereinfe virtaalem
diftin&ionem, aliud aéu diftinguere in fe v-
inam perfetionem abaliazquia cim in fe nul-
“a precedat actualisdittindtio, fi atu diftin-
Iguerct voam perfeétionemab alia,aliter vide-
|ret{eipfum,atque eft.Neceft eadem ratio de
intellectu creato, quiquoniam nequit Deum
lcognofcere,vtin fe eft,ditingait in Deo,qug
1e |p{ﬁ diftinéa non funt.

45- Atquiex his Refpond. ad exempla al-
{lataznam {1 cermini {u mantur codem modo in
{antecedente, atque in ccnfuqucntc yhoc eft
vel virtualiter ditin&i,vel actualiter indiftin= |

&i ,nulla fequitur contradidio : Nam fi fu-
mantur primo modo, vera eft maior, Intelle-
|Gustantum generat; voluntas tantium {pirat:
ded falfa minor, Intelleétus eft voluntas, quia
ivtficlatelleGtus virtualiterdiftinguiturd vo-
fluntate : competit enim intelleGui generare,
{& non fpirare, vt virtualiter diftincto 4 vo-
{luntate:vnde non fequitur conclufio,ergoin-
tellectus generat & non generat, fed potius

{liter tantiim diftin&am , & fic vnam inferre

| conceptus, cui nomina ipfa immediaté re-

{generat vt intellectus ,non generat vt volun-

Irand 1. Cetertim adtus Diuintad extra termi-

{fam connorationem obic@orum : nam amor |
:cﬂcmm!itcr connotat bonitatem in obie&o, |

fodium verd malitiam:intelle@io autem fo-

{lum connotat intelligibilitatem in obie&o, |

|quz tam reperiturin obiecto bono, quamin

Durandus. obiecto malo, Lege Dur.in1.d. 2. q. 2, nu,

Argétinas.

{T3.Argent.d. 6. q.1.ad 4,

| 46, Exdi&isfoluitur z. Curintelle@io in
{Deoa parte rei non fit a&u prior volitione,
cum hec {uapte natura {upponat illam: quia
(nimirum actu precedere volitionem , non ef
{de quidditateintclle@ionisvt fic , fed limita-

vol | hac vitd per varios conceptus cxprimimus 3
{tas, Si verd fumantur fecundo modo, falfa eit ;
maior ; quia intellectus vtindiftinctus a vo-
luntate: non folim generat, {ed etiam {pirat; |
quia vt fic non {olbm includit vim generandi, | tentia Scoti fignificant eamdem formalita-
fed etiam {pirandi:quia vtficconfideratur, vt | tem rei, cium tamen Synonimanon fint. Le-
vnavirtus a parte rei cxiftens, cui adequaté | ge fan¢tum Thomam 1,
[corrcfpondct vierque actus gignendi & {pi- | tic. 4. |

nati nequeunt inuicem pradicari, ob diver- | attributa dicantur @qualia, cl

tz ad effe intelleionis tantlim :intelle@io
autem Diuina,quoniam non limitatur ad efle |
intellectionis tantiim,nullacfipfiusad aGum |
{volitionisactualis preceflio, fed tantiim vir- |
{tualis, ratione cuius poftulata nobis concipi |
lin!.diﬂ'.z.art.].q‘.{.. |
Tom. I, de Deo.

47-2. Soluitur, quo pacto vum atcribu-|
tum demonftretur peraliud,cum demonftris|
debeatefle notius,& priusdemé(trabili:quo-|
niam cum demofratio fiatintelle@ui ﬂoiirc,l
quiresnon concipit, ve funtin {e, fed vefibil
innotefcunt per effeQus, peteflt idém per v-|
num effeGtum effe notius fibi fecidtim voam
perfetionem,quim (ecundiimaliam, virtuae

exalia; quia non repugnat idem quoad nos|
eflenotiusfeiplo, pencs diverfas perfecio-
nes virtaalirer diftin&as;repugnat autem quo-|
ad fe,quo pa&o nullum attributum Disingm|
eftaltero notius. Etad hominem contra Sco=|Scati.

| tum, intelleGualitas demonftratur de effen-|

tia Deiper fpiritualitatem, clim tamen viraq;|
in fententia ipfius fit de effentia Dei. Lege|
Ferrar. 1, contra gENtes.c.2§.

48. 3. Saluatur ,quaratione omnia attri-|
buta poffinteflec vna formalitas, etiamfi di-|
uerfas habeant definitiones: quia nimirum|
non {emper diuerla definitio arguitdiverfam|
formalitateny diftin@&am a&a, fed victute: ve|
patet, fi vellet Scotus definire intellectualita-|
tem, & eflentiam. Cuius ratio eft »quia {\QP‘:‘-:
res definiuntur , prout 3 nobis inadgquaré|
concipiuntur. Vnde femper negandum eft,|
attributa Diujna, diuerfas reipfahaberc defi-|
nitiones, {ed vnam tantlim adu, multiplicem]
virtute.

49. 4. Cur nomina, que de Deo dicuntur,
non fint Synonima, efto fignificent candem
indiuifibilem rem:quiavidelicet non fignifi-
cant illam fecundum eandem formalitatem

fpondent;{untenim nomina fignacarum,qug
{unt in anima paffionum; & quia Deum in

per varia etiam nomina fignificamus. Con-
firmatur, quia definitio & definitum , etfen-
tia & intelleGualitas Divina, & etiam in fen=

§0- §. Saluatur, qua ratione 3 PP, Dinina
m nil it gquale)
{ibi : dicuntur autem zqualia fundamentali-|
ter, quia quod reipfa clt vaum, eft eriam rc-ll
liqua omnia,quia voumquodqueincludit fors|
maliter ompia , quzin Deo funt.

SECTI1O. kL

An attributa conflituant effentiom
Dez?

$1. O w hoc ipfo , quod aliquid eft i-

dem 2 parte rei cum alio , eft illiels
fentiale : Nam relationes funt idem 3 parte
rei cum natura Diuina . quastamen non om-
nes putant effe de effentia Deitatis: Contrd
vero,non cbip{h,qubd attributadiftinguun-

D3 tur inter

| Eerrapiefis.

parte quaft, 13.a0= 5. Thomas.

e,




	Seite 36
	Seite 37
	Seite 38
	Seite 39
	Seite 40
	Seite 41

