BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

Cursus theologici iuxta scholasticam huius temporis
Societatis Jesu methodum tomus ...

Amico, Francesco

Duaci, 1640

Il. An Deus venire possit in compositionem cum creatura?

urn:nbn:de:hbz:466:1-82000

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82000

R —

= - D;f;é ,.V..DHLI:I.}?{PL!:H'&NB Dei Sectio 11 65|

[pe riectronis: voio ver0 earondem inter fe, no

[nitorum , dum concipi debent per modum
lpartium pofitivé fefe excludentium. Vnde

ol Capreolus: Dici, inquit,poteft Dess multiplex,

\non ramen compofitus fecundrim vationem : &
[caufam allignat :quia ille rationes non conpo-
nsntur ad mgicem s Deo ,nee 1 intellelln jenm
tion babeant vnionem inintelects ad inwscem S 1L
in Deofint [ubictine.

21. AD fecundum, nego antecedens :nam
multiplicitas conceptionum (oltim fe tenet
ex parte noftri intelleGus concipientis mul-
tiplici conceptu,quod infe eft vod:vnio verd
redundatinimperfectionem ipforum vnito-
[rum. Necreferr, qudd vaio magis accedat ad
vnitatem, quam multiplicirasad fimplicita-
tem: nam {i loquamur de multiplicitate & v=
nione fubic@iua, veraque repugnar Deosfide
jobieétiua, poteft vnaateribui Deo fine imper-
fe@ione, finequaaon poteft atribui altera.

22. Ap Tertium nego paritatem:nam vir-
[tualis ditin&io nullam dicit imperfectio-
|ncm, neque in Deo, neque in'ipflis perfeio-
nibusdittinéte A nobis conceptis:virtualis au-
wem volo 'iu‘.gm-“l'l‘c.tm nem importat-in jp[is
pui‘.‘l‘ttmmhus mentaliter voiendis,

23« Ap vitimum implicateffc voum & plu-
ra abfque compofitione per rationes explici-
tas & implicitas, {eu includentes &inclufas,
concedo ; per rationes fefe obie&iue exclu-
dentes , nego.

SECTIO ILI.

An Dens venive pr,y];‘r in compafitionen
CHIRCYeatura ?

23. Vplex et compofitio, vna Phyfica,
ex materia & forma , ex fubie@o &
accidente, ex (uppofito & natura , cx eflentia
& exiftentia;altera Metaphyfica ,ex genere
{8 diffcrentia. De vtraque videndum eft, an
IDeus venire poffit in compofitionem cum
lereatura : & primo de Phyfica. Dupliciter
autemintelligi poteft , Deum venire pofle in
compofitionem phyficam cum re creara. Pri-
{md naturaliter, quo paco materia venit in
compofitionem cum forma, [ubie@um cum
proprio accidente ,narura cum proprio fup-
ipofito : Secundo,libere & gratuitd. Primo
modo enidentius eft, quam vlla probatione
egeat, Deum in nulla venire poffe copofitio-
nem cumcreatura, euidentiz ratio eft »quia
quod hoc modo venit incompofitionem cum
aliquo, intrinfecé ordinatur ad illud : atqui
caidenselt; Deum non pofleintrinfecé ordi-
{nari ad creaturas ; quia,-clim it omnind in-
"ldcpcndcns acreaturis non poteft intrinfecé
tordinari ad illas : ordinatio enim dependen-
tiam importat, & commenf{urationem ad jl-

thad ,ad quod ordinatur. Eft igitur tantiim

[{olum {etenctex parte nottri intclletus men. |
(raliter vnientis, fed eriam ex parteipforum va |

| difputatio, an faltem liberé & grattitd Deus|
veuire poffitinaliquam Phyficam compofi-
tloncm cum creatura.,
| 25-D1co 1. Implicat Deum venirein
| compofitionem cum forma, vel cum materia,|
| Fundamentum eft, quia viraque a:on.;pcl‘itiuE
cuidentem arguit imperfe&ionem in eXtre=|
mis ipfis componentibus.E tenim munus ma-|
| teriz oft , efle fubie@Gum forma, ab eaquein-
| formari & aGuari : munus verd forme, efle,
actum materi® , & fornale principium om-_i
niom operationum immancntium, lmp]icnt;
autem;, Deumsvel a&uari@ informar 3 for-
[ ma, vel aGuare & informare materiam, ant|
efle formale principium immanentium ope=
| rationum. Minor pater; nam hzcomnia m-!
uoluunt mutationem & perfeibilitatem;,!
| qug in Deam,puriffimum aGum;cadere non
| poflunt. Confirmatur , nulia {fubftantia com-|
|‘plc‘ta venire poteftin compofitionem cum)
| materia , aut cum forma: Deuscft {ubfantia
| completiffima - igitur. Maior conftar, quial
|' compofitio ex materia & forma eft ordinata
ad faciendum vaum per fe,hocantem non fir,
| nifi ex fubftantijs incompleris.
26. Dicoa. Implicar, Deum venire pof-|
| fein compofitionem cum accidente. l:uud,l.i
| mentum clt , quiatalis compofitio non iit,ni-i
| fimedio accidente a&uante, & intbrm:m:c:i
implicat autem, Deum actuari & informaril
abaccidente: ergd.

27- Dico 3.Implicat , Deum componere
voumeXiftens cum effentiacreata: eft contra
Thomiftas afferentes, humana naturi in {up»
pofite nonmodd fubfiftere , (ed ctizexiftere|
exiftétid increatd Verbi. Fundamenti noftrg|
conclufionis eft,quia nullaeffentia creata exi- |
frere poreft exiftentia a fe diftin@a: cim e
nim formalis effedus exiftentiz , fic ponere/
rem extra {uas caufas;implicat aurem poni|
rem extra {uas caufas, per exiftentiam 4 fe di-
ftinctamjnam hocipfo,quod intelligitur res|
ina&u intelligitur extra (vas caufas+ intelli-
giturautéresin a@u. hoc ipfo,quod €x poté-
tia obiectiua trifnitin fubiectinam:ergo hoc|
iplo, quod eflentia creatade efle portentialil

jtranfitad cffe actuale, fir extra fuas caufas, ac|
proinde exiftens : atqui non folim ad efle a-
| Guale tranfitexiftentia, fed etiam eflentia;a-
[ lioquinon fieret ; nifi fola cxiftentia, que per|
aduerfarios¢ft tantim modus effentiz, Hoc'
autem falfum eft : alids effentia in 2&u , & inl
| potentia non diftinguerentur; nifi fola exic]
ftentia. Vnde effentia ipfa in potentia c;ﬂcti
{ immediatum fubieG&um exiftentiz , & mate-|
| ¥id; que per aducrfarissexiftit exittentia for-|
{ e, 10 priori naturz ,in quo prelupponirur
| ad exiftentiam formg , v canfa {uttentatiua
[ illis , fuftentarer illam per eilentiam non-|
{ dum in actu , quia nondom intelligeretur :1-|
{ Guataexiftentia form#. Implicat autem , el
{entiamin potentia; vtip potentia, caufare a-
liquid reale: cuiufmodi et realis (uftentatio
forme. I

28. Dico 4. Implicat, naturim increa-|

|Gontra
Thowmift as.

f—= s =

tam componere cum fu ppolito creato; non!

Tom. 1. De Déo.

T

1'__3 tamen




66

tamen_{uppofitum increatum. cum natura
creata. Pofterioraflertionis passeltde fide, vt
conftat in mylterio Incarnationis. Cuius ra-
tio eft, quiain ¢a compofitione nulla inter-
aenitex parte fuppofiti imperfedtio, vefluo
loco pmb:.lwirur Fundamentum prioris afler-
tionis cft triplex : primum squia fuppofitum
creatum elt modus: modusautem nequit,mfi
pmyriam naturam terminare : nequic igitug
terminare Dininam.Ergo implicat,Deum cu
illo componcre voum in rationeuppofiti.Se-
cundum eft,quia nequit natura {uppofitata
proprio {fuppofito viteriiss fappofitarialieno,
vtin materia deIncarnatione probabimus:er-

iuppuiito, {uppuﬁmri alieno. Confequentia
patet, quianulla natura quamdiu {uppofitas
tar fuppofito proprio, fuppofitari poteit alic-
no: implicatautem , nataram increatam defi-
nere {uppofitari fuppofito proprio ; crgoim-

A {uppofito creato, aliquam poiletab eo per-
fecthionemrecipere, quod implicat.
29. Exdictis deducicur prima : Non pofle

quia hec importat formale principium ope-
ractonum vitaliam : implicat aatem, Deum

eile formale principium vitalium operatio= '
lpum creatura: ergo. Minor patet , quia eflc |
| Eiliom, Filius ad Patrem, & vterquead Spi-
eftillasinfeiplo producere ,ijfque median- |

formale principium vitalium operationum,

tibus obie&a percipere : hoe autem manife-

“Difh. U, DE'}}J;P?{;E:E'BEE.' Sectio [T

gonequit naturaincreata fuppoficata proprio |

plicat{uppofitarialicno. Tertivm eft,quiafic |
ut fuppofitare , eft communicare aliquam |
perfectionem {uppofitato :italuppofitari,cft
reciperealiquam perfectionem aluppofitan- |
te :1gitar (i natura Diuina {eppofirari pofiet |

Deum voir cum creatura in ratione vite; |

lrm_'cfllé_ibilit:s , nullam requirit potcntim:n'; i
paflivam Phyficam in obicéto intelligibili,
{ed tantim extrinfecam terminabilitatem;)
quazappellariolet potentia paffiua gramma-|
ticalis. Bt ratio eft, quiaintelicétio,a quade-
nominatur obie¢tum paffiue intelleGum,| I
non recipitur in obic&ointelle&o,fed in PO"E |
tentia ipfa intelleCtiva, & foliim extrinfecé|
terminaturad obiectum intelligibile. ‘

31. Atque bgc de compofitione Phyfica,
qug certa lunt apud Catholicos. Supercital-|
tera pars expedicnda de compofitione Meta-|
phyfica, quz controuerfa eft vel interiplos
Catholicos, de qua: |

32 Prima {ententiaeft affirmans. Grego- Gregorias,
£i) in1. ditt.8. qua(t. 3. art.2.Rubionisqu.1. !:;‘E’,“"fé:, :
art. 1.& 3. Murfilij quaft. 12. art. 2. Maioris ‘M:i’r. ik
qugit. 2. Gabriclisq. 1. Bacconiqugit, vnica Gabriel.
art, 2. & 3. & dift, 9.queft. voica, Holchot, Bacconus.
quett. 6. concl. 3.qu omnes ad minimum Helebor.
affirmant , Deum effe in predicamento fub-|
ftantig, & relationis;alij etiamin pi':gdlcamcn-
to actionis. Rubio vero Deum ponit in om=
mbus his preedicamentis {fubltannz, rciatiu-;
nis, actionis , paffionis, quando , & vbi ,quin|
& Verbum iplum in predicamento, babere,
tationc humanitatis ailumpiz, Fundamen-|
tum huiusopinionis cft,quoniam aliquap;g-'
dicamenta fecundlim omnem proprietatem
dicunturde Deo , velut predicamentum fub-
frantiz, relationis, & actionis:Nam fecundum
omnem proprietatem Deusdicitur & cft fube
ftati4, nec non relatiua, cim veré Pater fitad

ricum fanctum, Deus etiam vere agit produ-
cendo perfonas Diuinas :ergo wert, & pro-

ftam arguit murtationem inipfo. principio vis i
& ;ergo, afortiori conftat neque Denmvni-
ri pofle cum creatura in ratione Sapienuz, |
autiuftitie, vel alterius virtutis moralis:quia,
cum huiu{modi perfe@iones fint adus vita-
lesin Deo; actus autem vitales vnius {uppo-
fitinequeant communicari alteri{fuppofito, |

pri¢eftin predicamento {ubitantiz , relatio-
nis, & a&ionis.Confequentia patet,quoniam |
efle in prdicamento nihil ald dicic, quim
| effeid ,de quo veré, & propri¢ dicatur resi-
pfa predicamenti , vt homo dicitur effe in
pradicamento {ubitantiz ,quia de iplo veré
& propri¢ dicitur predicamentum fubftan~

e e

nequit Deus vniricreatur in ratione {apien-
tiee, vel alteriusacétus viralis,
30, Deducitur 2. Non repugnare Dco

cum caufis creatis; quiahge, cum fitextrin-
{eca, nullam arguic mutationem intrinfecam
in principijs iplis componentibus, {ed folam
{ubordinationem caufz inferiorisad fuperio-
rem. Vonde Deus fine vllafui imperfe&io-
ne,vt caufa prima componit voum princi-
piumecum qualibet canfa fecunda,in ordine
ad effe¢tum producendum. Hincfit, vene-
que Deorepugnet compofitioc in ratione in-
telle@iuni & intelligibilis: quo pa&o Diuina
effentia, vt {peciesintelligibilisfui, & crea-
turarum , componere poteft cum intelle@u
creato vnumintnnfecum principinm intelle-
Giunm. Cuiusratio elt, quiahzc compofitio
eltin gencre caufz efficientis : intelligibilec-
nim efficienter complet intelle&tinumin or~
dine ad intelletionem producendam. Nec
cefert, quod intelligibile denominetur paf-
fiu¢ intelligiabintelle&ione;quia hec paffiua

| & metaphoricc dicuntur.
compofitionem in ratione caulg efficientis '

tiz. Antecedens probo, quia alioqui nullum
effet difcrimen inter ea, que de Deo proprié

13. Confirmatur: na de quocunque predi-
caturaliquid inquid, quod commune cfta-
lijsdifferentibus{pecie , id collocatur {ub ta-
li predicabili,tanquam {peciesfub genere: ats
qui multa predicanturde Deoin quid, qua
communia {unt multis differentibus {pecie.
Maior patet ex definitione generis, quod eft
pradicabilede pluribus differentibus fpecie
in quid. Minor probatur , nam {ubftantia &
Spiritus predicantur de Deoin quid,cadue
communia {unt creaturis, {pecie interfe, & 3
Deo differentibus. Secund0 probatur auto-
ritate Patrum, prefertim Auguft. & Damalc.|Augsf.
quorum illelib. §.de Trin, ca.8.& 10, do-|Damafz.
cet ,aliqua predicamenta propric, alia tranf=
laté de Deo dici: hic verdin {uaintrodudio-
nc c. 8. aperté affirmat, Deum continerifub
{fummo genere {ubtantiz, non minls, quim
Angclum, Animam, Dzmonem, & li. 3.Fi-

deic.4. Deum appellac Speciea.

34.SE-




Disp. V. De Sz’mﬂi-{;}fwe Der, Sectio I1.

e 7

|
|

34 OF CvNDA [ententia negans eft : Ma-
piiirs & rehiquorum Scholafticorum in 1.dift,
(8.5, Thom.1.p:q. 3.arr.§.& omnium ciusin-
5. Thomas [terprerum:Qug proculdubio verioreft, & ra-
tiom copformioriquam pailim docent Patres,
1Antel.in Monol.c.26. Bernardus epiftolaad
. 'Fratresde monte DeizAug. ipfc,qul pro co-
‘jtraria {enteutiacitatur librode cognitione ve-
{re vita ¢. 3. aperté afficmat, nallum pradica-
{mcn:um de Deo proprié dici. Quin appofi-
tafententia, referente Rubione loco prgcita-
pitoart.4. fuit tanquam erreorin Fide damnatas |
{vnde nonpulli recentiores, eamin Fide peri- |
{culofamefle cenfent. Ego verdch Meolina 1.,
Ip.quat. 3. art, g ficut fallam puto, ita nulli
[cenfura {ubijciendam ceafeo. Pro cuias ex-
]plu;:tnunc,

35, l\;uu{u{ulm eft, prg{cn:cm controucr-
fiam mon eile, an Deusfir {fub genere aliquo
analogo; hoc enim 2 nemine negari potelt:
quod inde pater, quia cum de Deo & creatu-
(11s sliqua pradicentur 3.& non tantim equi-
uoce , aut fecunditm vocem, ad minimum
de Dco & creaturis pradicari debent{ecun-
dumaliquam rationem analogam , que pro-
portionaliter conueniat Deo & creaturis: fed
tantum controuctfiam cfle ,an Deus (icfub
genercaliquo vninoco : nam hoc tantiim eft
aprum fimul cam differentia componere ef-
{{entam metaphyl, ratio enim analoga cum
.:I:;LJI.'I prelcindar ab inferioribus analogatis,
{{ed ea omma implicite inuolaar, non eftapra

componere metaphyficam effentiam,que fal-
[rem cx duobus conceptibus,perfedté pracitis
conitaredebet;Hisadnotatis,

36. D iuco g. Implicat, Deum venire in
compohitionem Metaphylicam cum creatdra

Molina.

{

I

cipiendi. Eit autem fundamentum hoc,natu-
raipla generis 3 parte rei coniuncta cum vnal
differcntia , & fimul cum privatione aliarum|
differentiarum:animal enim 3 partereiin hu—;
mine ¢ft coniunétum cum rationalitate, & fi-|
mul cum negationt irrationaliratis, guam ha-|
betin bruto, ex quo habet intellectus funda-|
mentum concipiendiin ipfomet homine m-['
turam animalis cum potentia ad privationem
rationalitatis, cum quade facto cft coniunal
in bruto. Implicat autem , conciperein Deo!
rationew vllam cum potentia ad privationem)|
Deitatis, cum qua cft eflentialiter coniunéta.|
Tale autem fundamentum non prabet ratio|
analoga , etiamfi illa reperiator A parte reif
coniuncta cum differentia vnius , & negatio-
ne alterius, vt ratio entisin {ubftantiactt con)
iunéa cum differentia perfeitatis & negatio=|
ne inaleitatis , quia cum ratio analoga non fit|
fimpliciter vna ab inferiotibus perfecte pra-|
cifa, fed immediate dicatipfainferiora ;non|
prebet intelle@ui fundamentum concipien-|
dirationem ipfam analogam cum priuatione{
omnivm (uarum differentiarum: quia femper|
ratio ipfa commaunis concipitur, ve immedia-
téinuoluensrationes ipfasinferiores.

38. Explicatur magis, imperfectio, quam!|
importat genusvninocum; exduplici condia!
tione , quam effentialiter includit. Prima)
conditiocft, quia genus preedicamentaleab-|
ftrahit ab exiltentias & folirm -dicit cileatias|
rerum ; qua tantim in predicamento collo-|
cantur:nam in predicamento ea tantiim col-
iocantur,qux funt obieGum fcientiz:ea au-
tem funt, quz abftrahunt ab exiftentia, & fo-
lam dicunt eflentias : nam hz tantum f{unt
neceflarie & =ternz veritatis ; quam necefi-

[arqueadeo contineri fubgenere aliquo vni-
uoco cum illa. Fundamentum eft , quia talis
compefiticinuoluitimperfedtionem Deore-
pugnantem. Imperfectio autemelt, quia ge-
ous importat concepium 2 differentijs perfe-
el praecifumg & vice versa , differentia con-
ceptum a genere perfedté abtradtum: impli-
catautem huiulmodi conceptusin Deo: er-
go. Major conftar, quoniam génus dicicquid
‘putct:tialc & perfecibile per differentias; dif-
{fereatia vero quid adtuale & perfedtiva:igi-
[tur conceptus vnius cxcluditura conceptu
|alterius: alioqui non poffent mutud compe-
{nere Metaphyficam effentiam , quia hc non
lcomponitur, nifi ex extremis, quorum voum
faltem conceptibiliter excludiralterum. Mi-

norprobatur,quiain Deo nulla ratio poteft |
admitti , quz vel obie@iue inuoluat perfe-
ctibilitartem & limitationem, quia obie&iué
D¢o tribui non poteft ,quodipfius naturz

{

PR s e TR

tatem requirit obietum {cientizy Repugnat
autem, conciperein Deo aliquam rationem|
abftractam ab exiftentia, Necrefert, {i dicas,
eam Deum {ostiri ex propriadifferentia Dei-
tatis : quia {altem Deus non ad@quate con-
ftitueretur per efle actuale ac neceflarium,
fed partim per effe acuale , partim peref-
{¢ potentiale, Secunda conditio eft , quia
omne genus predicamentale coarétatur ad
aliquam perfectionem , cxclufis “perfectio
nibus aliorum predicamentorum  atquinul-
la ratio in Deo concipi poteft coarétara ad
vnam tantiim perfectionem , cum exclufio-
nealiarum perfe@ionum , cim nulla ratio in
Deo concipipoffit potentialis & perfectibilis
peraliam. =
39. Vltimd probatur, namfi Deuseflet in
aliquo pradicamento, ex eoque Metaphyfice
componeretur, poflet propria_dcfinitione
definiri : confequenseft contraPatres, pra-

F

Auganfl.

repugnat, cuinfmodicft omnis ratio perfe- | fertim Auguftinum & Damafcenum , quos

: 7 Damajcen.
&biiis & perfe@ina,contrahibilis & contras | aduerfarij in' {uam fententiam trahunt : ille

=

obicctiué attum purum.

37. Confirmatur: quia pcténtialitasobic-
q:iu;t,qu::m inuoluitgenus,non fundaturtan-
wmin imperfedtomodo concipiendi noftro,
fed in ipfa naturarei, prebentis intellectui
flitﬁii@cmumbuiui'modipotcmialitcm con=-

¢tiva:omnes enimift¢ rationes tollunt faltem | enim de cognitione verz vitg cap. 7. ficfcri-|

]
bit: Porrofummus Spiritss fiowt a nallo sntelle-|
tnvaler prapr':'fé cogitari, ita nulla dg‘?m’{:aa; po-l;
terit proprie definiri: Hicautem lib._i. hc%cu::_l. |
4.aperté demonftrat, Deum elle mdct‘{mbp;
lem. Sequela verd probatur, nam propria de-|
finitio conftatex genere & differentia: igitur

=5 4 (i Deus|




=

A

I 68"

)é VI. De Immutabilitate Dei. Setiovnica.

ipropri¢ definiri: cim ad veram & propriam
definitionem nil :L]n:ld requiratur , quam ge-
[nus, quores definita vi:iuocé conueniat cum
alijs, & differentia, qua difcrepetab alijs.
| 4o.Apfundamentum prima {ententiz;ne-
loandum eft antecedens: Non enim predica-
menta (ccupdim omnem proprictatem , &
lrationes , ‘quas includunt , dici ‘poffunt de
[Deo:includunt enim potentialitatem & li-
{mitationem ad certam perfeionem,cum ex-
lclufione aliarum , fecandiim quam imperfe~
|&ionem nequeunt de Deodict, atque adeo,
[vt pradicamenta, nequeunt propri¢ de Deo
lenunciari, quia vt predicamenta, talesimper-
lfe@iones effentialiter includunt ,aquibus fi
}prmfmndmt » non erunt amplits predica-
imenta, fed rationes proprig Diuing , que ita
ifuntproprig Dei, vt non conueniant creatu-

{Deum nd cfle fubftantiam, fed fuperfubftan-
us. {tiam, vt loquitur Diony. quem imitantur
n. 'Damafcen.hibr. 1. fideicap. 4. & reliquiPa-

(tres.

| 41. AD Confirmat. cgnccdcnda 'e&.m:;-
{for » quandoea, qug predicanturde plusibus
idifferentibus {pecie , vnivoce predicantur;
fecus quando tantiim analogicépredicantur,
cuiu{modi {unt omnia, qua de Deo predi-
|cantur, qug non vniuoce, {ed tantiim analo-

Dipmy
Damaf

bus.
I:'xlz?f."m?z.
tur Parres./tantum intendere diferimen afferre interea,
quz tantim metaphorice & propric de Deo
dicuntur. Dicantur autem proprié, & non
metaphoricé , etiamfi tantum analogicé, &
non vniuocé dicantur. Nam etiam analoga
conucnientiacft propria conuenientia,quam-
uisimperfedta:accidens enim proprié con-

-ﬁmmr?x genere vniuoco , & | uenit cum {ubttantia in analoga rationeen~
differentia propria Deitatis, poterit vere & | tis , licet non perfedte & propter hanc analo-

ris. Atque hog indicant Patres, cim dicunt, |

lgice conueniunt cum rebus praedicamentali- |

42. A D au&oritatem Patrum dico, ¢os |

gam conuenientiam interdum Patrés ad dif-
terentiam Metaphorica predicationis , affir-
mant res predicamentales propri¢ de Deo
dici. Adloca Damalc. Re[. §. Tho.qu.7.de
potentiaa. 3.ad primum ; illum accipere ge-
nus & [peciems non propric , & in dialectico ri-
gore sledimpropri¢ & fimilitudinarié.

43. Exdi&isdeducitur 1. fummam impli-
| citatem effe propriam Dei,ctim nulla fit crea-

tura,qu¢ aliquam cempofitioncm ex afligna-
tis non ad mitrat.

44. Deducitur2.Summe fimplicitati Di-
uinz'non obftare pluralitatem perfonarum;
cumillg non conueniant ad componendum
vnum neque inter fe ; neque cumnatura,

45. Deducitur 3. Etfi fimplicitas de for-
mali importet folam negationem compofi-

tionis, acproind e,vtfic, nullam addatperfe-
| @ionem: materialiter tamen, & de connota-
to fupponere modum effendi cateris paribus
perfectiorem;quta, cteris paribus,perfecting
eft habere totum funm effe in entitate fimpli-
ciy quim compofita : tum quia quo effe eft v-
nitius, €0 eft perfectius:tum,quia res fimplex
| ¢ft totum quod eft: nonitem res compofita,
| quiares compofita non eft fua pars, necvoa
[ parscompofiti eftalia. Tuxta hanc confidera-
| tionem fimplicitas in Deo fummam arguit
perfedtionem, quia {upponi{ modum eflendi
infinitd pcrf'c&um5Iu;.~ponit enim naturam,

S. Thomas,

| quz {ine vila compofitione, per {ummam v-
| nitatem includatinfinitas formalitates, |
| 46. Sequitur, 4. fimplicitatem efle pcrf;:-]
| €ionem fimpliciter fimplicem : nam ex defie|
| nitione perfe@ionis fimpliciter fimplicis , in|

quolibet ente meliorelt ipfa, quam non ipfa;|
| nec cum alijs 2qualibus, aut maioribus perfe-|
E &ionibus pugnart,

2 Vonranm, vt re&de Henri-

Henricus: £lg cusin fummaart, 30.immu-

3 = fimplex , nullam in {¢ com-
pofitionem admittens, oportet vt ipfum fic
immutabile;alioquifi pofieraliquam mutatio-
nem fubire, pofletaliquam compofitionem,
queex tali mutationein {ubiecto recepta ne-
ceflarid refultaret ,infe iplo admitterc : ided
poftdifputationem de Simplicitate, anne&i-
mus hanc de Immutabilitate.

RSPV T AT 1O Vi

De Immutabilitate Dei.

tabilitatis caufa eft fimplici- |
tas:pam quod eft fumme |

SECTIO VNICA.

An DEVS fit immutabilss ?

: [
Xs A1ro dubitandi e triplex, Prima
R deflumitur ex proceflionibus Di-
uinist nam perfonz Dininz tranfeunt

d nonefle produoad efle produ&um; ergol
mutantur. Confequentia conftat , quoniam|
prima mutatio rei eft,tranfire a non effe ad|
effe. Antecedens prob. quia, vt Fidesdocer;!

A crbum!




	Seite 65
	Seite 66
	Seite 67
	Seite 68

