UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Georgii de Rhodes Avenionensis S. J. disputationum
theologiae scholasticae tomus ...

Rhodes, Georges de

Lugduni, 1661

Sectio I. An & quomodo sit euidenter cognoscibile Deum esse.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Partitio
totius tra-
Ehacus.

Cognitio
Viatorum
de Deo

qualis fit.

Non eft
inatile
probare
Dei exi-
ftentiam.

Propof-
tio per (€
note quid
fir.

BT e R S SN e MR b i o v — e

2 Difputatiol. De Deo,Queft.1. Seélio L.

Egoin prioreifto pulcherrimdque tractatu confiderationem illam de Deo fecun-
dum fe, tradere aggrediens,fex inillo primo Ente cxplico.Primum (it cognofcibilicas
abftractiva eflentiee ac perfectionis diuinz, feu quid eximium & excellum cogitare
viator debeat cum menti obiicit Dewm. Secundum cognofcibilitas intuitiva Dei, feu
quomodo Deum cognofcant comprehenfores. Tertium perfectio intellectus diuini,
feu multiplex eius {cientia. Quartum perfectio diuina voluntadis. Quintum perfectio
prouidcntirc prxﬁ:rtim ﬁlpermtumiis qua dicitur P redeftinatio,& Reprobatio.Sextum
Trinitas perfonarum. Hoc ¢ff ( vt ait Cyrillus ) myflerinm dmmitanis in faftigiis. Sed ad
heee tanta tam obfcura cognofcenda, quis idonesnifi cui per filuem funm aperiee amanter
Je1pfum Deus , qui tenct cunltumn Jolij [wi , &) expandit [uper tllud nebulam [nam. Effundet
igitur poftulantibus lucem fuam , lumen de lumine, quia vt fapienter monet (Augu-
ttinus ., 1. de Trinit. c.3.) nec periculofins alibi erratur , nec laboriofins aliquwd quaritnr , nec

fruétuofins aliqwd inwenitur.

At Attt dadithdh
DISPVTATIO PRIMA.

De :ﬁgx:qﬁié‘iii{mela@?mz"ﬁm effentie ac pesfe-
fectionis dining, a. q.2. ad 12.

NerREDIMY R €go primum bea-
tam illam caliginem ineag guam admicei
Dionyfius optabat ¢. 1. de Diuinis no-
minibus , plenam radiorim fupra wmodum
Clarorum 5 lumine omni pr:eﬂfzmz'o:-'cm 51N
qua viator adhuc Moyles Deum videt , eftqué vt ait
Nyflenus lib.de vita Mofis , abftrattina cognitio guam

in viade Deo habemus » 8¢ potelt ad quatuor capita

reuocari. Primo quomodo cognofcamus de Deo an

fiz. Secundo quomodo cognofcamus guid fit. Tertio

quomodo cognofcamus qualis & quantus fit. Quar-

to de modis & mediis huius cognitionis , quibus in-

fpcc’tés, difficile , opinor ; non crit coniicere quomo-

do cegitari debeat 2 nobis , vuitas ‘illa effe@rix vni-

#er(z vnitatis s fubffantia fupra fubffantiam vacansra-

tioney sntelligentia 5 momine s vt loguitur Dionyfius

cap. 1. de Dininis nominibus.

QVASTIO PRIMA.

De cognitione exiffentie Diting. Q. 2.

Ametfi re@é dixit Nazianzenus orat. 2. de
Theologia , hanc effe omnibus innatam, ¢ primam
ir mobis legems 5 cum omnibus bominibus ab initio colliga-
tam, ot [cigmus , & perfuafirm habeamus effe Deun > &
Tertullianus lib. 1. contra Marcionem meritd , hanc
vOCet 5 anime 4 Pyjmordz'a, dorems, Sapienter ramen
monet Damalcenus 1. 1. fideicap. 3. plures effe hom;-
15 i1 G103 taRIW PYaHItAs preualuit s vt €0s in omnium
dvrationabiliffimum » & peffimum _malum detruderer,
dicerénraue non effe Dewm.Propterea conuincendus hic
error eft ; errorum omnium & vitiorum fomes,
oftendendo Deum effe adeo clare , vt hoc negare i
maximé velir atheus nullus poflit , quod fine dubio
affequar {i docueto. Primbd illad euidenter effe co-
gnofcibile. Secundo illud euidenter demonftrai.
S copbdak
4n ¢ quomods euidenter [it cognofcibile Dewm
effe. art. 1.8 2.
Mue quod certd, & euidenter cognofeicur ab
intelledtu , vel cognofcitur ex {ola penetratio-
ne terminorum fine vllo difcurlu , & dicitur propo-
fitio per fe nota : vel cognofeitur per difcurfum ; in

quo vnum ex alio Colligmu‘ & dicitur demonftrabi-
le, vel a prion per caufam , vel a pofteriori pereffe-
&um. Difficultas ergo eft quomodo hac obicctiva
{n-o}m[itio, ( Dens exiffit) cognolci poflit a viatori-
bus , & primd quidem viiuerfun, virum lumine na-
turali euidens fic Deum efle , fecundd verum hoc fit
per {¢ notum , tertio an fir demonftrabile.

L |

Pirum lumine aliquo maturali enidens [it
Deum effe.

E'\-’idcn:cr cognofcere dicitur intelleGusillud , cu
per imperium voluntatis diffentiri non poteit;eui-

Senfug

dentia enim eft manifeftatio veritatis cui non poteft g?"ﬁiw
is,

intelleGus negare aflfenfnm, Quarimus ergo verum,
effe Deum non {olium certum fics & infaillibile , fed
aded etiam cuidens & perfpicuum 5 veintelledtus fo-
lo inftruétus nature lumine , perfpicere poffic aded
claré yt negare non valear Deum,

Ratio dubitandi, eft primo quia ficuidenseft effe
Deum, non poteft fide obfeuri credi Deum effe, quod
abfurdi eft , quia dixit Apoftolus accedentern ad Dewm
oporiet credere guia ¢ff. Probatur Sequela, quia non
poteft fimul effe in eodem intelle@u, cuidentia & in-
cuidentia de obiecto eodem materiali , ctiam per di-
uerfa media,alioqui pofler aliquis videre fimul,& clle
caecus fub diucrfo refpectu & poffet aliquis habere
certitudinem , & formidare fimul de obicéto aliquo,
cur enim haberi poteft enidentia, & ineuidentia non
autem certicudo & formido.

Secundd {altem inutile omnino erit , habere reue-
lationem obfcuram de re, quz lumine naturali eui-
dens eft, imo erit proxfus impoflibile , vt propter re-
uelationem Dei credatur exiftentia Dei , nam obie~
¢tum formale , faltem prius ratione cognofcitur
quam obieétuin materiale, alio quinon eft caufa &
ratio affentiendi , fed dicere Dei , feu reuclatio eft
obieétum formale , & exiftentia eft obie¢tum mate-
rialé'; ergo prius ratione cognaﬁ:imr Deum dicere
quam cogna{&:atur exiftere,hoc autem implicat j quia
reuelatio fupponit exiftentiam , & non poifnm fofo
gnofcere Deum cffe dicentem , quin cognofcam vel
priussvel fimul illum effe exiftentem.

Tertio quod eft enidenter notum negari a nemine
poteft. Sed mulki, omnibus fieculis , fuere athei, quid
Deum negaruntefle , vt laté teftantur Clemens Ale-
xand, Eufebiys , & Laétantius , quales conftat , fuil=
{e Plinium,Lucretium,Euripidem,Bioncm , ergo non
eft enidens Dewrn effe : adde quod infinitum bonum
non eft compatibile cum vllo malo ; certum autem,
eft mulra effe in mundo mala , que bonis etiam
crebrits accidunt , vade cum omnia , eundem ab ini-

tie

Triplex

ratio dubi-
tandi.




Naturali-
;ercuidens
oft Deum
offe.

1.Probatio
ex feripeu~
5

Altera
probatio
€x patri=
bus:

3 Probatio
a pofte-
siori.

Ratio 3

Priot,

Deum ¢ffe
tredi po-
et & -
A

De cognitione, an fit Deus. 3

tio curfum reneant conueniens potits videtur,ve na-
turz, quam Deo tribuantur vniuerfa.

Dico 1. non folim, ex fupernaturali fidei lumi-
ne cerrumeeft, fed etiam narurali ratione , omnino
eft cuidens Deum efle : ita cum S. Thoma communi-
ter omnes tum Theologi, tum Philofophi ; pnucifﬁ—
smis GXCEPLis guos minuos & ineries metitd vocat La-
&antius Lde ira Del, c.9. qui tot faculis ingeniis af~

[ertum numen tollere Aggre[fi fum.

1. Enim feriptura fic fepe docerTob 33. Omnes
bomines vident enm s vnnfquifque sntuctur procsl, eo
quod ( vt loquitur Hieronymus in eum locum ) 7o-
titias giod Dews fits inest cordibus hominum per naru-
v bonwm, Sapient.13. A magnitudine enim Speciei &
creatura , cognoféibiliter ( Grzcé avansywe ) poterat.
creator emmism videri de quo loco. dicamintra plu-
ribus. Rom.1. Quod notum eft Dei manififfum. eft in.
illis 5 Deus enim illis manifestanit 5 &c. vbi tefte
Ambrofio agit Apoftolus de cognitione per natu-
I® Vires.

2. Eximia, eam in rem dicunt Patres Terrullia-
nus ¢.17.Apologet, Omunes homines hac in ve Chriftia-
nos nafei. Arnobius, L1, Hanc effe fecientiam natwra-
lem  fine qha nemo npafcitur 5 adeo vt cuilibet ingeni-
tum fit 5 & affixom 5 ac in viers matris impreﬁi.cm ac
infirum ; effe. vegem ac Dominum cuntlorum 5 ane-
cungue fint moderantem. Minutius in O&tauio exm
effe [ermonem guem natnra doces. Auguftinus tract.
106.in Loannem earm ¢fje vocem , in guam genus omne
bamsanum confentiat , vt Deum munds authorem fatea-
tuy : & faretur impiiffimus Tulianus apud Cyrillum,
cognitioncm Deis vem effe que doveri negqueat fed per fe
difeatur ab hominibus , omnes enim ablque doctore
deitatem quandam credidimus : imo ait Tertullia-
nus c.17. Apolog. non pofle ab homine ignorari,
quod Deus fit, Hlec effsinquityfimma delitti nolentinm
recognafcere 5 quens ignorare norz poffant. Vide Nazian-
zenum orat.24. & 34. Cyprianum de Idolorum va-
nirate;Eufebium .2 preparationis;c. 9.

3- A pofteriori optima ratio eft, quia illud lu-
mine naturali euidens eft , quod finc lumine vl-
lo fupernaturali , cognoucrunt omnibus feculis,
vniuerf gentes , vt optimé tradit Chryfoftomus
in pfalm. 13. pauciffimi enim inueniuntur homi-
nes, tanta fuifle impietatis, aut infaniz, vt hoc ne-
gare aufi fint , aut potuerint ignorare imo praftan-
tiffimi omnes Philofophi , apud Ethnicos , folo lu-
minis naturalis ductu inuenerunt primum illud ens
optimum & pulcherrimum , pcr.rjﬁit‘né in omnibus la-
tens, vt loquitur Pifidas, adeo vt reéke Clemeris Ale-
xandrinus in protreptico fub finem , omnind arbitre-
Tur , Maximam eorum partem qui dicki funt Athei,vt
Diagoras » Protagoras , Anaxagoras , non negalﬁ:
Denm; {ed deorum tantum multicudinem improbaf-
fe. Denique 2 priori ratio cft,quia ex effectibus , eui-
denter ratione narurali oftendirur exiftere caufam
neceffariam fine qua , implicat illos efle 5 vt conuin-
cam infra.

Ad primam Refp. certum omnino effe quod fide
{upernaturali credicur Deum efle vt habetur , ex
Symbo!o Apoﬁoiorum > Crede in Denm , 8 cx Apo-
ftoli loco citato , oporse: credere guia eff 5 potelt
enim fieri enidenter credibilis hic articulus ficut
alij, & poteft etiam reuelari ab ipfo Deo, ergo
credi poteftab homine ; neque obftat cognitio eui-
dens cognitioni ob{cure fidei per diuerfa motiua,
ficut cognofci aliquid poteft intuitiuc , fimul & ab-
ftractiue vt probabitur tractatu 6.non porteft aliquis
{i non fit reproductus efle ceecus 3 & videre per di-
ue:‘{'a media, quia efle ceecum negat vifionem ablo-
lucé refpectu talis fubiecti , at vero ineuidentia ; ne-
gat quidem enidentiam intali adtu , nonautem ne-

gar illam in tali fubiecto,quod illam per alium attum
& per aliud medium habere poteft ; ficut cognofce—
re poteft abftractiug , & intuitiue rem eandem. Cer-
titudo , & formido Pozcntialis Poi'f‘um effe fimul,
non autem formido actualis quia rem faleem fub du-
bio negat eife, quam certitudo affirmat vade o ppo~
nuntur contradictorié , ratione obiecti einldem ma-
terialis, dicerem . enim effe rem & non efle : Cum ta-
men euidentia , & ineuidentia refpedtu duorum me-
diorum non fic opponantur , fed viraque rem ean-
dem affirmet effe;, vna per medium euidens altera per
obfcurum fed hoc , vt dixi, {pectat ad tractatum de
fide.

Ad fecidam,quz illius etid loci propria eft. Rcfp.
Negando inutilem effe cognitionem fidei de exiften-
tia Dei, quia vt Deus ametur {upernararaliter , co-
gnitio naturalis non fufficit. Neque impoffibile cft
vt propter reuclationem Dei credatur exiftentia Dei,
prius cogniti naturaliter ; cum motiua credibilitatis,
precedant actum fidei.

Sed neque implicat vt exiftentia Dei cognofcatar
primd per reuelationem , quia licét obicétum for-
male fit prius , cognitione obic&i materialis , quam
caufat, cognitio tamen obiecti formalis , non eft
prior cognitionc obie@i matesialis , quam.etiam
nullo modo caufat, {ed eadem cognitione Cogno-
{cuntur ambo indinifibiliter ; cum obietum forma-
le non caufer vt cognitum {ed cognolcatur eodem
actu, fine prioritate vila, vt alias probaui fufitis
nunc enim id nonagitur , {ed tantum , aio , debere
quidem prits Deumn exiftere quam loqlmur , {ed ne-
go debere prius cognolci exiftere , quam cognofca-
tug foqui, fed virimque cognofci fimul.

Ad tertiam Refp. id quod eft cuidens lumine na-
ture , negart ab eo Po[fc in quo per impietatem ita
eft depranara ratio , vt non attendat neque confide-
ret lumen illud naturz , quod fané artendere nemo
poteft , quin certd & claré inueniat Deum effe. Infi-
nicum bonum , nullum intra fe compati poteft ma-
lum , extra fe non neceffarid deftruit quoduis ma-
lum : imo multas rationes haber cur aliqua permitrat
mala : quz bonis etiam euenire fapientiiﬁmé patitur,
qui per illa gradum eis facit ad zterna bona.

§.7 1l
Virum per [é notum fit Deam ¢ffe.

PRopoﬁn'o per fe nota eui (vt dixi) affentitur
intellectus ex fola penetratione rerminorum, {ine
vllo difcurfu, quo probetur A priori, diuiditur in
cam qua per fe nota eft {ecundum naturam , & eam
qué {fecundum nos per {¢ nota eft : dicitar per {e no-
ta fecundum naturam , illa cui featim intellectus ab{-
que difcurfu affentitur , fi penetret texminos , pro-
prer immediatam eorum connexionem verbi gratia
in hac propofitione,homo eft rationalis , fi penetres
quid fignificet homo , inuenies fignificare rationale
quoties igitur pradicatum propofitionis eft de effen~
tia {ubiecti , propofitio eft per fe nota fecundum na-
turam , quia termini tunc idem ﬁgniﬂcant - {ed non
cft tamen necefle in.omni propofitione per fe nota
fecundum naturam , vt pradicatum fit de eilentia
{ubiedti. Nam hac propofitio verbi gratia 3 omnis
homo vel eft equus , vel non eft equus,eft Perfe no-
ta fecundum naturam , & tamen pradicatum eius
non eft deeflentia {ubiecti. Propofitio l}))e: fenota
{ecundum nos,ea eft cuius termini funt nobis ita no-
ti, 8 penetrati,vt intellectus PmPofitioni ftatim [ine
vllo difcurfu affentiatur.

Difficultas ergo eft ; vtrum obiedtiua hec propo-
fitio , Dews exiffst , veroque illo modo fit per ic nota
intelleétui viatorum. | :

o 3 Ratio

Non eft
inurilis
cognitio
fidei q od
Deus [it.

Poflunt
efle athei.

Pmpnﬁtin
cr lenota
elt duplexs

Status
quaitionls




Trip
ratio dubi-
tandi.

Deam efle,
per {& notil
eft, (ecun:
dum natu-
R,

Deum elle
non eft
per fe no-
tum fe.
cundum
nos.

Ratio autem dubitandi eft primd,quia fi hec pro=
pofitio ; Dews eft , effer per fe nota , quilibet viu ra-
tionis preditus abfque vllo extrinfeco prafidio , per
fe ipfmm cognofcere illam potlet : confequens illud
eft contra experientiam , imo ilhpmpoﬁtio non eft
per fe nota , ad cuius aflenfum cgemus medio ex-
trinfeco ; fed ve cngnnfl&mr exiftere Deum , ege-
mus mediis E'xtrinibcis,vt patet,ergo illa non eft pro+
po[il‘iu per fe nota.

2. Ratio fimplex & primd diue L1 ;
cludere pradicatum aliquod yniverfale in fuo con-
ceptu , alioqui non eft primo diverla :fcd deitas efk
ratio fimplex & primb dinerfa,ergo in {uo conceptn
non potelt includere exiftentiam » que communis
¢ft Deo & creaturis ; ergo intellecti fignificatione
nominis Dens , non incelligitur exiltentia, Imo nul-
la eft propofitio vera in qua p]‘;udjcjttuzp non fit
idem cum {ubieco ergo PC][(?[‘I'RE:}. effentii fllbl(‘{lﬁ,
cogno[cimr etiam identitas c‘ius cum predicato , er=
£0 erit etiam propoficio per {e nota.

3. Si hac propofitio eft pex {e nota [‘ccundl}m fe,
non autem fecundum nos : {equitur quod refpectu
eiufdem intelleétus eft euidens, & obfcuta ; nam
propofitio per {e nota, eft illa quam intelle&us co-
gnolcit ex terminis. Deinde nobis ( vt dixi ) cuidens
eft naturali lumine 5 ac velur ingenitum Deum efle ;
ergo eft nobis per fe notum. Denique illa propofitio
nobis eft per {e nota, cuius termini cognofcuntar
emnind identificari ¢ Deus & exiftentia cognofcun-
tur omnino identificari , quia nomen Dei fignificar
ens neceflarium , & id quo nihil Jluclius portelt cogi-
tari , fed implicac cogitare huiufimodi ens non effe ;
ergo illa propofitio Deus exiftit nobis etiam perfe
nota eft.

Dico 2. hac propofitio , Deus exiffit , cft per fe
nota fecundum fe, non eft per {e nota nobis.

Primam partem aflerunt Theologi communiter
cum S, Thoma , & Scoto > quia omnis propofitio in
qua pradicatum ita eft clfentiale fubieo vt defi
tionem eius ingrediatur eft per fe nota fecundum
naturam : propofitio in qua exiftensia de Deo aflexi-
eur , habet pradicatum de quiddirariua ratione fub-
lecti; ergo eft per fe nota fecundum naturam s minor
probari poftea debebit ex cq, quod Deus fic ens per
effentiam, & afe : probatur maior, omnis propoli-
tio in qua termini omning idem fignificant , efl per
{e nota , nam eft impoflibile vt intellectus perci-
picns fighificationem preedicari & fubicéti candem
efle, non aflentiatur propofitioni , auditis & pene-
tratis terminis , fed quoties pradicatum eft c{ﬁl:ntia-
le fubiecto , illa fignificant idem , fubiedtum enim
non fignificat nifi fuam eflentiam , CLgo quotics pra-
dicatum eft effentiale fubiecto , propofitio eft per
fe nota.

Secunda pars communis etiam eft contra Bonauen-
turam, Kgidium, & Toletanum.Probat eam (andtus
Thomas, hoc modo:vt hec propofitio, Deuseft , fir
per fe nota fecaundum nos requiritur vt ef affentia-
mur ex fola penetratione terminoram, fine vllo alio
medio , quo eorum connexio nobis innoreftat 3 Sed
intellectus viatorum non penetrat {ubiectum, & pra=
dicatum huaius propofitionis , Deusexiftit, nec ex
penetratione immediata deitatis , cognofeit conne-
xionem eius eum fuo effe ergo illa pmpoﬁtio non eft
per {e nota nobis. minor_cfl C_‘llii;l(‘l‘li quia invianon
Cognolfcimus Deum in {e iplo fecundum propriam
quiddicatem , neque per fimplicem vllam appre-
henfionem , attingimus cennexionem immediatam
quam habet cum fuo effe , alioqui cognofeeremus
Deum quidditatiué non penetramus ergo fignifica-
tiim nominis Deus immediate.

Maior pmbum‘, quoties ratie immediata, pro-

a non poteft in-

Difputatiol. De Deo.Queft. 1. Seét.

1.
prer ‘quam pradicatum coniungitur fubiecto ,
ipfa immediara quidditas ﬁ_ll)in'(‘.tr' , non poteft at
gi connexio Jn‘aedicati_é‘\: f_ul‘.icéli > quin cognof
tur hzc gl:zddit.ls .1‘]1 le ipfa; fi enim hec quidditas
in fe ipfa non attingatur , non cegnofcerur ratio
connexionis, immediaté in fe ipfa : fedin propofi
tione , Deus exiftit, rario propter quam predica-
tum coniungitur {ubiecto , eft ipfa propria quiddi-
tas fubiecti, ergo vehac propofitio fiv per fe nota
nobis, requititur vt predicatum, & fubieGum pe-
netrentur in fe ipfis fecundum propriam quiddita-
tem,, alioqui penctrahuumrPur aliud & ficerit di-
{curfus.

Neque dicas cum vafGue cul non probatur allata R

ratio , hac propofitio ( Deus eft , velnon eft) cft per allara
1mprobat

{e nota nobis, & tamen non penetratur quidditas
Dei, ergo vt propofitio,Deus eft,fit per fe notano-
bis » non eft neceffe penetrare quidditatem Dei in fe
ipfa : fimiliter per fe notaeftilla propofitio 5 incor
porea non commenfurantur loco , & tamen non
hn.blctur conceptus quidditatinus fubftantiz {piri-
tualis.

Atlonem

n

Relp. cum Gillio Lx. tract.8. c.3. diftinguendo Refellit

confequentiam ad propofitionem per fe notam in *
qua ratio inm?ediam connexionis praedicari , & fub-

iecti , eft ipfamer quidditas fubiedti , non requiri-

tur ve fubicctum quidditatiue cognolcacur lli"\t":.J: in

qua ratio connexionis , eft aliquid vniucrtale ac
commune multis concedo : in hac pm;mlilmu;‘
Deu$ cft vel non eft, ratio connexionis cft princi-
pium illud yninerfale quodlibet eft, velnoneft,in
hac antem propofitione , Deus eft , fatio conne-
xiotiis , eft ipfa effentia propria Dei : fubftantie fipi-
ritualis praecisé , ve dicit negationem corporis , pt
prium habemus Conceptum : quia proprium habe-
Mus CONCeprum corperis : non commenfurari loce

conuenit fpiricui fecundum pracifam negatipnem
> le mirum noneft , quod hae propofi-
tio {it per {¢ nota nobis , Ji"i‘J'il'unEjg non Comimen-
furantur loco.

Ad primam RCfP. dif‘cing. maigrem 3 i hec pro-
pofitio it per fe notay poteft quilibet rationis vii
pradicus illam cognofcere, fi pencires fignificatio- vi
ficm ii.lbir&i&pr;rdicati concedo 5 fi camnon pe-

COrporIs
I

Gillie.

Non pe-
netratur 3

atoribug

fignifica-

g ; . m hutas
NELIes Nego. Cumn autem non penetretur non eff mi- :‘:“m':;f
: : : : : S
numquod ignoretur : Deinde altera etiam maior di- Deis,

ftinguitur ; illa propofitio non eft pet fe nota, quam
non attingimus {ine medio extrinfcco , quo probe-
tur a priori concedo 3 quo probc‘tur a pofteriori ne-
go; nam omnia feré principia probantur indutio
ne, S omnes propofitiones effentiales per fe notas
demonftramus 4 pofteriori per [CEI‘CIHII]]. Exiften-
tiam Dei, nullum medium 2 prioxt Pmbn.t 5 fed tan-
tim a polteriori.
Ad {ecundam Refp.difting.maiorem;ratio fimplex p

eitas in

& primo diuerfa non poreft includere in fuo cGceptu cludivexi.

praedicacum aliquod vniue
analogum nego ; fi enim analogum fit, imbibitur in
ratione particulari, talis effentia ; arque ita includi
poteft in conceptu aliquo primo diuerfo 2 quo pr-
fcindi non_poffit 5 exiftentia cft aliquid analogice
commune Deo , & creaturis, vt conltat ex mera=
phyfica:Deinde nego quilibet propofitioncm veram
effe per fe notam, nam omais quidem propolfitio
vera hoc habet vt extrema cius fint idem , fed non

In

ale vninocam concedo; ftentiam

{uo

habet quod fignificent idem, propofitio autem per fe Porel i

nota illaeft , qua vt intcllectus ei aflentiatur exigit dem pro-

rantim v fignificatio terminarum intelligazur fine pofitioefl
Perlenoza

vllo difeurfu.

: ey - {e
Ad tertiam Refp. negando eandem propofitio-

e

cundum
& nen

nem euidentem effe, & obftutam , fifiv per fe nota (indum
{fecundum fe ; nen fscundum nos = nam per fe noa nes.

{fecundum




Nomen
Deus duo
ﬁg;,;‘ﬁca:.

Videtor

De cognitione, an fit Deus.

fecundum fe , nonedt illa que ingenerar affenfum
euidentem, fed qui apta eft ingenerare allenfum hu-
infinodi » fi penetrentur ejus termini > i autem illi
fhon penetrentur , manet per {e nota iccundum_ic ¥
ron fecundum nos , quia poteft ingenerare Exﬂbulum
quem notl ingenerat s {aleem ablque difcur(u , vade
illa propolitio 5 euidens eft non ramen per {e nota

.nobis, Ad id quod additur, vulgd notum eft no-
mine Des fignificari ens neceffarium , & quo nihil
melius cogitari poteft , plura dicam feét. 2. nunc fa-
tis eft dicere;notum omnibus efle quod nomine Dei
fignificatur veré ant fické, id quod cft neceflariun ,
& quo nihil melius cogitari potelt 3 fed non eft no-
tum faltem fine difcurfu , nomine Dei vere hoc figni-
ficari ex fuppofitione quod illud nomen(Deus)figni-
ficer veré id quo nihil maius cogitari poteft , certé
nemo poteft cogitare illud non efle : fed hoc condi-
sionatum eft, vt patet.

N EEE
Ptrum fit demonfrabile Deumeffe.

Omen Peus fignificare poteft = vel totum con-
cretum deitatis ; ideft effentiam , & arcribura:
vel fpeciale aliquod atcributum , verbi gratia effe
immenfum , efle infinicum. Difficultas igitur cft.
vtrum de Deo, prove fignificat adazquaté effentiam,
& attributa : vel prove fignificat fpeciale aliquod at-
tributum demonflrari pofﬁt exiftentia , per medium
aliquod 2 priori ; ideft quod fit quodammodo caii-
{a, cur Deus fit , vel certé per medium aliquod 2
pofteriori, feu per effeétum ex quo euidenter infe-
ratur Deum eife.
Rartio dubitandi primo eft ; quia etiamfi demons
(brari non poflic a priori efe de Deo provt fignifi-

demon- i Sl 5 ol
fiaipole cat elfentiam iplam Dei , & concrerum deitatis,
apioi  ramen, de Deo prove fignificat fpeciale aliquod
f“ﬂ"‘ ateributum , - viderur exiftentia  demonftrari A
Jens fig

tia

a4

priori.. Nam ficut per eflentiam probari poteft at-
wibutum , fic per effe ipfius eflentie “poteft de-
montftrati efle ipfius ateributi; cum fine dubio effe
prius conueniar elfentix , qudm ateributis ¢ ira Gil-
liusc.4:n.5. & feq,

2. Si quis haberet definitionem Dei , per cogni-
tionem intuitinam , aut abftraéiuam , facilé poffer,
vii ¢a definitione tanquam medio , quo probarer
exiftentiam Dei; nam per definitionem totam, vt
medium poffum de definito probare partem deffini=
tionis uno per eflentiam prove pracifam ab exiften-
tia faltem confuse, poﬂlum probare ipfam exiften-
tiam : ita philofophantur Ochamus, & Scorus.

3. Poteft demonftrari ex creaturis a pofteriori
quod detur ens neceflarium : deinde hoc probato ,
per ens neceffarium poteft probati Deus, hoc modo.
Ens neceffarium cxiftic , Deus eft ens neceffarium ;
ergo Deus exiftic : ficur in regreffu demonttratiuo ,
tationale probarur a pofteriori per rifibile ; deinde
zifibile 2 priori probatur per rationale.

Dico 3. exiftentia Dei non eft vllo modo demon-
feabilis 4 priori, fed 4 pofteriori euidenter demon-
ftrari poteft. Ira S. Thomas quem communils fe-
quuntur Theologi,

- Rario autem prim partiseft ; quia omnis propo-
fitio per fe nota fecundum naturam in qua pradica-
tum eft de effentia fubiecti , eft omnino immediata
& indemonftrabilis prioxi: hae propofitio , Deus
sexiftit ; eft per fe nota fecunduin naturam vooften-
di; ergo eft indemonftrabilis 4 priori.Maiorem pro-
bn!:e folent dialectici ; quia proPoﬁzio immediata,
puma, & indemonftrabilis, dicitar illa quz non
poteft probari per vllum medium , quod fit caufa
connexionis pradicati ; & fubiecti 5 nam hoc ¢

e

pradicatum immediaté confunttum et fubie@e -
{ed quotics praedicatum eft de eilentia (ubie&i, non
potelt connexio pradicati & fubiedti probari per
medium i priori ; quiz in re nihij prius eft , quam
effentia ; ergo propolfitio pet fe nota , eft immedias
ta & indemonftrabilis.

Deinde ; fi exiftentia demonftyari pollet de Deo,
peraliquid quod fit in Deo , deberet demonftyari per
aliquid in cuius c6ceptu non includererur exiftentia;
alioqui exiftentia Dei, probaretur per exiftentiam;
fed nihil effe poteft, in Deo, cuius conceptus for-
malis non includat exiftentiam quidquid enim eft
in Deo formaliter eftens 4 fe. Ergo exiftentia Dei
non poteft probari a priori, per aliquid quod fit in
Deo ; fiautem eft extra Deumn , iam non probatur 3
priori, fed & pofteriori. Denique nihil effe poteft
in Deo quod fit prius & notius ipfa exiftentia ; crgo
nihil eft in Deo quod probare poffit a priori exiften-
tiam Dei ; quia premifle demonftrationis debene
efle priores & notiores conclufione. antecedens
queftione 2. probabitut.

Ratio 2.pareis, ex fupra dictis enidens eft. 1. Enim
Denm ex Creaturis certd & cuidenter cognofci ma-
gnificis plané verbis predicar Apoftolus Roman. 1
{rmifibilsa ipfins & Creatura mundi(hoc cft ab homine)
per ea gus falla funt intellefta confpiciuntnr. Ita vt fine
snexcufabiles 5 fiue vt vertit Syrus , intellectu conf™
piciuntur, & videntur que funt oculis corporis inui-
fibilia , & Grazce habetur rd dép2G walopaainuifibi-
lia videntur. quod Sapientiz 1. dicitur Cagrofisbiliter
wideri 5 vbi fignificatur cognitio non folim infalli-
lis , fed etiam cuidens. Deinde Parres infinitum efs
fet referre. Dionyfius cap.7. de Dininis Nominibus,
ait , Dewurm cognofes ex Crearuris guoad an eff, per igno-
rationem quoad quid eff ; quod fignificaffe viderur
Apoftolus, Fidemus per [peculum in e Enigmare. Ter-
tull. lib.1. contra Marcionem , ex boc Dews s O in-
dubitatus Dews, guia omnia ipfins, Eleganter Nazian-
zenus orat. 2. de Theologia polteriora illa Dei qua
vider Moyfes , ait , amplitudinem illam & magnifi-
centiam clle qua cernitur in his que ab ipfo effecta
funt. Hee (inquit ) pofferiora funt Dei qae poff e
Shnt ipfiss indicia o ficur folis vmbre , ac imagines in
aquis qgue infirmis ocnlis folem vtenmaue oftendunt.
Idem volunt illi omnes qui afferunt Creaturas effe
Deiratis {pecula , litteras Dei componentes nomen,
Vide Chryfoftomum homil.g. ad Populuin. Bafilium
in procemio in Prouerbia, Profperum lib. 4. de vo-
cat. gent. cap.1. Denique rationem indic:mifupra;
quia quoties effeCtus cognofcitur enidenter, neceila-
tiam habere connexionem cum caufa , toties exefs
fectu demonftratur exiftentia ipfius caule:Creaturz
autem cognofcuntur euidenter neceffariam habere
connexionem cum Deod quo pendent , vt ftatim
probabo. :

Ad primam Refp. efle impoffible v per effentiam
Dei tanquam medium probetur exiftentia Dei prove
Deus fignificat aliquod attributum, quia conceptus
effentiz includir necetfarid attribuca omnia , vt pro-
babo poftea ; idedque exiftentia atcriburi probare-
tur per fe iplam.

Ad fecundam Refp. effe quoque impoffibile , v&
exiftentia Dei probetur per definitionem Deis quia

+illa definitio cantineret neceflarid exiftentiam, arque
ita exiftentia pmbaretur per exiftentiam , ficut pro-
bari nion poteft hominem effe rationalem quia cft
animal rarionale. Neque dicaspoffe probari per ra-
tionalitaten quod hiomo fit animaliergo poteft pro-
bari per quidditatem Deis, tanquam per gradum i}1—
feriorem ; gradus fuperior qui cft exiftentia, Refp.
negando paricatemn ; quia tationale non includit ani-
mal, idedque probari poteft non ;; prioriied 4 pofte-
3 riori

A poite.
riori de-
monftra-
tur Deum
elle,

Exiften-
tia Dad
non pro=
batur 4
prieii pet
eflentiam.

Exiftentia
Dei non
probatur
per defini .
tienem
Deis




LR

RSP PR P

Ex qua-
drupli:i
c:lpitc po-
it de-
monftiari
quod Deus
fit.

Anfelmi
dL'anl-'l-
ftratio in-
geniota.

Videtur
difficilis.

- T et

S S ROk Sor 7 5 Lo

6 Difput.I. De Deo. Quaft.1 Seé.11L

riorianimal, Effentia verd Dei neceffarid includic
exiftentiam, ideéque non poteft illam probare. De-
nique per eflentiam provt concepram pracifiu¢ ab
exiftentia , probari non poteft i priori exiftentia,
quia nihil in effentia Dei eft prius & norius quim
exiftentia.

Ad tertiam Refp. illam demonftrationem; ens
neceflarium exiftic , &c. Non efle demonftratio-
nema Priori > In qua necelle eft vt 1}1‘&‘&1111151 ytraque
per fe nota fit s vel certé probari poffit per propofi-
tionem per {e notam. Hic neutra premifla eft perie
nota neque notior eft conclufione ; quia notius
non cft ens necetlatium effe , quam Deum eife.

Spic:T rosalhk

9riemodo demanfiretny Denmeffe . Are. 3.

Vm ergo demonftrabile fit , Deum effe , inqui-
renda {upereft efficax aliqua,, & manifefta ra-
tiocinatio , quz fic oftendat effe Deum , vt infipien-
tem illum conuincere certo poﬂir > qui dicit in corde
fuo non efle Denm. Scio mulras ingeniosé allatas
efle ab Ariftotele 7. & 8. Phylicorum, & 5. Me-

ab /
rnPJw_-;:EL'J:, 48, Thqma lib. 1. contra gentes , & hic
art. 3. quas tamen feré omittam hoc loco,ve ex qua-
dmplici potiiﬁmf.m capite argnmenter. primo dari
actum. primum. Secundo datiens neceflarium. Ter-
tio dari ens improductum. Qg;lrtb admittendam ne-
ceflarid elle caufam aliquam vniverfalem & infi-
nitams.

§. L

1. DeMonsTRATIO.
Dari neceffario aclum puram , ¢ infinitum.

Rimb itaque Anfelmus in profologio, & libro
Pcomm {niipicntcm , demonftrationem ingenio-
fam excogitanit , qui probat , Deum ita efle , vt non
poflit cogitari, non eife , nifi ab infipiente qui fimul
illum efle dicar, & non clle , imo illum tunc dicat
elle , quando dicit non elfle; fic autem argumen-
Fatur.

Ens quonullumn maius , neque perfeétius cogitari
poteft , exiftit ; nomine Dei omnes mtc'l[igunt, id
quo nihil maius, neque perfeétius porteft cogitari:
Ergo id quod communiter omnes intellignnt Deino-
mine , exiftit, Minor notaeft , Probmtul’mﬂiot, ens
exiftens , melius eft quam ens non exiftens: ergo ens
quo nihil cogitari poreft maius , eft exiftens; {1 enim
effer non exiftens , jam poflet aliquid co melius
cogitari.

Neque dicas diftingui debere primam maiorem;
ens quo nullum maius cogitari poteft exittic , fi co-
gitetur veré concedo , fi cogitetur ficte nego ; debes
autem oftendere iftud ens non cogirari ficke,

Sed contra : ens quod cogitatur veré , melius eft
quam illud quod cogitatur f1cté : fed ens de quo agi-
mus ; eftid quo nihil melius poreft excogirarijergo
non cogitatur ficke ,‘ii'-J veré,, & femper quacunque
diftinétione fueris vius, idem reponam : quiaid quod
non 1;11}3116"t contradi¢tionem melius eft quam id
quod implicar ; exgo id quo nihil cogitari porteft me-
lius , nonimplicat.

Vertim : hac probatio fubtiliffima quidem eft, fed
fi eo duntaxat fumatar modo , videtux efle Sophifti-
ca,namn facilis eft inftantia, quam oppofuic Anfel-
mo author refponfionis pro infipiente apud Carchu-

fianum Regio:& it pulcherrima earum que ?ofﬁm:
cogitari , ergo illa regio eft , & de Crearura, earum
que poflunt cogitari perfectiflima , fimiliter*poflem

argumentari. Creatura exiftens melior eft quam
Creatura non exiftens ; Creaturade qualoquimur cft
perfectiffima earum que puﬁhnt cogitari , €1go eft
exiftens. Traque foluuntur argumenta huinfmodi di-
ftin&tione quam haber S.Thomas art.2.ad 2.ens quo
nullum melius cogitari poteft exiftic, fi fit ens ve-
rum & non fi¢tum concedo, fi ficens fidtum nego.
Ad probationem cenceditur illa maior ens verum,
meliuseft quim ens fiGtum, {ed diftinguitur minor;
ens de quo agimus dicitur veré id quo nihil melins
poteft cogitari nego , dicitur ficte; concedo.

Nihil ergo probatm hoc argumento vt recte ad-
uertit Anlelmus, nifi Fmb’:s ens illud quo nullum
melius cogitari poteft ;, non cogitari fickeé fed veré.
Probatur autem a Scoto in primum diftinétione 2.
quett. 2.

E{le purum & fimpliciter actuale, feu actus purus,
fi non implicar, neceflarid exiftir, actus purus non
imph’cnt, ergo neceflario exiftic. Maior ex ipfis termi-
nis euidens eft ; quia , ille dicitur purus actus ; qui
nihil eft nifi actus , eo quod excludar omnem poten-
tialitatem , fed aétu eft torum quod poteit efle, vi~
de fi poteft eile ;Lliqui:f , {tatim neceflarid illud eft.

Difficultas ergo tora eft in minori , diceret enim
Atheus implicare actum puram Probamr ergo Pri-
mo , quia {1 actus pufus implimr afferri poteft ali-
qua contradi¢tio qua oftendartur, eft,& non eft : fed
nulla hoiufmodi affertur contradi€tio , quod fané
dicere fufficit, vt oftendatur aliquid non implicare;
alioqui fingere liceret ad libitum implicantias , de
poffibilitate infiniri, Creature omnium perfeciffi-
me , Creationis ab &rerno, in quibus non eft fatis
dicere , implicat, nifi afferatur eodem tempore im-
Plicnntin. s

Deinde poteft etiam pofitiué probari hec non re-
pugnantia, ille conceprus obiectinus non implicat
contradi¢tionem , qui non includit diredté , vel in-
direété fimul effe , 8 non effe : fed effe purum , non
includit in {fuo conceptu effe fimul , & non effe:
nihil enim aliud dicit quam effe,, & fic excludit om-
ne non efle ; ergo ille conceprtus actus puri non in-
cludit contradictionem.

Neque dicas primo illam propofitionem ; actus
purus in {uo conceptur, non includic nifi folum efle,
diftingui Pol]?:;a&us purus in {uo conceptu provt
cogitatur ab intelleétu dicic folum effe concedo;
atus purus proveeft & parte rei & infe nego : vel fi
velis actus purus fi fiv purus & parte rei concedo; fi
non fit putus & parte reinego.

Contra enim infto illud'qued ita cogitatur ab in-
rellectu vt dicat purum effe ; non poteft implicare i
paite rei vt eft in fe, nec efle idum, quia cﬂl’ {olita-
rié fumptum non includit non effe,fimul & elle :fed
per te actus purus prove cogitatur ab intellectu dicic
folum efle ; ergo non poteft iil}PliCZ{l’C a parte rei;
quia vrid quod cogitatur ab intelle@u fit éns fictum,
& unpciﬁbi]c 2 ne__cci?c eft ve id quod obiicitur im_cl~
le¢tui includat afirmationem & negationem refpe-
¢étu ciufdem, quomodo autem illasincludet;fi exclu-
dat negationem ipfius effe , & affirmer {olum effe.

Neque dicas fecundd,aétum purum in {uo quidem
coneeptu non importare directe , ac formaliter con-
tradiétionem ; fed confequenter tantum,, ficut qui
negant poffibilitatem infiniri, {zpe dicunt quod in
conceptu quidem infiniti non importatur vlla con-
tradiétio , fed confequenter tantum ; quia {equuntur
alique contradictiones ? Cur ergo non idem de
actu puro dici poteft.

Sed contra,illud in fuo conceptu neg; directé,neq;
indireété importat contra di¢tionem , quod etiam
confequenter non importar non efle , fed omninG il-
lud negar; arqui purum, & folum efle , non importat

nen

Anfelmi
demon.
ftratio des
fenla per
viam Sco-~
T,

Oftendi-
tur qued
atus pu-
rus non
implicat.

1. Inftan<
tia,

2.Inftan,
tia.




	Seite 2
	Seite 3
	Seite 4
	Seite 5
	Seite 6

