UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Georgii de Rhodes Avenionensis S. J. disputationum
theologiae scholasticae tomus ...

Rhodes, Georges de

Lugduni, 1661

Sectio I. Quaenam sint praedicata vniuersaliBima quibus Deus primo differt
a creaturis.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Predicata
Deo &
Creaturis
€Ammu-
na.

Quinque
pradicata
quibus
Deus dif-
ferr 3
Creaturis,

Triplex
fatio in
oppofi«
Tum.

R ) R ST A e 0 i

10

uerfaliflima quibus Deus differt primo 2 crearuris.
Secundd quanam fit ratio , & differentia conftitu-
tiva Effentiz divinz ; ex quacolligi porerit. T:f:rtib
conceptus adzquatus & definitio int_cgm eflentiz
dininz ac effari quodammodo; quod {cimus'effe in-

cffabile quid eft Deus.
SECT oL

Quanam [int pradicata vniner(alifiima quibus
Deus primo differs a crearwris.

Ertumeft primo quadam efle }n‘a’.drﬁﬂ_ vhiuer-
Ci?tliﬂlm:\ que ita conueniant Deo 5 vt fint com-
munia ipfi cum creaturis ; eft enim fuh&;m_cia > q‘u‘}'z
omne accidens eft 1mpcrﬁ‘c’ﬁﬂ}mnn’i > &alio eger, in
quo {uftentetur , Deus autem (ummé perfectus cft, &
vt dicam poftea bafis eft omnium, eft {ub["tl:mtin com-
pleta , quia eft totum effe, neque ordinari 'potcif :_ui
compolitionem rotius vel cflentialis , vel mrcgr;ll]s%
deberer enim vel recipere quod repugnat puritari
actus , vel recipi quod repugnat infinitati. Eft {pirita-
lis,quia omne corpus componitur ex parribus > quod
ftare non poreft cum fimplicitate: cft viuens & intel-
lectinus,quia illze funt perfectiones fimplices, qua-
rum nulla Deo deeffe poteft.

Certum eft fecundd effe quingue poriflimim pre-
dicata que ita immediaté dividunt ens vt per illa
Deus differat primo a creaturis,& fignificari videntur
omuia quando dicitur ipfum effe. Primd cnim fi-
gnificatur quod Deus eft ens per cffentiam ideft exi-
ftens cllh]tialitcr,arquc aded fimpliciter neceflarium.
Secundo quod Deus eft ens & {e omnino indepen-
dens , & mmproductum. Tertid quod Deus fit cfle
fimpliciter imfinitum , atque adeo vniuerfum efle.
Quarto quod fit effe fimpliciffimum & pmiﬁ‘lmum.
Quintd quod Dens {it effe primarium fundamenta-
le , ac radicale, Bafis nimirum & fundamentum to-
tius elle.

e B
An & quomodo Deus [it ens per effentinm.
RAtio dubitandi cft primb quia ens per effentiam

dicitur illud de cuius effentia & quiddidatiuo
concepru eft exifteresillud non ita cft proprium Deo,
VI nen conucniat etiam creaturis - ergo non eft pro-
prium Deo quod fit ens per effentiam. prob. minor
nam exiftentia eft de concepru quidditatiuo creatu-
rx, ficxiftentia & effentia crearure identificentur
non foliun realiter fed etiam formaliver , & per con-
ceptum;fed identificatur etiam per concepti, alioqui
daretur proceflis infinitus in formalicatibus nam haxc
formaliras exiftentiz eft ens,ergo habet effentiam, 4
qua diftinguitur & rurfum exiftentia illa remanens
habeteffentiam , a qua diftinguitur , & fic in in-
finitun.  Deinde, illa formaliras quz eft cxiftentia,
& non eflentia , eft veré poffibilis & realis ; ergo
quando concipitur formalitas , effentiz vr poffibi-
lis ; & realis concipitur neceffarid illa formalitas exi-
{tentiz. Denique illa formaliras eifentize poflibilis &
realis , eft actu exiftens ; ergo quando concipitur
formalitas exiftentiz concipitur criam formalitas
eflentize.

Secundd adtualis exiftentia, eft faltem de con-
cepru actualis effentiz creatz: ergo effentia actualis
eft ens per eflentiam.

Tertiv perfectiones mule fint in Deo quz pof-
funt concipi non concepta exiftentid ; nam atevibu-
tum ynum poteft fine alio concipiergo poteft etiam
concipi non concepri exiftentia faltem diftinéte,

Dico primd Deus veré ac proprié dicitur ens per
clfentiam.

Difput. I. De Deo. Quaft.11.Se&. L

Primo enim fic indicat illud exodi vbi Deus no-
men {uwm declarans, appellat ﬁ.‘,qm' eft , illud aurem
nihil magis propri¢ fignificare poteft quam ens exi-
ftens eflentialiter & ita intellexere Athanafius orat.
contra Idola vbi Deum vocar apfam effentiam , Philo
libro quod deterius, &c. ait, folum Deym Jtare in
¢ffenria, Nazianzenus & Damafcenus Deum vocant
pelagus effenticinerminum. Deinde ratio euidens eft,
quia illud eft ens per eflentiam de cnius conceptu
efsentiali , eft ipfum exiftere; fed de concepru for-
mali efsentiz diuine (311111[(117!(_}1;:_- qua func in Deo
cft exiftentia aétualis : ergo Deus eft ens per elsen-
tiam. Probarur minor: Deus eft ens i fe , vel caufa-
liter ita vt {e ipfum producat, vel formaliter, jra vt
exiftentia f_il: eius efsentia , non primim , quia fic
Deus feipfum produceret : ergo eft a fe formaliter,
quo fenfu dixic Nazianzenus orar. 32. guod effentia
Dei estipfum eins effe » & Hilarius 1. 7. de Trinira-
e, guod cffe non cff accidens Deo , fed fubfistens ve-
¥ELAS.

Sccp ndo illud c?’t efse per efsentiam , quod eft ro-
tim Im}m else ; fen quod non eft tale per :tliquid
quod fit extra eius efsentiam , fed {e ipfo eft quid-
quid c_{'t : Deus {e iploeft, quidquid eft , alioqui
non efsee ens afe fedab alio 4 {e;non efier ens purif-
fimum , quia efser in eo aliquid , quod reciperet:
aliud quod reciperetur. Denique non efser ens fim-
pliciffimam;, quia efserin o compofitio. Vinde me-
ritd dixit Origenes , Dens non ¢t fubStantie parti-
ceps, quz}.; mAagis {Jxrriapazrw'gr:uim part iczfppz:.

Ad primam dictum eft olim in Metaphyfica efsen-
tiam , & exiftentiam, in creatis diﬁingui concepru;
alioqui creatura efsentialiter exifterer. Neque darur
progrcf:ﬂus infinitus formalitatum , quia quoties fir
progrefsus ad aliquid einfdem rationis femper eft
fiftendum in primo quo , quando Concipitur efsentia
poffibilis & realis , concipitur formalitas illa v exi-
ftentiz poflibilis concedo ; concipitur vt eft aétua-
lis nego : fed haec in Metaphyfica fusé ac claré foly-
ta {unr.

Ad fecundam diftinguitur antecedens, Actnalis
exiftentia eft de conceptu efsentie atualis; redu-
duplicatiué vt actualis concedo : fpecificatiué fum-
pta nego , ens per efsentiam non eft illud quod cft
exiftens reduplicatiué vt exiftens, {ed quod {pecifi-
catiu€ non poteft non exiftere,

Ad rertiam Refpond. nihil efse prorfus in Deo
quod non includat faltem confusé ipfam exiftentiam
actualem , alioquin non efset ens 4 {e , {ed ab alio,de
diftinctione Artriburorum poftea videro.

. i §
An ¢ quomodo Dess fit ens d fe.

Atio dubitandi eft primd quia vt Deus fitens 3

fe , debet efse productus i fe ; nam ens A fe,
illud eft , quod opponitur enti ab alio fed ens ab alio
eft illud quod it productum ab alio ; ergo ens a fe,
illud eft quod  fe ipfo productum eft ; quod euiden-
ter eft abfurdum.

Secundo illud non eftens & ¢, quod eft faltem
virtualiter ab alio  quo diftinguitur {altem ratione;
fed attribura funt ab efsentia faltem virmaliter, & ab
ea ratione diftinguuntor ; ergo attributa non funca
fe ; ergo totum quod eftin Deo non eft 4 fe,

Tertid faltem perfonalitates non funt A fe;nam
filius eft 3 patre ; a quoeft diftinctus realiter, l'Pimu
tio paffiua non eftafe , &c.

Dico {ecundd Deus eft veré ac proprie ipfim efse;
quia cft ensa fe , non pofitiué quod caufa fic fui efse,
fed negatiué quod nullam habeatr caufam fui
sfsesled ompind fir independens ab omni caufa.

Primo

Ex fcri

p:um

oftendity;

quo
peus eft
€ns per
effentiam
fen ellen-
tialiter
exiftens,

Alrera
prabacio
ex aliis
attributis
Dei. Deus
eft toum
fuam effe.

In Crearis
eflentia &
exiften-
tia ratione
diﬁjngun-
tur,

Triplex

dubitatio.

Deuseft
:
ens dfe
ne satiud,




Deas non
eft ens a
fe pofisi-
e

Detis nul-
lim habet
calam,

Aunbuta
Dei func
entia a fe.

Perfonali.
e funt
entia 4 fe,

g Triplex
difficulras
Contra di-
Uinam in-
nitarem,

De cegnitione quid fic Deus.

1. Enim a Dewm vocant patres:Cyrillus v.g.l. 3.
de Trinit. vocat ens sncanfatwn Palchafius 1. de Spi-
ritu fancto fontem fluminis fus. Numenius apud Eu-
febium, 1. 1 1. preeparat. ¢.6. Deum vocat ipfum effes
abfgue origine, Phebadius, Lcontra Arianos, ens guod
quidguid eit fibideber. Cyrillus L. in Iulianum élud
qaod ipfim omnia, guod v, guod ipfum ex feipfo, &
apud Lactantium l.1.c.6.& 7. ex mente Sybillz,imo
& ipfius Apollinis dicitur Deus dysmrdc, amarep,
élun'—mp s &TOMTog 5 auToouAt » & ratio cft : qL‘liLL Deus
eft primum effe , bafis & fundamentum totius effe 5
ergo non poteft pendere ab alio effe ; eft effe vt fta-
tim dicam infinité perfectum , & illimitatum ergo
propria illi eft independentia quz fumma eft perte-
¢tio. Et denique Deus eft cffe actuale puriflimum, &
ﬁmpliciﬂimum s ergo non poteft efle per actionem
alterius ; alioqui eflet in potentia vbie&tina,eftque in
eam rem optima ratio Ariftotelis 2. ceeli textu 63. ci
quod optimé (e habet nihil a&ione opus eft, quia eft
ipfum id cuius gratid.

2. Tamen quod Deus non fit 4 {e pofitiué, pro-
batur ; quiafi effera fe pofitiné, deberet efle caufa
fui ipfius , vel effectiua s vel formalis, non primum,
quia vt recte docer Anfelmus c.28. Mono‘logi j nihil
per (e ipfum fieri poteft ; quidquid enim fic , pofte-
rius eft eo perquod fit, & nihil pofterius eft fe iplo:
non fecundum quia caufa formalis proprié dicta dif-
fert ab effeGu, cftque illo prior , abftradtior, & in-
dependentior , nihil autem eftin Deo , quod fit co
prius , abftractius , & magis ind.cpcnldcns: ergo non
eftin Deo propria caufa formalis ; led ad fummum
metaphorica , & fecundum noftrum modum intelli-
gendi, nam quis in Deo eft effentia que foler con-
cipitanquam forma rei, ided aliquando leriprura &
patres formam Deo tribuunt , qui cum in forma Dei
effer, ideft in effentia.

Ad primam patet ex di¢tis Deum nullo modo efle
afe pofitiué , ac effectiné atque aded, neque fui cau-
fam effe; fed dici 3 fe , negatiué quia nullam habet
canfam,formaliter tamen eft A {e quatenus per éffen-
tiam {uam eft totum, quod eft : opponitur autem en-
ti ab alio, quia ens ab alio habet caufam, ens aurema
{e nullam habet caufam.

Ad fecundam Refp. attribura non habere caufam
vlam realem, fed formaliter exiftere a felicée fecun-
dum noftrum modum intelligendi, fint ab effentia
virtualiter , nam cum ente a {e non pugnat caufi vir-
tualis, fignificat enim tantium, quod fi haberent cau-
fam,non haberent nifi effentiam.

Ad tertiam Refp. perfonalitates licet principium
habeant originis 4 quo veré producuntur,’eflfe tamen
entia d {c , quia non funtab alio quod fit earum cau-
{2 s nam vt vnum caufer alterum, oportet vt habeat
naturam ab co diftinGtam,perfonz autem producte
i Deo habent eandem naturam cum produtente, ar-
que aded funt ab alio qui fit, alins, non qui fic alind,
id eft ab alio in perfona , non abalio in natura.

See- 11T

<A & quomodo Deus fit totum effe vninerfals[-
fime ac infinit?, q.4.8 7.

RA:io dubitandi primb eft : quia i Deus cft co-

tum effe , ergo extra Deum nihil eft ; quia ni-
hil eft extra rorum. %cmadmodum {i omnia poffi-
bilia exifterent actu fequeretur omnino quod nihil
amplivs effer poffibile imd fi Deus eft certum ali-
quod & determinatum individuum , non poteft
effe omne indiniduum , neque totum ens. Denique
fi daretur corpus aliquod infinitum , & immenfum,

ellet impoffibile quoduis aliud cotpus , erga fi Deus
eft infinicus, &, :

11

2. Non probatur Deum efle infinitum eflentiali-
ter, nifi quia entia creabilia funt infinita 5 fed flla
probatio nullaeft, quia non oftenditur infinita mul-
titudo entium poflibilium , i enim Acheus dicar illa
efle finito numero , non erit facile illum conuince-
re. Deinde illa poffibilia non funt infinita nifi fyn-
categorematice ; ergo ex iis non probatur Dei po-
tentiam ell¢ categoremaricé infinicam.Denique ignis
ctiam fi producere pofi ignes plures & plures in in-
finicum non eft infinitus caregorematicé,aut (yncare-
gorematice , ergo neque Deus erit infinitus etiam fi
producere poffit plura femper & plura,

3. Eadem fer¢ argumenta qua probant implicare
infinitum inextenfione numero & intenfione pro-
bant implicare infinitatem eflentialem in Deo ratione
chius replet omnem locum , fuperat omnem nume-
rum,continet gradus omnes Pcrfec‘tionis.

Dico 3. Deuseft ver¢ ac proprié ipfumeffe , to-
tum , illimitatum & infinieum fimpliciter in omni
genere entis; & perfectionis tum intenfiué tum ex-
tenfiué.

1. Quod Deus fit totum ¢lle vninerfaliffimé ha-
betur ex {cripturis Exodi 33. Offendam tibé ornne bo-
mum 5 quod explicans Auguftinus tolle hoc , & rolle il-
lud,bonum hec , ¢ bonwm illud , ¢ vide bonum fipotes,
non alio bono bonum fed bonym omnis bori, Toannis 1.
g\':iud fattum eft inipfo vitaerat guia, inquit Ambro-
{ius, omnia in spfo conftant, Roman.11. Ex ipfs & per
#pfhm s & in ipfo fant omnia. Deinde mirabiliteridem
exaggerant {anéti Patres Dionyfius¢. 1.de diuinis no-
minibus. Faiuer, @ fimpliciter ¢ incireunfCripte in fo_s
ipfo anticipanit 5 & irerum Deum effeomnia que funt ¢
nihil eorwm gue fint, ¢.3. Dens eff omnia vvice fecundum
excellentiam vnins vnitaris , in g0 omnis (it coninnéta
& fupernnita, & praexiffentia effentialiter ; e, c. e
Dews non guolibet modo ¢St ens Sed fimpliciter @ tnciv-
cnnﬁrnpté > totum effe paviter in [¢ ambit 5 & praambit,
Juperapprebendens , oprimé Clemens Alexandrinus,
55 padagogi , c. 9. Dews éft omnia , G omnia Dens.
Nazianzenus oratione in natalitia, wninerfum effe in.

JE ipfo; nunguam snceptum » nunguam defiturim comple-

xuh s rangans immenfum aliguod pelagus effentia 8 ali-
bi, tis s, tu omnra,tn nihil rerum : folys innominabilis
& omninomins , imd & Parmenides apud Plotinum
Deum , vocat, vnum omnia,

Ratio autem eft ; quia illud quod eft radix funda-
mentum, & primaria caufa totius realitatis , poffibi-
litatis ; & actualiratis A fe diftinéta , continer necef=
farid perfectionem omnem realem, & poffibilem,
atque adeo'eft totum effe , & omnis pcrfc@cio :Deus
eft fundamentum, & radix totius cilc realis , pollibi-
lis , & actualis 2 fe diftinéti ( vr fkacim dicam) cxgo
Deus eft omnis perfedtio ; & totum elle, ve amplius
dicam f{ec. 3. vbi etiam dicam de modo quo Deus
effentialiter , & formaliter continet omnem pevfe-
&ionem,fatis nunc eft dicere cogitandam primo eile
in Deo vt caufa,amplirudinem totain entis , ac pro-
inde omne id quod intelleétu Angelico vel eriam di-
uino cogitari poteft per modum encis , 7 ( inquit
Leffius ) infiniti mundi , infinite (pecies Angeloriinis,
infinita nationes populorum, gre. Continentur, videlicet
hzc in Dei eflentia vt radice , in {apientia ve idea, in
omnipotentia vt caufa effeétiua. Secundd Deaiita
effe illa omnia vt nihil corum fir , fed ipfe folus llis
omnibus fimul fumpris infinité maior , nobilior,
pulchrior, excellentior, imd quod hzc pip{ﬁa Deo
comparata fint inftar puncti:imo inftar nihili, emnes
gentes in confpecty vub quafi non fint.. 5

2. Quod Deus fir ens-nfinitum fimpliciter, & ef~
fentialiter , aded vt in omni genereentis non habear
vilum terminum fize perfediiohis , {ed virerias fem
per, & vlterius progrediendo , nunquam licear fifte~

B a2 rc,

Prabatag

dinina in-

finitas

ex

feripturis.

P.obatur

&% patri-

b

us.




B S e

b
|
ki
|
]

1
|

Infinicas
Dei pro-
batur ex
omnipo-
Eentia,

Pegseft
infinicus
quia eft
primum

cife,

Malc pro
batar ini-
nitas ex
allcitate

L N e AT

12
re, necaffignare vltimam perfeétionem neque ylti-
mum f-m.dtfm fingularum : hoc ( mqmm) fcriprure
vmufquc‘ rc{h*mnn Clamant inquit Theodoretus
in epitome dininorum decretorum c. 1. Mapnitudints
eivss non eff fruis,mmagnis, & now habet finem, excelfiu s ¢
LIImEniss. u[ﬁ..ﬁimm patres Damafcenus 1. c.4.
snfinita dininitas 5 & mmcomprebenfibilss ; boc [ilum eins
romprrbmﬁﬁi/e wifinitas,crincomprehenfibilitas.Santtus
Maximus apud Cyparifliotam Decade 8. c.4. Qwo-
modo 5 non ot’:ﬁupwﬁ it bumana mens infinitum boritatis
pelagsts, & Decade 10.6.10. infinitas Dei fipra gudm.
infinitas infinstus fons infiniratss. Hermes citatus ab Au
guftl.5.de herefib. ¢.3. Desus, muu.g,ph’u.j Emaes o=
nivm bonoyum :j]’erma dinina civea ¢ [fabilem aél
nuillises egenum 5 sufinitum fuperabundanter porvigentem
Paﬁ:dr,.

Ratio tamen vadetur
ratione nmmpmum e diuing, tlm €x ratione }‘Hml
efle ;illa enim potentiaeft in finica fimpliciter in ra~
tione potentiz qua poteft prod ucere plul.l & plu-
ta , perfectiora, & pe sfeétiora in infinitam § § enim
exhawriri nunquam Pmtu beftanfini nupquam au-
| poterit , fi Pmdw cre [L‘]T’!i)l.‘i’ pn‘.ﬁr
Dci nn‘z""ril 5 €e1go
pmdnu e

My

ficilis quae ducitur tum ex

tem exl
plura, & plura, huinfmodi eft
cft infinira. Probarur minor.Deus poreft
plura & plura , perfectiora, & perfectiora in infini-
tum , (i plura illa & FCI’L'C'tjoﬁ non implicent con-
lickionem s non m‘jluddl.\ augeimn j tlLH a vynus cf-
fedtus Pcrrutm noa negat p"iiu‘nm‘ i 2
fedtus , & dato \['[(!]l].‘ t effedn F.’.:’hu.l]m.o ; pol=
fum fine contradictione cogitare perfectiorem effe-
ctum , crgo Deus pu'ci% itlos producere , quia vt
{ickionen clm

dixi, effe ynius non implicat contra
efle aleerius, Confirmatur quia intellectus qui cogno-
{cit fimul infinita eft infinitus;fed intellectus dininus
sognofcit hmul cogitationes omnes Angelorum
que tota wrernitate , fine dubio erunt infinite,e
eft infinitus, Imd hinc conftar res poflibiles non
finitas
Peinde iilnd quod eft primum efle
{ario rorum cffe pollibile , cum fit prima esus rad
fed rorum il u{ efle po]lnh » infinitum eft 5 nulla
enim eft perfectio finika (lLli. non #t Lumm_ﬂnl-s,
alia maior , cum perfectio minor , non 1.:.’0(.‘ maio-
rem & miner nmmerys etiam viteriorem numerum
NON neger : ergo primum éfle infinitum cft. Neqse
foluitar argumentum fi dicatat infinites quidem ef-
fectus efle producibiles, fi cania detnrqua illos pro-
ducat , non oftendit autem qusd Deus poffit illos
omnes producere : Non valet ; inquam ; quia illud
quod cft radix , & fundamentam totius poflibilita-
tis , & realitatis omnium cffeétuum . producibilinm
poteft producerc omnes effeétus proc{ucibilcs , fed
Deus cum fit efle primum 8 ¢ -adicaleyeft fundamen-
eum poflibilicatis omnium effeétunm producibiliuig;
quia vt eftenditorum efle contingens, & dtpcnqul
debet fundasi , & radicari in ente neceflasio & i {e;
erga Bens poteft FIO(IU.CCIC omne producibile.
A] aliis probatar infinitas Pei cx afleirate ; Quia
( inquinnt ) quidquid limitatus per fuam caufam s
limirarur £ éns autem-a {e non habet caulam ide oque
nitatam necellarioreft s fed hoc feétione f¢ \ancnr:
endetur nihil concludere,, alias probationes dim-
1@ infinitatis excogitarunt Aurcoms m 1. diftmét.
43-a. 1. Scotusin primumid.2.q.2. 5. Them.1.p.q.7.
art.x. que fubtiles funt fed 111*(: difficiles , placet ta-
mien ratio illa Scoti qua ducirarex ratione vltimi
finis Llh,.l quun cft finis in quo veluntas quiefcere
debet Anicum effe non pote ft, altera etiam qua duci-
i €X via eminenti nomni finito potcft dari
maias snihilaytem potelt dari maius co quod eft fu-
Pra omnia,

“ontinet nee

Difput.]. De Deo. Quaft. 11 Set. I.

Adp
vt fir

n Refp. Deum nonita efle totum efle,
garegatum omninm entium 5 man fic reuera
um nihil effec,fi aurem totum effe f fignificet
aelle perfectiones latitndine ipi?us effe,
non 1Il in Deo, non lequitur quod extra Deum
nl]u] 11[ E fi mmn 2y pollibilia cxifterent aétu nihil om-
ler agoregatum om-

I in tota

aillod ef

1, fed ta

‘ 'n qm:.
in' iple nen fic; & quw i

- 2 ta
non ili : i effer ali=s
mn ef-

immen
uod pener:

ctur

fatis oftenfum effe infinita
¢ his }‘L'r\b:‘i;l" it
@ a qua proc ‘u»l l*uu mt

¢ id eft plura [

NPer 5, X

ackugque nu

1hita non eft 3
is non eft infinicus quiz
s » & plures ignes
&
producere

tem infin

s i polle
8¢ plures perfedtiores , & perfedtioresin infi

Moum : I"()u aurem L‘(‘Illll"u‘[ 1‘1’]11‘ X Cl'll'll;l_

Ad tertiam Rcip. negando , nldun.lwumcmb,
Fmbm. ﬂoJL i upo{hiu itatem infinici clIum lis , &
increati, quibus probatur impoffibilitas infiniti crea-
ti quod examinare modonon vacass fed ex ph\‘mo
peti debets

§. kNG

«An ¢r quomodo Dews fit ens [implicifiimum,
> ackus prris. .3,

\_.Jﬂ?.“'!

¢ fimg Whull
i r 11 Guo

Atio dubitandi primo eft ; quia eff

mum , & fummé vnam f.zeeif'r fita
e teml)

tria fa

10 cft

3 rationis ; nam aetributa yidensug

ten
i

nseflentio, &

2 1) us 1on cf? ens {umaié fim nlr__:,f fintin Deo
us insellectus & voluntasis omning contin-
gentes, & qul POLUCLURT 11011 efley mamalli funr ex

tra eius-eflentiam.Cerrum eft, effe in Deo multas co-
gnitiones , & decreta libera » & quzT patucrunt now
aile; crgo Deus non ¢ {t ens{ 1 %
% Actm purus ih'u ficac efse illud mu; fim
& infinittum 5 ve excludat omnem potentiam
tim receptiuam , in Peo eft potentianon fo
{eunter sperating; fed etiam immanenter, quaz
privactiam eft, namdin Deoeft iutc]lca'ms & volun

tas :imd eft in Deo potentia gene ad intra; illa
cft operatiua, & recepriua vt patet .mgu eft in Deo
atque adeo non cft purns actus

potentia receptina,
emncin L'\(l._l\_lk“‘\Pf)r\.llrlﬂ\‘]; 1L\_,7]\_"(I,‘__

Dico 4. Deus elt fummeé nnmﬂc
nem pmﬂu; co1 n}niummm & a

n effe
mmé

udens om- D
{
nmé purus- |

licem
L.\L.ln.' ns omunen Ca probat ti-
receptinam. plexracios

Ey Ewo 54

S 5
5 CL]IL]{HbL‘E realis ¢

Joc ruMm u-l‘

i".i'.ALsguﬂ.l.; 1€
?;m}, ait Palch ‘1"1'i[u:
ommia et Bodthius Lde Trinitase, W on et boe,atgu=s plic
hac, fed tantiom eit bov,illnd veri eStidsguod
cherrimigm P @“ﬁr(:ﬂxmmﬁ «;r:::;z nullonitsrar, Be
L.de confideraesone c.5.nihil in fesnift fe baber. C um
€reo 1'~\te.'lliui~, Donur effe {nmme 111!‘!1’11-.\.11'1 yintelli
ge nullam elfein Dcn Lomiml tionem; vel ! h-.
ex partibus eflen 1
éto & forma, aut Sacider

o, nrhid ?M'JH_,Q d el

us,l.de

Ibus + it l me




Prime fa-
tio 5.The-
me quia
Dreus elt
spfumefle.

o quia
Deus eft

|

|

Secinda
ens i fe.

|

|

Tettia ra-
tioex infi-
I ritate,

Denm ¢a.
It P‘Uli-
{18

Deum effs
afum pu-
Tam,

oy

De cogpitione, quid {it Deus.

effe & effentiaex natura& hypoftafi , imd ex gene-
re & differentia atque adeo nullas in Deo efle partes,
nulla accidentia , nullos modos , fed vnicam, {umme
indiuifibilem eflentiam, quzramen realiter imo &
formaliter fi omnia vt poltea dicam. [ fimplicibis
fubfantits ( inquic Cyrillus lib.1. in Toannem)aibil off
prazer apfas. :

Probatur autem fimplicitas illa Dei , variis ratio-
nibus,quas haber §. Thomas, prima cft quia Deus eft
ipfam effe s fed quod eft iplum effe; neceffand et
{ummé fimplex,ergo Deus eft fummé fimplex. Pro-
batur min.illud eft fummé fimplex vbi non cft fubie-
Gtum recipiens & forma recepta, (ed {ola forma,con-=
cretum, & abftraétum habens 8chabitum ; fed quan-=
do aliquid eft ipfum effe , idem in eo eft forma, &
recipiens aut habens ipfam formam, fdem eft abftra-
¢bum, & concretum ; nam ipfum effe dicitur id quod
nen eft habens cfle , fed ipfumimet fuum effe quod
habet, ita vt f€ ipfo concretum &cabftractum fit, vbi
feilicer forma non differt ab habente iplam , ergoid
quod eft ipfumeffe , cft fummé implex ¢ co quod
nilil fequam effe {ubfiftens , irreceprum & fummé
ynum : Dinina fwbflantia ( inquit Auguftin, fententia
366. ) quod babety efts acper bocynon fic habetfcientiam
vt alind fit illi feientia qui (oit 5 & effentid quaeft, fed
wrramgue vnum. Profper contra collatorem , wiveis
priﬁmpﬁz!imr Denseft, cuinon eit alind babere vivtutemn
gHam fjﬁ' virtatemn.Plotinus Enncade §.l.3.¢.9. Deum
wihsl poffidere,fed effe omnia gua ineo func.

Alrera racio eft ; quia Deus-totus eft & e : ergocft
fimpliciffimus.Si e spfa funt omriz { inquic Richar-
dusa S. Victorel.x. de Trinitate c.12.& 13.) #ec
ipfia quidem eSi nifi 4 femetipfin 3 ergo omnis eilentia
omnis fapientia) omnis potentia, ipiemct ¢ft,;& Fau-
ftus Regienfis epift. 5 .ideo ille fimplex guianibil ei ex
accidents. largitare collatim eft gui ex f¢ fibfifist.alinne
de nihil fimpfitsid eft id quod rotum eft i {e;non po-
teft habere paites vel formam receptam, vel modum;
quia effec r_gc per illas partes , per illam formam,per
illum modum , non autem effec tale i fc , id eft pet
effentiam {ed per aliud i fe. :

Tertia & aptima probatio huius fumme fimplici-
tatis, ¢ft infiniras per effentiam, ve opnmé ratiocina=

tur Hilarius, quod Deus fimplex fit,quia {ufficientif~
fimus fibi eft , & exfeipfo totus perfectus : fi enim
ellentiailla eft infinita s & totumelle, nihil in Dea
eft prater illam,cam illa fie torum effe ac omnis per-
fectio. Deinde fi cft infinita effentia Dei, nihil cogi-
tasi perfectius ea potefl ; 1 autem cogitari nihil per-
fectius ci poteft , nulla in Deoelt forma recepta.
Quia quod dat aleeri cffe tale , perfectius eft rale ,
quam fubicctum cui dat effe tale , anima v.gr. perfe-
¢tius eft aliquid rale, quim corpus cui dat videre.
Qnid eft Dews ( inquit Bernardus 1. 5. de confiderat.
C.7. ) quo nibil melins cogitari poteft, f§ approbas nons.
fpmer affentiaris ejf‘e aliguid s -gmd Pem fit s & quod
Dewsnon fit , hoc enim fine dubio meliss , guomodo nona
melius Deo (i Desws non e5t, guod diat Deovt fit,

Ex hac Dei fimplicitate fic probata ; fequitur in
Deo nullas effe parres ve dixi = vel effenriales mare—
riam , & formam , vel integraptes , arque adeod Deum
non effe corpus 5 quia nimirum eft ens perfectifli-
mum ; quia eft ens primum ; quiaeft infinitus omnia
peruadens,fi autem effet corpus omnia excluderet lo-
co,vt argumentatur redté Nazianzenus orat. 3 4. De-
indenon effe in Deo fubjectum vilum recipiens, &
formam ; non concretum dinerfum ab abftracto , ar-
que aded Deum elfe fapientem, & fapientiam,bonun
& bonitatem , v dicetur ampliusq.3.

2. Quod Deus ita fit purus actus vt excludat om-
nem potentiam,non activam fed primd receptiuam,

13
ifinicom & irreceptum vt fatis probatum c-ﬂ:._%;,d_

guid in fimme bono est ( Inquit Richardus i S. Vicko-

re Lz, de Trinitat. c.17. ) were ¢ fumme vinm est;

nec ibi alind & alind effe porest , fed idem ipfim 5t vo-

tun guod est, demnde quodnon habeat potentiam gb-

iectinam ratione cuius tranfire poffit a non ¢ffe ad

efle, paret ; quia cft pex effentiam & infinitam, %

necellarinm.

Ad primam Refp. nullam efle in Deo compofi-
tionem realem, de compofitone rationis , & virtuali
ateributorum ; & effentiz dicetur q. 3. vbi conftabit
attributa,non efse neque concipi debere veaceiden=
tia, fed ve efsentiam fumptam inadequaé fécundum
conceptus confulos,perfonz plures fune, fed nullam
habent cempofitionem realem ; nam inter {e fune ve-
ré plures fine vila compolitione ; cum cfsentia vers
non habent compofitionem, cumab ea non diftine
guantur nifi viroualiter.

Ad fecundam RL‘!-P. nullos efle actus in Deo cons
tingentes fecundum entitatem, fed tancim {esunduni
tenminationem , quod eft magaum in Deo arcanumt
explicandum poftea fufits.

Ad tertiam dicetur ctiam poftea nullam effé po-
tentiam in Deo immanenter operatinam quz non fit
formaliter actus {ecundussin actu enim puro impli-
cat actus primus immanens qui dicic necefsarid re-
ceprionem actus fecundi quod idem dicendum eft,dé
potentia generatina immanente ; nam illa eft in Deo
vere ac proprié, & eft tantium ackus fecundus,fed illa,
vt oftendam;non eft receptiua ipfius rermini proda=
€ti , quia cum fivincellectio 5 vel volitio actuilis ef=
fenrialis prove- determinata per relacionem perfonz
producentis , non concipitur per modum actus pri-
1111 !.'CCipiCllUS.

£

An & quomode Deus [it eff¢ privism, fontales,
ac radicale . 7

RAtiU dubitandi primb eft ; quia deitas non po-

teft efse fundamentam , & radix torius efse, nili
fir etiam radix , & fundamentam {ui ipfius, fed non
poteft efse fundamencum i ipfius ; ergo non eff ra-
dix torius efse.

2. Non poteft probari , quod Deus fit radix to-
tius efse nifi ex independentia, {ed ateeibura ; & per=
fona divine funt independentias & tamen non funt
radix totius efse : ergo non probatur quod Dens fic
radix rorius efse.

3. Deus dicitur radix & fundamentum totius eife;
quia eft caufa primaria & principium totius poﬂibin
Lieatis & actualivatis , hoc autem falfum effe fic de=
monftro. Deus non eft huinfmodi principium totius
poflibilitatis , fi creatura non dicatur poflibilis radi-
caliter per ordinem ad efsentiam,ideam, & omnipo-=
tentiam diuinam , fed privs concipiatur poflibifis
quam concipiatur cum tali ordine ; fed creatura pritts
concipitur poffibilis vt docerur in metaphyfica pe
1d quod in fuo concepru non includat repugnantiam
aftirmationem {eilicet , & negationem , ordo aurem
ad Deum eft aliquid pofterius illi poffibilitate : ergo
deitas noneft prima caufa poflibiliracis radicalis.

Dico 5. Deus vere ac propri¢ dici poteft efse pti-
i , fonrale, acradicale tanquam primaratio; -
dix, & bafis rotius efse, ratio qua prebatur , radix ¢
qua’ nafcitur , bafis in qua recumbic omnis realitas,
omnis poffibilicas,omnis acknalitas,quz non eft for-
maliter ipfa deitas, ;

Primo enim ita inte Uigune fepé patres quod Deus
ficipfum cffe Synefius i hymnis Deum appellar, ba-
[im, radicem s ¢r femen entisn. Damaicenus L. fidei

exdem rationes probant ;quia eft ens per eflentiam, - cap. §. appeliar Depm, spfammies ¢ffentiam vr pore gne
B

3 nec

Nulla et
in D¢

rationis
propric di~
.,

Atuy ¢on
!mg:ﬂn:s
non funt
in Deo.

Nullus in
Deo cft
aftus pri-
mus ope-
ratiuus ad
intra.

Deumnots
effe radi-
calie
tum cllz,
flli‘ulij:‘l
poa(,:l‘

Deus eft
primum
effe fru
baifis om-
nium.




Deus eft
funda-
men um
torius cfle
a fe diftia-
&,

Ateributa
caufam
habent
yirtyalem.

Deus eft
prima ra-
dix rotius
realitatis
pofitiuz.

Differen-
tia eflen-
tialis quid
fir, 1

14 Difput.l.De Deo. QuezftIl Seét IL

wer tﬂ?ﬁl;zm 5 HEC qﬂidquﬂm eorum 5 quod e5t,ab alie
babeat , verum £pfa potins 5 115 e Vitam babent vitayiis
gus [int 5 effeniss , $is gue varione vtuntnr , varionis fta-
turiofir. Eximic Diouyfius cap. 4. de diuinis nomi-
nibus Deum appellat , fubitantiale bonum ¢ fibftan-
tiam ipfius boni, ideft , vrexplicar S. Maximus , vafim
¢ fundamentum spfius boni, Ercap. s. nibil eff enigs
non fit fubflantia ipfum per f¢ ¢ffe, additque participa-
tione illius , ommia effe , ficut partipatione albedinis om-
uia funt alba. Hinc Bernardus {erm. 4. in Cantica
Deum o ait, effe veram omninm effe #non materiale , fed
canfale.

Ratio autem euidens eft 5 quia nihil dici poteft ip-
fumeffe, nifi id quod ita cft radix totius effe , veab
ipfo participari & derinari debeat omne aliud elle
quod non eft ipfum ;namv. g. i]!ud eft albedo, quod
neceflario participat omne quod eft album. Explicat
optimé Philofophus 2. Metaphyfica texeu 3. quia
inter multa que parcicipant aliguam perfectionem
illud , quod aliis omuibus caufa eft, vt illam parri-
cipent , maximé tale dicendum eft. Deinde quia , vt
dixi , necefle cft vt totum elfe dependens & poten-
tiale , fundetur , & radicetur inente a (e , adkuali, &
neceflario.

Ad primam Refp. peitatem effe radicem & funda-
mentum totius efle a e diftinéti vel realiter vel for-
maliter : realiver vt eft effe Creatnre : formaliter vt
diuine Perfonz , ac Artributa.

Ad {ecundam Refp. diftinguendo maiorem.Deitas
non probatur effe primum effe, nifi quiaeft 2 fe, om-
nem excludens caufam tum realem , tum virtualem
conicedo , omnem excludens caufam realem ne-
go. Accributa non habent quidem caufam realem
fed habent tamen caufam virtualem per quam pro-
bantur.

Adtertiam Refp. ex his qua in Meraphyfica late
dixi. Nullameffe realitatem , & poffibilitatem po-
ficluam cuius peus non {it fundamentum , & radix:
pofﬁb{licaris autem negatine , que non eft aliud
quim non repugnantia, nihil opus effe vt peus fic
prima radix:Sed hec alibi non enim placer alibi tra-
¢kata hucattexere.

SEagrTe-—Tr:
Quanam fit propria differentia conflitniina
Deitatis.

Xplicatis predicatis illis diuinis, que funt no-
Erif{ima , & peum fine dubio diftinguunt & Crea-
turis ; fequitur difficillima controuerfia de primo
conftitutiuo & primo diftinétiuo Deitatis (quam vo-
camus in Creaturis differentiam conftirutinam) quam
vt tradam clariffimé.

Certum eft primo differentiam effentialem con-
{titutivam nature alicuius in vaiverfum , vocari ra-
tionem illam fpecialem per quam aliquid primd
conttituitur in talieffe, & per quam primd differca
quoliber alio.  In creatis proprié vocamus differen-
tiam conftitutivam, rationem que ita contrahit ge-
nus, vt neque includatur in eius conceptu, neque il-
lom includat. Hulufmodi differentiam certum eft
nullam effe Poiﬁ' in Deo, quia quamcunque ratio-
nem aflignes conftitutivam deitatis , illa fcmpm' in-
cluder rationes omnes genericas , & in illis etiam in-
cludetur , alioqui vt {epé dixi, Deus non effer in-
finicus per effentiam , neque (e ipfo effet totum qued
eft, [ed darerur in co-aliquid recipiens & receprum,
ficut ergo Deus propter infinitatem & fimplicita-
tem non poteft eife {ub vero vllo & proprio genere
vnitloco , {ic neque poteft habere propriam diffe-
rml:iam 5 quia illa neque includerer genus neque in
o includeretur quod vt dixieft impoffibile, Igitus

eatenus tantuin differentiam Dei vocamus, quate-
nus diftinguit primd deitatem ab omni ¢o quod
non eft ellentia dinina ; vode fir ve conftiruar il-
lam primo in ratione deitatis, vocatirque proprié
ab Apoftolo forma Dei , hoc éit , charaéer proprius
deitaris , quo d;‘g:m[ticur, & conftituitur ipib Deus,
quia eft eflentia integra Dei metaphyfice confiderata
provt analogicé conuenit cum eo quod in ereatis ef~
{fentia vocatur.

Certum eft fecundd rationem illam conftitutivam
Dei, vt fit propria eius differentia debere omnind
habere triz in quibus cum differentiis creatis conue-
nit 3 deber enim effe propria, efle prima, elle ade-
quata. Primo efle debet propria eflentiz ; quia per
illam effentia diuina deber differre ab omnibus quee
non funt eflentia diuina ; non enim fatis eft (]l‘lﬂd
per eam differat deiras 4 creaturis , fed differre quo-
que debet ab aceriburis, & 2 petfonalitatibus.Secun-
do debet effe prima ; quia ipfa non deber fAuere ab
alia vlla perfectione propria Deo , & ab ca fluere
alia omnia debent qua funt in Deo : ficut rationale
dicitur primum cenftiturinvum hominis ; quia non
fluic ab alia Pcri"t:&iunc hominis , & ab ea fuunt
quzcunque {unt propria hominis , quia fcilicer ef~
{entiam rei vocamus id quod eft prima radix pro-
prictatum omnimm. Denique debeteffe adzquata,
quia deber formaliter continere totum quod cft de
conceptu quidditatino talis eflentie,

Cuam ergo differentiam Dei hoe loco quarimus
intelligitur nomine différentie , ratio illa qua nec eft
communis , nec fecundaria , fed inter peifedtiones
Deo proprias ; illa quea ita eft omninm prima ; veab
illa relique omnes fluant ipfa verd non fAuac abvlla
alia. Hoc eft enim quod vocamus Dei effentiam &
propriam quidditatem meraphyficé confider
qui yocatur primus canceptus Dei, Porteft vid
deitas vel phylice confiderari fecundum om
includit , vel n)cz:ip'uyﬂcé: » provt eft effentia, feu ra-
tio primo conftiturina , & primo. diftintina 2 qua
rationes aliz omnes Auunt, Hzc eft inquam differen-
tia Dei quam inuc[hgan!us . [.;L'imi‘), quzrimus
verum illa fir ratio afleitatis , & independentie ab
omtti caufa fen effe per effentiam. Secundo vurum fie
intellectio infinita per effentiam. Terrio verum ficin-
finitas per eflentiam:Nam illas video celebriores in-
ter theologos efle fententias, ex quarum notitia faci-
le de aliis omnibus erit iudicium.

§—L
Firum effe per elfentiom , & afe, fir differentia

Dei, ¢ primus eins conceptus.

Irabile {ané hoc eft in Deo, quod fe ipfum to-

tum fibi {oli debeat, non autem vili caufz vel
formali , vel finali, vel effeétine, & hanc eximiam
Dei nobilitatem, multis recentioribus placet effe ra-
tionem illam primariam deitatis & qua fluanc alia
omnia qua in Deo {unt.

Ratio aurem dubitahdi eft ; quia ratio entisafe
cft propria deitatis, eft prima, eft adequata, quas di-
xi ¢fse conditiones ad veram differentiam , requi-
itas. Primd ergo probaturquod fic deitati propria:
illa perfectio eft Dei propria , & diftinétiva deita-
tis ab omni -alio quod non cft deitas , qua neque
conuenit creatusis , neque attriburis , ant perfa-
nalitatibus dininis ; efse & f¢ provt negar omnem
caufam & realem, & virtualem non conuenit creatu-
ris,quz habent caufam realem , neque atcributis quz
habent caufam virtualem : €rgo effe A fe diftinguic
effentiam Dei ab omni alio, Confirmatur nam efle
dependens fen effe ab alio,eft differentia conftitutiua
Greatyra,nomen enim crearuré;non alind fonar quim
< dependen

Qualis dif-
ferentia
clle pofiic
inDeco.

Difforen-
tia Dei
bet effe
pri_ma Pro
pria, &
adz quars,

enfus
quaitig=
nise

Afleitasel?
elt E\r.':i-_—
&tio Dei
proptia.




	Seite 10
	Seite 11
	Seite 12
	Seite 13
	Seite 14

