UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Georgii de Rhodes Avenionensis S. J. disputationum
theologiae scholasticae tomus ...

Rhodes, Georges de

Lugduni, 1661

Sectio Il. Quaenam sit differentia constitutiua Deitatis.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Deus eft
funda-
men um
torius cfle
a fe diftia-
&,

Ateributa
caufam
habent
yirtyalem.

Deus eft
prima ra-
dix rotius
realitatis
pofitiuz.

Differen-
tia eflen-
tialis quid
fir, 1

14 Difput.l.De Deo. QuezftIl Seét IL

wer tﬂ?ﬁl;zm 5 HEC qﬂidquﬂm eorum 5 quod e5t,ab alie
babeat , verum £pfa potins 5 115 e Vitam babent vitayiis
gus [int 5 effeniss , $is gue varione vtuntnr , varionis fta-
turiofir. Eximic Diouyfius cap. 4. de diuinis nomi-
nibus Deum appellat , fubitantiale bonum ¢ fibftan-
tiam ipfius boni, ideft , vrexplicar S. Maximus , vafim
¢ fundamentum spfius boni, Ercap. s. nibil eff enigs
non fit fubflantia ipfum per f¢ ¢ffe, additque participa-
tione illius , ommia effe , ficut partipatione albedinis om-
uia funt alba. Hinc Bernardus {erm. 4. in Cantica
Deum o ait, effe veram omninm effe #non materiale , fed
canfale.

Ratio autem euidens eft 5 quia nihil dici poteft ip-
fumeffe, nifi id quod ita cft radix totius effe , veab
ipfo participari & derinari debeat omne aliud elle
quod non eft ipfum ;namv. g. i]!ud eft albedo, quod
neceflario participat omne quod eft album. Explicat
optimé Philofophus 2. Metaphyfica texeu 3. quia
inter multa que parcicipant aliguam perfectionem
illud , quod aliis omuibus caufa eft, vt illam parri-
cipent , maximé tale dicendum eft. Deinde quia , vt
dixi , necefle cft vt totum elfe dependens & poten-
tiale , fundetur , & radicetur inente a (e , adkuali, &
neceflario.

Ad primam Refp. peitatem effe radicem & funda-
mentum totius efle a e diftinéti vel realiter vel for-
maliter : realiver vt eft effe Creatnre : formaliter vt
diuine Perfonz , ac Artributa.

Ad {ecundam Refp. diftinguendo maiorem.Deitas
non probatur effe primum effe, nifi quiaeft 2 fe, om-
nem excludens caufam tum realem , tum virtualem
conicedo , omnem excludens caufam realem ne-
go. Accributa non habent quidem caufam realem
fed habent tamen caufam virtualem per quam pro-
bantur.

Adtertiam Refp. ex his qua in Meraphyfica late
dixi. Nullameffe realitatem , & poffibilitatem po-
ficluam cuius peus non {it fundamentum , & radix:
pofﬁb{licaris autem negatine , que non eft aliud
quim non repugnantia, nihil opus effe vt peus fic
prima radix:Sed hec alibi non enim placer alibi tra-
¢kata hucattexere.

SEagrTe-—Tr:
Quanam fit propria differentia conflitniina
Deitatis.

Xplicatis predicatis illis diuinis, que funt no-
Erif{ima , & peum fine dubio diftinguunt & Crea-
turis ; fequitur difficillima controuerfia de primo
conftitutiuo & primo diftinétiuo Deitatis (quam vo-
camus in Creaturis differentiam conftirutinam) quam
vt tradam clariffimé.

Certum eft primo differentiam effentialem con-
{titutivam nature alicuius in vaiverfum , vocari ra-
tionem illam fpecialem per quam aliquid primd
conttituitur in talieffe, & per quam primd differca
quoliber alio.  In creatis proprié vocamus differen-
tiam conftitutivam, rationem que ita contrahit ge-
nus, vt neque includatur in eius conceptu, neque il-
lom includat. Hulufmodi differentiam certum eft
nullam effe Poiﬁ' in Deo, quia quamcunque ratio-
nem aflignes conftitutivam deitatis , illa fcmpm' in-
cluder rationes omnes genericas , & in illis etiam in-
cludetur , alioqui vt {epé dixi, Deus non effer in-
finicus per effentiam , neque (e ipfo effet totum qued
eft, [ed darerur in co-aliquid recipiens & receprum,
ficut ergo Deus propter infinitatem & fimplicita-
tem non poteft eife {ub vero vllo & proprio genere
vnitloco , {ic neque poteft habere propriam diffe-
rml:iam 5 quia illa neque includerer genus neque in
o includeretur quod vt dixieft impoffibile, Igitus

eatenus tantuin differentiam Dei vocamus, quate-
nus diftinguit primd deitatem ab omni ¢o quod
non eft ellentia dinina ; vode fir ve conftiruar il-
lam primo in ratione deitatis, vocatirque proprié
ab Apoftolo forma Dei , hoc éit , charaéer proprius
deitaris , quo d;‘g:m[ticur, & conftituitur ipib Deus,
quia eft eflentia integra Dei metaphyfice confiderata
provt analogicé conuenit cum eo quod in ereatis ef~
{fentia vocatur.

Certum eft fecundd rationem illam conftitutivam
Dei, vt fit propria eius differentia debere omnind
habere triz in quibus cum differentiis creatis conue-
nit 3 deber enim effe propria, efle prima, elle ade-
quata. Primo efle debet propria eflentiz ; quia per
illam effentia diuina deber differre ab omnibus quee
non funt eflentia diuina ; non enim fatis eft (]l‘lﬂd
per eam differat deiras 4 creaturis , fed differre quo-
que debet ab aceriburis, & 2 petfonalitatibus.Secun-
do debet effe prima ; quia ipfa non deber fAuere ab
alia vlla perfectione propria Deo , & ab ca fluere
alia omnia debent qua funt in Deo : ficut rationale
dicitur primum cenftiturinvum hominis ; quia non
fluic ab alia Pcri"t:&iunc hominis , & ab ea fuunt
quzcunque {unt propria hominis , quia fcilicer ef~
{entiam rei vocamus id quod eft prima radix pro-
prictatum omnimm. Denique debeteffe adzquata,
quia deber formaliter continere totum quod cft de
conceptu quidditatino talis eflentie,

Cuam ergo differentiam Dei hoe loco quarimus
intelligitur nomine différentie , ratio illa qua nec eft
communis , nec fecundaria , fed inter peifedtiones
Deo proprias ; illa quea ita eft omninm prima ; veab
illa relique omnes fluant ipfa verd non fAuac abvlla
alia. Hoc eft enim quod vocamus Dei effentiam &
propriam quidditatem meraphyficé confider
qui yocatur primus canceptus Dei, Porteft vid
deitas vel phylice confiderari fecundum om
includit , vel n)cz:ip'uyﬂcé: » provt eft effentia, feu ra-
tio primo conftiturina , & primo. diftintina 2 qua
rationes aliz omnes Auunt, Hzc eft inquam differen-
tia Dei quam inuc[hgan!us . [.;L'imi‘), quzrimus
verum illa fir ratio afleitatis , & independentie ab
omtti caufa fen effe per effentiam. Secundo vurum fie
intellectio infinita per effentiam. Terrio verum ficin-
finitas per eflentiam:Nam illas video celebriores in-
ter theologos efle fententias, ex quarum notitia faci-
le de aliis omnibus erit iudicium.

§—L
Firum effe per elfentiom , & afe, fir differentia

Dei, ¢ primus eins conceptus.

Irabile {ané hoc eft in Deo, quod fe ipfum to-

tum fibi {oli debeat, non autem vili caufz vel
formali , vel finali, vel effeétine, & hanc eximiam
Dei nobilitatem, multis recentioribus placet effe ra-
tionem illam primariam deitatis & qua fluanc alia
omnia qua in Deo {unt.

Ratio aurem dubitahdi eft ; quia ratio entisafe
cft propria deitatis, eft prima, eft adequata, quas di-
xi ¢fse conditiones ad veram differentiam , requi-
itas. Primd ergo probaturquod fic deitati propria:
illa perfectio eft Dei propria , & diftinétiva deita-
tis ab omni -alio quod non cft deitas , qua neque
conuenit creatusis , neque attriburis , ant perfa-
nalitatibus dininis ; efse & f¢ provt negar omnem
caufam & realem, & virtualem non conuenit creatu-
ris,quz habent caufam realem , neque atcributis quz
habent caufam virtualem : €rgo effe A fe diftinguic
effentiam Dei ab omni alio, Confirmatur nam efle
dependens fen effe ab alio,eft differentia conftitutiua
Greatyra,nomen enim crearuré;non alind fonar quim
< dependen

Qualis dif-
ferentia
clle pofiic
inDeco.

Difforen-
tia Dei
bet effe
pri_ma Pro
pria, &
adz quars,

enfus
quaitig=
nise

Afleitasel?
elt E\r.':i-_—
&tio Dei
proptia.




e —————

_ Peraflsiga.

a

De cognitione, quid fit Deus. 15

depend entiam;ergo efle 2 fe,fen independens eft dif-
ferentia conftitutiua Dei , non enim maior eft ratio
vnius quam alrerius , qua videtur effe ratiocinatio
Cyrilli l.de Trin. ¢.3.vbi docer,diuinitatem cile pro-
prium effe Dci,ﬂc‘u:‘, & crv:att:lm‘cﬂ"c creatura.
Al 2 Qg_oc{ cﬂé A fe (it primo diftinétivum , in quo
difin@tina eft pracipua difficultas probatur : fi d‘.lrcrur_ahqmd
peiabom- prius in Deo quam effe afe, pofset affignari aliqua
niali®  pario cur Deus fica fe 5 fed non poreft aflignari ratio
aliqua cur Deus fira fe, ficur non poteft dari ratio
aliqua cur Deus fit ; imd nihil in Deo porteft affignari
prius quam cfle aétu ; ergo nihil eft prius quameefle a
{c : Confirm, primo illud eft primum quod non po-
teft fluereab alio s fed efle 4 {e non poteft fluete ab
alio ; fi enim Auit ab alio non eftafe : ergoeffedfc
necelfariv eft prima perfectio Dei.Confirm. fecundo
quia creatura primb conftituitur per effe ab alio , hic
enim eft primus conceptus creature quo nullas eft
prior, ergo Deus primo conftituitur per effeafe:
idedque effed fe primo contrahit rationes genericas
communes Deo & creaturis, dicicur enim ens , {ub-
{tantia, viuens, incorporea, intellectiua, increata feu
3 fe:imo prima diuifio entis videtur efle inens crea-
tum, & increatum.

Ontiia 3. Abenteafe l_:luuut noftro n‘wd? copciPiendi
quz fune  alize omnes Pcrfcc”tmnc_'s E Pr:z[cmm 11'1ﬁmms ; naim
in Deo  ideo ens aliquod eft illimitatum , quia non habet
fountad  capfam g qua limitetur , ficut enim ex o quod crea-
eledle. ra fic ens ab alio bené fequitur quod fit finita , fic

ex co quod Deus fit ens & {¢ bené fequitur , quod fic
infinitus , fimilicer reété probatur, quod fic aétus pu-
tus & cns neceflarium, quia cft & fe ficut probatur
quod creatura fic poremialis, & contingens, quia eft
ab alio quod aperté dixiife videtur Nyf{enus lib. de
opificio hominis ¢.16. Quod igitar (inquit ) nature
dining , ¢ eins que ad dininwm et conformata diferia
men percips poffie s illud in eo perSpicies , quod Dei natu-
va eSt increatayhominym vero per creationem effhoc de-
inde diferimen , alia quazdam confequuntur. Deni-
que idem illi omnes afferunt, qui effentiam dicunt
elle iPﬁun efle 5 non cnim eft pars effentie tantium »
ergo elt toto effentia.

Afeias  Dico 1. efle 3 {e feu independentia non eft diffe-
non et o)1 deiracis conftitutiua.

Dei diffe- ¢ iy 5 L ;
remia o Ratio eft,quiailla ratio non eft prima in Deo , &
femtialis,  2b ea non fluunt neque per eam probantur aliz per-
fectiones dininzsergo che A fe non eft ratio effentiz,
que debet effe primum diftinétinum eius. Probo an-
tecedens, illud non eft prima radix atcributorum per
quod non probatur inﬁen'::r.s > fimplicitas , fapientia,
immenfitas , fed per independentiam non grobanmr
i illa quarnor, ergo\,&c.[’rol'aa\mr minor, infinitas non
et s p_mb:mu’ per efle 4 fe precise {umpti, fi effentia non
Deigyi.  limitetur {olim ab agente extrinfeco , fed fe ipfa el
buga, fentialiter, & intrinfecé limitata efle poflit ; fed ef-
fentia quelibet fe ipfa limitata eft. Neque probari
potett effentiam co ipfo quod caufam non habet elfe
illimitatam , quomodo enim conuinceres cum qui
dicerer ensimprodudtum ex fuis principiis intrine-
cis limitatuum effe ad certum genus pcrfc&ionis, cum
autem queritur & quo limitatum fit illud ens facile
refpondetur,fe ipfo limitatum effe, quia eft 3 fe hoc,
& non alind erit : ergo inualida probario,donec pro-
bes ens 4 fe voum clﬁ,ntque adeo fundare totum ens
ab-alio, quod facere non poteft fi fit finicum, {ed hoc
vt vides non probatur per folum ens i fe, idem dico
de vnitate ac fimplicitate Dei, cur enim quod eft a fe
non potetit effe multiplex , & compofitum, cur? ne-
ceflarid eric fapiens & intelligens’, fanékum, immen-
fum, &c. ergo ab ente i fe non fluunt perfectiones

que funz in Deo.

Drinde,{i independentia effer prima Dei perfetio

deberet dari aliqua ratio ‘cur ens prius diuiderctur in
ens 2 {e, & ensab alio ; quam in ens finitum , & inf-
nitam : {ed nulla poteft afferri ratio , cum multd me-
lius probetur affeitas per infinicatem , quam infinitas
per ;1£Tr:imtcm:dcniquc id quod eft pura negatio non
eft primum conftitutiviim entis pofitiui,independen-
tia eft pura negatio ; {1 enim dicas illam negationem
fundari in aliquo pofitiuo, quod per talem negatio-
nem explicetur, fed i fundaturin aliquo pofitiuo
iam illa negatio non cft prima radix omnium fed il-
lud pofitinum erit illd prius, & dici deber quale fit
pofitiuum’ quod explicari non poteft nifi per nega-
tionem,hoc enim gratis dicitur, & de omni negario-
ne dici imiliter poterit. ;

Ad primam Refp. non fatis effe quod affeitas pro-
pria Deo fit, nifi etiam primo fir diftinctina , & pofi-
tiua , ad confirm. Refp. Creaturam fub formali con-~
ceptu creaturz fignificare id quod cft ab alio , atque
aded mirum non effe quod conftituatur per depen-
dentiam, cum fub eo concepru formaliter dicat cau-
fam ; fed nego hinc fequi quod Deus vt Deus confti-
tuatur per independentiam , quamuis veeft ensa f&
per illam conftituatur , fequitur enim tantim quod
Deus veens 3 fe conftituarur per independentiam ,
ficut creatura vt ens abalio conftituitur per depen-
dentiam , {ed non fequitur quod Deus przcisé vt
Deus conftituatur per illam.  Deinde negatur ctiam
paritas, quia entis fniti , & infiniti par ratio non eft,
cum ens infinitum conftituinen poffic per aliqﬁid
negatiuum , & per determinatam aliquam perfectio-
nem , qua non {it radix rotius perfectionis. Cyrillus
eo loco dicit independentiam,efle propriam Deo; vt
enti 3 fe ficut elfe creatumeft proprium creatura vt
creaturz,

Ad fecundam Refp. non pol?c dari rationem cur
Deus fit, fed pofle dan rationem cux fit a {e ; nam in-
dependentia probatur pex infinitatem. Ad primam
confirm.Refp.effe a fe poife fignificare, vel ipfam in-
dependentiam,vel ens independens , fateor quod ens
indefend(:nS non poteft fuete ab alio, nec hngcre
aufam , independentiam autem dico fluere potse :_Lb
alia perfectione, & habere caulam virtualem. Ad {e~
cundam confirm. affignata nuper eft difparitas inter
creaturam , & Deum,fateor enim quod primus con-
ceptus creature reduplicatiue fumpta cft .c['sc ab
alio , fed conceprus creaturz {pecificatiué fumprz,
dicit poffibilitatem aliquam faltem negatinam, dein-
de negatur abfoluté paritas entis finiti,8 infiniti,de-~
nique nego quod ens primo dinidatur inens afe, &
ensabalio, prius enim diuiditur in ens mfinitam ,
& finitum.

Ad tertiam {atis oftenfum cft infinitatem non pto-
bari per inchendentiam,Paritatem autem entis fuoi-
ti , & infiniti fepe negaul, quia efse ab alio eft defe-
&us perfeétionis 5 cui iundta efsentialiter eft finitas
efsentiz , afseitas autem eft dumraxar aliqua cerra
perfectio que non fufficit ad probandam infinita-
tem 5 nam ad eam probandam requiruntur muled
plura quam ad prebandam finitatzm ; ad probandam

Indcpens
dentia eft
P_le negas
tio.

Solujtur
prima di~
ficulas.

Solutio fes
cunde.

So'utie
tertiz,

finitatem faris eft vna imperfeétio, ad probandam

infinitatem omnis perfeétio requiritur. Nyflenus re-
€ ponit difcrimen Dei , & creaturz quod creaturz
vt fic differat 2 Deo per dependentiam,fed neque _d'P
xit illud efse primum aut folum diferimen Dei a
creaturis. ’
Eadémgque argumenta probant quod exiftere per
efsentiam,actus purus,& fimplicitas,non ﬁmF efsen-
tia deitatis ; quia illa omnia conueniunt omnibus at-
tributis & relationibus , vnde neque funt propria e~
{entie diuinz vt fic , néque prumo diftin&iua , cum
probentur per aliquid prius. -

A&us pu-
rus & fim-
plicitas
pon fung
eilentia
deitatis.

e O e e

==

e e g SR

i
{
4




'
i.

Intelleétio
videtur ef~
fe primus
(OIlCClJ:LJS
Bet;

pe: eflen
tiam PT(!-
barur infi-
Ritas Dei,

Verbum
noph  erit
s i per
intelle-
ctionem
Deus non
conftitui-
Tur,

Prima ra-
tio pro
bans quod
Deus
antelles
€tione non
conftitni-
Wi

16

St bl

5

Virum intelligere per rﬂ?ﬁrm‘m Jit ratio confti-
tuting deitatss.

X clush i:]dt'pc'mfcntift, celebris inter do&tores
Eﬂ_nm ia eft ;J.]Lr;z docet yitam intellectivam per-
fedtiflimam, effe differentiam illam Dei quam inqui-
rimus , fed :alij volunt 2étum primum efle rationem
hanc deitatis. Albertinus Corollario 14. in predica-
mentum ad aliquid.Arrubal.d.18. ¢.4. num.1o. Aljj
omnem excludentes & Deo actum primum , {folam
actualem intelletionem fubftantialem,& infinitam,
volunt effe ipfum effe Dei. Suarez d.3 0. metaphyfic.
fect.r 1.8 Ly 1. de Trinit.num. 16, Herice d.3. c.3.
Falolus aliique poft Aurcolum , & plures Tho-
miftas.

Rartio dubitandi primo cft, quia eodem modo per
rationem noftram affignari debet conftitutinum me-
taphyficum in Deo, quo videmus :Ilm[‘in naturis
creatis aflignari, fed conftituriuum cuinfcungue na-
turz creatz aut creabilis , eft gradus eius perfectifli-
mus,alioqui non polflet effe radix omnium que funt
i natura : ergo conftitutivum dining nature,ecft
limus gradus inter cos qui func eius proprij :
I gradus vita intel-
lectualis ; ergo vita intellectina eft effentia Dei pro-
ps'ia.(@nﬁnn.quin nulla creatura eft viuens,& intel-
ligens de cuius conceptu effentiali , vel potius cuius
differentia propria non fit vita intelleétina,ergo illa
eft etiam effentia Dei conftientiva co modo quo eft
propria Deo.

2. Illud , quo probatur infinitas perfectionum
qua funt in Deo , noftro modo intelligendi , eft
primum Dei conftitutivum , {ed ex intellectione
omnium per ellentiam probatur quod Deus habeat
omnia per effentiam , nam intelligens debet con-
tinere obietum inrtliibi bile, vel realiter, vel inten-
tionaliter , ergo {1 omnia intelligit per eflentiam fe-
itur neceffarid quod fir omnia per effentiam.Con=
firmatur quia fi incelle@io non eft propria cflentia
Dei , fequicur hominem non efle imaginem Dei pro-
priam, ex o pracise quod eft intcliigcns 5 Imo nec
cffe magis imaginem Dei quam brutum : confequens
eft ablurdum , & contrarium Auguftino 1.83. qua-
ftionum quait. 1.e1g0,8¢. Maior eft certa quia re-
clufritur ad veram rationem imaginis ,' {imilitudo
fecundum propriam rationem {pecificam ; i enim
fimilitudo fuflicic fecundum rationem genericam ,
lapis erit eciam 1mago, quia eft {ubftantia.

3. Si intelleétio non eft propria Dei differen-
ta ; fequitur verbum non magis effe filium, quim
Spiritum Sanéwm. Probarur , tota ratio cur ver-
bum fit flius non autem Spiritus Sanétus , cft ,
quia verbum procedic per intelle@tionem qua con-
ftitnit naturam , & fic procedit formaliter in fi-
militudinem naturz non autem Spiritus Sanctus ,
cui non communicatur natura dinina formaliter ve
diuina eft, eum non communicetur formaliter v
cllectio eft : fi autem inrelle@tio non fic elfentia
Dei, rota hazc ratio nullaeft : vade merith Augu-
{tinus L. 6. de Trinitat. Non et ( inquit ) alind ef
i et 5 alind (apientia eius s cus hoc et effe gi0d
1tes (‘_;:'a’_,-.

Dico 2.intellectio fubftantialis per eifentiam quo-
ciingue {umatur modo non potelt dici prima ratio
Conftirucrina deicatis.

!‘\l.lrio eft primd quia illa ratio quae non eft pri-
ma inter perfectiones Deo proprias » non poteft
efie primum eius diftinétiuum ; intelleétio non eft
primainter perfectiones Deo proprias : quod pre-

¥

api

Difput.I. De Deo.Quaf{t. 11. Se

o 11

barur ,- illa non poteft effe ptima perfectio , quee ne-
ceflario prafupponit aliam perfectionem priorem ,

fed intelleétio neceflaris })t‘:{'!izp}ronir petfectionem
priorem , cuius eft intelleétio , imo ciim fic intel-
letio nature divinz , prafupponit etiam naturam
diuinam , ex n eft natuta divina.

nor fycut 1
fic natura diuir

naturz dit

Probatur mi-
czfupponitur ad volitionem ,
ppoanitur ad intellectionem

pponit intelledtio-
20 intellectio pra-~

inam.

-

fic eft primum intel-
lectio fit primum intel-
1 eft ellfentiaDei , ma-
icut Deus vt Deus for-
tet eft primum ens , ita eft etiam primum intel-
ile. Probatus minor,omnis intelleého prius ne-
16 cft diredta quam reflexa , nam reflexailla
1 qu fupponit diretam, fed fi incellectio ef-
fer primum ineelligibile ; illa prius elfet veflexa quam

diredta , nam reflexa cft illa ; qua dognoftic &

ellentia. divina v

> led implicar
» ergo intelledtio ne
O C

y nam lhicl

ipfam : ergo intellectio non poreft effe primum in-
:Iligibile , cum ctiam omnis cognitio fupponat ali~
quod intelligibile. Neque (atisfaciune, Herice , ac

Fafolus dum aiunt effé in Deo pradicata quadam
crica priora, intelle¢tione. Nam hoc eft dice-
re deitatem vt fic non eiie primum intelligibile , at-
que adeo necillam effe primum ens.Deniqueilla per-
fectio non eft prima , fed {upponit aliam priorem 5
que eft dumtaxat operatio , nam operari eft po-
fterius quam effe , fed intelligere non cft aliud quam
agete, exgo necelfariv fupponit effe.

2. llla perfectio non eft differentia conftituriua
deitatis , ex qua non fluunt omnes perfectiones
que funt in Deo, fed ex intelleftione non Auunt
immenfitas , omnipotentia , ﬁmpiici‘.'.;s > quaz {unt
omnino impertinentes ad rationem intellection
ergo intellectio non eft differentia deitaris : imbd el
{entia formaliter infinita de cuius intrinfeco conce=
ptu eft omnis fectio , non poteft conftitui per
id quod eft pertectio certa & derétminata , fedin
tellectio eft Pc;fu&io certa, & determinata , ere
non poteft per-cam conftitui effentia Dei que for-
maliter eft infinita, & de cuius conceptu eft omnis
perfectio.

3. Si intelledtio per eflentiam , vel provt infi
ta, eft differentia Dei ; fequitur quod exiftere per
elfentiam , vel infinitas.eft differentia Dei, non au-
tem intellectio ; quod probo :illud folum conftituic
effentiam Dei, quod contrahit rationem commu-
nem Deo , & creaturis 5 fed per te intellectio com-
munis Deo, & creaturis contrahirur per efle per
elfentiam aut infinicatem , ergo folum effe per cilen-
tiam, & infinitas, funt differentia Dei. Patet enim
quod ratio illa que eft conftitutiva deicatis , non
debet conitit 't aliquid aliud in effe diuino ; nam
ilhid aliud, cribpi'imb diftinétinum , & primb confti-
tutinum,non autem illud commune.

Ad primam Refpond. concedendo quod maxima
perfectio qua rebus creatis , & finitis conuenire po-
teft , fit vita intellectiva , fed nego illam effe maxi-
mam prcrfcc:"tionc.m quz poteft conuenire Deo ; nam
infinitas per efsentiam , fimplicitas , actus puritas ,
funt perfectiones longé maiores intellectione. In
Angelis igitur & homine , cum nihil fic perfeétius
vita intellectind , re@eé dicitur vitam intellectiuam
effe illorum differentiam, in Deo non valer hzc ra-
tio cum fir aliquid incellectione perfectius,

Ad fecandam Refpond. negando quod ex intelle-
ctione omnium per effentiam , probetur Deum con-
tinere realicer ommia per effentiam , fed prob

rantum

‘S_.,

Secunda
P.’obatio,

Tertia

probatio.

Solutio
prime dif-
ficultarise

Solutio fe-
cundae
{ifficulrg~

Lis,




Solutie
tertiz dif-
ficalearis.

Explica
Tur quio-
modo in-
Sinitas elle
poflic Dei
differen.
iz,

Prima ra.
tie dubi-
tandi pro
infinitare
formali,

Secunda
Tatio du-
bitand;
£ONEra in-
Anitatem
materig.

tantum quod iutm_u_:'ou:zljrm, & reprafentatiue con-
tiner omuia per cffentiam ; nam intelligens non de-
bet continere realiter obie¢tumintelligibile, fed tan-
tim reprefentationem obiL&irintcl%igibilis;110{\ enim
producit obiectum intelligibile , fed prqduc:t‘ tan-
tim ¢ius rc;rcfcnmtioncm formalem, & Intentiona-
lem : igitur inl’clligcns omnia ; fit omnia reprefen-
tatiué non realiter.

Ad confirmationem Relp.codem argumento pro-
bari voliticnem efle differentiam propriam Dei ; quia
homo non eft imago Dei ratione folius intelledtus,
fed etiam ratione libertatis. Itaque fateorquod ad
rationem perfeétiflima imaginis, requiritur ﬁmili.w
tudo {ecundum rationem propriam fpeciei,fed huiuf~
modi imaginem Deus in rebus creatis non habet. Ad
rationem autem imaginis imperfecta (ufficit fimilitu-
do fecundum proprium aliquod attributum cuiuf=
modi eft intellectio & libertas , non fufficit -autem
fimilitudo {ecundum rationem genericam, & tranf-
cender 1, cuittimodi eft ratio entis, & {ubftantiz,
in qui futa conneniunt cum Deo.  Et hec cft
ratio curhomo magis fit ad imaginem Dei ; quia par-
ticipat atrributum nliquod Deo proprium.

Ad tertiam Rci‘?. rationem , cur Ferbum {it Filins
non aurem jtus Santtus , non efle quia ex vi pro-
ceflionis communicatur inrelleétio formaliter, fed
quia per intellectioné vt principium quafi effectiuum
copmMUNICAtuL tota natura per viam ogiginis vt pate-
bit difput. 6. Auguftinus , & alij Patres quando: di-
cunt effentiam Dei efle {apientiam , non aliud vo-
Tunt quim realem effe identitatem fapientiz cum ef-
fentia Dei,

§v-LLL

Virum infinitas fit propria differentia ¢r
¢ffentia Dei.

TRiplicitcr infinitas Dei dici poteft prima ratio
conftituens deitatem. Primo infinitas formalis,
quz non eft alind quamomnimoda earentia termini,
provt denominat effentiam , & omnia illa quz funt
in Deo ; eft enim infinita Dei effentia, eft infinita {a-
Fientia, infinita fanitas. Secundd infinitas mate-
rialis eft complexio explicita perfeGtionum omnium;
dicit enim a¢tu ateributa omnia formalicer 8 explici-
té independentiam , funplicitatem , &c. Tertio in-
finitas radicalis & exigitiua , per quam Deus eft om-
nia non formaliter explicité, fed radicaliter, & cxi-
gitiué, & formaliter implicite. Infinitatem primo mo-
do fumptam effe primam Dei differentiam volunt
Toletan. Argentina, Caier. ‘Secundd modo aceipiunt
Gillius 1.2.tr.1.6.14. & fpé videtur indicare Leffius
1.de Perfect.diuinis, & altero de 0. Dei nominibus.

Ratio dubit. puimo cft 5 quia fi effentia Deieft
infinita formaliter , vt eft effentia, necefle omnind
eft vt infinitas formalis , fit propria eius ratio ; fed ef-
fentia diuina,per fe ipfam vt effentia cft feclufis aliis
omnibus eft infinita: ergo infinitas formaliscf pro-
pria eius ratio, Probatur minorseflentia dinindlie fic
cft formalirer perfectiffima, ergo eft formalirer infi-
nita;nam efle perfectifimumeet cffe infinitum. Dein-
de diuina elfentia non eft infinita per aliquid fuper-
additi,crgo eft per fe ipfam formalirer infinita. Con-
fitmatur quia eflentia in {ua petfectione quidditatiud
infinita conftitui debet , primo pet aliquid quod im-
portet formaliter illam infinitatem ; fed fola infinitas
formalis illam IMpOoItat : exgo , &c.

Secundo fi complexio totius perfectionis fen infi-
s eft effentia Deitaris ; {equittr quod nullum in
Deo eft amributum quod abfurdum eft imd cum
queritur effentia Deitacis , queericir quenam fit per-
fectio fingulasis in Deo > qua ita cft omnium prima,

Tom. .

De cognitione quid {it Deus,

vt ab ipfa Auant omnes aliz , ipfa
re non Huat ; fed infinitas illa mareri
qua fingularis perfectio, fed eflt omnis pe
argumentor : omnis perfectio non cft prima perfect;
a qua Auunt alie fed differentia primo confticuens
Deum , eft prima perfectio 4 qua fluunt alie, crgo
omnis perfectio non it differentia prima Del.

Tertio illud quod fluir ab aliguo alio priore per
quod probatur , non eft prmum Dei conftituti-
uum , infinitas quocunque modo fumaruy , probatur
vel per effeindependens vel per effe primum & radi-
cale :ergo non eft primum Dei conftituzitum. Pro-
batur minor effe primum, & findamentum totius
efle non poteft Prolbari per aliquid prius, alioquinon
effer primum radicale fundamentum totius effé ; ergo
elfe primum & radicale probar omnia quz {unc in
Deo. Confirmarur non eft maior ratio cur ens prius
dinidatur in ens finitum , & infinitum , quam in ens
afe & ab alio, inens per effentiam , & ens per par-
ticipationem ; ergo non cft primum Dei conftituri-
uum. Denique infiditas eflentiz oft negario , fed ne-
gatio non poteft clfe conftivutiua Delve dixi.

Dico terrio primum conftitutinum deicatis , non
eft infinitas actualis explicara fiue illa {wmatur for-
maliter:fiue {fumarur materialicer.

Prima pars de infinitate formali probatur a Gillio,
Suare, Arrubale,Fafolo ; quia id quod {upponit effen-
tiam Plcné conftituram , non eft primum conficuri-
uum deitatis;infinitas eflentiz fupponit efsetiam Dei
plené conftiriram , quod probo. Illnd quod noncft
torma , qui eflentia implicicer eft, fed id quo eflen-
tia cerro aliquo modo eft , Lilpp-.mir effentiam con-
ftitutam ; nam quod eft modus rei, eft pofterjus ipsd
re ; {ed infinitas ipﬁus effentiz , non eft forma, qua
effentia impliciter eft , fed id quo effentia certoali-
quo modo clt, fiue modus quidnm eflentie 3 €120 -
finitas eflentiz fumpra formaliter {upponit ellentiam
conftitutam. Maior eft nota ; quia prius ¢ft rem elle,
quam illo medo effe , verbigratia, finitas quantica-
tis non eft effentia ipfius quantitatis , quia eft modus
adueiiens quantitati fam confbicute. Similiter in-
finitas fapientize pr:cﬁlpponit fapicntin.m conftitutam
qui cft eius modus , & quantitas. Probatur €rgo mi-
not. Sicut fe habet finitas vel infinitas quantitatis; ad
quantitatem,finitas vel infinitas {apientiz ad fapien-
tiam, fic fe haber infinitas elfentiz ad effentiam , fed
infinitas quanticatis eft modus ﬁippmi:;’ns quantita-
tatem iam conftitutam , idem dico de {apientia, ergo
infinitas effentiz meﬁlpponit cifentiam conftituram.
Probarur miner infinitas fapicm:ize 1ded eft modus
fapicntiz , quia fignificat Sapientiam ita perfectam
vt it fine vllo rermino; fed infinitas effentiz , {eu
radicis attyibutorum , fignificat effentiam effe ita
perfectam , vt fic fine vllo termino ; exgo infinitas
effentiz codem modo fe habet , quo fe haber infini-
tas {apientie refpedu fapientix. Denique infinitas
ﬁlmpm formaliter , non eft aliud quam negatio ter-
mini »€rgo non potelt efle conftitutiua rei pofitine
perfectiflinve.

Secunda pars de infinitate materiali videtur efle
contra Gillium , Leffium , S alios , Pmbnmr autein
primo,quia differentia conftitutiua deitatis eft Prima

Tetia
diffical-

Infinitas
formalis
non elt
Del ﬂli(‘f‘ﬂ-:
rentia.

Infinicas
matcrialis
non eft
Dei diffe-

ratio quam concipimus in Deo , & 4 qua Huunt aliee rentia.

omiics; fed omnis perfectio non eft tantim p’rima
petfectio, fed includic ctiam perfectiohes qua Hount
ab aliis , ergo differentia Dei cifentialis non eft om-
nis perfedtio.  Deindenon potelt negari effe in Deo
perfectiones qualdam arcribugales o qua Pro?.)'-l!jmr
15 priores tanquam per caufas virtuales; illz
It Prima ratio cilentiz 5 ergo fion om
s eft effentia Dei formaliter, gu
volitionem effe poftenoreinintelled




i

18 Difput.]. De Deo, Quaft. 11 Se&. 1.

ratem pmbzri per immutabilitatem , ergo ille perfe-
ctiones non pertinent ad primum Dei conftitutiuum,
Denique conftitutiumn deitatis provt concipitur {ub
przcilo conceptu effentiz, differt 2 conftitutiuo Dei
fecundum omnia que realiter , 8 adzquate includir;
nam vt dixi,Deitas poteft fumivel adequaté, ac Phy-
ficé prove eft 4 parterei , vel indequare ac Meraphy-
fice , provt fignificar id quod eft primus conceptus
Dei, feu id'quod concipitur vt prima perfectio Dei
a qua aliz Auunt fed conceprus adzquatus Dei veeft
a parte rei eft omnis perfectio , crgo F[J\il non_ci}
Congceptus deitatis , VE Concipitur pracCise ¥t prima
perfectio Dei.

_Propria . Dijco quartd differentia conftitutiva deitatis prove
’)U‘m‘“‘h itmmLm* f‘[lbvcﬂﬂ'“(‘F[]l pracifo L‘.‘fi‘;ltlin: 5 Ciﬂt_:zll[].:.iil 13
o fiue vniuerfalitas perfectionis, exigitiua, radicalis, &
formalis implicita ; adeo vt prima & eflentialis ratio
deitatis fit effe omnia per eflentiam radicalite
gitué aut etiam formaliver implicite. Conceptus ve-

t6 adequatus Dei prove eftd parte rei fit effe adu,
realiter & formaliter explicité , omnia per effen-
tiam. Ira interprecor ommnes illos qui volune diffe-
rentiam iftam non effe aliud quam ipfum , effe, quia
non intelligunt alind quam vniverfalicatem , & com-
plexionem totius effe. Deinde illos qui ajunt effen-
tiam Dei efle infnitarem.

Probarur  Prima ergo pars de primo conftitutino deitatis
¢x Seri-  probarur primo ex celeberrimo illo Scripture loco
prura &

vbi Deus dicitur ipﬁlm effe; nam qued eft proprium
Dei nomen,eft differentia eius propria; fed c'fﬁ-,quc)d
eft proprium Dei nomen, fignificat totum efle vni-
uerfalifimum , & illimitatum, vt {upra oftendebam
€x variis Pa{i'fbus s nam quod eft ipihm efle, non
poteft excludere vllum effe , fed quod non excludic
vllum effe , eft totum effe , ergo id quod eft ipfum
efle, necetlirio , vt fic, eft totum effe. Deinde ira
feré femper loquuncur Patres quoties fic loquuncur
de Dea vt dicant illum effe omnia. Dionyficap.3. de
neminib. divinis , Dicitar vnum quia eff omnis vnice,
Athenagoras in Apologia pro Chyiftianis Dews eff fi-
b1 omnig. Minurius in Qéanio Dew eft [iki ipfe pro
mundo. Hincyefert Eugubinuslib. 3. cap. 8. Deum
vocarum ab antiquis Ph:’lofo?his fuifle v way vniner-
Jitm. Confirmatur nam ¢ffe prove fignificat differen-
tiam Dei propriam non eft effe independens , effe ne-
cellarium,efle per c{fcntium,crgo eft efle vninerfum.
Secundo illa eft Dei differeneia & eflenti quz
propria eft Deo, eft prima, eft adequara, huiufmodi
o, eft .i:_‘.lﬁnims quam propofii , ergo illa eft propria
pl‘hzus‘ : D‘cx differentia. Primd quod propria deitais fit, infi-
Dei con- Nitas patet, quia neque creaturis , neque actribucs,
neque perfonalicatibus conuenire poreft vniucrfa
perfectio formalis implicita , exigitina, & radicalis,
vt eft per fe notum. Deinde quod illa fic prima ra-
tio , & primus conceptus quem formare debemus de
Weo probatur, quia ille neceft independentia , nec

Patribys,

Infinitas
radicalis
et Deo

CC]’CL&S,

cxiftentia per effentiam , necintelleéio , neque

aliud s vt probaui,crgo eft infiniras ifta , & vni-
litas perfeétionis. Deinde illud 4 quo Auunt
ines perfedtiones que funt in Deo,eft id, quo
m confticuitur effentia dinina , {ed ab infinitate
i, fewab exigentia omnis pchuJouis fluunt
QImnes pL‘Lf’LCHoﬂCS ;nam infinitas actualis, feu ex-
plicita complexio omnis perfectionis fuit ab exi-
gentia omnis perfectionis, ficut difcurfinum ackuale
Huit ab exigentia difcurfus quz dicitur efle differen-
tiahominis , ergo illa exigentia omnis perfectionis
et prima Dei differentia. Confirmatur nam illud
eft primum , ante quod nihil eft , {ed nihil poteft effe
prius omni perfectione radicali, alioqui non acci-
pisomnes perfectiones , ergo , exigengla illa radica-
lis eft prima,

Neque dicas retorqueri pofle argumentum
ficut omnis pczf% o non eft prima, cu :
fiIll"P{'I'.‘('\‘,-;f].(}!‘('s quz fuunt ab alis, fic exigentia
perfectionum qua Huunt ab aliis non poteit efle
omnium prima; €£go non pertinet ad rationem con-
ﬂiflii'ii.‘l:tln qua debet efle omnium pr

Relpondetiir : omnem perfectionem cor
diftributiué,ac {eparatim ab aliis non P
nium primamyvt recte probat a
{1 fumarur colleétiné , ac co
vnicum conceptum fimpliciffimum ¢
nium , tunc omnis perfectio eft o1
qui

fingule perfe

e

rgumentum : at

a
Stim provt

IIBM o=

nnium  prix

non d in quib

VIS Conceptris |1

Denique qu

tiz dininz

non P(‘»tt‘[‘t(‘ll :;J]gll]li
fario deber elle «
illa non eft per {e ipf:
aliud extraneum effentiz; Del eilentia per %
eft infinita ; alioqui Deus non eft infinitas per ¢f
tiam : ergo ratio conftitutiua elféntiz dinine non eft
fingularis aliqua perfeétio , fed omnis perfedio.

Secunda pars de concepru adzquato deitatis vt
eftin fea parte rei }u‘uln:uur iildem reftimoniis &
argumentis fatifque conftar ex dickis fect. 1. de infi-
nitate Dei, 17.1Etbsr autemex dicendis queft. fﬁ-’qucmi
vbi magis oftendetur quomodo ¢ffentia Dei conti-
neat attribuca omnia.

Ad primam Refpondetur difting. minorem
fentia Dei confiderara Phyfice & adequ
parte rei, eff formaliter, & diftincté feip
concedo , eflentia Dei Metaphyfice COI}!{L{CLM.'AP;‘:)-
vt fignificat primum Dei conftitutivum eft per fe
ipfam infinita formaliter & diftincteé nego ; quia, ve
fic, eft foliim radicaliter, & confusé infinica vt pate-
bitex quzft. fc‘cluenrl ad confirmationem eadem rel>
poufio eft.

Ad fecundi Refp.co argumento recké proba ri,quod
infinitas materialis actualis , non eft differentia Dei,
qug fignificat primumDei contitutiuum. Nego autem
abfoluré perfectionem aliquam fir em & deter-
minatam effe
quz per fe i
videor probafse; nam illud noneft infinicum perel-
fentiam,quod eft infinicum pex aliquid'extrancum ef-
Imo {1 velis perfectionem aliquam [pecialem,
illa eft exigere omnem perfectionem. Nam hocel~
{e poteft aliquid determinatum. Quod additur om-
nem perfectionem , non efse primam ,iam folutum
eft , omnis perfectio formaliter & diftincke [‘HJ‘HP(&
concgdo , fumpta radicaliter & confusé nego.

Afterciam R efp. infinitatem nullo num'opro't\;u’i Solatic
per independentiam, vt p:ob.ttu:n eft. Efle primum femtiz,
& radicale totius efsed fe diftinék probat infinita-
tem tanquam a pofleriori non tanquam 2 prioti.

Quia prius eft Denmelse abfoluté in feipfo , quam
efse refpectiué ad alia 4 {e , fed efse primum & pro-
ductinum totius efse poffibilis , eft aliquid refpe-
Etinum , efse autem infinitum in fe , fen efse omnia,
eft conceptus abfolutus ; erge prius eft Deum cfse in
fe ipfo omnia , quam efse primam radicem totius e~
fe poflibilis 2 fe diftinéti. TIma prius eft Deum efse
omnia,quam pofsc producc:n:.' omnia yt pater. C
do autem dicitur , pruno else, nihil efse prius ,
tur ficut dixi prius de independentia. N {

]
munis perfectio

1 , infinita per

1CNn-

n

infnita

fentiz.

miuns




D pro~

Sty in

De cognitione quantus {it Deus,

., vel ﬁguiﬁcat primitatem efsendi, & fic infi-
nitas radicalis eft illa prior : vel fignificatillud ens
quod eft omnium Primum » leu quod haber primita-
zem efsendi, & hoc concedo nihil habere prius.

Ad confirm.Refp.cns dinidi priusin finitum, & infi-
nitum quamin ens a fe & ens ab alio. Quia indepen-
dentia vt oftendi, probatur per infinitatem, illam au-
tem non probar.Fateor infinitatem formalem (‘ﬂ‘c ne=
gationem, {ed infinitatem muterialmp »& radicalem
co modo quo expofita eft , patet cfse omnino po-
fitinam.

Colliges ex his quznam cfse poflit vera 8- adzequa-
ta Dei definitio , & quid magnum ac mirabile obii-
cere menti debeas, cum Deum audis aut cogiras,
qui eft omnia per efsentiam feu omne magnum,
omae pulchrum , omne bonum. Qmuis vita, omnis
fapicntia, omnis fanétitas, omnis fuauicas. Sed quo-
modo? eft omnia fine limitatione vlla tum intenfiué,

tum exgepfiué , vide quam hoe latépareat. Quiaeft
infinit omni genere fine compoﬁtionc vila:quia
eft fix imus , & vniflimus; cft enim vna indi-

yifibiliffima efsentia que eft fapientia, vita , poten-
tia , omnia vnicé, Vide quam hoc fit auguftum.
Sine depend tia;, quia cft 2 {e totum quod cft :‘l[ne
Conrirwcnn*uia eft ens necefsarium & per efsen-
tiam : {ine potentialirate quia cft ens fummé aétuale:
fine muratione quia eft ens immutabile: fine focio
quia eft ynicum & tamen fine folitudine quia s
s inquit Auguftinus tradtat. 39. in Ioannem, Er
nsgmiers eff &5 numerss non eff. Vbique quia eft immen-
fus : femper, quia zternus : fonraliter, quia eft radix
& principium omnis poflibilitatis , [z 4/ (inquic
S. Dionylus cap. 4. de nominibus diuinis ) eff omne
principiums exemplare  finale efficiens s formale ;elea
- wentare & fimpliciter omne prineipiam. Breuius di-
xctis cum codem Dionylio, dursrertc , imeprentc,
Jmf,gad&w » cum Nazianzeno , Unss 5 ommia , ni-
bil. Vel certé cum codem. Hoc eff Dews quod cum
dicttur won poteft dici, cum aftimarnr non poteff affimars,
cumm dufinitair ipsa definitione crefeie.

QVAESTIO 111
De¢ cognitione qualis, & quantus fit Dews.

MAgnituda infinira diuini efle, hanc folam habet
cogmtionem , zon cognefei , vt recké air S,
Maximus in centuriis. Sed ex eo tamen quod dictum
elt colligi aliquatenus poteft, quid magnum , & exi-
mium fit Deus ihpr;l omnem z{timationem , & ad-
mirationem, & amorem ; erit autem hoc manife-
ftius adhuc ex attributis qua circunftant effentiam
noftro modo concipiendi ; fed eorum tamen confi-
deratio , quia efle poflet infinita , & in Metaphyfica
delibara eft. Satiseric deillis, primd dicere vniuer-
{im , quomodo contineantur in éffentia. Secundd
quomodo ab ea , & a fe inuicem diftinguantur. Ter-
1id, quomodo de effentia & de {e inuicem pradicen-
tr. Quartd in parciculari , quomoda diuidantar &
quznam finc.

Sk et 1o Lk

wAn & quomodo effentin Dei continear
attribusa,

Ertum eft primd effe aliqua in Deo attributa;
nam quamuis non fit in Deo , nifi ynica , indi-
uifibilis , & fimpliciffima effentia , noftro tamen mo-
do concipiendi , cogitare in eo licet multas perfe-
ctiones , veluti manantes ab effentia s & refponden-
[es cum proportione creatis propeietatibus , que ta-

men nullo modo funt accidentia , fed perfectiones
Toms. [,

1Q
prorfus fubftantiales. Hac enim furt qua vocantux
communiter Atcributa , & ab antiquis patribus prz-
fextim Dionylio » dicta funt Dei Nomina , alijappel-
lant perfectiones fecundarias , quod noftro intelli-
gendi modo {upponant effenciam.

Certum eft fecundo reéké definiri Attriburum , eft
perfectio fimplex ab effentia diuina manans per mo-
dum proprictatis.  Non enim omnis petfeétio etiam
fecundaria dici poteft Artriburum,fed requirirur, pri-
mo vt fit perfectio fimpliciter fimplex , nam ea quae
non {unt in Deo nifi eminenter non dicuntur Attri-
bura;deinde deber concipi,tanquam aliquid adjacens
effentiz ; (i enim fubftantiué predicetur noneft At-
tributum , quia non refpondet proprieratibus que
manant ab effentia creara.

Certum eft tertid perfectiones que funt inDeo
alias effe impliciter fimplices, alias effe perfectiones
fecundum quid.Perfectio fimplex dicitur quz melior
eft ipfa, quam non ipfs, id eft qua non eft incompof-
fibilis cum vila perfectione maiori,vel zqualiyv.g.vi-

s e N : 3 : nid,
ta, {apientia , luftitia, ( funt perfectiones fimplices,) 4

quia non negant in fubiecto , in quo funt,perfectio-
nem vllam inaiorem,vel etiam zqualem.Perfe@iones
{fecundum quid , ez funt juxta communem viiun
Theologorum , que non funt meliores ipfie > quam
non ipfe. 1d cft que non pollunt eife in ﬁll)bie&o €0~
dem , cum aligua perfectione maiosi,aut zquali, v.g.
effc hominem ; et aliqua perfectio , fed excludens 2
fubiecto perfetionem Angeli. His pofitis.
Diflicultas ¢ft de modo quo eflentia continet
Artcribura 5 imd & omnem omnino perfetionem. Et
primo quidem quomodo realiter in fe ipfa omnia
contineat Atrributa & omnem perfectionem poffibi-
lem. Secundo yrrum etiam formaliter & effentialiter
in fuo conceptu, & Phyfico ; & Metaphyfico, incly-
dat Attributailla, & omnem omnind perfectionem,

§ L

wAn & quemodo effentia Dei realitey includat
attribut,7% omnem prorfis perfectionem.

Zpé dictum eft,fuperits , ita Detum effe, vt it to-
Smm efse, & hoc efle , nomen eius proprium, nunc
tota difficultas eft quomodo perfedtiones illz omnes
fe fimplices, {iue tarim fecundum quid {int in Deo,
vtrum formaliter ; an verd eminenter. Tunc aliqua
perfectio formalirer exiftic in aliquo fubiecto , quan-
do fecundum propriam fuam rationem , & definitio-
nem affirmari poteft de illo. Quo modo intellectus
formaliter eft in homine. Eminenter autem quando
fecundum ngriam fuam definitionem affirmari non
potelt deillo fubiecto, fed tamen exiftic in illo,modo
quodam nobilioxi.

Ratio ergo dubit. primo eft, quia perfectiones
creatz quzcunque ille fint, femper habent annexam
aliguam imperfectionem ; funt enim omnind limica-
ta,fed fimplices perfectiones {unt perfectiones crea-
tz;ergo ille formaliter non funt in Deo. Vnde Dio-
nyfius ait illas ita de Deo affirmari ve magis negentur,
& per fuperlationem pradicentur ; eft enim Deus fis
per vita, {uper fubftantia, &ec.

Secundd Effentia Dei non continet effentiam ho~
minis , nifi quia vel eft illa perfedtior & fic Angeilﬁ'
eminenter contineret infinita entia corporea; vel
quia producere illam poreft , & hoceft omnipoten-
tiam effe quz omnia continet non autem eifentiam;
dicere autemquod illa conrineat in fua fcientia , in
qua reprefentatur , valdé Meraphoricum eft; alioqui
homo contineret , quzcungue videt.

Tertid fi creature {unt in Deo; fequitur veré 4
Vvicleffo dictum effe quod omnis creatura eft, & po-
teft dici Deus,& contra,qued Deus eft qualiber crea-

e tura

o e R A

et s ek

|
|
|
\




	Seite 14
	Seite 15
	Seite 16
	Seite 17
	Seite 18
	Seite 19

