UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Georgii de Rhodes Avenionensis S. J. disputationum
theologiae scholasticae tomus ...

Rhodes, Georges de

Lugduni, 1661

Qvaestio Ill. De cognitione qualis & quantus sit Deus.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

D pro~

Sty in

De cognitione quantus {it Deus,

., vel ﬁguiﬁcat primitatem efsendi, & fic infi-
nitas radicalis eft illa prior : vel fignificatillud ens
quod eft omnium Primum » leu quod haber primita-
zem efsendi, & hoc concedo nihil habere prius.

Ad confirm.Refp.cns dinidi priusin finitum, & infi-
nitum quamin ens a fe & ens ab alio. Quia indepen-
dentia vt oftendi, probatur per infinitatem, illam au-
tem non probar.Fateor infinitatem formalem (‘ﬂ‘c ne=
gationem, {ed infinitatem muterialmp »& radicalem
co modo quo expofita eft , patet cfse omnino po-
fitinam.

Colliges ex his quznam cfse poflit vera 8- adzequa-
ta Dei definitio , & quid magnum ac mirabile obii-
cere menti debeas, cum Deum audis aut cogiras,
qui eft omnia per efsentiam feu omne magnum,
omae pulchrum , omne bonum. Qmuis vita, omnis
fapicntia, omnis fanétitas, omnis fuauicas. Sed quo-
modo? eft omnia fine limitatione vlla tum intenfiué,

tum exgepfiué , vide quam hoe latépareat. Quiaeft
infinit omni genere fine compoﬁtionc vila:quia
eft fix imus , & vniflimus; cft enim vna indi-

yifibiliffima efsentia que eft fapientia, vita , poten-
tia , omnia vnicé, Vide quam hoc fit auguftum.
Sine depend tia;, quia cft 2 {e totum quod cft :‘l[ne
Conrirwcnn*uia eft ens necefsarium & per efsen-
tiam : {ine potentialirate quia cft ens fummé aétuale:
fine muratione quia eft ens immutabile: fine focio
quia eft ynicum & tamen fine folitudine quia s
s inquit Auguftinus tradtat. 39. in Ioannem, Er
nsgmiers eff &5 numerss non eff. Vbique quia eft immen-
fus : femper, quia zternus : fonraliter, quia eft radix
& principium omnis poflibilitatis , [z 4/ (inquic
S. Dionylus cap. 4. de nominibus diuinis ) eff omne
principiums exemplare  finale efficiens s formale ;elea
- wentare & fimpliciter omne prineipiam. Breuius di-
xctis cum codem Dionylio, dursrertc , imeprentc,
Jmf,gad&w » cum Nazianzeno , Unss 5 ommia , ni-
bil. Vel certé cum codem. Hoc eff Dews quod cum
dicttur won poteft dici, cum aftimarnr non poteff affimars,
cumm dufinitair ipsa definitione crefeie.

QVAESTIO 111
De¢ cognitione qualis, & quantus fit Dews.

MAgnituda infinira diuini efle, hanc folam habet
cogmtionem , zon cognefei , vt recké air S,
Maximus in centuriis. Sed ex eo tamen quod dictum
elt colligi aliquatenus poteft, quid magnum , & exi-
mium fit Deus ihpr;l omnem z{timationem , & ad-
mirationem, & amorem ; erit autem hoc manife-
ftius adhuc ex attributis qua circunftant effentiam
noftro modo concipiendi ; fed eorum tamen confi-
deratio , quia efle poflet infinita , & in Metaphyfica
delibara eft. Satiseric deillis, primd dicere vniuer-
{im , quomodo contineantur in éffentia. Secundd
quomodo ab ea , & a fe inuicem diftinguantur. Ter-
1id, quomodo de effentia & de {e inuicem pradicen-
tr. Quartd in parciculari , quomoda diuidantar &
quznam finc.

Sk et 1o Lk

wAn & quomodo effentin Dei continear
attribusa,

Ertum eft primd effe aliqua in Deo attributa;
nam quamuis non fit in Deo , nifi ynica , indi-
uifibilis , & fimpliciffima effentia , noftro tamen mo-
do concipiendi , cogitare in eo licet multas perfe-
ctiones , veluti manantes ab effentia s & refponden-
[es cum proportione creatis propeietatibus , que ta-

men nullo modo funt accidentia , fed perfectiones
Toms. [,

1Q
prorfus fubftantiales. Hac enim furt qua vocantux
communiter Atcributa , & ab antiquis patribus prz-
fextim Dionylio » dicta funt Dei Nomina , alijappel-
lant perfectiones fecundarias , quod noftro intelli-
gendi modo {upponant effenciam.

Certum eft fecundo reéké definiri Attriburum , eft
perfectio fimplex ab effentia diuina manans per mo-
dum proprictatis.  Non enim omnis petfeétio etiam
fecundaria dici poteft Artriburum,fed requirirur, pri-
mo vt fit perfectio fimpliciter fimplex , nam ea quae
non {unt in Deo nifi eminenter non dicuntur Attri-
bura;deinde deber concipi,tanquam aliquid adjacens
effentiz ; (i enim fubftantiué predicetur noneft At-
tributum , quia non refpondet proprieratibus que
manant ab effentia creara.

Certum eft tertid perfectiones que funt inDeo
alias effe impliciter fimplices, alias effe perfectiones
fecundum quid.Perfectio fimplex dicitur quz melior
eft ipfa, quam non ipfs, id eft qua non eft incompof-
fibilis cum vila perfectione maiori,vel zqualiyv.g.vi-

s e N : 3 : nid,
ta, {apientia , luftitia, ( funt perfectiones fimplices,) 4

quia non negant in fubiecto , in quo funt,perfectio-
nem vllam inaiorem,vel etiam zqualem.Perfe@iones
{fecundum quid , ez funt juxta communem viiun
Theologorum , que non funt meliores ipfie > quam
non ipfe. 1d cft que non pollunt eife in ﬁll)bie&o €0~
dem , cum aligua perfectione maiosi,aut zquali, v.g.
effc hominem ; et aliqua perfectio , fed excludens 2
fubiecto perfetionem Angeli. His pofitis.
Diflicultas ¢ft de modo quo eflentia continet
Artcribura 5 imd & omnem omnino perfetionem. Et
primo quidem quomodo realiter in fe ipfa omnia
contineat Atrributa & omnem perfectionem poffibi-
lem. Secundo yrrum etiam formaliter & effentialiter
in fuo conceptu, & Phyfico ; & Metaphyfico, incly-
dat Attributailla, & omnem omnind perfectionem,

§ L

wAn & quemodo effentia Dei realitey includat
attribut,7% omnem prorfis perfectionem.

Zpé dictum eft,fuperits , ita Detum effe, vt it to-
Smm efse, & hoc efle , nomen eius proprium, nunc
tota difficultas eft quomodo perfedtiones illz omnes
fe fimplices, {iue tarim fecundum quid {int in Deo,
vtrum formaliter ; an verd eminenter. Tunc aliqua
perfectio formalirer exiftic in aliquo fubiecto , quan-
do fecundum propriam fuam rationem , & definitio-
nem affirmari poteft de illo. Quo modo intellectus
formaliter eft in homine. Eminenter autem quando
fecundum ngriam fuam definitionem affirmari non
potelt deillo fubiecto, fed tamen exiftic in illo,modo
quodam nobilioxi.

Ratio ergo dubit. primo eft, quia perfectiones
creatz quzcunque ille fint, femper habent annexam
aliguam imperfectionem ; funt enim omnind limica-
ta,fed fimplices perfectiones {unt perfectiones crea-
tz;ergo ille formaliter non funt in Deo. Vnde Dio-
nyfius ait illas ita de Deo affirmari ve magis negentur,
& per fuperlationem pradicentur ; eft enim Deus fis
per vita, {uper fubftantia, &ec.

Secundd Effentia Dei non continet effentiam ho~
minis , nifi quia vel eft illa perfedtior & fic Angeilﬁ'
eminenter contineret infinita entia corporea; vel
quia producere illam poreft , & hoceft omnipoten-
tiam effe quz omnia continet non autem eifentiam;
dicere autemquod illa conrineat in fua fcientia , in
qua reprefentatur , valdé Meraphoricum eft; alioqui
homo contineret , quzcungue videt.

Tertid fi creature {unt in Deo; fequitur veré 4
Vvicleffo dictum effe quod omnis creatura eft, & po-
teft dici Deus,& contra,qued Deus eft qualiber crea-

e tura

o e R A

et s ek

|
|
|
\




Peifeétio-
nes omnes
fimplices
formaliter
funt in

Deo.

Perfedtion
nes fecun-
dum quid
funt in
Deo emi-
NEnter.

Solutio
€0rum
'KEIJT OFPD'
mebantur,

Bo

wura, v.gr. quod Deéuseft terra, it 3qu:t; elt brurum.

Quarto Artribura Det vel {unc finita , vel funt infi-
ica, primum didi, non poteft, quia effentiz infinice,
pe l'l'i'(i‘[jmI‘LCQ‘H‘.!H'L]'["\Tfl[ﬂ[, non foldim intenfiué , fed

etiam extenfing

won lecundums, quia ateribura , funt
P;'ricdtimli‘s vniuerfales quas intellectas Lii&illgliii
{fumens fundamentum ex creaturis ; iilz finicz funt,
ergo atrributa finita funt.

Dico primo omnis perfectio realis exiftic in effen-
tia Dei, vel formaliter , i {ic perfectio fimplex 5 vel
eminenter fi (it perfedtio fecundum quid.

Prime partis ratio eft , quia illud formaliter eft in
Dco quod melius eft habere formaliter , quam non
habere formaliter ; Deus enim eft i:f quo nihil po-
teft cile melins,fed melius eft habere formalirer perfe-
dtiones ﬁmpliccs y quam illas non il:lbc‘rc formaliter,
ideo enim dicuntur fimplices , quia {unt rmeliores
quam oppolita eis negario , neque dicunt exclufio-
nem on]niapcaﬁdiunis 1!10.io_ris > aut etiam zqualis:
eigo ‘twrﬁ-c}ioncs_1'il-npliccs {untin Deo, non quate-
nus funt creatz, fed lecundum propriasrationes , &
definitiones , praefcindendo ab eo quod funt creats;
nam guiz omnia creata im perfecta funt , & quzcun-
que cogitamus funt lirnjm_m » propresea recke dicicur
perfectiones creitas , vt fic, eminenter {olim effe in
Deo. Hing eft triplexille modus cognofcendi Deum
per afﬁmluuogcm » negarionem , & Ehpcrl;lri oneins,
omnia cnim affirmari de Deo, & negari pellunt.

Secunda partis ratio eft , quia perfectiones {fecun-
dum quid non lunt in Deo {ecundum proprias fuas
definitiones s fed omni modo quo vaum clfe poteft
in alio eminenter, & fine vlla imperfedtione , quod
quadrupliciter pofleaccidere Lefl: notatl,1. Nam.1.
effectus eminenter dicicur efle in caufa nobiliori , &
eo perfectiusin illa exiftit, quo produci poteft pexfe-
étins, Deus autem perfectiflimo modo producit,funt
ergo effectus omnes in Deo,vtradij in fole,ve folia in
arbore.Secundo aliquid eft inalio fecundum (ui fimi-
litudines , Deus autem ideas habet Ptrf‘(’étfﬁlwﬂﬂb [e~
cundum quas omnia efficic.  Tertio fecundum vim
agendi;Deus enim facere poteft,quidquid fieri poteft
a creaturis.Quattd {ecundum ordinationem, & afti-

e
1

mationem,vt media funt in fine,ad qué ordinantur, &
ex ipfo eftimantur.Sunt igitur omnia in Deo fed no-
biliori modo,& ineffabili,nam omnia mortua in ipfo
viuunt,omnia finita,illimitata funt, imo v aic Augu-
ftinus , Creata ommia ipfa funt creatrsx effentia in g}mz
etiam veriis effe habent qui in proprianatura. Oue enim
fatla fur (inquit 1,5. de Genefiad litteram ci15.) i
meliora funt, wbs fant weriora & incommutabilia,

Ad primam fatis di¢tum eft perfectiones fimplices,
vtereatz funt non ¢fle in Deo nifi eminenter.

Ad fecundam Refp. perfe@iones effe non pollein
omniputentia tanquam in canfa , quin etiam fint in
cllentia , que realiter eft ipfa omnipotentia , & no-
{ftro modo intelligendi, eft radix, & caufa virtnalis
omnipotentie,in qua nihil continetur, quod non con-
tineatur prius in eius radice. Quomodo autem magis
omnia contineat quam Angelus contineat hominem
faris cx dictis patet.

Ad rertiam Refp. abfurdiffimum effe figmentum
Vvicleffi quia , ve dixi , creatura folium eminenter in
Deo funt.

Ad quarzam Relp. quaftionem efle de nomine ; fi
enim nomine Attributi intelligitur perfectio diftin-
guibilis aliquo modo per intelleétum , cercum eft effe
in Deo Attributa numero infinitanam funt, v.gr. in-
finite idex LuIl]infs,.&ngdi,&c. Vel ﬁgniﬁsamr per-
fectioaliqua roralis & vniuerfalis,cuius diftinguendc
fundamentum fumitur ex creaturis , & fie patet il
non effe nifi finita,nam ad fapientiam v.gr. pertinent
omnes idex,ad omgipotentiam,facultas creandi om-

Difput. . De Deo. Quaft 1l Seét 1.

oo

nia,vt recté oftendunt Valq. d.10.0.28. Suares lib. 1.
cap.22. Recupitus lib.3. quaeft.x3.

R

Virum effentin Dei non [olani realiter | [ed etiam
formaliter includar omnem perfectionem.

ESEEmianci {zpe monui,fumi poffe,vel prove fi-
gnificat conceptum Deiadzquatum veeftinfe a
parte rei, vel prove fignificar duntaxat, primum illud
Dei conftitutiuum a quo emanare concipiuncur ano-
bis Arrributa omnia per modum proprietatum. De
viroque illo concepru Dei graniflima inter recentio-
res prafertim Theologos difficultas eft verum ille in-
cludat atrributa, & omnem omnino perfeétionem
etiam formaliter, ita vt neque adequaté ac Phyficé,
neque inadequate ac Metaphyfice concipi poffit el
{entia Dei,quin concipiantur attributa omnia : an ve-
10 radicaliter duntaxar illa includat, quarenus.conci-
pitur tanquam radix omnium attributoru il
temn formaliter etiam confuse.
Ratio autem dubitandi prefertim pro effentia Dei
{fampra inadequare ac Meraphyfice primé eft;quia il-
lud non ingreditur conceprum formalggmse(lentiz di-
uinz , vt eft effentia & primum conftituriuvum divi-
num,quod {upponir effentiam plené confitutam,ran-
quam aliquid ea pofterius , huiufmedi funt ateributa,
ergo illa nullo modo ingrediuntur effentiam Dei,pre-
fertim {umpram inadzquate. Maior ex terminis nota
cft , probat. minor illud quod manate concipitur ab
cffentia , iam confticura pex modum Iproprietaram,
fupponit eflentiam iam conftitutam; Aceributa dicun-
tur ea que manare 2 nobis concipiuntur ab elfentia
iam conftitura , per modum proprictatum , aliogui
funt & non funt attriburajergo,dce.Deinde attributa
probantur & priori per effentiam , ergo fitpponunt il-
lam quia nihil demonftratur a priori, nifi fic
tius,& nifific diftinétum conceptu:Sim r nihil po-
teft adjacere fibiipfi,fed atrribura concipiuntur vt ali-
quid adjacens eflentiz go eflentia non includir for-
malirer attribura.Deniq; ratio Dei cofticutiva non eft
aliud quam infinitas radicalis ergo effentia Dei fum-
pra Metaphyfice n6 includit atcribura nifi radicalizer.
Secundd eflentia Dei provt 4 nobis concepta pra-
cisé nihil aliud continet formaliter , necin ea conci-
pitur aliud , quam quod in Deo rc[‘pumic: effentiz
create, vi effentia eft, {ed effentia cr

pofte-

ta, vt eflentia
eft, non Continet proprietates , ergo eflentia Deinon
continet attributa formalirer.fed ad fummum radica-
liter. Deindeimplicar effentiam Dei continere for-
maliter;id a quo Pl:ri'cindicur,&‘ ratione diﬁinguimi;
effentia Dei ab ateriburis ratione faltem diftinguitur,
vt dicetur poftea,ergo,&c.Denique implicar vt effen-
tiz concipiatur {ub rationibus oppofius fimul & fe-
mel , {ed conciperetur fub rationibus oppofitis fi in-
cluderet atrributa formaliter ; nam effentia concipi-
tur vt principiom;& vt aliquid intrinfecuin , ateribu-
tum autem vt principatum, & vt aliquid extrinfe-
cum ; ergo, &c. 3

Tertio nulla ratio probare poteft atcribura effe de
conceptu adequato , vel etiam inadzquato eflentiz
quz non probet pcrfom‘.imtcs effe de illo eodem
conceptu ; fed pcribnalimrcs non funt de conceptu
effentiz vt fic:ergo nec artribura. Probat.maior,ided
per te attributa includuntur in effentia , quia illn eft
effentialiter infinita & non per aliquid extrinfecum
eflentiz - deinde quia eft ens per effentiam & a {e;fe-
queretur auté Deum effe {apientem per aliquid extra
{e,fi {apientia fit aliquid extrancum effentiz,fed zque
{equitur paternitatem effe extrinfecam effentie, &
1lli aduenire tanquam receptiue , {1 eft extra conce-
prum eflentiz ergo parratio eft.

Quartd

Sratusg
quaitio-
nis.

Ratio qua-

druplex
oppofisi.

n




Quattd fi volitio eft zque de Dei effentia ac in-
tellectio s fequitux: naturam divinam zqué commu-
nicari Spiritut Sanéto in ratione naturz ac commi-
nicatur verbo atque ita Proccﬂ"ioncm SpiriFus Sanéti
effe gencrationem, 2que ac proceflionem filij,confe-

uens illud abfurdum eft.

Dico 1. elfentia Dei adzquaté ac phyfice fumpta,

includit. formaliter explicite attributa omnia : effen-

| ria vero Dei (umPt:L inadzquate ; provta nobis con~

cipitur includic non {olim radicaliter fed etiam for-

| maliter omnem perfectionem {ed confusé folim &
implicité.

Primam partem docent Suarez [.1.de Deosc.10.8

0 difp.30.Metaphyfife&t.6.Gillius 1.2 tract. 1.c.6.con-

qf:i;]:]i:: tra Vafgq.d.1 19.Fafolim q.4.art.2.vbi plures citant ¢

" i expli~ veteribus, mancbit autem probata ex iis qua mox di-

(ke om-

| fTentia
Dei adz-

cam de effentia Dei,flumpra ctiam inadzquaré.
| - .
I ICHE Pt Secunda enim pars , quam docent Molina q.28.
1 feCtionem

att.2. difput.4. Suarez , Granadus , Recupirus , poft
Rllentia Mngiﬂ:rum,Durandum,Albcrtum,& alios.

Dei fum- Probatur, guia primo videntur cam exprefsé tra-
pia Meta- dere patres , dum aiunt,quod quidquid de Deo dici-
phyfice in- {entialiter dicitur. Auguftinus 1. de cognitione

i for, tur » effentialiter dici g gnit
malier  vers vite » C.3. allerit torum quod de Deo dicitur
implicitt  efle illi effentiale. 1.7. de Tyinit. ¢.3. Effentia, eo quod
| Wbt g Temria, eff fapientia. S.Leo,epift.o 1. De Deo quidguid
‘ digne vicungue (enistar 5 #on qualitasefts [ed effentia.
‘ Deinde aiunt {ingulas Dei petfectiones dicere ipfuin
h quid eft Dei. Bernard. L.5. de confiderat. c.13. guid 2
l e[t Dens longitudo, latitude, Gre. Dionyl.c.2.de diuinis
nom. ip/i bonitas dinina toram effentiam quidguid eft
definiens. Denigue dicunt, idemeffe, in Deo effe ac
intelligere Auguft.l.15. de Trinit. c.§. cui boe eff effe
gitod [apientem effe, 8¢ 1.6.C.4. hoo eft Deaeffe guod for-
zem effe ant iuftum effe ant fapientem effe Bernard.Lillo
§.C.G.hoc ¢ft es effe guod fane omnia effe. Anfelm.in Mo-=
nologio c.16. wnam eff 5 guidguid effentialsrer de illa
Jumnma fubfantia dixeris ipfa vno wodo wra confide-
| Probstuy TAtione s eff \ quidgnid eff eflentialiter. ; :
exgleita-  Sccundo. idem probant mia illa Dei attributa af-

te {eitas, aékus puxiras , & infinitas : ex prima fic argu-
mentor , illud eft de concepru formali effentiz diui-
ne vt fic , quod non eft extrinfecum effentie dinine
vt fic ; fed attributa non {unt extrinfeca naturze dini-
nz vt fic : ergo atcribura funt de conceptu naturz
diuine vt fic, probatur minor , fi iuftitia v. g. eft ali-
quid extrinfecum naturz diuing vt fics Deus non eft
iuftus per effentiam, & {c, fed per aliquid extrin-
fecum effentiz § confequens eft abiurdum,quod pro-
bosens per effentian, & 4 fe dicitur illud, quod quid-
quideft afe ino s & fe ino per effentiam formaliter
eft, non aurem per aliquid extrinfecum Deus eft per
effentiam , ergo formalirer a fe iplo s & {e ipfo eft ro-
tum id quod eft non per aliquid extrinfecum effen-
tiz , efgo non cft iuftus per aliquid extrinfecum ef=
fentiz, alioqui effet iuftus per participationem , quia
fubie@um habens formam paticipatione talis for-
me , habet quod tale fic. .

Neque dicas fufficere identitatem realem iufticiz
cum effentia ve Deus dicatur iuftus per effentiam 3
hoc enim manifefte falfum cffe conuincitur, quiacl=
{entia, & exiftentia creata identificantur realiter , 8

_Tamen creatira non dicitur exiftere a fc per effen-
tiam fed per participationem quia exiftentia eft ex-
tra conceprum effentiz  ereo vt Deus dicatur iuftus

! 4 fe per cllentiam, non Gallicit identitas realis effen=

tiz, & iuftitiz. Confirmatur quia,ided exiftentia eft
de formali conceptu effentiz , quia Deus eft exiftens

a fe, ergo vt Deus fit iuftus 2 fe requiritur vr iuftitia

fit de conceptu cflentiz divinz. Altera ratio ducitur
€x puritate adus,nam {1 eft in Deo recipiens, & rece=
ptum;é vera accidentia,Deus non eft aétus Purus,fcd

Probatur
ex allus
Puritate,

| De cognitione quantus {it Deus. '

21
fi atrributa fint extra conceptum effentiz vera erunt
accidentia, & recipientur in eﬂh‘;tia,crgo,&c.

DcniLluC infinitas diuina Potil’ﬁm&m hecprobat. Pprobatir
Ens per fuam effentiam infinieum formaliter , inclu- ex iofini-
dit formaliter in fua effentia omnem perfectionem; %€ alus.
Deus eft ens per-fuam eflentiam infinicum formali-
ter 5 alioqui eft infinitus per parricipationems ‘hac
enim opponuntur contradictorie: ergo ellentia Dei
omnem includit perfeGtionom formaliter. Maior
probaturargumento ¢odem; illad non eft per fuam
cflentiam infinite perfectum, quod eft pexfedtum per
aliquid fuperadditum effentiz , fed fi ateributa funt
extra effentiams Deus eft perfectus per aliguid fu-
péradditum cilentiz , ergo Deus non erit per fuam
effentiam infinité perfeétus A artributa funt exta
conceptum cffentiz. 3

Neque dicas eflentiam effe infinitam fimpliciter
quia radicaliter continet totum omnind effe. Con-
tra enim argumentor : vt effentia fic infinita fimpli=
citer optimo modo continere deber omnem pexfe~
ctionem ; fed continere formaliter omnes perfectio~
nes melius eft quim continere illas radicalicer. De-
inde Deus non effer formaliter per eflentiam infind-
tus ; nec  fe formaliter v oftendi. Denique de con-
ceprucffentiali entis creari eft efle limitatum fimplhi-
citer, ergo de concepruweflentiali entis increati; eft
effe illimitatum fimpliciter, quod argumentum fusé
vrger Recupitus 1.3. g.10:C.4.

Ad primam Refp. primo quidem €o argumentos  Sélusio
non probari, quod attribura fint extra effentiam Dei Ef“m.“ d.'_"_”
adxqimt& conceptam s vt eft in {e ; quia non manant )
ab ea vt fic, {ed potius {unt plures rariones effentia~
les ratione diffinétz conftiuentes effentiam. Sivetd
loquaris de primo Dei conftitutiuo , feu de effentia
prove a nobis concipitur. Refp. concefsd maiore, di- |
{tinguendo minorem , attributa fupponunt effen~ -
tiam & ab ea emanant provt diftinété concepta (e~
cundum proprias rationes concedo , fupponum: ef-

{entiam prove concepta implicité , ac confuse nego. :
Quia vt fic func ipfa effentia vroftendi, neque ab ea
emanant alioqui effent accidentia.Eadem diftinétio-
ne {olui alia omnia poffunt qua addebantur;demon-
{trantur enim per effentiam & illi adiacent vt con=

cepta diftinéte , non vt concepta confuse , de diftin-

¢tione autem per conceprus confuflos , & explicitos

dicetur feq.{eck.infinivas radicalis quam dixi effe Dei
differentiam fignificat inclufienem radicalem & for-

malem implicitam. :

_ Ad fecandam Refp. cumeadem diftinctione, ef~  Ssjutia
fentia Dei provt & nobis concepta ; nihil aliud con- fecusiz
tinet formaliter explicic¢ , quam quod refpondet ef-

{entiz creatz , concedo nihil aliud continet confusé

fiego ; nam cum fit a fe infinita , non poreft in omni-

bus e/Te fimilis cffentiz creatz, neque perfedte pre-
{cinditur ab attributis vt oftendam poftea, fed differt
ab his dumtaxat fecundum conceptus explicitos, eo
modo quo ens differt i fuis differentiis. Neque hoc
eft effentiam concipere fub rationibus oppofitis vt
patet 5 nam attribitum vt conceptum confiisé non
concipitur ; vt principiatum , & vt aliquid cxtrinfe-
cum eflentiz. -

Ad rertiam Re(p. muleis propter hoc argumen= Difpatieds
tum omnino videri quod effentia Dei Pcrfona.litaf’es intér attris
ctiam includit formaliter ; de quo dicamdifp, 6.nunc buta ablo~
fiuppofiti etiam fententii contraria , nego iifdem ar- :ﬁb’hﬁi:;
gumentis oftendi relationes ingredi formalem con-
ceprum effentiz divinz. Primdenim infinitasidnon
probat , quia proprictates ifta _P,e:fonales non funt
perfectiones fimplices , cum patenitas verbi gratia
non fit melior quam hliatio el oppofira, infinitas au-
tem non dicit formaliter nifi perfectiones fimplices;
qualia funt ateributa omnaia. Secundo neque afleitas

3 id

e

S

.*,




|
I
|
|

]

=

Solutio
quarte
difficulta~
tis.

Inftantia,

Quid &
quoruplex
fit diftin-

- fHo,

22

id probar , quia relationes funt tetmini nature red-
dentes eam incemmunicabilem fdcéquc nomn :.mi'-
fune conuenire deitati-abfolute, vt eft effentia com-
municabilis, fed canchm illi conueniunt prove cft ef-
{entia terminata, non enim conueniunt Deo,vt Deus
eft, fed vt perfona eft:vnde patet manifeftum difcri-
men inter attributa relatiua, & abfoluta , namexeo
quod Deus fic ens per effentiam fequitur quod inclu-
dat pcrﬁ’&iuncs omnes abfolutas , quia ille Conuie-
niunt naturz ; abfoluté fumptz , ac communicabili:
relationes atirem quia non conueniunt nature abfo-
Iuté fumprz , nondebent etiam conuenite Deo per
effentiam abfolaté fumptam , fed fufficic quod con-
weniant pex effentiam ve cerminacam id eft ve PCI’[%JH
na eft. Denique quia Deus cft actus purus bené fe-
quitur quod attributa [im{ d§ conceptu effentiz,
alioqui réciperentur in eflentia 5‘11:{&{1'011(.‘5 autem
quia {unt termini nature , quamuis intexera conce-
_ptum nature vt n'_ifrum eft, non CUnCiPiunmr tamen
tecipi innatura , fed tantiim A[cdd_a:rc nararam con-
cretam, tanquam reCtum omnium denominationun,
quod nullo modo eft efle accidens, vt conftat ex ma-
teria de incarnatione.

Inftabis {i paternitas cft extra coniceptum deita-
tis, Deus non eft per effentiam, fed pet participatio-
nem-totum id quod eft ; eft enim pater, & non eft
talis per effentiam.

Refp. diftingnendo i paternitas eft extra effen-
tiam abfolute fumptam, vt eft natura communicabi-
lis, Deus non eft, per effentiam totum id quod eft
nego ; fi paternitas eft extra conceptum effentiz , vt
terminate , concedo,dixi relationem efle de conce-
pru effentie vt terminacz, quz dicit Sceflentiam, &
rvelationem.  Deus non eft per eflentiam abfoluce
ﬂlmpfi‘-ll‘l » totum, quod eft vr pcri'(m.l, quamuis per
effentiam , vt terminatam fit totum , quod eft vt
perfona.

Ad quartam quod Fafoli vnicum fundamentum
eft,Relpond. volitionem non effe minus effentialem
Deo , quam intelleétionem , neque tamen proceflio-
nem Spiritus Sancki eile generationem , quia natura
dinina communicatur ¢l ex vi proccmonis formali-
ter vt paffio eft,non vt eft actio, fed hac aliis.

Neque dicas cum Herice, intelle&tio & volitio
cum fint principia dinerfarum proceflionum, oppo-
nuntur virtualiter , fed rationes virtualiter oppofite,
non poffunt compenere vnam fimplicem effentiam,
€1go, &C 3 5

Refp. enim maiorem,& minorem falfas effe ; nam
quamuis intellectio, & volitio notionales, fint oppo-
fite vt dicam difp.{exta tamen intelletio, & volitio
effentiales non opponuntur etiam virtualiter , &
quamuis opponcrentur virtualiter in ordine ad di-
nerfas proceffiones , tamen in ordine ad effentiam
non opponerentur fed poffent effe vnum.

IT.

Quomodo attyibuta diftinguantar ab effentia,
& inter [

SEcTIO

Ertum eft primo diftin&tionem vniuerfim ap-
C pellari a philofoplis, id guo v non et alind ,
eft autem diftinétio alia realis, alia rationis, realis eft
qua vnum , ante omnem operationem intelledtus a
parte rei noneft alind. Quod quia poteft quatuor
modis contingere, propterea quadruplex effe dicitur
tealis diftinctio. Prima eft realis maior, inter ea quz
{unt entia plané diuerfa , & inter eaquz fi creata
funt tmutya eft feparabilicas. Secunda eft realis mi-
oY, INTET ea quz {eparari poffunt , fed non mutub.
Tertia eft 4 Scoro cxcogic\zm,ﬁu‘mnlis €X narura rei,
nam apud ipfum diinétio ex pacura rei eft illa quam

Difp.I. De Deo. Qua(t.111. Seé. I1.

vocamus 2 parte rei, quia eft ante omnem operatio-
nem intelleétus : & hec (inguit) diftinétio ex na-
|:u1-;\__rcf feu a parte l'Ci,lTliiﬂ eft realis, inter ea qua di

verfa funt entia, & leparari aliquo modo Pufﬂlm‘:
alia formalis , omnind a parte rei, & ante operatio-
nem intellectus , inter ea quz non puiﬂrﬂt {eparari,
quz nimirum , vt quuitur Scotusin primum dift.§.
q-4. pracedit intelletum omni modo, ynde fapicn-
tia in re formaliter non eft veritas in fe 3 nomine au-
tema {ormalitatis intelligunt Scotifte quiddicatem’:
nomine realitatis exiftentiam. Denique quarta eft 2
multis recentioribus nuper excogitata,diftinétio rea-
lis, fed vircualis, inter ea quz licer realiter,idem om-
nino fint, zquiualent tamen pluribus proprer infini-
tatem , & preftant totum id quod praftarent i rea-
liter effent diftinéta, fic effentia diuina, & relatio di-
cuncus diftingui virtualiter, quia eciam fi fint voum,
tamen realiter producitur relatio, & effentia non
producitar, @qué ac fi effent diftinéte : vade optimé
omnium diftinétionem iftam virtmalem explicare il-
li videntur, qui dicunt illam non effe alind quam
zquinalentiamad plura fundatam in infinicate Quod
Recupitus immerito reiicic L. q.4. c.15. & fequen-
tibus vbi fusé difputar de hac diftinctione.

Certum eft fecundds diftinGtionem rarionis vocari
cam , qui voum cog{t\atm' {ecundum propriam ra-
tionem non cogitato fecundum propriam rationem
alio licét idenrificaro realicer. Et quidem {1 ficinre
fundamentum aliquod cogitandi vnum fine alio , di-
citur diftinétio rationis ratiocinatz , fi autem non
fit vllum fundamentum in te, tunc oft diftinétio ra-
tionis ratiocinantis. Dupliciter aurem diftingui ali-
qua pollunt , ratione ratiocinath , primo perfecte
quando vnum ita cogitacur , vt eft rale vt nullo mo-
do cogitetur aliud vr tale formaliter, quod tamen
eft ipfi realiter idétificarum, & hanc recentiores No-
minales vocant pracifionem obiectiuam, quiain hac
diftinctione rationis vna perfectio exiftens , in ob-
iecto cogitatur, vt eft talis formaliter , non cogitati
formaliter altera perfectione obied realiter identi-
ficata cum illa, v.g. certum eft quod in fole vis illu-
wndi , & vis calefaciendi, func identificate reali-
ter & tamen cogito vim illuminandi, non cogitando
vim calefaciendi , vt talem quod eft cogitare aliquid
inadzquaté huiufmadi diftinctionem rationis , &
pracifiones (vt yocant) obiectiuas negari non pof-
{e , demonftrarini fallor, poteft, vt oftendebam in
Jnct;tphy!‘:ca » & tertia parte dii'put. prima de Sacra-
mentis. Altera diftinétio rationis rationacz , imper-
fedta eft, quando cogitato vno,cogitatur etiam aliud
formaliter, {ed ita confusé, vt non poflit intellectus
difcernere propriam illam rationem formalem , ficut
cuma longé video colorem , difcernere autem non
pollim , vtrum fic albedo an nigredo , tunc enim
video illum colorem non adzquate, {ed confuse
tantiim.

His pofitis qua ad intelligentiam celeberrima
controuerfiz , premittenda neceflarid fuerunt , tria
video queri polle de hac diftinétione attributorum.
Primo an illa fic .1iiquo modo realis, & vt loquifur,
Scotus, formalis ex narura rei. Secundd verumilla
fic diftinctio rationis. Tertid qualis fir illa diftinctio
rationis.

[
Ptrum attributa diffinguantur realiter , ant
formaliter ex natura vei ab effentia,
& inter fe .
D‘Mhnitionmn realem interattributa & effentiam

voluit effe omnimodam Gualterus ; Gilbertus,

I

=

ictanienfis Epifcopus,folas perfonali-
pucop ;
tates

Porretanus ,

Doctorum
{engentiz
circa di-
ftin&io-
1em 16as
lem.




Trimara-
tio dublx
pandis

Secunda

Tertia.

Quarta.

Allrtig
Contra
Scotym,

De cognitione,

‘o
rates diftingui putanic realiver ab effentia. Modalem
dixit efle Ioannes de Viterbio,Vorftius,attribuca eile

que celeberrima eft Scoti fententia quod attributa
diftindta int & paree rei, 8 ante operationem intel-
le€tus non tamen realiter tanquam entia dinerfa, fed
formaliter ex natura rei, tanquam diuerfas quiddira-
tes. Hancenim veram effe fententiam Scoti,patet ex
apertiflimis eius locis fupra citatis, vt immeritd eum
de fola diftinétione per intelleGum loquurum efle,
putent multi recentiores.,

Ratio autem dubitandi primaeft, & potiffima:
Implicat vt de vna re realiter ante operationem in-
tellectus verificentur contradictoria’; hoc enim pri-
mum eft , & notiffimum principium metaphyficum;
quo fublato nihil fciri poteft de Deo , vel creaturis,
impoflibile eft aliquid effe fimul , & non effe.De at-
tributis certum eft verificaria parte rei contradito-
ria etiam ante operationem intelleétus ; nam eflentia
communicatur & non communicatur relatio, effen-
tia non producitur , relatio producieur alidfque 25,
aut eriam 30. contradictiones excogitarunt Scotift
que omnino verificantur de aceributis , ergo illa di-
finguuntur.

Secundb illa diftingnuntur realiter quorum ynum
generat realiter ,altero nullo modo generante reali-
tet , {cd intellectus realiter generat , voluntas autem
nullo modo generar:voluntas realiter {pirat, intelle-
¢kus autem non fpirat quh’gia fPunit » mifericordia
non punit : Dcusiﬂtcl}igit fe formaliter vt verum,
non amat formaliter vt verum : Deus vult efficacitei
falutem electorum , non vult efficaciter falurem re-
proborumsergo , &c. Confirmatur nam i verum eft
dicere res qua eit eflentia diuina generatur , verum
etiam eft dicere , diuina effentia generatur realiter
quod abfurdum eft,imd fi amot, & odium idem funt,
verum erit quod Deus amat mala.

Tertid quacunque diftinguuntur realiter fecun-
dum proprios conceprus communes , diftinguuntur
etiam realiter contracta in inferioribus , quia quod
eft alicui effentiale femper eft ellentiale , fed iuftitia
& mifericordia fecundum proprios canceptus coms=
munes diftinguuntur realiter , alioqui etiam ellent
idem in creaturis ergo iuftitia, &c. Confirmatur quia
vbi eft diuerfa definitios ibi eft etiam diverfa quiddi-
tas & enriras fed arcributa dinerfas habent definitio-
nes, ergo. & quidditates,ac entitates.Denique omnia
Dei nomina crunt fynonyma , & in demonftrationi-
bus de Deo , fubiectum , pradicatym, & medium
erunt idem.

Quarto fi fapientia infiniraseffet 2 parte rei forrna-
liter infinica bonitas , fapientia effer formalirer bo-
nitas , confequens eft abfurdum , quia i {apientia fit
formalicer bonitas,fequitur quod bonitas importatur
in definitione fapi€tiz. Confirmatur primo {apientia
8¢ uftitia plus differunt quim fapiens & fapientia ,
{ed fapiens & f{apientia ratione differune,ergo fapien-
tia, & iuftitia differunt plus quim ratione. Confir-
matur {eciindo,cum co ncipio ufticiam divinam , vel
refpondet-huic conceptui 4 parte rei eadem forma-
litas quz relpondet conceptui fapientiz, vel refpon-
det 2 parte rei diuerfa formalitas, non primum quia
finoneft nifi vna formalitas,in omnibus attributis
eadem omnium definitio eft , & {unt omnia fynmw-
ma , fi diverfa formalitas relpondet a parte rei, crgo
attributa differunt 3 parte rei formalicer.

Dico primo, ateributa Dei anee operationem in-
telletus nullo modo diftinguuntur vel realiter, vel
formalirer ex natura rei.Tra omnes communiter {eho-
laftici quos longum effer referre contra Scotum, &
S;otiﬁas, corum cnim {ententiam non pauci grauio-
T not dignam exiftimant, mulca conta cos dabune

quantus {it Deus.
Gilliish -

veact.. per plira
6. Suarez difp. 30. Metaphyl. R
difp.r1.feék. g.n.r2. Recapitus fafifime L3. g wbi
multa congeritex con ilijs, patcibus, 8 ration
Mihi pabica hae fatis erunt.

Primo enim ex fumma Dei fimplicitate ratio du<
citur efficax ; nam in Concilio Laceran. fub Tnnbeen-
tio IT1. & in Rhementi fub Eugenio 111 vbi dam-
nata eft fententia Gilberti Porretani diflinguentis
perfonalitates ab effentia, lata videtar etiam el
fententia conta Scotum , fic edim arguo,in veroque
illo concilio dicitur Deum adeo effe fimplicem , vt
nulle in eo fine pattes , nulla compofirio ; fed i an
te operationem intellectus effcc aliqua diftinétio
formalis ex natura vei, effentiam inter & ateributa 3
effent in Deo verze partes & vera compofitio ; ergo
fi eft in Deo fumma fimplicitas , non eft diftinétio
ante operationem rationis incer attributa & eilen-
tiam. Probatur minor ibi funt vera partes , & vera
compofitio , vbi plura ynita coalefeunt in voum to-
tium ; in Deo Pllll';i vnita , coalefcent in viium to-
tum , nam attribura illa , entitares fine phu’cs a par-
te rei alioqui func nihil , funt etiam vniea effentiz 5
non enim {unt extra effentiam , & coalefeunt in
vnumn totum,dicitur enim Deus eft fapiens 5 fuftus,
&c. ergo in Deo funt verz pattes; & vera com-
pofitio.

Secundd arguere poflumus etiam ex fumma Dei
viitate,, quam omnino deftruir Scotiftica hzc di-
ftin¢tio. Dicit enim Concilium Lateranenfe , non
cffe in Deo quaternitatem : Dionyfius ¢.5.de diuinis
nominibus diuinam naturam effe vnam , implicita-
te omnem duplicitatem s excludente. Vnde arguo
ibi non eft fumma vnitas vbi eft vera duplicitas , &
quaternitas , & vt 1oquirur Bernardus Centeniras ,
imo infinitas entiratum dittin@&arum ; in Deo erit
vera pluralitas 5 & diftinékio ante Operationcim men-
tis; ergonon erit furhma vaitas , fea indinifio, &
indiftinétio.

Neque valere poreft folemne Scotiftarum cffu=
gium,diftinctionem quidem , & platalitatem realem
opponi fumma {implicitati , & vnitad; non aurem.
diftinétionem iftam minimam formalem , ex natura
rei, quz yocari non debet realis.

Sed contra nam omnis compoﬁtio i parte rei, &
diftinétio,ac pluralitas repugnar fummae fimplicitati,
& vnitati ; nam quod facic numerum 2 patre rei,
tollic vnitatem a parte rei , & compofitio partium 2
parte rei;tollic fimplicitatem 4 paree rei,diftinétio illa
tormalis ex natura rei, huiufmodi eft, ergo,&cc.

Deinde ne ludus in verbis fic, illa diftinctio , plu-
ralitas ,' & compofitio eft phyfica,& realis quz ante
ommnemm operationem rationis eft vere in re(hoc enim
eft efle rcale ) pluralitas ifta,& compofitio eft a par-
te rei, ante omnem operationem rationis , & attri-
burta ifta provt diftinéta, non funt nihil, ergo funt
res & parte rei diftin&tz , vt meritd dixerit Nyifcnus
l.ad Ablanium , quod dizina fimplex natura omnenta
circa effentiam reycit diner[itarems& Bafilius CPiﬂ:.SO.
guacungue (inquic ) momina dinina protulers , vnumis
est perpetuo giod [fgnificatar,

Tertio ex affeirate, exiftentii per effentiam , actus
puritate,infinitate ducuntur argumenta eficaciffima.
Nam in Concilio Rhemenfi art. 3. dicirs nullaseffe
in Deo proprietates, relationes , fingularitates, que
non fint ipfe Deus, & fepé diximus ex patribus,ens 3
fe imparticipatum,effe illud, quod fe ipfo eft fotum
id quod cft, non autem per alind fuperaddinum;
nam hoc ¢ft effe tale per pamicipationem. Sed fi at-
tribura non funr 2 parcesel deitas , Deus cft inftus
verbi gratia & fapiens per aliquid fuperadditum ,
quod vt pater repugnat mfaitatl, alfewadi, gn“ni‘—
fimae

L1& Tri

is de

Primapro-
Ao X
Niua
Pei fi-
plieitatcs

Atera
probatio
ex fumma
yhaitate.

Effuginm
pracladi=
tul.

Tertia
probatio
ex infinia
taté.




Solutio
%mnz du-
Bitationis.

Solutio
fecundz
dubiratio-
nis.

24 Dilp. L. De Deo. Queaft. 111.Se&. IL

Gme actualitati , nam attributa recipientur in ef=
{entia. -

Denique vera nullo modo effent pradicationes
vbi abftratka de Deo pradicanturvt Dens eftsiuftitia,
& f{apientia, quod poftea patebic repugnare patribus
S concilijs. S \

Ad primam de qua dicetur accurarius difp.6. quia
contradictoriorum vetificatio de Deo , locum pre-
{ertim habere videtur in Trinitate. Refp. contradi-
GHonem omnem etiam in creatis eflc affirmationem,
& negationem de eodem fecundum eandem umu_ini)
rationem formalem , vnde tunc non cft contradictio
quando cadit in d_uﬁ.e: formalicares 1';1(1"1.11(- diﬁ'!‘[]étﬁ&
cum fundamento in re. Cum ergo attributa ratione
diftingnantur vt {ftatim dicam cum fundamento in
re , non eft mirum quod de illis , idem predicatum
affirmetur , & negetur , iuftitia punit , milericordia
non Punii’,intcllcdus gcnu\_u,vul'_mt.ls non generat;
hecenim dittinétio licér formaliter, & realiter fit
tota pet rationem, eft tamen in _objc&o fundamen-
raliter , & wquivalenter quod {ufficit ad tollendam
contradictionem.

Torta difficultas et quid fit fundamentum illud
diftinctionis , provt precedit omnem actualem di-
frinctionem rationis ; vel enim illud eft cum omni-
moda indiftinctione', & fic recurrit argumentum de
contradictorijs : vel dicit actualem diftiné&tionem &
fic dacur diftinétio & parte rei. Deinde illud funda-
mentum diftinétionis ¢ vel eft in ordine ad {folum in-
telleGbum “creatum , & fic implicante intellectu
creato falfum effer quod intellectus Dei generat,
volunras non genetat : vel eftin ordine ad intelle-
&um divinum , & fic intellectus dininus diftinguir
ratione attribura {ua. Refpondeo illud fundamen-
tum diftinétionis prove pracedit diftinétionem ra-
tionis non effe aliud quam zquivalentiam eius rea-
lem ad plura diftinéta , vnde fit vt fundamentum det
intellectui concipiendi ynum , non concepto alio, &
hanc appellabam diftinctionem virtualem quam ad-
mictendam elfe in Deo fimpliciter, & in creatis eriam
{fecundum quid, diccturin tractatu de Trinitate , &
tingetur §.fequenti , nunc fatis eft dicere illam a
parte rei effe , {fed virtualem ; & effe in ordine ad in-
rellectum tum creatum , tum dininum ; qui non pro-
pterea ratione diftinguir attribura.

Iraque ad folutionem argumenti dicere fufficit ,
quod contradi¢toria de Deo non affirmanturnifi {ub
diuerfa ratione formali,& dchis qua & parte rei fun-
damentaliter , virtualiter funt plura, verum enim eft,
quod effentia vt concipi poteft fub concepru effen-
tiz , & vt zquinaler etlentiz ditinétx communica-
tur , & non communicatut prove zquiualet perfona-
litati diftinéte producitur prove conceprtibilis eft
fub ratione petfonalitatis & zquinaler perfonalitari
diftinéte, non producitur provt concipi poteft fub
tatione cflentiz & ita per diftinctionem rationis , &
realem fundamentalem fiue virtmalem foluuntur
contradictoria omnia qua obijciuntur a formaliftis.

Ad fecundam de intelleétu generante, & v olunta-
te non generante refponfio eadem eft ; nam in-
rer illa eft diftinétio rationis , & realis etiam virtua-
lis, vt magis poftea F;’.IC!DH. Adconfirm. R_e{i‘m‘ld.
verum hoc fortaflis effe , res qua eft effenua diuina
generatur prove concipitur {ub ratione formali per-
fonz,& provt equinalet perfonalitati diftindte Ne-
que inde {equitur quod effentia vt effentia eft gene-
retur a parte rei, nullo modo verum cft dicere,Deus
aimat mala , quia verba adiectiua femper fignificant
fenfum formalem.

Videe pollc adhuc obijci diftinctionem illam vir-
titalem , {1 non [‘;gﬂiliu'r nifi zquinalentiam, & in-
finitacem . fignificare tantim qued de Deo proprer

poflunt verificari contr: r
Relp. illam diftinétionem fignificare quod de Deo
proprer infinitatem , & i{"L]'\!illf.‘J{'!}tll.‘..ll ve
affirmario & negatio {ub dinerfa
quod non eft verificari contradictoria.

Ad tertiam Rcli?. iuftitiam & mifericordiam fle-
cundum conceptus proprios , & genericos 0$
abftrahere ab viitate , & pluralitai “in Deo
realiter {unt vnum, in creatis diftingnuntur. Ad cor
fitm. diftinguo maiorem , vbieft diverfa defin
eft diuerfa quidditas realiter diftincka ne i
&a per intelledum & virtualiter & parterei conce-
do.Vel etiam diftingui poteft vbieft diuerfa defi
adequata ibi eft diftinéta quiddiras & entit
cedo : vbi folum eft inadequata nego. Nomis
non efle 15\'|1m1i1n‘11 cbit ftatim.

Ad guartam Relp. negando maiorem illam, fi
fzgﬁiumi.z infinita , elfet, 2 parte rei formaliter infini-
ta bonitas , {apientia effet formaliter bonitas ; quia
fapientia vt fic indifferens eft, vt fit i :
tate, ;-d vt .1.1?4.‘.1 difti 2 atuy 5 }sl‘(.\\';
tur ad Deum eft idem cum boni
creaturis diftinguituy , vt prius dixiz: nimal ve fic eft
indifferens , ve it rationale , vel irr nale.
{ubeft @quinochtio illi propofitioni ( fapicntiaeft 2
parte rei formalitet bonitas)mam iﬂudﬁrmm’::‘cr, vel
fignificat formalitatem ineffe reali , & fic fapientia
Dei 4 parte rei eft bonitas : vel fignificar formalira-
tem in effe intentionali, & fundamentali, & fic fa-
pientia non cft infinita bonitas. Ad primam confir-
mationé patebit ex ftatim dicendis,quomodo {apicn-
tia, & fuftitia magis differant ratione , qnam fapiens
& fflpic:‘lu}l. Ad fecundam Lan{'h_‘nmtir.mcm Rci‘}x
quod cum concipio iufticiam & {apientiam eadem
formalitas , inefle reali , refponder co
que, fed non eadem formalitas in efle
11, quia diftinguuntus concepru : quod modo vid
dum eft.

infinitacem fimul

ncancur

ione formali ,

tC 5

via

m cum boni-
verd contral

tate , provt eft in

i i |
Virum at tributa diftingnantay vatione, ab effen-
tin , ¢rinter [e.

NEgm‘unt diftin@ionem rationis inter Attributa
hxretici Anomzi volentes omnia Del nomina

effe fynonima , fequuti ¢os videntur Nominales an-
tiqui, & nouiqui negant diftinctionem omnem ra-
tionis ratiocinate tum in creatis , tum in dininis , &
{olam admittunt diftinétionem rationis ratioci

Diftinttios
nem ratio-
nis nega-

rune Ano-
SN O~

minaies.

tis voliintque plures quidem 2 nobis formari conce-

ptus de Deo , fed eorum conceptuu
effe obieétum , & realiter & identicé, & forma-
liter.

Ratio dubitandi primo eft ; dari diftinétionem ra-
tionis inter 3 bura nihil aliud ¢t quam cognofci
vinum attributuim , non cog

1 idem l-cmpcl‘.

o alio , hocimplicat,
rationis. Probatur mi-

ergo nulla datur diftir
2

nor 3

m implicat aliquid cognolci realiter & non
cognofci realiter , quam implicar aliquid pr i |
realiter , & non produci realiter, fed fi fapicn
gnu‘n‘cé!ur non u:.\E(mL'i tufticia , u_);;noil'irur ftitia ,
quia eft realiter ipfa fapientia, & non co citur
vt fuppmlo » €Ig0 im}alig t vt (n;nmitatm‘ lapientia,
non cognira jufti ii. Deinde quod eft vnum a parre
rei non poteft nifi falso concipi vt mulea 5 artribura
funt 3 parte rei vaum, ergo non poffunt nifi peruer-
sé concipi , ve multa , imo quod eft intrinfece youm,
non poteft fieri multa per aliquid extrinfecum. Pra-
terea ille formalitates effent idem , & non idem
etiam realiter, nam {unt vere reales, & fin ]
diuexlz.

Secundo fuqucrctur quod attribura effe

pnt
ICal

tationis,




Seeunda rationis , nam impli

satio dubi-
fandt,

Alferio,

Piiina pro-
batio ex

Conciliis
& Parri-
1s:

De cognitione, quantus {it Deus.

cat ens rationis efle diftinétum
realiter ; ergo implicat v ens reale diftinguarur ra-
tione; ficut enim quod d itur realiter deber ef-
{e ens reale ; fic quod diiUngmaar ratione debet effe
ens rationis, Nam ficut res ie haber ad effe , fic{e ha-
bet ad diftingui. Deinde fi ad diftinctionem Tatiofis,
{ufficit pluralitas cognitionum , ii:q_ui[m' quod Deus
cognitus per plures cogunitiones a fe iplo ratione di-
ftinguitur. Deinde ideo attribura inter e diftinguun-
tur , quia Deus propret infinitatem non potett vno
conceptu adzquato concipi, ratio illa non valet
quia fequeretur effentiam ctiam 5 & quodliber aceri-
butum , diftingui ratione i fe iplo, quia cum fit in-
finitum non poteft adequate concipi ab intellectu
finito. Denique vbieft vaa rantim quidditas ibi eft
vna tanttun ratio , in Ded non eft nifi vna quidditas,
€1go vna tantum ratio ; ergo nulla eft diftinétio ra-
tionis. Quod Iigniﬁmtum videtur apereé in Conci-
cilio Rhemenfi , I T heologia s (inquit ) smzer effen-
tiam L ¢8 pevfonam ratio non d:ﬂiﬂguat. Er Anfelmus
cap. 16. Monologij cum dicitur iuftitia vel effentia
vAum ﬁgm_‘ffmt guod alia , vel omnia firmnl y vel ﬁnfgu[;z.
Evinfra : Ip/avnomado , vna confideratione eft, quid-
guid eft effentialiter.

Tertio fi Atcribura huiufinodi diftinétionem ha-
bent § poterit etiam 4 Dco, & a Beatis fieri hzc
diftinétio rationis , & pracifio , confequens abfiir-
dum eft , quia precifio dicit cognitionem confu=
fam , & inadaquaram , atque adeo imperfectam.
Probatur minor. Deus reuera videt fe incelleétu ge-
nerare non voluntate : dicit eflfentiam communi-
cari , non communicari relationem ; non poteft hoe
cognolcere , nifi concipiat effentiam fine relatione;
crgo prafeindit effentiam i relatione.

Dico {ecundd ateributa dinina tum abfoluta rum
relativa diftinguuntur ratione ab effencia , & inter
fe. Tta communiter Theologi , Nominalibus exce-
ptis veteribus & nouis , quorum {ententiam fi re
ipla diffentic & fententia communi , plufquam fal-
famefle, fi verd tantiim in modo loquendi, elftim-
pertinentem recté docet Suares lib. 7. de Trinitare,
cap. 1. neque ad conuincendam eius falfitatem ra-
tionibus mulris opus cft.

Primd ergo aperté repugnat {Cripturis , Conciliis,
& Patribus qua loquuntur de attributis tanquam
de multis. Toannis 16. Omnia gua habet Pater, mea
Sunt, In Concilio Florentino fefl; vltima in litteris
vnionis , Qwminia gua patvis fimi #pje pater filiofio dedit
gignendo prater effe patrem. Imo in codem Conci-
lio fef: 18. dicitur aperté quod differant ratione
perfona & cffentia. Dinina fubflantia & perfona re
gutiden fint idem 5 [ecundum autern modum intellestio-
nis noftre differre vidensur. Tdem haberur exprefse
in6. Synodo in Epiftola Sophronij. Patres {pil=
fimé idem claré afferunt Eunomium refurantes
quos recenfet Petauius fufiflimé com, 1. dogmatum
lib. 1. 3 cap:. 6.ad 12. Bafilius lib. 5. contra Eu-
nomium. Achanafius Epiftol. de decretis Synodi
Nicanz , Nazianzenus oratione 38. & 42. Nyl
ﬁ:nys toto libro de differentia effentiz, & Hypo-
{talcos Cyrillus , Hilarius innumeri alij.

Secunda probatio ex ratione duci poteft quam
ex pluribus vnam eligo. 1lla diftinguuntus ratione
Iatiocinatd cum fundamento in re de quibus cerrum
elt verificari pradicata contradictoria , fed de at-
tributis divinis tum relatiuis » tum abfolutis certum
f‘ﬁ vetificari poffc pradicata conrradictoria , ergo
illa ditinguuncar ratione ratiocinatd cum funda-
mento in re. Maior certa cft, quia de codem fe-
Cundum idem nunquam’ vere polfunt effe affirma-
10 & negatio. Munor probatur primd de atcributis

telatiuis ; nam verz func he propofitiones, petfo~
Tom, [,

25

nalitas producicur ; effentia non producitur ; effen:

Ll communicatur,non communicatur perfona : hu-

manitas vaitur immediare Pcrﬁm:\: > ON ynitur ef=

fentie : A autem cﬂbntiﬁ.&}m[cmit&s eflent Syno-
nyma ; tam communicaretur s filio paternitas, quam
commumnicatur cflentia, & ficu licet dicere, paterni-
taseft effentia , liceret eiam dicere paternitas eft fi-
Liatio. Secundd quod de ateributis eriam ablolutis
verificentur contradictoria probatur facillimé , nam
itz propofitiones funt vere , intellectus generat,
voluntdas non generat : voluntas fpirat intellectus
non fpirar: flius procedit per intellectum , Spiri-
tus Sanétus non procedit per intelleCtum, Si autem
inrellectus , & voluntas etiam formalirer v {unt
tam erit verum 5 quod filius procedat per volunta-
tem, quam quod procedat per intelleétum : fimi-
liter verumeft , Deus punit vt iuftus , non punit ve
milericors, ergo fuftitia & milericorda diftingnun-
tur conceptu. 3 :

Denique nulla videruy probatio hic Tequiri ; nam
dicere quod non formemus alium conceptum de fu-
ftitia Dei, & alium de illius fapientia, & quod de-
finientes & cogitantes iuftitiam definiamus & cogi-
temus {apientiam , qudddam eft genus dementizs
cum etiam extra Deum indeniatur participata fa-
plentia non participatd mifericordi, participata yi-
ta, non paiticipata {apientia.

Ad primam Refp. illud argumentum vt oftendi
alias retorqueri poffe in aduerfarios nam diftinété co-
gnofti,& non diftincké cognolti tam funr contradi-
Ctoria,quam cognolci & non cognolci.Deinde abfo-
luté neganda eftilla propolitio,cognofci, & non co-
gnofcised funt contradictoria,quim fieri;& non fieris
quia ebicétum eft fepe multiplex vircualiter in ordi-
ne ad predicata extrinfeca, cognolci enim eft extrin-
fecum, quod non eft mulriplex virtualiter in ordine
ad predicata intrinfeca ; fieri enim & exiftere intrin-
feca funt. Hoc autem modo contradi€toria yerificari
non poffunt nifi in folo Deo, vt dixi.Deinde cognofti
& non cognofci non funt contradictoria s quiz in his
negatio non eft abfoluta;dico enim cognolci aliquid
identicé,quod formaliter non cognolcitur ; vhi nulla
cft contradictio.Cum antem dico fieri& non fieri,ne-
gatio abfoluta eft , dico enim rem nullo modo fieri,
alioqui non effer implicantia,aliquid fieri inadzqua-
t¢,& non fieri adequatd,ficutin noftro cafu res inad-
®quare cognoﬁ:itur, & non cognofcirur adzquatd;
quod eft 2 paste rei vnum non poteft concipi,nifi fal-
so,vt multiplex & parte rei,fed concipi poteft vt mul-
tiplex formaliter perintelleGum cum flimd:lmcmo in
re.Similiter quod eft intrinfecé vaum,non poteft fic-
11 multa intrinfeed 5 per aliquid intrinfecum , fed ficri
poteft multa cxtrinfece, per ordinem {cilicer ad di-
uerfos canceprus inadaquaros. Denique illz forma-
litates funt vere reales,fed & parte reis ac realiter non
fune plures nifi fundamencaliter.

Ad fecundam Refp. ens rationis non poﬂ‘c diftin-
gui realiter; quia cum fit nihil, non poteft habere vl-
lum effe reale,ens autem reale cum it cffentialiter ve-
rum,& intclh'gibilc,poiﬁ habere aliquod effe per ra-
tionem, altem extrinfecum, & denominatiuum, non
enim exiftic per rationem intrinfecé;nam hoc eft pro-
prium entis rationis, fed rantim pet cognitionem de-
nominatur cognitum , vel adzequaté vel inadequaré.
Fateor quod Deus vt cognitus per ynam cognitio-
nem, differt aliquo modo formaliter d fe iplo provt
cognito per alteram,fed hec diftinétio formalis_ minus
propria eft,quia cft in ordine ad :J,quuid omnino ex-
rrin}‘ecu m.Neque abfurdum eft dicere quod in quoli-
bet ctiam arributo , infinice formalicates fiinr diftin-
guibiles propter infinitatem, etiam [i omnes ille con-
tineancur fub concepru genericotalis attributi 5 nam

CIT

Solutio
primz du-
bitarionis,

Seluatio f&2
cundz dus
bitatiotiis




Solutio
teItlE,

Duplex
diftinétio
fationis.

tio dubi~
tandi.

26 Difput.]. De Deo. QuaftIIl Seét 11

cum dico effentiam dininam, iuftitiam dininam,con-
fus¢ dico illam totam,vt patebit ftatim. Denique vbi
eft vna tantum quiddims ,ibi eft vna tantum ratio
adequata, fed efle poteft multiplex ratio inadequa-
ta huius quidditatis. In Concilio Rhemenfi vt reété
oftendit Vafques {ola negatur diftinctio realis quam
affirmabar Gilbertus Potretanus , prater diftinétio-
nem rationis quam vocabar Mathematicam; Conci-
lium enim negat 2 Theologo rationabiliter poile
poni diftinétionem illam realem , quam Gilbertus
Theologicam nygcllabat. De mente Anfelmi dice-
tur ftatim.

Ad rerriam Refp. cum Suare , Vafque » Ruiz , He-
rice , Hureado , Recupiro , contia Gillium , Arria-
gam , & alios non fieri propric loquendo diftinétio-
nem rationis ab intelleétu diuino » qui vnico conce-
pu intelligit totum quod eft iwg D‘ccs. Rario eft,quia
vt fiat diftinctio rationis non fufficit conceptus ob-
jeétiuns inadequatns , fed reqyiritur ctiam multiplex
conceprus formalis. Deus autem vnico conceptu
formali npprchcnditaquunt& m}mi:m que in fe ha-
bet. Vnde quando intelligic eflentiam {nam com-
municati , non communicata Pcrfonalimrc s non
properea diftinguit rarione elfentiam 4 perfonalita-
te,fed coneipit totum illud vt eftin fe, licér fim-
p[i:i(‘i’nmm‘. , Communicari,ve eflentia eft, non com-~
municari vt et perfonalitas, vbi non eft pracifio,
quia licét conceptus tum effentiz tum perfonalitatis
fit obiectiné inadequatus , conceptus tamen forma-
lis non eft multiplex realiter, fed wnus eft , & ad-
aquatus terminacus ad effentiam , & ad perfonalita-
tem. Dixi autem requiri ad diftinétionem rationis
conceprum formalem multiplicem.. De Beatis pate-
bit ex quaftione fequenti quomodo concipere poi-
fint arcributa inadzquare.

G S1TT

_9ualis fit diftinitio ravionis inter attributa.

Vpliciter , vt moncbam initio fectionis, porelt
D\-uﬁ ratione ratiocinati ab alio diftingui, primo
mec&é , vt animalitas diftinguitur ratione , & obie
étiué pr:r:fcindimr,pc.‘rfc&é 4 rationali,quia conce
animali licér identicé concipiatur rationale , 1
tamen modo cognofcitur formaliter quod eli dift
oui ratione per conceptus gbieftinos inadequatos.
Secundd diftingui poteft imper ke , vt perf di-
ftinguitur ratione ab ente , (ed 1en vt nunquanm
cogitari poflit quin ens cogiretur formaliter {altem
cotusé,alioqui perfeitas ellet aihil, & hac vocatur di-
ftintio rationis per conceprus explicitos, & cofufos.

Controuerfia igitur eft , vermm diftinétio rationis
que inter atcributa repericus {ir prima illa diftinétio
fecundum conceptus inadzquatos,an vero pofterior
fecundum conceptus explicitos & confufos.

Ratio autem dubit. primd eft,quiz attributum iu-
{titiz, v. gr.non includit formaliter nift id quod co-
gitaturab intelledtu , tunc cum cogitatur precise i
ftitia, fed tunc cum cogitatur precise iuftitia non
cogitatur milericordia , velellentia dinina , exgo at-
tributum iuftitiz non includic mifericordiam, vel
effentiam diuinam. Prob. minor, tunc non cogit
mifericordia , in conceptu iuftitie , quando ¢
tur - iuftitia , vt aliquid diftindtum 2 mile
fed cogitatur vt aliquid diftinctum 2 milericordia;
dico enim iuftitia punit, mifericordia non punit.
Deinde probatur claritis , cum dicitur fapicnria diui-
na, non alind cogiratur aut dicitur , nif Pcrﬁ:&io
illa qua fufficit vt relpondcat jultitiz create, fed iu-
flitia creata noh includit mifericordiam , aut alias
omnes perfectiones,crgo cum concipirur iuftitia,non
concipitur vilo mode mifericordia. Maior certaeft

1o

atur
ita-
‘ricordia,

3l

quia diftinétio rationis qua inter attributa Dej r¢

situr eft rantiim per ordinem ad intelle@um conci-
pientem , Deum,, vt i‘L‘i‘Ponq‘L't vatils perfectionibus
creatis. Secundd experimuinos concipere fuftitiam
non concepta mifericordii. Quomodozenim ratione :

5 SRS s e bizandi.
diftinguuntur iuftitia, & mifericordia,fi vna nonce~ AR

gito fine alia , cum ad diftinctionem rationis necelfe
fit vnum non effe aliud faltem prove concipitur : hic
perte inftitia ctiam provt concipitur , eft milericor-
dia,ergonon diftinguitur rarionc a mifericordia,quod
eft deftruere omnia que przcedenti conclu i
&a funt.Dicere autem quoc
té cogito mifericordiam etiamil cogitans id
modo aduertat gratis dici videtar , quia fimiliter dici
poterit quod animal includit confusé rationale. Vn-
de argumentor , ided animal non includic rationale,
qul.t non L‘(Jgitlmut connotata 15111‘ quiims non eft
formaliter rationale , {ed cogitatd iuftitid , non cogi-
tantur connotara fine’ quibus non eft formaliter mi-
fericordia : exrgo, &c.

Tertid fi formaliter intelleétus eft voluntas, fequi-
tur verum cife dicere quod Uerbum procedit pet vo-
luntatem, 8 Spirstus Santtus perintellectum imo lice-
ret dicere guod Deus vult formaliter intellectu, & in~
telligit voluntate. Denique implicat vt idem fic exce-
dens, & excelfum,fed i vnum ateributum includat e
{entiam , & in ea includatur , erit excedens & excef-
{um,includens,& inclufum: eygo , &c.

Dico tertid inter attributa Dei , & eflentiam non
eft diftinétio rationis perfecta, per conceptus obie-
&iuosinadequatos , fed impcrfcdt;t tantiim per con-
ceptus explicitos, 8¢ confufos. Ira docent Suares,Va-
lentia, Hurtadus, Recupitus , & alij omnes quos fe-
¢tione prima , retuli , alferentes eflentiam includere
formaliter attributa contra Vafquem, Gillium , Fafo-
lum, Herice,qui ponunt veras pr;tciﬁoncs obiedtinas
inter Dei ateributa.

Testi
tio dubi
tandi-

Affertip,

Prima
prebatio
€X patli=
bus,

Primd autem ita exprefsé videntur dicere mul-
ti Pacres Anfelmus in-Monolog. cap. 16. Frnmm eft
guidguid effentsalster_de furmma wbffantia diestar  ipfa
wasnodo »vna confideratione eff , quidguid cff (/}é?.'."i:!‘—
{ster. tum concludit , idem igerar eff quodlibsr illorum
gusod opania fanul. Auguftin. lib. 7. de Trinit. Sepicn
tin effentialster intelligstur.S.Leo epift.o3 .de qito grid-
guid digne vtcungue [ensitursnon qualitas e5t fed effentia.
Quz omnia falfa effent i attributo vno co
intelligerentur faltem 1y
tributa omnia.

Secundd non eft maior ratio cur fapientia dinina,
. formaliter {it ens afe , infinitum & actus purus, *
quam fit aliaomnis pcﬂ'cétio,(cd {apientia dinina vt
fic , includit formaliter afleitarem infinitatem, &
actualitatem ; ergo includit etiam alias omnes perfe-
&Giones,& effentiam. Probatur maior ided inchudir 1l-
las perfectiones afleiatis , infinitatis, & adtualigatis,
qn":‘ eft diuina, fed quarenus dinina,tam debet inclu-
dere alias perfectiones , & eflentiam. Sicut fi dicam
animalicas hominis includit neceffarid rationale,er-
g0,8&¢. Conhrm. primo quia quibus rationibus pro-
batum ¢t effentiam includere ateributa, iis etiam
oftenditur quod attributa includunt effentiam & fe
inuicem ; debet enim attribui Deo fumma quez poreft
excogitari fimplicitas , & infinitas , fed maior erit in
Deo fimplicitas & infinitas, fi atcribura fe mutud in-
cludant formaliter,nam quodliber attributum €rit in-
finitum in omni ge nete,quod eft longé maius , quam
i effet infinitum inaliquo tantdm genere. Debet au-
t& Deo attribui fumma que cogitari poteft perfedtio.

Confirm.fecundd,quia non implicat contradictio-
fiem, fapientia qua implicite in fiio conceptu inclu-
dat omnem perfectionem , €0 modo quo cffentia 1=
{am criam ineludit, ergo illa tribuenda Deo cft,

onito, non

icite tum eflentia

I at=

Ad




Solutio
ime du-
E‘.:as'mnis.

Soluti®
fecundz
dubitatio-
nis,

Virum
attributa
Dei fine
Iner (o
2qualia,

De cognitione quantus {it Deus. 27

o maiorem illam, quan-

2 , non aliud cogitatur
quim quod obiicicur intellectui quando cogitarur
iuftitia , nam hoc aperte fallum eft , alioqui non co-
gitaretur etiam implicivé inhm;as » & afleitas , quc:_d
aduerfarij non admitrunt. Cogitatur ergo tunc cxph—
cité tantium, quod cogiratur, quande menti obijcitur
iuftitia,fed implicicé omnis Pt'rfc.itio cogitamr,‘ arque
adeo mifericordia,a qua , iuftitia diftinguitur forma-
licer diftinété;non formaliter confuse; nam iufbitia
non punit vt qliil'ricmdi:t (’X}]lic‘irc‘: f(}i"nmli[c[ con-
cepm,fed vt mifericordia cognita .Lorrfmhrcr confuse.
Cogitarcautem implicité in hoc confiftit,quod fi re-
flectatur intellectus fupra juftitiam quam cogitabat
cog:;aﬁ‘er inclufam in ea fuille mifericordiam. Fa-
teor quod quando dico, fuflitia diuina s nihil aliund 2
me cogitatur formaliter explicité qu;‘{m perfectio
Dei quz refpondet iuftitiz creatz , fed nego nihil
cogitari aliud formaliter implicite.

Ad fecundum Refp.eo tantiun argumento probari
quod ateribura Dei non perfecté diftinguuntur ratio-
ne per conceptus obiedtinos inadequatos , fed non
probati quod non diftinguantur per conceptus ob-
iectinos implicitos & confufos , neque id gratis di-
citur cum allatz rationes id euincant. Animal & ra-
tionale diftinguuntur ratione primo modo, quia nul-
laratio cogit dicere,, quod cogitato animali, rationa-
le implicité cogitatur, & COntia,cum viis Concepeus
obiectinus excludar alium, cum tamen conceptiis
obiettinus iuftitiz vt dinina eft , includat omnem
perfectionem , arque aded connotaty omnia, miferi-
cordiz , iuftitiz , {apientiz.

Ad terriam Refp.nullo modo pofle dici quod Per-
bium procedat per voluntatem, & Spiritus S. per intel
le@tum , etiam fi formaliter confusé voluntas & in-
telle€tus fint idem : nam quia illa funt diftina vir-
tualiter , & nom funt idem fornaliter explicité pro-
ptetea proceffio Ferbi non poteft effe per voluntatem,
ad quod requirerctur vt intelleGus 8 volunras el
fent ynum formaliter explicité, ac virtualiver 4 parte
rei yetiam fi verum fit quod Perbum procedat perid
quod realiter & formaliter confusé , voluntas eft,
{ed falfum eft quod it realiter aur formaliter per vo-
Iuntatem.Vt magis patebit ex fe€t.3.vnde nec verum
eft,quod Deus intelleétu vult, & voluntate intelligit.
Neque vrger quad addebam ex Herice poteft enim
aliquid effe includens & inclufum , excedens , & ex-
ceflum,fecundum diuerfos conceptus. Iuftitia enim
vt explicité concepta , includit ipfam effentiam im-
plicite, & provt implicice concepta, eft inclufum in
ipfa effentia, & in aliis ateributis exprefsé conceptis:
idem ergo eft inclufum., fecundum conceptum im-
plicitum , & includens fecundum conceptum ex-
plicicun.

Ex hiscolliges, quid relponderi debeat ad queftio-
nem illam celeberrimam vorum ateributa Dei fine
omnia zqualis perfedtionis , aded vt vnum intenfiué
omnibus xquinaleat , ficut communiter dicitur quod
Dei effentia folaeft tam perfe@a intenfiué quim ef-
fentia, & tres perfone. Nam in fententia que Eerfe-
&e diftinguic ratione arcributa , hoc eft difficilli-
mum, & communius negari {olat contra Granadum
& de Lugo.

At vero in fententia quam propofui, dicendum
omnino yidetur primo quod attributa omnia fumpta
tealiter , equalia fiine , enticative, cum identificentar
elfentie & inter fe;quod fufficit vt qualibet perfe&tio
diuina intenfing equinaleat toti effentia , vt fit ado-
tanda {upremo cultu latriz, vt Deus infinité pro-
prerillam laadabilis fit, & vt perfonz , ac procef-
fiones diuinz finr omnes zquales. Secundo dico

quod attributa omnia funr etiam xqualia fecandum
Tom, I, :

rationem noftram (i fumantur fecundam coiee
im}:]wcir:m), cum vaum,vt dixialia omnia incl
St autem (umantur fecundum conceprum expl
nego illaeffe zqualia. Ratio eft quia tunc voluntas,
verbi gratia , fumitur {fecundum conceprum -explis
citum , quando non concipitur in Deo, nifi quod ref=
pondet voluntati create , neque cogitatur explici-
t¢ alia vlla perfectio : fed voluntatis create pertedtio
minor eft quam perfedtio intellectus ergo volun-
tas dimina {ecundum conceptum explicitum przcise
confiderata eft minus perfeta, quam perfectio intel-
leétus. Similiter am or liber minus eft perfectus quam
amor quo neceffarid Deus amat fe ipfum ob eandem
rationem. Neque abfurdum cft dicere quod petfo-
nalitas , & proceﬂio Spirims Sancti precisé , fecun~
dum conceptum cxP]iCitum,eﬁ minus perfeita, quam
perfmmlims Verbi, quamuis realiter, & fecundum
conceprum implicitum @que fit perfecta, & fimili-
ter pacernitas improducta fecundum conceptum ex=
plicitum , eft perfectior filiatione produdti. Vt ex-
prefsé concedunt Falolus tom. 3. quaft. 42. art. 1.
Magtinon. d. 3. fectione vltima , Recupitus libr. 3.
queeft. 14.imd fateor quod proprer omnes actus li-
bezos infinité laudabilis eft, ve dixi, quia illi non fpe-
cificantur ab obieéto ficur adtus Chrifti ab eo {peci-
ficantur , qui tamen vno modo {unt zqualiter om-
nes meritorij & fatisfackorij, valore fumpro 2 per-
fona, non autem valore fumpto ab obiecto vt di=
cetur 3. parte,

SeEctrro IIL

Quomodo’ Attyibuta de effentia ¢ de [¢ inui-
cem pradiceninr.

CErmm eft primd multas Propoﬁciones identi-
cé veras cile que in fenfu formali funt falfe.
Vere f(unt identice , quia pradicatum , & fubie-
Gum {unt idem realiter ; falle autem in fenfu for-
mali, quia pradicatum , & fubiectum diftinguun-
tur ratione.

Certum eft fecundd qualdam propofitiones fie=
ri pet Verbum fubftantivum E/#,quod fignificat {o-
lam identitatem , aliasautem fieriper verba adiecti=
ua, que non fignificant {olam idenciratem fed aliquid
alind , actionem w. gr. & productionem aliquam.
Quando fiunt per verbum fubftantiuvum non necel=
{ario fignificant fenfum formalem , quia, Ei#,non
neceflario fignificat aliud quam identicatem : quando
aurem fiunt per adietiva, fignificant femper fenfum
formalem , quia huinfinodi verba fignificant fem-
per aliquid aliud quam identitarem quz omnia ex
Logica nota funt. Et in his fundantur quinque re-
gulz fequentes , ad quds renocari omnia video , qua
de pradicatione attributorum difputari (olent.

Primaeft : omnia concrera que fignificant effen-
tiam,¥el atcribuca pradicari poffunt per verbuim {ub-
ftantinum de quolibet concreto quod fignificat ef=
fentiam , aur attributa.

Ratio eft quia verbum fubftantiuum fignificar fo
lim identitatem,quz reperitur inter effentiam,8 at-
tribura , itaque verum fine dubio eft dicere, Deus eft
fapiens , iuftus, &c. mifericors eft uftus,&cc

Secunda eft:abftradta omnia quz fignificant elfen-
tiam, aut artributa abfoluca , praedicari poflint pex
vetbum {ubftantiuum , de quoliber concrero velab-
ftracto nature aut atcriburi,& concreta fimiliter de
abftractis. Vt Deus eft Deitas;iufticia eft mifericordia,
Deiraseft fapiens, iuftitia eft milericors , inftitia eft
Deus. Tta enim omunind definicurin Concil. R hermen-
11,8 tr:idimr ab Auguftino, Anfﬂlmo,‘!}emax:‘lc:.

Ratioeft , quia 1 Deo propter fummaim ynita~
tem » $¢ mplicitatem coneretum , & abftradum

b Ty idem

Dplex
praefippoa
fuio.,

Prima: fea
gula de
coneretis.

Secunda
regula de
abitraétis.

) — i B

f
|
|
|
\
]
{




A
i
|
|

S R

Tertia re-

1
gula de

verbo fub-

ftantive,

Quarta

xegll!:l de
yveibis adw
ieétinis,

Quinta

xegula.

28

3

idem omnind fune 5 cum {ubfliftentia non fit aliquid

naturze {upmnddlmn.,hui non hgmﬁcmt eodem
modo , ergo fi concreta pradicari- poflint de {e in-
uicem , pollunt eriam abftracta de illis fimiliter pree-
dicari, & de fe inuicem;; _lmqul abftracta effent ali-
quid receprum, & :hum: verain Deo plrt[c;p;mu,
cumparticipare fit efle rale per foxmam quee non eft
ipfum. Vnde dicimus cum Dionyfio Denm non effe,
bonum , pul chrum 5 mifericordem , fed bonitatem,
Puiuhnmdmtm , mifericordiam, qun.l Deus eft fum-
mé fimplex, & purus, ac imparticipatus fed fe 1P£u
totus.

Tertia cft , omnes pradicationes fatte per Ver-
bum fubftantiuum , aut concrerorum de concretis,
vel abftradis anr abfiradtorum de coneretis , vel ab-
ftrackis dinerfi nominis , {unt vera non foltim in {fen-
fu identico , fed etiamin fenfu formali confufo, non
autém in {enfu formali explicito,v.g. voluntas eft in-
telle@us , Deus eft mifericordia, iuftitia eft mife-
ricordia.

Ratio eft qui vt dixi, nonfolim reali-
ter, fed etiam formaliter fe mutud includunt , ergo
propofitiones illz que £ falfze funt in fenfa fouu.ll.\
explicito , ver= tamen {untin fenfu formali confuflo.

Quarta eft id « quod vnius attributi ["IOPHLUTI eft,
non poteft praedicari de aliis arcributis in abftraéto
per verba adiectiua , v, gr. .Ll‘ um eft dicere , mife-
ricordia punit , iuftitia mﬂur » Deus voluntate
llJlLl!J[TIt.

Rmo eft quia verba adie®iua fignificant femper
fenfum formalem explicitum, quia fi fignificant for-

maliter formam (‘cpu‘.m ELU:.;II(‘M’MH. lucoc‘m_ fen-
fus huius |.>10130ft:u3m51 Deus ineelligic vo Juumu_,

effet ifte , Deus intel rtLCundum id qund(xp;dac
formaliter l:umﬁmtur pet voluntatem , quod vt pa-
ger fallum eﬁ

Quinta demum eft,id quod ynius attriburi abfolu-
ti proprium eft poteft abi¢ctiué przdicari de aliis
attributisin concreto & de eflentia: v. gr. bené di-
citur , Dens vult ; Deus intelligit , Deitas vult, Dei-
tas creat,milericors punit , iuftus miferetur.

Ratio eft quia omnia concrera fignificant ﬁlPPO 1~
tim ; & hzc verba i]gmﬁunt .1&1cmcm 5 quz fem-
EE( tribuitur fuppoﬁtu vt {uppoﬁtum eft, vade ver-

a hzciunéta coneretis 5 pracipud lC[PlCllIllE {uppo-
fitum , & non neceflarid fignificant {fenfum fo;m'1~
fem rcfpcc‘fm formza in ohl;quo fignificate , fed ref-
pectu ipfius fuppofiti. Cut autem fimiliter id verum
non fit de actributis relatiuis , falfuim enim eft dicere
Deitas generat: pertinet ad materiam de Trinitate.

S EETa Baalit
De attributss dinint: in particulari.

QT/ 75 mmjn-j eff me’la aguas & celos p;z.fmo pon-
derasnit 5 mqult, apud Ifaiam cap.40.1pfe Deus)
& {ané merito > quia 1911 foli neta eft lon gitudo , la-
titudo,fublimitas , & plohmdmn pc;fu.noma 111 fus
quz longcr eft rerra , latior mari , fublimior ceelo,
g_lmhmcimx aby{fis. Magnus ergo hic nebisimd in-
finitus pateret campus fi numerare , metixi » pon-~
?cx‘ re vellenus imbu la illa Dei ateribuca Lut.ili_z,(lu
fentia dinina dixicontineri , ab ea nec difti 1gul
1 r {e,deilla & defe innicem pradicari. Dupm
tarunt de 1]115 preter Theologos omnes in pmuum,
& interpretes S, Thoma a qmﬁ. ;.. ni fallor, exi-
mié Pcmu.m toro Lomo 1. c{umn.ltum Lefliusaureo
libro de arrributis. Garaflus 1. parte fummz Theolo-
gicz. Theophilus & alij, & mihifané nunc fi vaca-
ret, mhil videretur iucundins qu.lm fmgul.l illa per-
cenlere s ac de ynoquoque probare, ac explicare,
an fit,, quid fit, quantym fit , ad quid obliger, Sed

12 ACLL hUll,

Difput.I. De Deo.Quaft. III. Se‘ﬁ IvV.

- alterius f

iis omillis q
terunt.

LCmMpoxis eli L Fo-

citer 2 Theologis di-
aids huuc ate; b'rr’ Primo in pofitina que funt
pet affirmationem & inclufionem 1‘-(’1‘it\':L1F111fs 2 8z
negatiua que {unt per exclufionem imperfectionts. D
Secund6 in tranfcendentia qua a

l]”LI'\ m.o ctIL‘

non conueniunt nifi Deo. ]—m[m in ca
nent ad ]k‘rih vefle ; & ea quz pertinent
Quarto commodiflima videtur - dinifio in ea quz fe-
quuntur effentiam abfoluté ve effentia eft , & ca que
{equuntureflentiam ve eft vita.

s:d (;pcl_;n'i.

Certum eft fecundd tlliomﬂc.rmm abfoluté veel= Actribuey

fentia eft
alio feré nomine
chitudo , bonitas.
neceflitas , excludent
tatem, continge: Te tiE: immutabili
menfitas, @tetnicas. Quarts vniras fingularitas,fim-
plicitas. Quintd veritas , in uifibilicas > Incompre-
ic:liabrhns sineffabiliras.

Cercumeft tertio quud Dei effenti
fequuntur primb inintelledtn I"picun: ars , pruden-
tiz. Secundo in voluntate, amor , (anctiras , iufticia,
milericordia, fidelicas , veraciras , bcmunu.\s Deni= v
que omnipotentia,dominium bm[uudo sprouidentia.

Dico primo infinitas Dei recke }J]ob.um a puuu,
(]Lln.l Deus eft rorum efle per effentiam , & pofteriori

3 Iuium

tur primo 1111][11[“3 I(Jh "‘IJI‘J L
Ju

1tidm.

am vt eft \-'i["

q
(.1

quz fe-

Attribura

uz fe-

unntye
1 ellentjam

ceft vita,

Infinitas

quiz eft vnicum & afe ac radix totius effe , & pra- ey

{ertim ex infinitate rerum poflibilinm,quz per 111111111
creari poffunt. (V! [Lll erius dictuin eft.)Definitar in=
finitas perfectio ratione cuius Deus eft omnia , indi-
uiftbiliter & interminabiliter. Quanta vero fit ex co
perfpici poteft , quia dixi omnia , quod fané tum cx-
tenfiué , tum iJ‘I.t'u[iuC‘ adeo laté patet vt omnem ex-
haunriar intelleétum humanum , & Angelicum, totd
Frernitate , numerantem , ‘\;m’{L\_nrum,rmnuu:m—
tem, imo adequet intelleétum ipfum infinitum (lm'd-
quidenim cogicare , comprehendere, adzequare in-
telleétione P”I"i{ hoc eft ipfe Deus. Et haceft Dei

Dei ma-

magnitudo, (.OHTPICXIO {cilicet omnis Pcrfcﬂ:ioms guitudo

ﬁd‘xqu.ms omnia & ('apcnns,qum non eft aliud quam
infinitas , nifi minus propri¢ magnitudinem Dei ap-
Pc“t‘b 1piam immenfitatem de qua dicam ftatim.
Pulchritudo quu(luc Deinon eftaliud , quam ea-

dem infinit 15, {ed provt connotat potentiam cognof-
centem ; cui placere , quam delectare infinicé poteft.
Bonumenim , & pulchrum ratione duntaxat diffe-
runt,quia bonum relpicit :lpPCEitum s & excitat in eo
amorem fui , pulchium autem ulpr it potentiameo=
gnofcentem , & eam delectar, fi quidem Pulchm
dicuntur quee vifa placent. Quia fcilicet ve recte no-
tat S. Thomas 1. p.quatt.39.art. 8. ria completti-
tur pulchritudo , primum eft integritas, fecundum,
Fmportlo , tertinm 5 claritas , quamuus corpoream
Pulchril‘udircm duobus definiffe videtur Cicero 4.
Tufcul. p:smln‘) eft , Apta figura membrorum , fe~
cundum colorss fianiias quem imitatus eft Augufti-
nus lib.2 2. Ciuit. cap.19. Omnis pulchritude corporums
erpc'rt;:*m rw,g/:.'rr?hd CHIB quad.ﬁm coloves ﬁt.buzme.
Vnde merito Bafilius hom. in Pfalm. 29, totam pul-
chri mamcmpohc.nn efle ait in {ymmetria quadam
& propostione, quia illa eft qua potentiam cognof-
centem deleétar ; ided oque | {oltm illud vocatur ;mlh
chrum, quod pl acet yifli & auditul, vel etiam in-
tellectui , quia plopomomm percipiunt , & appro-
bant illz potentie.

Pulchritudinem ergo Dei admirabilem urob_ar
}‘umb a priori collcdloto[ms boni;ft enim in Dec
omne ens,& omne bonum,eft etiam omne pulc
eft enimin Deo integritas,nempe totiy ¢

cl

elie,

Dei pul-
hritudos




Dei Lo-
Rifss,

Dei pex-
fediios

Tmmuta-
biliras
Dsi,

Immenfli-
15 Dei.

Zternia
125 Dei.

Viitas

SL,

De modo cognitionis divine a viaGorib. 29

porﬁo.ﬂr;nm:, nimirmm 5mplicims,ci’t claritas,{fum-
ma videlicer Dei puritas. Erenim { inquit Dionyfius
C.qade Dininis 1:umiuﬂ':us,}per _(:';;.-‘.pf‘écam p;x!r};m;.*;;,,,a_,
omnIHIm ALY 5 pmnles pm’chrm:da s € omne me‘-
chvim s vna o (implict rattoie [ecundum canfam om-
nem | . Deinde 2 pofteriori oftenditur cadem
pulchritudo ex operibus Del. Magnovum enim cred-
zor ( inquit Hilarius 1.1.de Trinitate, ) in maximss eff
¢ palcherrimornm conditor 11 pulcherrinmts et ¢ cum
omens [enfiim [pergrediatiir operatio s omuens iamcn
fenfium, neceffe eit vt ﬂfp??‘g?‘t’dfﬂ[rﬂl’ operator.

Quid aurem fir pulchritudo illa ex dictis patet :
] ir ex ijfdem capitibus , Deus
enim clt fons & ef orius Puld\nmdinis que
apparet in hominibus, in Ang lis ; &c. Eamque in
{e toram collectam tenct ynitifimeé ac eminentifli-
mé , imb infinite illam vincit ; aded vt tota illa pul-
chritudo » diuine comparata, fitinftar nihili. Deinde

quanta vero fit colli

formaliter eft pu':chrim.io infinita 5 eft eminenter
& obiectiue, yndeillius fola vifio tantam parit dele-
&ationem,yt zrerno tempore hominem ethciar bea-
tum 5 imd nec liberratem relinquat ad amandum fed
voluntatem totam rapiat nece {Tarid ad amorem , fa-
tieras gaudiorum cum vultu tuo.

Bonitas prarerea Dei naturalis > non eft aliud ,
quan infinitas, & plenitudo totius efle quarenus vt
dixi, appetitum ad amorem mouet de bonitate au-
itur {anétitas 5 & de bonitate be-
neficentiz quae tur benienitas , alter erit dicendi
locus nunc dicere (aris cft meritd dixifle Dionyf.c.4.
de dinin. nom. Hanc effe priman Dei appellationeni..
Bonrm Desm ( ingquit Synefius oratione de Regno )
whigue pradicant omnes whi wis terrarim populi tams
[apientes guam smperiti s idgne vniner(i vie confenfin
wndwoce profitentir licet quod ad alia variss [ententiis
diferepent.

Denique pexfc&io Dei eandem deﬁgmt infinita-
tem s dicitur enim petfectmm cui nihil deeft.Dews e5t
{ inguir Alcinousc.10-) aueledie s derreric , @eyTehiss

Se ipfo perfiltus s quia nnllins eget 5 femper pe:ﬁﬁm o 0770~
nis perfectio.

Dico fecundd, immutabiliras Dei pc.tfc&io eftra-
tione cuius nihil acquirere Deus poteft;nihil amitce-
re. Probatur primo ex infinitate 5 ratione culus eft
omne bonum,imd id quo nihil cogitari poteft me-
lius , in quo non poteft efle melius aut deterius. Non
baber (inquit Fulgentius epift. 6. C.4. ) wbi proficiat.
ipfe in meltus; aut vnde in deteriss deficiat; ille quod est
femper eit ; ¢ fient eStira eit, non in fe habet poffe non.
effe guod cft , guiianec in f¢ habet non effé poffe guod non
¢t 5 vide cztera.Secundd probat {imuma fimplicitas.
Tc;’tif} allcitasncrementa originem monffrant ( inquit
Notatianus 1. de Trinit. c. 4. & detrimenta morten
atque interitum probant quod natum non eft nec mu-
tari poteft. Quartd probat actus puritas , vno verbo
haber omnia : ergo mihil ¢f potelt accedere,habet per
ellentiam,ergo nihil decedere,

tem morali que d

Imimenfitatem dininam probat primd infinitas, fe-
-

cundd immutabilicas. Definitur perfectio ratione Cu-
ius Deus totus intime Pra:i'cns cft omnibus locis, &
rebus interminabilicer. Confiftit omnind in duobus.
Primum videtur expreffum cile ab Hilario infufus &
circunfufus > quod intra & extra omnia fit. Secun-
dwm quod omnia fint intra Deum. Probari hzc om-
nia ex {eripturis,patribus , ratione eximi¢ poffentvi-
de Petanium L3. 2. c.7. quantum hoc fit xpendeit
optime Leflius L.2.de Accributis.

Aternitacem Dei rationes ezdem Probant,de Ccu-
ius eflentia eft carentia initij,catcntia finis , carentia
vicifficudinis & mutationis,interminabilis,tota fimul
& perfeda pofleflio.

~ Dico tertid Dei vnitatem vel potilis vnicitatem

probant omnia Dei nomina & attributa. Primbd quia
L:ﬁ {ummnie magnus. s furmnme pulcher 5 &c.Deus Gai
{fummum maenum it , {i non vauseft non cft ; quia
{cilicet yr aliquid it Deus debet effe fupra o,
omnitm primum & {fummumn , quod autem hoc mo-
do eft, voum eft. Secundd quia eft infinitus in omni
ZENere 5 ergo neceflario vnus eft , fi enim pluies {unt
vel aliquo differunt , & fic neuter pesfectus eft, quia
vnus caret infinitd perfectione quam alter haber, vel
in nullo differunt & fic non funt plures. Farturis pers
feltawatura ( inquit Laétantius L. c.3. ) won poreft
effe uifi in eoin quo torum ¢ff. Tertid quia eft totus 2
{.C per cflentiam, fi enim per eflentiam eft ﬁngularis,
fingularitas eft illi efsérialis quodautem eflentialiter
eft fingulare nd poteft multiplicari. uartd ex fimpli-
citate, quia id quo differdt illi Dij veleft de ipfa elsé-
di neceflitate vel extra illam , i primum exgo conue~
nit omnibus neceflarijs : fi fecundum ergo habet ali-
quid accidentale. Quintd vnitatem illam Del contra
Polytheiftas pmbnm , vnitas mundi, eius reétiflima
gubernatio, confenfus omnium fapientium, quz op-
time perfequuntur prater czreros, Recupitus tote
Ls. Petavins L.1.¢.3.8 4.

Alreram Dei vnitatem quz non videtur effe aliud
quam {umma ﬁmP[iCims ExPoﬁli quantuimn {atis eft,
q.2.cximié Auguftinus 1, de moribus Manichzornun
C.6. Nihil eff effz qm‘m wnum effes itague n guantus
guodgue vnitatem adipifcitursin tantum eff8c. reliqua
Dei atcributa , Pu‘:inent ad €a que toto rciiquo Lra=
Gatu explicari debent.

QVESTIO 1V.
De modo co gnirium& dinina a4 viatoribus.

Ixi hadtenus quid cognofccre poflimus de Deo
unoad exiftentiam seffentiam , ateribura , nunc
videndum reftaret cuiufimodi fit illa cognitio quam
fatores habeie iaoﬂ'un[ de Deo , fed naturam tamen,
proprietates; & varios eius modos non erit difficile
incelligere ex his que dicentur fequenti difputatio-
ne de cognitione quiddimtiua & intuitiua Dei, quam
habent comptchm[btcs » nam ex natura & proprie-
ratibus cognitionis huius , facilis conietura erit de
altera,nunc pauca haec {atis erunt.

Primb natura cius firain eo eft ; quod fit abftra-
¢tiua , 1d eft per fpecies alienas 3 quia Deum in fe
ipfo non intuemur vt pr:c['cntcm , [ed in creaturis
dumeaxar vt fpeculis & per eargm {pecies illum co~
gnofcimus ; quam , yocat Apoftolus, vilionem per
{peculum in Alnigmate. :

Secund® quatuor {unt eius proprietates ; prima
quod fit mediata s vt dixi , quia medijs creaturis at-
tingit Deum , medijs , inquam , illis, vt obiectis &
medijs earum fpccicbus. Secunda proprictas cogni-
tionis huius eft ; quod fit inadequata folim., & ex
parte vt Apoﬁo]us loquitur 5 quia creaturz non
participant , neque rcyxxfcntant pelagus totum ef~
{fentize diuinz, fed aliquas tantim , & tenuiffimas
eius {tillas. Tertia quod fir obfcuriffima ; & in Ani-
gmate , quia creature infinice diftanc a perfectione
Dei , vnde rcprxfcnmnt Denm quoad an fit, fed
valdé obfeuré ac imperfecte quoad quid fir. Quarta
denique quod fit appropriata non propria quia elk
per conceptus obiectinos communes Deo, & creati~
ris,quos deinde Deo :szfopriamus._ = =<

Tertid modi huius cognitionis, duo ?otxfﬁmum a
Patribus numerantur Symbolicas s & demonftra-
tinus. Primus obfcurus eft per imagines &¢ funilitu-
dines. Sccundus apertus VECmm Deum dicimus cfle
bonum, {apientem , &e. Eft aufem quadruplex de-
monftracio 5 per aﬂirmationem » quae Deo tribuiz

3 omnnlE

Copniti@
Dei ab-
ftractivez.

Eius pioa
piletates.

Dueomodi
buigs co-
gni:‘kcnik

1




	Seite 19
	Sectio I. An & quomodo essentia Dei conineat attributa.
	Seite 19
	Seite 20
	Seite 21
	Seite 22

	Sectio II. Quomodo attributa distinguantur ab essentia & inter se.
	Seite 22
	Seite 23
	Seite 24
	Seite 25
	Seite 26
	Seite 27

	Sectio III. Quomodo attributa de essentia, & de se inuicem prædicentur.
	Seite 27
	Seite 28

	Sectio IV. De attributis Diuinis in particulari.
	Seite 28
	Seite 29


