UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Georgii de Rhodes Avenionensis S. J. disputationum
theologiae scholasticae tomus ...

Rhodes, Georges de

Lugduni, 1661

Sectio I. An & quomodo essentia Dei conineat attributa.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

D pro~

Sty in

De cognitione quantus {it Deus,

., vel ﬁguiﬁcat primitatem efsendi, & fic infi-
nitas radicalis eft illa prior : vel fignificatillud ens
quod eft omnium Primum » leu quod haber primita-
zem efsendi, & hoc concedo nihil habere prius.

Ad confirm.Refp.cns dinidi priusin finitum, & infi-
nitum quamin ens a fe & ens ab alio. Quia indepen-
dentia vt oftendi, probatur per infinitatem, illam au-
tem non probar.Fateor infinitatem formalem (‘ﬂ‘c ne=
gationem, {ed infinitatem muterialmp »& radicalem
co modo quo expofita eft , patet cfse omnino po-
fitinam.

Colliges ex his quznam cfse poflit vera 8- adzequa-
ta Dei definitio , & quid magnum ac mirabile obii-
cere menti debeas, cum Deum audis aut cogiras,
qui eft omnia per efsentiam feu omne magnum,
omae pulchrum , omne bonum. Qmuis vita, omnis
fapicntia, omnis fanétitas, omnis fuauicas. Sed quo-
modo? eft omnia fine limitatione vlla tum intenfiué,

tum exgepfiué , vide quam hoe latépareat. Quiaeft
infinit omni genere fine compoﬁtionc vila:quia
eft fix imus , & vniflimus; cft enim vna indi-

yifibiliffima efsentia que eft fapientia, vita , poten-
tia , omnia vnicé, Vide quam hoc fit auguftum.
Sine depend tia;, quia cft 2 {e totum quod cft :‘l[ne
Conrirwcnn*uia eft ens necefsarium & per efsen-
tiam : {ine potentialirate quia cft ens fummé aétuale:
fine muratione quia eft ens immutabile: fine focio
quia eft ynicum & tamen fine folitudine quia s
s inquit Auguftinus tradtat. 39. in Ioannem, Er
nsgmiers eff &5 numerss non eff. Vbique quia eft immen-
fus : femper, quia zternus : fonraliter, quia eft radix
& principium omnis poflibilitatis , [z 4/ (inquic
S. Dionylus cap. 4. de nominibus diuinis ) eff omne
principiums exemplare  finale efficiens s formale ;elea
- wentare & fimpliciter omne prineipiam. Breuius di-
xctis cum codem Dionylio, dursrertc , imeprentc,
Jmf,gad&w » cum Nazianzeno , Unss 5 ommia , ni-
bil. Vel certé cum codem. Hoc eff Dews quod cum
dicttur won poteft dici, cum aftimarnr non poteff affimars,
cumm dufinitair ipsa definitione crefeie.

QVAESTIO 111
De¢ cognitione qualis, & quantus fit Dews.

MAgnituda infinira diuini efle, hanc folam habet
cogmtionem , zon cognefei , vt recké air S,
Maximus in centuriis. Sed ex eo tamen quod dictum
elt colligi aliquatenus poteft, quid magnum , & exi-
mium fit Deus ihpr;l omnem z{timationem , & ad-
mirationem, & amorem ; erit autem hoc manife-
ftius adhuc ex attributis qua circunftant effentiam
noftro modo concipiendi ; fed eorum tamen confi-
deratio , quia efle poflet infinita , & in Metaphyfica
delibara eft. Satiseric deillis, primd dicere vniuer-
{im , quomodo contineantur in éffentia. Secundd
quomodo ab ea , & a fe inuicem diftinguantur. Ter-
1id, quomodo de effentia & de {e inuicem pradicen-
tr. Quartd in parciculari , quomoda diuidantar &
quznam finc.

Sk et 1o Lk

wAn & quomodo effentin Dei continear
attribusa,

Ertum eft primd effe aliqua in Deo attributa;
nam quamuis non fit in Deo , nifi ynica , indi-
uifibilis , & fimpliciffima effentia , noftro tamen mo-
do concipiendi , cogitare in eo licet multas perfe-
ctiones , veluti manantes ab effentia s & refponden-
[es cum proportione creatis propeietatibus , que ta-

men nullo modo funt accidentia , fed perfectiones
Toms. [,

1Q
prorfus fubftantiales. Hac enim furt qua vocantux
communiter Atcributa , & ab antiquis patribus prz-
fextim Dionylio » dicta funt Dei Nomina , alijappel-
lant perfectiones fecundarias , quod noftro intelli-
gendi modo {upponant effenciam.

Certum eft fecundo reéké definiri Attriburum , eft
perfectio fimplex ab effentia diuina manans per mo-
dum proprictatis.  Non enim omnis petfeétio etiam
fecundaria dici poteft Artriburum,fed requirirur, pri-
mo vt fit perfectio fimpliciter fimplex , nam ea quae
non {unt in Deo nifi eminenter non dicuntur Attri-
bura;deinde deber concipi,tanquam aliquid adjacens
effentiz ; (i enim fubftantiué predicetur noneft At-
tributum , quia non refpondet proprieratibus que
manant ab effentia creara.

Certum eft tertid perfectiones que funt inDeo
alias effe impliciter fimplices, alias effe perfectiones
fecundum quid.Perfectio fimplex dicitur quz melior
eft ipfa, quam non ipfs, id eft qua non eft incompof-
fibilis cum vila perfectione maiori,vel zqualiyv.g.vi-

s e N : 3 : nid,
ta, {apientia , luftitia, ( funt perfectiones fimplices,) 4

quia non negant in fubiecto , in quo funt,perfectio-
nem vllam inaiorem,vel etiam zqualem.Perfe@iones
{fecundum quid , ez funt juxta communem viiun
Theologorum , que non funt meliores ipfie > quam
non ipfe. 1d cft que non pollunt eife in ﬁll)bie&o €0~
dem , cum aligua perfectione maiosi,aut zquali, v.g.
effc hominem ; et aliqua perfectio , fed excludens 2
fubiecto perfetionem Angeli. His pofitis.
Diflicultas ¢ft de modo quo eflentia continet
Artcribura 5 imd & omnem omnino perfetionem. Et
primo quidem quomodo realiter in fe ipfa omnia
contineat Atrributa & omnem perfectionem poffibi-
lem. Secundo yrrum etiam formaliter & effentialiter
in fuo conceptu, & Phyfico ; & Metaphyfico, incly-
dat Attributailla, & omnem omnind perfectionem,

§ L

wAn & quemodo effentia Dei realitey includat
attribut,7% omnem prorfis perfectionem.

Zpé dictum eft,fuperits , ita Detum effe, vt it to-
Smm efse, & hoc efle , nomen eius proprium, nunc
tota difficultas eft quomodo perfedtiones illz omnes
fe fimplices, {iue tarim fecundum quid {int in Deo,
vtrum formaliter ; an verd eminenter. Tunc aliqua
perfectio formalirer exiftic in aliquo fubiecto , quan-
do fecundum propriam fuam rationem , & definitio-
nem affirmari poteft de illo. Quo modo intellectus
formaliter eft in homine. Eminenter autem quando
fecundum ngriam fuam definitionem affirmari non
potelt deillo fubiecto, fed tamen exiftic in illo,modo
quodam nobilioxi.

Ratio ergo dubit. primo eft, quia perfectiones
creatz quzcunque ille fint, femper habent annexam
aliguam imperfectionem ; funt enim omnind limica-
ta,fed fimplices perfectiones {unt perfectiones crea-
tz;ergo ille formaliter non funt in Deo. Vnde Dio-
nyfius ait illas ita de Deo affirmari ve magis negentur,
& per fuperlationem pradicentur ; eft enim Deus fis
per vita, {uper fubftantia, &ec.

Secundd Effentia Dei non continet effentiam ho~
minis , nifi quia vel eft illa perfedtior & fic Angeilﬁ'
eminenter contineret infinita entia corporea; vel
quia producere illam poreft , & hoceft omnipoten-
tiam effe quz omnia continet non autem eifentiam;
dicere autemquod illa conrineat in fua fcientia , in
qua reprefentatur , valdé Meraphoricum eft; alioqui
homo contineret , quzcungue videt.

Tertid fi creature {unt in Deo; fequitur veré 4
Vvicleffo dictum effe quod omnis creatura eft, & po-
teft dici Deus,& contra,qued Deus eft qualiber crea-

e tura

o e R A

et s ek

|
|
|
\




Peifeétio-
nes omnes
fimplices
formaliter
funt in

Deo.

Perfedtion
nes fecun-
dum quid
funt in
Deo emi-
NEnter.

Solutio
€0rum
'KEIJT OFPD'
mebantur,

Bo

wura, v.gr. quod Deéuseft terra, it 3qu:t; elt brurum.

Quarto Artribura Det vel {unc finita , vel funt infi-
ica, primum didi, non poteft, quia effentiz infinice,
pe l'l'i'(i‘[jmI‘LCQ‘H‘.!H'L]'["\Tfl[ﬂ[, non foldim intenfiué , fed

etiam extenfing

won lecundums, quia ateribura , funt
P;'ricdtimli‘s vniuerfales quas intellectas Lii&illgliii
{fumens fundamentum ex creaturis ; iilz finicz funt,
ergo atrributa finita funt.

Dico primo omnis perfectio realis exiftic in effen-
tia Dei, vel formaliter , i {ic perfectio fimplex 5 vel
eminenter fi (it perfedtio fecundum quid.

Prime partis ratio eft , quia illud formaliter eft in
Dco quod melius eft habere formaliter , quam non
habere formaliter ; Deus enim eft i:f quo nihil po-
teft cile melins,fed melius eft habere formalirer perfe-
dtiones ﬁmpliccs y quam illas non il:lbc‘rc formaliter,
ideo enim dicuntur fimplices , quia {unt rmeliores
quam oppolita eis negario , neque dicunt exclufio-
nem on]niapcaﬁdiunis 1!10.io_ris > aut etiam zqualis:
eigo ‘twrﬁ-c}ioncs_1'il-npliccs {untin Deo, non quate-
nus funt creatz, fed lecundum propriasrationes , &
definitiones , praefcindendo ab eo quod funt creats;
nam guiz omnia creata im perfecta funt , & quzcun-
que cogitamus funt lirnjm_m » propresea recke dicicur
perfectiones creitas , vt fic, eminenter {olim effe in
Deo. Hing eft triplexille modus cognofcendi Deum
per afﬁmluuogcm » negarionem , & Ehpcrl;lri oneins,
omnia cnim affirmari de Deo, & negari pellunt.

Secunda partis ratio eft , quia perfectiones {fecun-
dum quid non lunt in Deo {ecundum proprias fuas
definitiones s fed omni modo quo vaum clfe poteft
in alio eminenter, & fine vlla imperfedtione , quod
quadrupliciter pofleaccidere Lefl: notatl,1. Nam.1.
effectus eminenter dicicur efle in caufa nobiliori , &
eo perfectiusin illa exiftit, quo produci poteft pexfe-
étins, Deus autem perfectiflimo modo producit,funt
ergo effectus omnes in Deo,vtradij in fole,ve folia in
arbore.Secundo aliquid eft inalio fecundum (ui fimi-
litudines , Deus autem ideas habet Ptrf‘(’étfﬁlwﬂﬂb [e~
cundum quas omnia efficic.  Tertio fecundum vim
agendi;Deus enim facere poteft,quidquid fieri poteft
a creaturis.Quattd {ecundum ordinationem, & afti-

e
1

mationem,vt media funt in fine,ad qué ordinantur, &
ex ipfo eftimantur.Sunt igitur omnia in Deo fed no-
biliori modo,& ineffabili,nam omnia mortua in ipfo
viuunt,omnia finita,illimitata funt, imo v aic Augu-
ftinus , Creata ommia ipfa funt creatrsx effentia in g}mz
etiam veriis effe habent qui in proprianatura. Oue enim
fatla fur (inquit 1,5. de Genefiad litteram ci15.) i
meliora funt, wbs fant weriora & incommutabilia,

Ad primam fatis di¢tum eft perfectiones fimplices,
vtereatz funt non ¢fle in Deo nifi eminenter.

Ad fecundam Refp. perfe@iones effe non pollein
omniputentia tanquam in canfa , quin etiam fint in
cllentia , que realiter eft ipfa omnipotentia , & no-
{ftro modo intelligendi, eft radix, & caufa virtnalis
omnipotentie,in qua nihil continetur, quod non con-
tineatur prius in eius radice. Quomodo autem magis
omnia contineat quam Angelus contineat hominem
faris cx dictis patet.

Ad rertiam Refp. abfurdiffimum effe figmentum
Vvicleffi quia , ve dixi , creatura folium eminenter in
Deo funt.

Ad quarzam Relp. quaftionem efle de nomine ; fi
enim nomine Attributi intelligitur perfectio diftin-
guibilis aliquo modo per intelleétum , cercum eft effe
in Deo Attributa numero infinitanam funt, v.gr. in-
finite idex LuIl]infs,.&ngdi,&c. Vel ﬁgniﬁsamr per-
fectioaliqua roralis & vniuerfalis,cuius diftinguendc
fundamentum fumitur ex creaturis , & fie patet il
non effe nifi finita,nam ad fapientiam v.gr. pertinent
omnes idex,ad omgipotentiam,facultas creandi om-

Difput. . De Deo. Quaft 1l Seét 1.

oo

nia,vt recté oftendunt Valq. d.10.0.28. Suares lib. 1.
cap.22. Recupitus lib.3. quaeft.x3.

R

Virum effentin Dei non [olani realiter | [ed etiam
formaliter includar omnem perfectionem.

ESEEmianci {zpe monui,fumi poffe,vel prove fi-
gnificat conceptum Deiadzquatum veeftinfe a
parte rei, vel prove fignificar duntaxat, primum illud
Dei conftitutiuum a quo emanare concipiuncur ano-
bis Arrributa omnia per modum proprietatum. De
viroque illo concepru Dei graniflima inter recentio-
res prafertim Theologos difficultas eft verum ille in-
cludat atrributa, & omnem omnino perfeétionem
etiam formaliter, ita vt neque adequaté ac Phyficé,
neque inadequate ac Metaphyfice concipi poffit el
{entia Dei,quin concipiantur attributa omnia : an ve-
10 radicaliter duntaxar illa includat, quarenus.conci-
pitur tanquam radix omnium attributoru il
temn formaliter etiam confuse.
Ratio autem dubitandi prefertim pro effentia Dei
{fampra inadequare ac Meraphyfice primé eft;quia il-
lud non ingreditur conceprum formalggmse(lentiz di-
uinz , vt eft effentia & primum conftituriuvum divi-
num,quod {upponir effentiam plené confitutam,ran-
quam aliquid ea pofterius , huiufmedi funt ateributa,
ergo illa nullo modo ingrediuntur effentiam Dei,pre-
fertim {umpram inadzquate. Maior ex terminis nota
cft , probat. minor illud quod manate concipitur ab
cffentia , iam confticura pex modum Iproprietaram,
fupponit eflentiam iam conftitutam; Aceributa dicun-
tur ea que manare 2 nobis concipiuntur ab elfentia
iam conftitura , per modum proprictatum , aliogui
funt & non funt attriburajergo,dce.Deinde attributa
probantur & priori per effentiam , ergo fitpponunt il-
lam quia nihil demonftratur a priori, nifi fic
tius,& nifific diftinétum conceptu:Sim r nihil po-
teft adjacere fibiipfi,fed atrribura concipiuntur vt ali-
quid adjacens eflentiz go eflentia non includir for-
malirer attribura.Deniq; ratio Dei cofticutiva non eft
aliud quam infinitas radicalis ergo effentia Dei fum-
pra Metaphyfice n6 includit atcribura nifi radicalizer.
Secundd eflentia Dei provt 4 nobis concepta pra-
cisé nihil aliud continet formaliter , necin ea conci-
pitur aliud , quam quod in Deo rc[‘pumic: effentiz
create, vi effentia eft, {ed effentia cr

pofte-

ta, vt eflentia
eft, non Continet proprietates , ergo eflentia Deinon
continet attributa formalirer.fed ad fummum radica-
liter. Deindeimplicar effentiam Dei continere for-
maliter;id a quo Pl:ri'cindicur,&‘ ratione diﬁinguimi;
effentia Dei ab ateriburis ratione faltem diftinguitur,
vt dicetur poftea,ergo,&c.Denique implicar vt effen-
tiz concipiatur {ub rationibus oppofius fimul & fe-
mel , {ed conciperetur fub rationibus oppofitis fi in-
cluderet atrributa formaliter ; nam effentia concipi-
tur vt principiom;& vt aliquid intrinfecuin , ateribu-
tum autem vt principatum, & vt aliquid extrinfe-
cum ; ergo, &c. 3

Tertio nulla ratio probare poteft atcribura effe de
conceptu adequato , vel etiam inadzquato eflentiz
quz non probet pcrfom‘.imtcs effe de illo eodem
conceptu ; fed pcribnalimrcs non funt de conceptu
effentiz vt fic:ergo nec artribura. Probat.maior,ided
per te attributa includuntur in effentia , quia illn eft
effentialiter infinita & non per aliquid extrinfecum
eflentiz - deinde quia eft ens per effentiam & a {e;fe-
queretur auté Deum effe {apientem per aliquid extra
{e,fi {apientia fit aliquid extrancum effentiz,fed zque
{equitur paternitatem effe extrinfecam effentie, &
1lli aduenire tanquam receptiue , {1 eft extra conce-
prum eflentiz ergo parratio eft.

Quartd

Sratusg
quaitio-
nis.

Ratio qua-

druplex
oppofisi.

n




Quattd fi volitio eft zque de Dei effentia ac in-
tellectio s fequitux: naturam divinam zqué commu-
nicari Spiritut Sanéto in ratione naturz ac commi-
nicatur verbo atque ita Proccﬂ"ioncm SpiriFus Sanéti
effe gencrationem, 2que ac proceflionem filij,confe-

uens illud abfurdum eft.

Dico 1. elfentia Dei adzquaté ac phyfice fumpta,

includit. formaliter explicite attributa omnia : effen-

| ria vero Dei (umPt:L inadzquate ; provta nobis con~

cipitur includic non {olim radicaliter fed etiam for-

| maliter omnem perfectionem {ed confusé folim &
implicité.

Primam partem docent Suarez [.1.de Deosc.10.8

0 difp.30.Metaphyfife&t.6.Gillius 1.2 tract. 1.c.6.con-

qf:i;]:]i:: tra Vafgq.d.1 19.Fafolim q.4.art.2.vbi plures citant ¢

" i expli~ veteribus, mancbit autem probata ex iis qua mox di-

(ke om-

| fTentia
Dei adz-

cam de effentia Dei,flumpra ctiam inadzquaré.
| - .
I ICHE Pt Secunda enim pars , quam docent Molina q.28.
1 feCtionem

att.2. difput.4. Suarez , Granadus , Recupirus , poft
Rllentia Mngiﬂ:rum,Durandum,Albcrtum,& alios.

Dei fum- Probatur, guia primo videntur cam exprefsé tra-
pia Meta- dere patres , dum aiunt,quod quidquid de Deo dici-
phyfice in- {entialiter dicitur. Auguftinus 1. de cognitione

i for, tur » effentialiter dici g gnit
malier  vers vite » C.3. allerit torum quod de Deo dicitur
implicitt  efle illi effentiale. 1.7. de Tyinit. ¢.3. Effentia, eo quod
| Wbt g Temria, eff fapientia. S.Leo,epift.o 1. De Deo quidguid
‘ digne vicungue (enistar 5 #on qualitasefts [ed effentia.
‘ Deinde aiunt {ingulas Dei petfectiones dicere ipfuin
h quid eft Dei. Bernard. L.5. de confiderat. c.13. guid 2
l e[t Dens longitudo, latitude, Gre. Dionyl.c.2.de diuinis
nom. ip/i bonitas dinina toram effentiam quidguid eft
definiens. Denigue dicunt, idemeffe, in Deo effe ac
intelligere Auguft.l.15. de Trinit. c.§. cui boe eff effe
gitod [apientem effe, 8¢ 1.6.C.4. hoo eft Deaeffe guod for-
zem effe ant iuftum effe ant fapientem effe Bernard.Lillo
§.C.G.hoc ¢ft es effe guod fane omnia effe. Anfelm.in Mo-=
nologio c.16. wnam eff 5 guidguid effentialsrer de illa
Jumnma fubfantia dixeris ipfa vno wodo wra confide-
| Probstuy TAtione s eff \ quidgnid eff eflentialiter. ; :
exgleita-  Sccundo. idem probant mia illa Dei attributa af-

te {eitas, aékus puxiras , & infinitas : ex prima fic argu-
mentor , illud eft de concepru formali effentiz diui-
ne vt fic , quod non eft extrinfecum effentie dinine
vt fic ; fed attributa non {unt extrinfeca naturze dini-
nz vt fic : ergo atcribura funt de conceptu naturz
diuine vt fic, probatur minor , fi iuftitia v. g. eft ali-
quid extrinfecum naturz diuing vt fics Deus non eft
iuftus per effentiam, & {c, fed per aliquid extrin-
fecum effentiz § confequens eft abiurdum,quod pro-
bosens per effentian, & 4 fe dicitur illud, quod quid-
quideft afe ino s & fe ino per effentiam formaliter
eft, non aurem per aliquid extrinfecum Deus eft per
effentiam , ergo formalirer a fe iplo s & {e ipfo eft ro-
tum id quod eft non per aliquid extrinfecum effen-
tiz , efgo non cft iuftus per aliquid extrinfecum ef=
fentiz, alioqui effet iuftus per participationem , quia
fubie@um habens formam paticipatione talis for-
me , habet quod tale fic. .

Neque dicas fufficere identitatem realem iufticiz
cum effentia ve Deus dicatur iuftus per effentiam 3
hoc enim manifefte falfum cffe conuincitur, quiacl=
{entia, & exiftentia creata identificantur realiter , 8

_Tamen creatira non dicitur exiftere a fc per effen-
tiam fed per participationem quia exiftentia eft ex-
tra conceprum effentiz  ereo vt Deus dicatur iuftus

! 4 fe per cllentiam, non Gallicit identitas realis effen=

tiz, & iuftitiz. Confirmatur quia,ided exiftentia eft
de formali conceptu effentiz , quia Deus eft exiftens

a fe, ergo vt Deus fit iuftus 2 fe requiritur vr iuftitia

fit de conceptu cflentiz divinz. Altera ratio ducitur
€x puritate adus,nam {1 eft in Deo recipiens, & rece=
ptum;é vera accidentia,Deus non eft aétus Purus,fcd

Probatur
ex allus
Puritate,

| De cognitione quantus {it Deus. '

21
fi atrributa fint extra conceptum effentiz vera erunt
accidentia, & recipientur in eﬂh‘;tia,crgo,&c.

DcniLluC infinitas diuina Potil’ﬁm&m hecprobat. Pprobatir
Ens per fuam effentiam infinieum formaliter , inclu- ex iofini-
dit formaliter in fua effentia omnem perfectionem; %€ alus.
Deus eft ens per-fuam eflentiam infinicum formali-
ter 5 alioqui eft infinitus per parricipationems ‘hac
enim opponuntur contradictorie: ergo ellentia Dei
omnem includit perfeGtionom formaliter. Maior
probaturargumento ¢odem; illad non eft per fuam
cflentiam infinite perfectum, quod eft pexfedtum per
aliquid fuperadditum effentiz , fed fi ateributa funt
extra effentiams Deus eft perfectus per aliguid fu-
péradditum cilentiz , ergo Deus non erit per fuam
effentiam infinité perfeétus A artributa funt exta
conceptum cffentiz. 3

Neque dicas eflentiam effe infinitam fimpliciter
quia radicaliter continet totum omnind effe. Con-
tra enim argumentor : vt effentia fic infinita fimpli=
citer optimo modo continere deber omnem pexfe~
ctionem ; fed continere formaliter omnes perfectio~
nes melius eft quim continere illas radicalicer. De-
inde Deus non effer formaliter per eflentiam infind-
tus ; nec  fe formaliter v oftendi. Denique de con-
ceprucffentiali entis creari eft efle limitatum fimplhi-
citer, ergo de concepruweflentiali entis increati; eft
effe illimitatum fimpliciter, quod argumentum fusé
vrger Recupitus 1.3. g.10:C.4.

Ad primam Refp. primo quidem €o argumentos  Sélusio
non probari, quod attribura fint extra effentiam Dei Ef“m.“ d.'_"_”
adxqimt& conceptam s vt eft in {e ; quia non manant )
ab ea vt fic, {ed potius {unt plures rariones effentia~
les ratione diffinétz conftiuentes effentiam. Sivetd
loquaris de primo Dei conftitutiuo , feu de effentia
prove a nobis concipitur. Refp. concefsd maiore, di- |
{tinguendo minorem , attributa fupponunt effen~ -
tiam & ab ea emanant provt diftinété concepta (e~
cundum proprias rationes concedo , fupponum: ef-

{entiam prove concepta implicité , ac confuse nego. :
Quia vt fic func ipfa effentia vroftendi, neque ab ea
emanant alioqui effent accidentia.Eadem diftinétio-
ne {olui alia omnia poffunt qua addebantur;demon-
{trantur enim per effentiam & illi adiacent vt con=

cepta diftinéte , non vt concepta confuse , de diftin-

¢tione autem per conceprus confuflos , & explicitos

dicetur feq.{eck.infinivas radicalis quam dixi effe Dei
differentiam fignificat inclufienem radicalem & for-

malem implicitam. :

_ Ad fecandam Refp. cumeadem diftinctione, ef~  Ssjutia
fentia Dei provt & nobis concepta ; nihil aliud con- fecusiz
tinet formaliter explicic¢ , quam quod refpondet ef-

{entiz creatz , concedo nihil aliud continet confusé

fiego ; nam cum fit a fe infinita , non poreft in omni-

bus e/Te fimilis cffentiz creatz, neque perfedte pre-
{cinditur ab attributis vt oftendam poftea, fed differt
ab his dumtaxat fecundum conceptus explicitos, eo
modo quo ens differt i fuis differentiis. Neque hoc
eft effentiam concipere fub rationibus oppofitis vt
patet 5 nam attribitum vt conceptum confiisé non
concipitur ; vt principiatum , & vt aliquid cxtrinfe-
cum eflentiz. -

Ad rertiam Re(p. muleis propter hoc argumen= Difpatieds
tum omnino videri quod effentia Dei Pcrfona.litaf’es intér attris
ctiam includit formaliter ; de quo dicamdifp, 6.nunc buta ablo~
fiuppofiti etiam fententii contraria , nego iifdem ar- :ﬁb’hﬁi:;
gumentis oftendi relationes ingredi formalem con-
ceprum effentiz divinz. Primdenim infinitasidnon
probat , quia proprictates ifta _P,e:fonales non funt
perfectiones fimplices , cum patenitas verbi gratia
non fit melior quam hliatio el oppofira, infinitas au-
tem non dicit formaliter nifi perfectiones fimplices;
qualia funt ateributa omnaia. Secundo neque afleitas

3 id

e

S

.*,




|
I
|
|

]

=

Solutio
quarte
difficulta~
tis.

Inftantia,

Quid &
quoruplex
fit diftin-

- fHo,

22

id probar , quia relationes funt tetmini nature red-
dentes eam incemmunicabilem fdcéquc nomn :.mi'-
fune conuenire deitati-abfolute, vt eft effentia com-
municabilis, fed canchm illi conueniunt prove cft ef-
{entia terminata, non enim conueniunt Deo,vt Deus
eft, fed vt perfona eft:vnde patet manifeftum difcri-
men inter attributa relatiua, & abfoluta , namexeo
quod Deus fic ens per effentiam fequitur quod inclu-
dat pcrﬁ’&iuncs omnes abfolutas , quia ille Conuie-
niunt naturz ; abfoluté fumptz , ac communicabili:
relationes atirem quia non conueniunt nature abfo-
Iuté fumprz , nondebent etiam conuenite Deo per
effentiam abfolaté fumptam , fed fufficic quod con-
weniant pex effentiam ve cerminacam id eft ve PCI’[%JH
na eft. Denique quia Deus cft actus purus bené fe-
quitur quod attributa [im{ d§ conceptu effentiz,
alioqui réciperentur in eflentia 5‘11:{&{1'011(.‘5 autem
quia {unt termini nature , quamuis intexera conce-
_ptum nature vt n'_ifrum eft, non CUnCiPiunmr tamen
tecipi innatura , fed tantiim A[cdd_a:rc nararam con-
cretam, tanquam reCtum omnium denominationun,
quod nullo modo eft efle accidens, vt conftat ex ma-
teria de incarnatione.

Inftabis {i paternitas cft extra coniceptum deita-
tis, Deus non eft per effentiam, fed pet participatio-
nem-totum id quod eft ; eft enim pater, & non eft
talis per effentiam.

Refp. diftingnendo i paternitas eft extra effen-
tiam abfolute fumptam, vt eft natura communicabi-
lis, Deus non eft, per effentiam totum id quod eft
nego ; fi paternitas eft extra conceptum effentiz , vt
terminate , concedo,dixi relationem efle de conce-
pru effentie vt terminacz, quz dicit Sceflentiam, &
rvelationem.  Deus non eft per eflentiam abfoluce
ﬂlmpfi‘-ll‘l » totum, quod eft vr pcri'(m.l, quamuis per
effentiam , vt terminatam fit totum , quod eft vt
perfona.

Ad quartam quod Fafoli vnicum fundamentum
eft,Relpond. volitionem non effe minus effentialem
Deo , quam intelleétionem , neque tamen proceflio-
nem Spiritus Sancki eile generationem , quia natura
dinina communicatur ¢l ex vi proccmonis formali-
ter vt paffio eft,non vt eft actio, fed hac aliis.

Neque dicas cum Herice, intelle&tio & volitio
cum fint principia dinerfarum proceflionum, oppo-
nuntur virtualiter , fed rationes virtualiter oppofite,
non poffunt compenere vnam fimplicem effentiam,
€1go, &C 3 5

Refp. enim maiorem,& minorem falfas effe ; nam
quamuis intellectio, & volitio notionales, fint oppo-
fite vt dicam difp.{exta tamen intelletio, & volitio
effentiales non opponuntur etiam virtualiter , &
quamuis opponcrentur virtualiter in ordine ad di-
nerfas proceffiones , tamen in ordine ad effentiam
non opponerentur fed poffent effe vnum.

IT.

Quomodo attyibuta diftinguantar ab effentia,
& inter [

SEcTIO

Ertum eft primo diftin&tionem vniuerfim ap-
C pellari a philofoplis, id guo v non et alind ,
eft autem diftinétio alia realis, alia rationis, realis eft
qua vnum , ante omnem operationem intelledtus a
parte rei noneft alind. Quod quia poteft quatuor
modis contingere, propterea quadruplex effe dicitur
tealis diftinctio. Prima eft realis maior, inter ea quz
{unt entia plané diuerfa , & inter eaquz fi creata
funt tmutya eft feparabilicas. Secunda eft realis mi-
oY, INTET ea quz {eparari poffunt , fed non mutub.
Tertia eft 4 Scoro cxcogic\zm,ﬁu‘mnlis €X narura rei,
nam apud ipfum diinétio ex pacura rei eft illa quam

Difp.I. De Deo. Qua(t.111. Seé. I1.

vocamus 2 parte rei, quia eft ante omnem operatio-
nem intelleétus : & hec (inguit) diftinétio ex na-
|:u1-;\__rcf feu a parte l'Ci,lTliiﬂ eft realis, inter ea qua di

verfa funt entia, & leparari aliquo modo Pufﬂlm‘:
alia formalis , omnind a parte rei, & ante operatio-
nem intellectus , inter ea quz non puiﬂrﬂt {eparari,
quz nimirum , vt quuitur Scotusin primum dift.§.
q-4. pracedit intelletum omni modo, ynde fapicn-
tia in re formaliter non eft veritas in fe 3 nomine au-
tema {ormalitatis intelligunt Scotifte quiddicatem’:
nomine realitatis exiftentiam. Denique quarta eft 2
multis recentioribus nuper excogitata,diftinétio rea-
lis, fed vircualis, inter ea quz licer realiter,idem om-
nino fint, zquiualent tamen pluribus proprer infini-
tatem , & preftant totum id quod praftarent i rea-
liter effent diftinéta, fic effentia diuina, & relatio di-
cuncus diftingui virtualiter, quia eciam fi fint voum,
tamen realiter producitur relatio, & effentia non
producitar, @qué ac fi effent diftinéte : vade optimé
omnium diftinétionem iftam virtmalem explicare il-
li videntur, qui dicunt illam non effe alind quam
zquinalentiamad plura fundatam in infinicate Quod
Recupitus immerito reiicic L. q.4. c.15. & fequen-
tibus vbi fusé difputar de hac diftinctione.

Certum eft fecundds diftinGtionem rarionis vocari
cam , qui voum cog{t\atm' {ecundum propriam ra-
tionem non cogitato fecundum propriam rationem
alio licét idenrificaro realicer. Et quidem {1 ficinre
fundamentum aliquod cogitandi vnum fine alio , di-
citur diftinétio rationis ratiocinatz , fi autem non
fit vllum fundamentum in te, tunc oft diftinétio ra-
tionis ratiocinantis. Dupliciter aurem diftingui ali-
qua pollunt , ratione ratiocinath , primo perfecte
quando vnum ita cogitacur , vt eft rale vt nullo mo-
do cogitetur aliud vr tale formaliter, quod tamen
eft ipfi realiter idétificarum, & hanc recentiores No-
minales vocant pracifionem obiectiuam, quiain hac
diftinctione rationis vna perfectio exiftens , in ob-
iecto cogitatur, vt eft talis formaliter , non cogitati
formaliter altera perfectione obied realiter identi-
ficata cum illa, v.g. certum eft quod in fole vis illu-
wndi , & vis calefaciendi, func identificate reali-
ter & tamen cogito vim illuminandi, non cogitando
vim calefaciendi , vt talem quod eft cogitare aliquid
inadzquaté huiufmadi diftinctionem rationis , &
pracifiones (vt yocant) obiectiuas negari non pof-
{e , demonftrarini fallor, poteft, vt oftendebam in
Jnct;tphy!‘:ca » & tertia parte dii'put. prima de Sacra-
mentis. Altera diftinétio rationis rationacz , imper-
fedta eft, quando cogitato vno,cogitatur etiam aliud
formaliter, {ed ita confusé, vt non poflit intellectus
difcernere propriam illam rationem formalem , ficut
cuma longé video colorem , difcernere autem non
pollim , vtrum fic albedo an nigredo , tunc enim
video illum colorem non adzquate, {ed confuse
tantiim.

His pofitis qua ad intelligentiam celeberrima
controuerfiz , premittenda neceflarid fuerunt , tria
video queri polle de hac diftinétione attributorum.
Primo an illa fic .1iiquo modo realis, & vt loquifur,
Scotus, formalis ex narura rei. Secundd verumilla
fic diftinctio rationis. Tertid qualis fir illa diftinctio
rationis.

[
Ptrum attributa diffinguantur realiter , ant
formaliter ex natura vei ab effentia,
& inter fe .
D‘Mhnitionmn realem interattributa & effentiam

voluit effe omnimodam Gualterus ; Gilbertus,

I

=

ictanienfis Epifcopus,folas perfonali-
pucop ;
tates

Porretanus ,

Doctorum
{engentiz
circa di-
ftin&io-
1em 16as
lem.




	Seite 19
	Seite 20
	Seite 21
	Seite 22

