UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Georgii de Rhodes Avenionensis S. J. disputationum
theologiae scholasticae tomus ...

Rhodes, Georges de

Lugduni, 1661

Dispvtatio Il. De cognitione intuitiua essentiae ac perfectionis Diuinae.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Videre
Deum, eft
participare
Dei vitam,

Partitio
di(puratios
nis,

Quid fie
cognitio
Inguitiva,

£

omnia:negationem , quaz omnia de Deo negat : fu-
?L‘L’l&l’iOllCﬂl qua Deum euchit i'hpt';'_omnii : Ii,;wm—_
vitionem , quz Deum videt in C;liigilzc > & non nifi
nefciendo nouit. Vide omnind Petauium L.

Frstshs o dhadedhsthitihderde
DISPVTATIO Il

De cognitione intuitina effentic | ac perfeltionss
dining. Q12

CocniTioNE obfcura, & Anigmatica
! quam habent viatores dc"Dco 5 in_rr.x 11cb_u-
R [am , & caliginem, tranfeo ad vifionem il-
™ lam clariffimam , & facie , ad faciem, que
beatorum hareditas eft. Gloria Deivisenshomo (in-
quit Irenzus L.4. ¢.3. ) wita auzenz homints vifio Dei.
Subfiftentia enim vitze ;m'titip;ltionc Dei eucnit,Dei
autem pagticiparioselt videre Deum;quacunque ve-
to haéenus dixi , oftendere aliquatenus poflunt
quanta & quam ftupenda I|tH11):}g11i[11L10 Dei s nunc
uz dicere aggredimur manifefte demonftrant quim
E[ mirabilis cius pulchritudo , qua defixos beatos te-
net afpeétu & amore {ui , de 11_.'.6 ergo yifione vt di-
eam diftinété quatuor video effe capira ad quz om-
nia revocentur. Primum fit poffibikitas cius , & exi-
ftentia. Secundum principia effeétiva. Tertium cau-
{a formalis extrinfeca , obieétum feilicer tum prima-
rium tum fecundarium. Quartum caufa formalis m-
trinfeca quidditas nimirum, & proprietates.

QVASTIO 1
De pofiibilitate ac exiftentia vifionss Dei.
Art. 1. 3.4
Offibilis erit cognitio hec immediata, clara,pro-
P:‘m,ii paﬂ]r intellectus creatus cognofcere Deum
in fe ipfb 5 facie ad faciem, & ficuti eft , vbi duplex
eft contronerfia. Prima vermum naturaliter id intelle-

&ui alicui fic poflibile. Secunda virum id fic pofli-
bile fupernaturaliter, ¢

SEeTIOl,

Be pofiibilitate vifionss Dei per vim naturalem,
Artic. 4.

Offe Deum videre naturaliter , eft poffe produ-

cere ac recipere vifionem illam tanquam fibi de-
bitam, & propottionatam fine concuriu , aut auxi-
lio indebito. Difficultas igitur eft veram intellectus
aliquis creatus aut etiam creabilis fufficientes habere
poffit vires , ad videndum eo modo Deum fine vlla
elenatione , in qua fané celeberrima, & difficillima
controuerfia, video longé facilius efle aliena reiicere
quam ftacuere certd quid dici debeat ; quod tamen
vrin re obfeuriffima praflem cluiffimé proponen-
dus in primis eft,

§. L

Statws difficultatss , & multiplex ratio
dubitandi.

Ertum itaque primd eft vifionem intuitinam ef-
fentialiter differre & cognitione qua dicitur ab-
flvadkiua , eft autem difficile facuere in quo pofitum
fit effentiale illud difcrimen ; primd enim non in eo

* differunt, quod cognitio abftradtiua, non omnes ar-

S

tingat formalitates quz {unt in obiecto , fed prz-
cindat & abftrahar vnam. ab alia. Intuitiya verd

Difp.IL De Deo. Quaft.I. Se&. 1.

nulld veatar abftraétion
detur quaft.3. Deinde non viden
pnare difcrimen iftud | alij

teratur in rem 1}71:1:[1, vt actu hic & nunc praef
& cxiftentem. Hoc enim eft difficile, quia poffibilia

ftrueretur c
ftentia obie@i prafentis , relicti in oculo
cie , 4c vifione , non cft dubium qui
eflet intnitiva , cum eadem ellec ,
diferimen harum cognitionu

cognolcuntur a Deo intuitive , & {i def

1vifionn

s AC pr

natio extrinfeca. Terrid neque rem omnind expli-
care videtur fententia communis , vifionem inruiti-
uam elfe illam qui obieGum coonofcitur per fpe-
ciem propriam immediate illud reprae! L
ftractivam, qua c{x:_'\noir_‘mu' per {peci

antem ; ab-

m qua immpie-

diare reprefentat alterum. Hoc (inquam ) videtur

difficile , quia poteft Deus fine fpecie propria produ-
cere vilionem intuitivam , & fine {pecie aliena pro-
ducere abftradtivam. Neque faris eft d
Deus fuppleat tunc cc um fpeciei pr
queritur in quo - differ
priz 5 & concurln {peciei alics
men vifionis , & cognitionis
fticamus. Deinde beati ve di poftea creaturas
intuitiué in Deo vident , fin pecie propria,& Deus
fe ipfum intuitiné vider in creaturis : ideoque f:
ctiam non eft dicere quod cognitio intuitiua ol
&um cognofcat in fe , abftractina verd in alio.

Certum igitur fecundd eft verum difcrimen yeriaf-
que huius cognitionis eflc , quod intuitina, ita co-
gnofcat obiectum vt eft in fe ve non coenofcat illud
inftaralcerius , fiuc prove eft alteri fimile ; abftracti-
ua vero, ita cognofcat illud in alio , vt cognofcat in-
ftar alcerius 5 id eft provt fimile alteri , & veluti pro-
pricmtibus eins indutum ; hoc enim conuenit, vt pa-
tet , cognitioni cuiliber abftradtive , nam per eam
apprehenditur Deus ad modum fenis, & Angclus ad
modum iunenss alati, Vnde cognitionem hanc yocat
Apo{‘m]us per i].wccuh'sm > & Anigma, quia fit per
medium imperfectiflimum ad cuins fimilicudinem
concipitur Deus ; omnibus antem Cogmtmuibus in-
tuitiuis commune eft , vt obieGtum non apprehen-
dant inftar alterius , fine ad modum alrerius, vt patet
In omni cognitione qui percipimus obiecta fimul
cam {enfu ; nam ea cognofcimus vt funt in fe ipfis
vt ita dicamad modum fui, non ad modum alte
fic vifio Dei, attingit Deum vt eft in {¢ non
ad modum , & inftar rerum creatarum , hoc e
vocat Apoftolus facie ad facien, id eft fine medio
vllo interpofito , cuius inftar cognofcatur Deus , fed
ficur cogniti a Deo fumus , & ficut cgo cognofco
hominem , inter cuius faciem, & meam nihil om-
nino interpofitam eft, & hoc fine dubio fignificat
vulgaris {ententia , quz cognitionem intuitivam vo-
€at cam qua obiectum _ttri:*g;t per {'pccics proptids,
id eft inftar fui non inftar alterius : abffractinam
qua fit per {pecies: alienas , id eft ad modum. al-
terias.

Superefler hic addere quid fit poffe facere aliquid
naturaliter , quid pofl ere obedientialirer fige fu-
pernaturaliter , breuiter dico fieri naturaliter polle
illud quod ita eft ptoportionacum v fieri poflic fine
concurf indebito , & auxilio improportionato : il-
lud autem fieri non poteft nifi obedientialicer , quod
cft ita improportionatum ve fieri non poffit fine con-
curlu & auxilio indebito , vt patet ex his qua de po-
tentia obedientiali dicta funt fuo loco. Senfus ergo
queedtionis eft , ytrum cognitio illa Deiyt eft in [e,&
ad modum fui, non autem inftar alterius ita fir {i-
blimis, & eleuata vt nullus fieri poffic 2 Deo intell
étus,qui elicere vitaliter illam poflit nifi eleuarus pex
cencurfum indebitum. T

icere quod

rize 3 nam

chine quod inue-

t

19

Ratio

Vernm di-
f{crimen
cognitio-
nis (ntyitls
uz ab ab-
Rratina.

Quﬂ fir
fieri nagu-
raliter aut
fopernatu=
ralirer,




Secunda
zatio du-
bitandi.

Tettia du-
bitand: ra-
tioex Mo-

linz,

Quarea ra-
tio dubi-
tandi de
fubftantia
ﬁ’fjerna:u-
Talt,

De vilione Dei. 31

Ratio dubitandi primo negatiua eft , quianullo
rinfeco , vel intrinfeco prebatur
implic.mtia creature qua Dcum_ videat fine concur-
fir, & auxilio indebito : nihil affertur ex authorirate
guod nort explicetur facillimé : nihil ex ratione quod
non foluatur euidenter , vel etiam quo non probetur
Deum etiam obedientialiter videri non polle.
Secundd argumentatur Durandus in 4. difl. 49.
.2. omnis potentia cognofcitiua poteft naturaliter
attingere obicc\tumﬁumllibct contentum fub ratio-
ne formali obieéti fui connaturalis ; fed Deus provt
elagé vifibilis continetur {ub ratione formali adz-
quata intellectus : ergo potelt naturalicer illum vi-
dere , minor eftcerta, quia {1 Deus non continere~
tur {ub ratione formali obicgti intellectus, ne fuper-
naturaliter quidem actingi poffet ab intellectu , imo
obicftum adequarum cius eft ens vt fic : ergo nul-
lum excludic ens , maiof ergo probatur, intellectus
poteft attingere naturaliter totum illud cum quo ha-
bet proportionem connaturalem ; fed habet propor-
tionem cum omni co quod continetur {ub ratione
formali obieti {ui, nam obicctum illud formale non
eft aliud quam propertio talis obiecti cum potentia,
ergo . &c. Confimatur quia pm‘c{t Angelus Cognuf—
cere naturaliter totum illud cuius {uperat naturaliter
perfedtionem , fed (uperat naturaliter totam perfe-
¢tionem vifionis beatz, ergo naturaliter poteft illam
viderezergo illanon eft {upernaturalis.

Teitio argumentatur Molina difficillimé : poreft
intelle@us aliquis creari a Deo qui contineat in {e
totam pexfectionem coiundti ex intelledtu S.Petri &
lumine gloriz, ille intelleétus videret Deum conna-
turalicer qué ac nunc connaruraliter Deum wvidet
intelleétus D.Petri iunétus cum lumine gloriz ;nam
certum eft quod huic coniunéto connaturaliter debi-
tacft vifio Dei :.ergo poteft creari a Deo intellectus
qui fine auxilio indcbito Deum videat. Probatur ma-
ior quocunque intellectn habente vim finicamad in-
telligendum , poteftcreari 4 Deo intellectus perfe-
&iorem & perfectiorem in infinitum vim habens ad
intelligendunr,ﬁ'd coniunctum ex intelleétu & lumi-
ne gloriz finitam vim haber ad intelligendum , ergo
Deus facere poteft intellectum qui faltem 2qualem
habeat vim ad intelligenduim ac coniunctum illud ex
intelle@tu & lumine. Cur enim ficut Deus facit in
Angelis fpecies qua continent petfectionem plu-
rium aliarum {pecierum , non poterit facere intel-
le¢tum qui contincat perfedtionem intelleCtus , &
luminis gloriz.

Quartd i poteft dari fubftantia fupernaturalis ,
dari etiam poterit intelleGus qui videat Deum con-
naturaliter ; non oftenditur implicare fubftantiam
fupernaturalem , ergo neque imnplicat intellectus
Deum videns connaturalitcr 5 maior euidens eft ,
quia fubftantia illa vocaretur tantim {upernaturalis
cui debita effent accidentia ifta fupernaturalia, lu-
men glorie , vifio Dei , &¢. Probatur minor ; nulla
effe poteft maior ratio cur creari poflit accidens fu-
pernaturale,quam {ubftantia ; ordo enim {ubftantia-
tum non eft inferior ordine accidentium , neque
Deus cft minus potens in creandis fubftantijs quam

aroumento ‘.'L'l €3
B2

in accidentibus , fed poteft creare accidentia (uper-

naturalia, exgo & {ubftantias. Deinde Deus eft fine
dubio {ubftantia ﬁ1Pcrnatura]is, Chriftus eft compo-
firum fubftantiale fupernaturale.Neque dubitari po-
teft quin Vnio hygoﬁatica, fit fubftantialis & fuper-
naturalis , crgo {ubftantia {upernaturalis non impli-
cat, cui debitum (it lumen glorie, quod etiam fine
dubio fuic debitum Chrifto Domino. Denique fieft
poffibilis virtus fupernaturalis,cur erunc impoflibiles
intelleétus & voluntas eiufdem ordinis,

§:: 4L

Difficultatss refolutiodr efficax eins probatio,
D{cn primé nulla creatura exiftens, auc de po-

tentia ordinaria creabilis , Deum videre poteft
per vires nature. Ira Catholici omnes contra Eu-
nominm & Aétinm , & quicos fequuti funt s heret-
cos Anomzos, ftuleifliné aflerentes, Deam non mi-
nus notum nobis effe quam {ibi, idem neceflarit fup-
ponebat Pelagius 5 negans neceflariam effe gratiam
ad beatitudinis affequutionem & exprefs¢ tencbant
Beguardi, & Beguinz vt refertur in Concilio Vien-
nenfi fub Clemente V. neque Durandus excufari ab
co errore poteft, quantumuis benigné illum exponat
Molina.

Primo enim apett® in eam rem funt i'cxipmrx. Y.
ad Timotheum 6. ‘Bearus, & foins potens , &C. gii Iy~
cem habitat inacceffibilem 5 quem nerao hominsm vidit
[ed nec videre poreft, & c.1. dicicur folus efle immor-
talis ac inuifibilis. Deinde {olus Deus dicitur cogni-
tionis illius effe caufa Rom.6.Seipendium peccatimors
gratia autems Dei vita aterna. Plalm. 83. gratiant o
gloriam dabit Domsings 5 1.ad Corynthios 2. gue Dei
Sunt nemo wnouir nifs J‘ﬁiritu& Dei » Matth. 11. #emo
nonit filium nifi pater 5 neque patrein qutts noutt wifi fi-
lips 5 &C.

Secundd idem exprefsé definitum habetura Cle-
mente V. in Concilio Viennenfi aduer{us Beguardos
vt referrur Clementina ad noftrum , de hereticis, &
in omnibus Concilijs; vbi damnatus eft Pelagius ne-
gans neceflitatem gratiz {uperpaturalis ad gloriam
promerendam. Et nouiffime & Pio V. & Giegotio
X111 inter errores Michaélis Baij, etiam ille dam-
natus eft, art.11. & 18,

Tertid idem vnanimiter tradunt patres. Irenzus
L.4. c.37. Homoipfurmn non videt , ille antem volens vi-
detur ab hominibues quibus vult incapabilés & incom-
Prdjmfz‘bi;‘f& , wifibilem f¢ comprehenfibilem , & capa-
cem hominibus praftat, § Maximus Centuria 1. noy po-
teft anima ad cognitionem Dei attolli , nift condefenfis
quodam vfies s 1pfam ansmanm tangat, & ad [¢ cuchat. ,
Achanafius otat. contra Idola ; Deum a nemine co-
gnofci poffe nifi per effectus fusé probar & clegan-
ter. Nazianzenus orat.2.de Theologia. Tdeirco media
( inquit ) #uter nes ac Deum covporea bac caligo interies
Ela eftom fecos ac wubes illa inter o AEgyptivs & hebraos:
pofuit ensm tenshras latibulum [uum hoc eff craffitiems
woffram,idem unt Bafilins 1. 1.contra Eunomium.
Cyrillus L. Thelauri , & Chrylofromus homilijs
quinque de mcomPre'hcnﬁbﬁi Dei natura, aded
v vilus fir contrario errori fauere vt dicetur poftea.
Inter Latinos Parres cximié probat hoc Auguitinus
epift.a12. c.1q. & Laz. cluitatisc. o, adeo vt hoc
omnino fit de fide.

Quartd ratio naturalis que illud probet difhcil-
limé inuenitur vt conftabir ex fequenti affertione.

Dico fecundo nullus intelle€tus creabilis eft 4
Deo qui Deum intuitine :.‘ognol'ccm poffit per vires
natwrz , ita etiam Theologi feré omnes cum S. Tho-
ma hic & Scoto in 4. dift.49. quaft.1t. nonnulli au-
tem licét idem fentiane , aiunt tamen,id vix demon-
{trari, Maiorin 4. dift.49.q.4. Molina g.12. aft.g.
difp.2. Herice difp.48. 64. Albertinus prin€ipio I.
Philo[bphicc,q.;.Thcnlogica,\?alenria p-3.Becanus
t.1.C.9. quy-Ripalda L1 d.2 3 feét. 1. 7=

Primb énim ita omnino colligicar ex feripruris
vbiabfoluté folus Deus effe dicitur inugfibils, S cius
perfectiones appellantus inuifibilia Dei s 'hPC autem
elfer falliim , i alicui creatute pofhbiliciict narura-

liter Vifibilis , dicitus etiambabstare licemn inace(fihi-

fem , ad quod exigicur veilla nemini Lt acce

Nulp
Creaturd
vifio De
elt naturz
hs.

Primapro.
batio ex
{eripturiss

Seconda
probatio
ex Congin
liis.

Tettia
probatio
€X patri-
bus.

Nulid
creatlisE

|
]
1
1
¥
A
§




Prabatur
ex (cripiu-

8.

Probatyr
€X pargi-

bus.

Probatio
5. Thomz,

filies dhelno SR B

.

icut antequam effet homo improprié dictus fuiflec
{ol effe inuifibilis. Deinde dicitur folus filius nouiffe
PALTCI , 7eque patrem Guifguam nouit wift filins. Hoc
{inquam ) verum effe non pofléc, fiefler poffibilis
aliqua creatura qua Deum videret natur:zlitcz'. Prz-
terea vita aterna non cfler abfoluré gratia {uperna-
turalis , & omnia auxilia (lnibus illam meremur non
dicerentur elfe !iapcrmmmlin 5 & exigere Ami[i_mp
{irpcrnatm‘ﬂ\’: » fi autem compararentur cum L_ohs
creaturis exiftentibus ; verum hoc non efler ; ficut
perfectio fupremi Angeli fi non exifterct non polle
dici ﬂlpcnmmmlis » vade ﬂ]‘ngﬁ‘lL‘-l]I.n.l:E' et efhcaci-
ter. Certum eft vifionem beatam elle fupernatyra-
lem , fed quod non fuperar exigentiam creature cu-
iufcunque poflibilis , fed rancim exiftentis non eft
fupernatutale , alioqui proprierates Il_l}"[(".!]i An-
gclli {i non exifterct, vt dixi , eflent fupernatura-
les refpectu hominum , & aliorum Angelorum,
ergo,&ec. :

Secundd illud eft ctiam de mente patrum qui di-
cunt abfoluté Dei vifionem fuperare vires omnis
CreAture , v. 8- Dionylus , Fincet omnem rationemi
(inquit ) ¢ merntens. S. Maximus ; omntummente pre-
ditorum fugit insellettum. Cyrillus , nullns Nature dei-
tatés capax eff intelletlis Deinde dicunt fepiffime nul-
{am creaturam quia ex nihilo faéta eft , effe potle na-
tualiter impeccabilem , fi autem nararaliter Poﬂl‘t
videre Deum,naturaliter efe poflet incapax peccati
ex fe iPE‘L 5 quia cum vifione Det ftare non }m[(.'li pec-
catum. Hac autem dockrina eft Augnftini, Fulgen-
tij» Anfelmi, & aliorum. Vnde arguinentari etiam
licet , nam nulla ratio probare poteft nullam effe
creaturam actu exiftentem qua videre }_ao{ﬁt Deum,
qua non }wobrm[ id cfle imlmﬂibilc omni creatinz,
etlam Foﬂ‘l‘nili , vt patebit confiderant 5 folus enim
exceflus infinitus perfeétionis probare hoc poteft de
creatura exiftente , fed qualiber creatura poflibilis
infinité a Deo diftat, ergo neque illa Deum potelt
videre naturaliter. Neque valer quod obijeit He
intellectum etiam inftruétum lumine gloriz infir
a Deo diftare , & tamen videri Deum ab eo connatu-
raliter ; Negatur enim paritas , quia intellectus cum
lumine g,fofm: obedientialiter tantim & {upernaru-
raliter ac inftrumentaliter producit vifionem vt dice-
tur poitea.

Tertio ratio S. Thome hic att.5. & L.3. contra
gentes ¢.52. optimacft, fed difficillima 8 i Scoto
aliffque tum recentioribus , tum antiquioribus lace
impugunm, fed cam defendunt Suarcz , Fafolus,
Albertinus, Arrubal , Recupitus. Fundatur autem in
eo principio quod modus cognoftendi,{equarur mo-
dum eflendi, vnde fic vt Deus qui eft actus purus
nulli creatura obijci poflic nifi modo potentiali non
autem co modo quo cft in fe fine vt eft actus purus,
viderur aurem fic claré proponi pofle.

Deus non poreft videri naturaliver abvllo intelle-
&u creabili prove eft in {e, fi non poffit obijci intel-
lectui potentiali prove eft actus purus, {ed tantim
inftar entis potenrialis 5 led intellectui porentiali
non poteft obijci prove eft actus purus : ergo non
poteft videri naturaliter ab vllo intellectu creabili
e6 modo quo eft infe , {ed femper obijcitur inftar
entis potentialis. Probatur minor , nam in maioti
non eft difficultas. Obiectum cognitum femper ob-
ijeitur intelleétui cognoftenti, fecundum modum
immacerialitatis ipfius cognofcentis , fed modus iy
materialitatis intellectus potentialis cft potentialis ,
igitur obicétum cognitum {emper reprafentatur per
modum po[cnti;ﬂis , minor euidens eft;nam modus
immarerialitatis feu abftractionis 3 materia daplex
eft s alcer eft iundtus fimplicitati qui folids Dei pro-
prus efk : alter compolitioni,qui conuenit oinni gnti

32 Difp. 11. De Deo. Quaft 1. Seét. 1.

iC 11T 1

Porcntj.,li_., etiam {i vnum ens pote
terialius quam aliud non gencrice fed fpeci
nam fupremus Angelus eft immaterialior fpe
Angelis inferforibus , fed non generice , quia fe;
eft potentialis.

Tota difficultas eft in maiori quam fic probo pri-
mo 4 priori, ex notiflimo illo Axio ]
dus operandi, fic fequitur femper modum effendi,ve
non poflir efle illo perfectior ; nam operatio eftab
ipfu efle;, ergo neceflario illud fequitur , neque poteft
illud fuperare fi eft nararalis , aétus ergo nacuralis,
proportionari deber potentiz , arque adeo cflen-
tiz. Et haxc commenfuratio a&us ad potentiam
non debet effe folim entirariva fed eriam reprafen-
tatiua , vi recté notat 'Rccupitus l. 6. qua,‘H:. 34
n. 31. adeo vt fubftantix cognofcenti , proportio-
netur s tum {ecundum entitatem y tum fecondum re-
prafentationem , reprafentando fcilicer obiectum
iuxta modum immaterialitatis quem haber cag;m['-
cens , quia quidquid recipiturad modum recipientis
recipitur.Confirmatur quia rota vis intelligendi fun-
datur in abftra¢tione a mareria , vt fuppono ex Phi-
lofophia, ergo potentia cognofcens fuperari non po-
teft 3 modo immaterialitatis obiecti cogniti, alioqui
naturaliter perfectiorem haberer modum cognitionis
quam immaterialitatis.

Deinde a pofteriori probatur eadem maior. Nam
tora ratio cur. nulla potentia materialis poteft co
gnolfcere rein {piritualem , eft,quia obiectum, & po-
tentia debent conuenire in modo immatcrialitatis ;
fimiliver nulla poreft afferri alia ratio , cur anima
quandiu et in corporenon poflit intelligere {piri-
tualia , nifi ad modum corporum; Deum enim obij-
cimus menti per modum fenzs, Ang
innients alati, nam ided tantum hoc euenit , quia ob-
iectum non reprafentatur potentie nifi {ecundum
modum unmaterialicatis in quo eft porentia, quod
i verum eft,manifefté {equitur quod intelledtui po-
Ckus purus reprafent:

¢ quod mo-

-

1 1
ium ’1‘(' rmoau

11 non poteft natura-
liter nif1 ad modum entis potentialis, ficut experi-
mur quod intellectui affixo materiz non reprefenta-
tur Angelus nifi ad modum entis materialis, & expe-
rimur etiam quod oculus qui Aaue colore tinctus elt,
omnia Haua videt , & interpofito vitre viridi ommnia
videt viridia.

Hzc cft vera & flolidiffima ratio S.Thoma dutta
cx puritate actus , cui fimilis etiam illa eft que duci
poteft ex infinitate ; nulla enim potentia finita magis
potelt naturaliter attingere obiectum infinicurm pro-

T infinitum , quam effeGum infinitum; fed non po-
teft atringere naturaliter effeftum infinitum : ergo
neque obiedum infinitum vt infinitum. Probatus
maior , nam potentia intelligens non minus (:E’_{' fini-
ta in rarione intelligentis , quam in ratione efhcien-
tis , fed propter limitationem in ratione efficientis

nihil poteft producere nifi finitum , ergo propter li
mitationem 1n ratione intelligentis nihil infinitum
attingere poteft vt infinitum , ficut certum eft cile
ill‘lp[}}’! '}]-ICIH P()[Cl]fiﬂl‘ﬂ \’”;Uﬂﬂl ﬁl]l’tdl‘ﬂ ql].‘{' na-
turaliter attingat coloratym infinite extenfum , &

intelletum finicum qui cognoftat naturaliter infinita

poflibilia.

Dices primb ex Scoto & alijs qui rationem {ancti
Thomg allatam plaribus , & difficilibus impugnant
argumentis. Si enim valeretilla , fequeretur quod
Angelus inferior cognoftere non poflet intuitiue An-
& jum {hpcriorcm > quia exceditur ab eo in modo
eflendi. Sequeretur etiam quod ne abﬂmﬂilfé qui-
dem ab intellectu creato poreft Deus cognolci nam
de omni cognitione militat ®qualiter ratio , quod
obiectum non poteft excedere potentiam in modo
effendi. Deniqus vifio beataeft po;cutiah\;, & finita,
&

priori prc
bata,

Altera
probatio
maioris
pofteriori,

Ratio
§. Thon
a Scoto
Impuga
ta.




Secunda
impugna-
tio ratio-
nis fanti
Thomz.

De vifione Dei.

'8 tamen attingit actum purum-, & infinitum vt in
{c cft, ergo intellectus potentialis , & finitus poreft
fimiliter atringere actum purum, & infipitum ; cur
enim vifio immediate hoc poteft , intellectus imme-
diaté non poteft. Similiter intelleétus inftructus lu-
mine glorize Cognoﬁ;it intuitiné Deum connaturali-
ter , & tamen eft Potcuti.tlis » €0 intellectus po-
tentialis & finitus poteft attingere connaturaliter
adum purum.

Refpond. Angelum fuipericrem attingi poile in-

tuitiué ab Angelo inferiori , quia licér excedar eum
in nobilitate quafi {pecificé; eft tamen intra eundem
gradum genericum immate rialitatis feu abftraétionis
a materia , vt oftendi. Deus autem eft in gradu im-
materialitatis {uperiori cum excludat potentialita-
tem & finitatem ; abftrahit ‘enimnon foltun a mare-
ria fenfibili, & intelligibili , fed etiam ab omni po-
tentialitate. Denique nego {equi quod abltractiue
non poflit cognofci actus purus ab intellectu poten-
‘tiali, quia cognitio hac abftractiua obijcit fibi Deum
modo POtCutiali » CUIM non 4ttingat Dcurp €0 mo-
do quo eft in {e, fed fecundum modum {uum. Fa-
teor vifionem potentialem & finitam verfari pofle
circa obie@tum purum & infinicum , nego id pofle
intelleétuin potentialem & finitum : ratio eft quia
non meceflario datur proportio inter adtionem, &
effectum , ficut datur inter agens principale, & ter-
Minum,vt patet, nam aétio cum fit via » & tenden=
tiaignobilior elle poteft effetu,agens principale non
poteft. Dixi principale vt pracluderein vitimam in=
ftantiam de intellectu habente lumen glorie qui li-
cet potentialis ac finitus, attingit tamen actum pu-
rum, fed attingit ve inftrumentum Dei vt poﬂea di=
cam. Tantiim addo fimiliargumento probari pofle,
quod crearura poteft creare prmcipalitcr,quia Creatio
attingit effeltum’ex nihj-lo.

Dices fecandd tunc obiedtum eft in cognofcente
fecundum modum naturz cogno{‘centis’, uando
actio cit proportionata cognolcenti ; fed vifio Dei
exit femper potentialis , & finita, eriamfi cognofca-
tur Deuas intuitiue , ergo licét chnofcamrDcus in-
tuitiu¢, obiectum erit in cognoftente fecundum me-
dum cognofcentis. Deinde fi obiectum & potentia
conuenire debent in modo effendi, Deus non po-
teft cognofcere creaturam : {ubftantia non pote-
tit cognofcere accidens : potentia compofita non
poterit cognofcere nudam eflentiam , prefcindendo
ab omni compofitione cum accidentibus : intelle-
&tus fingularis non poterit cognofcere vniuerfale vi-
detur enim eadem ratio, Denique certum eft quod
cognofcimus naturaliter Deum non cile potentialem
& finitum : ergo poteft cognofcia nobis Deus fub
ratione actus puri, & infiniti;

Refp. a&tionem effe debere proportionati cogno-
{centi,non folim entitatiué;aded ve fit potentialis fi-
cut cognofcenseft potentiale,fed ctiam reprafentati-
uc aded vrreprazfcntet tantium tanquam Potcnriale vt
{atis probatum eft salioqui obiectum non rcpraefcnm-
bitur cognofcenti per modum abftractionis 3 materia
propriz cognofcentis. Cum dixi debete obiectum,&
potentiam conuenire in modo immaterialicatis , fi-
gnificaui tantiim quod non debet obie¢tum excede-
te; Al enimexcedatur cognofci potet,ficut caufa pro-
ducere poteft effectum imperfectiorem , non autem
petfectiorem. Vnde mitum non cft quod Deus co-
gnofcar creaturam , fubftantia cognofcat accidens 5
pptenria compoﬁta coguol‘ccrc poteft nudarh eflen-
tiam prefcifiué fimplicem ; quia non propterea hu-
iufmodi effentia excedit modum effendi potentiz
compofite, neque obiectum vniucrfale, fuperat mo-
dum immarerjalicatis intelleétus fingularis. Fateor

Tom, . :

cognofci 4 nobis naturaliter quod Deus non fit po-

tentialis & finitus, arque aded cognofci negatiué

quod fir actus purus’, & infinitus quod non excedit

modum effendi intellectus porentialis, excederet 2u-

}:icm fi cognofeeretur pofitiue vt actus pusus, ‘& in-
nitus,

s 1ok
Duplex alia probatio pofita veritatss.

Vartd argumentari efhicaciter licet cum Vafque,

Salas , Conink , implicnt creatura qua per vi-
res fibi proprias fic impeccabilis , fir Dei amica & fi-
lia naruralis , fit beata ex fe ipfa connaturalirer;creas
tura cui connaruralis effet vifio Dei, haberer hze
ompia naturaliter 5 nam cum yifione Dei repugnat
peccatum , gratia eft connaturalis videnti Deumn, &
vifio eft ipfa beatitudo : ergo implicat creatura qua
Deum videat naturaliter. Minor eft euidens, quia
cum vifione Deirepugnat peccatum , cum ergo hzc
creatura contineret eminenter vifionem Dei, & to-
tam ejus perfectionem contineret eri:!m‘ repugnan-
tiam ‘cum peccato , deinde per fua narutalia pofler
habere vifionem Dei, ergo ctiam per fua naturalia
pofler habere repugnantiam cum peccato; & filia~

tionem Dei.

Tota ergo difficultas eft in maiori que probatur
primd vt dixi ex doctrina patrum vu lgo afferentiumy
impeceabilitatem nulli creaturz cffe pofle natara-
lem , quia eft facka ex nihilo , atque aded ad nihilum
tendit , & defluit, vt ait Gregorius L. 5. Moralium
¢.25.vel etiam quia folum eft fummum bonum quod
vitiari non poteft , alia omnia vitiari pofle; quia per
fe ipfa nihil funt, vt ait Auguftinus 1. de'vera reli-
gione <. 9. Deinde argumentor omnis Creatura ex
fua natura eft peccabilis {i ex fua natura potcft defle-
¢tere & regula , fed nulla eft creatura qua non poflic
deflectere a regula,ergos &c. Probatur minor omnis
creatura qua defleftere non porteft 2 regula, eft e~
{eritialicer (ua regula fi enim non eft {ua regula, de-
fedtere ab ea poreft, fed qualibet creatura diftingui-
ur 4 fua regula,ergo poteft ab ea defleéctere,

Deinde, alterum membrum erar quod crearura

naturaliter efle non poreft filia Dei;, hares ?ci'_natu‘ =

ram, & confors nature dininz. Probatur , quiailla
natura cui {eruitus eft nataralis, non poteft cffe fi-
lia , 8 amica & heres {ui Domini, fed queliber crea-
tura natuzaliter eft ferua ergo, &c. Deinde illa crea-
tura non effet filia foliim adoptina , fed veré narura-
lis, quia hliatio efler ei naturalis , rcP'ugunr aurem
adoprioni vt fit naturalis.

Denique , vltimum membrum erat de beatitudine
quam ex fe habere nulla creatura poteft 5 ¥ diferté
afferit Auguftinusl. 3. contra Maximinume. 12. &
{ententia 143. apud Profperum. Probatuc: quia bea-
titudo eft poiﬁ:fﬁu Dei 5 fed nulli feruo naturalis effe
poteft polleflio fui Domini , ergo, &c. Deinde illa
creatura qua videset Deum connaturaliter, videres
decreta liberd ; ergo naruraliter cognofceret futura,
atque ita cognitio futurorum hen effer certa nota di-
uinitatis , imd ficur nulla creatura naturalicer par=
ticipare poteft zternitatein , immenfitatem , omni=
potentiam Dei, fic neque potelt participare beati-
tudinems - ; T

Dices primd cuim Herice creattiram illam radica-
liter tantiun fore impeccabilem non autem formali~
ter, quia poffer illi Deus negate concurfiun ad vi-
fionem chimm. Sed contra : nam illa creatura
contineret perfectionem vifionis quam naturali-
ter producerct , crgo haberet naturai?m , repu-
gnantiam cum peccato. Deinde fi debira illi ellec

E wilg;

Quasta
“probatid.

Credtra
naturalitéx
efle non
petelt im-
peceabilis.

Nulli
Creature
natoralis
cft filiatio
diuina-

Beaticudo
eft fuper
naturaliss




e e et i« s o =i MR a2 e

}1;) 11

s, nofi deberet illam Deus tieg
‘Lw‘* L‘(n,{lllg I(mpu verum L!hL, Uho i PU‘ {ua
paturalia £ffe im{kr impeccabilis.

Dices fecandod, Chiilto Domino connatut alis ef=
‘(_'P oteft fertiitus, cum debito filiationis & bearitu-
dinis, ergo cum titulo feruituris non pugnanc filiatio
& bcmmdo debita naturaliter.

R(fptvndu) manifeftam effe d 1.11 aritatem eriam
{i conceditur Chriftum efle ferdum Dei ;-nam fes-
pitus s & fliatio naturalis funt mmm]:o ibiles in
datita quie yrita non eft Pulum Domini , fed non
fint m(ompoﬂ'abdc:, vbieft viio cum perfona Domi-
o, qualis eft in Chrifto Domino.

Dices tertitd , homo habens gratiam eft vere fer-
15, & taimen conmaturaliter cit amicuis 5 filius , hee-
108 5 & beatus : €rgo ifta creatura quz lnbu(t to-
Tim FL[ECLl.uncm oratie poim elle ferua ; & timen
etfe fiba, &c. (Jitumc autem ll]lt‘JhL.llL creaturam
quz habeat totam pum.nom.m oratiz.

RLIPD‘ldLU nnpm.uu hmuimodl creaturam qm 13
elfet naturaliter uni_mcubms 3 Q. filia non folim
adoptina,fed na ituralis 5 homo habens gratiam vt fic
elt impcu.{mh) accidentaliter; & filius adoptiuis,
q_llm! non répugnat {eruituci l‘l.l[.:L.tlJ.)ilLth repugnal
unpeccabiliras & filiario naruralis.

(,\]:111[0 denique cum Suare, Vaiquc- i REC[IPItO

arc 5 vt {kLL:I_L

Impoffibi- efficaciret argumentor ex impoffibilitate {ubftantiz
litas “furb- ful;mmmmus 3 qmm iupn indicaui. Si vifio Dei
ftanciz fa-

sollet efle connaturalis alicui fubieto creabili, da-
i poifee dininicts aliqua fubftantia fupernacuralis 5
illa efk prmius meo{ﬁmhs > ergo nulli creature
poffibili potcl \’1110 elle t.mm.:tmnh% : maiorem
concedunt adtieriurij, & contendunt illam creatu-
fam non polle habere connaturalitatem ad hec ac-
cidentia f{upernatiralia nifi quia eft fupernatu-
ralis.

Mmolcm ergo cum communi, & verillima fen-
tentia fic pwbo {1 daretur fubftantia Iup(m aturalis ,
ideo illa, cfler ralis, quia conuchirent ei accidentia
upcm.ltur‘»lu s & accidentia dicerencur 'upunacu-

ralia, quia conucnirent {ubftantiz lui‘.cumnu..ll hoc
dici primdnon poteft fine vero circulo,& vitiosi pe-
tione principij,ergo nulla poteft efle fubftancia fuper-
naturalis. Deinde lumen glorie vel eft fupernatura-
le quod excedat omnem ntelleGtum Poﬂ}bilcm s vel
quod excedar aliquem intellectum dererminatum
verbi gratia humanum & Angelicom. Si pritnum ,
crio illud nulli fubftantiz poffibili efle poteft con-
naturale : fi fecandum crgo lar.lh_cho fupremi Ange-
Ii eft fupernaturalis, quia excedit pmﬁ“dmncm An—
s,cloum‘ mnferiorum , imo puk‘ tio quzliber Ange-
lica erit {npeniaturalis quia excedit putu.homm
himanam. Nam ad ﬁlpcuntunhmtem s fuflitic per
te vt excedar aliquam perfectionem crearam deter-
minatam : fi enim excedere debet omnem perfedtio-
nem ereabilem, ergo vilio beata nulli nature creabi-
11 exit naturalis vade.

Ratie ducirtur a priori, ens thcmuturn.lc dicitur
illad quod excedit exigentiam omnis natura creabi-
Iis quaecanque illa fit , vifio beara eft fupernaturalis
vt fatencur adumhuj » ergo excedic eXigentiam ca-
111“(|1H(]U.L narture Ql(ﬂblllﬁ T\ldl()l Pl Obnl[lll Lll“fl [1

crnatura-

Probatur

incommo-
dis,

Probatur
a pxlmi.

{'.\(_.(U(‘Irt 1:‘.T]Iﬂl‘.‘l P(l.i[’c}l(}ll(lh narura Creiatie non
autem creabilis , omnes creatura poflibiles quee fuiic
perfectiores ijs , quz create funt , ‘'elient ihpcrnzmlu
rales v nuper dixi, quia excedunt perfectionem na-
thra create.

Deinde argumentor efficaciter & oftendo fuper-
nataralicatem lmphc‘-‘c contraditionem ; curn fib-
fantiacreara , implicar id quod eft natara, effe
P'fl'. nathern 5 omiils {ubftameia eft nacura ; & ensfus

. De Deo. Quaft. 1. Seét L

1cag k-

pernatarale eft fupra naturafi ,
tantia 1’11pcm1turktli:. Maior efl
pmb.nm minor , illud eft natura quod gi‘Li
}u.ml motus; & lext;b eius in quo el 5 m.“ a efl | 3
francia Uz non fit huiufmodi P\IJ;L] UL ergo i k=
lacit que rion fit natura , ineca propiia fignificatio-
m,cimms. fupernaturale dicicar effe tupra naturain';
nam efle iupn naturam , eft, efle h’irl 1 mbln ntidit
qua it punuptum morus , & quietis i f& ipfa. Di-
catur 2 enim quid fignificare alind poffic i ¥
do dicicur lugun.uumlc illud elfe (}.u,m. ef
tiuram , nihil fgnificare aliud potd%qm' hid
et tufn {ubfantiam > qua eft creata & f
mortus in fe 1})1;1.

Dices pumo accidens f‘ugun.im: ili lici \]uud
eft hle omiem exigentiam fubftantiz nacuralis,
non autemn quod eft {upm Lx1gum.1m {ubftanriz fu~
Pcnmtu*nlis. Sed contra;nam erif vt dixi } manife-
ftus circulus » cum accidens dicatur ll!pcmmu ale
propier fubftantiam luiauna.m;.uun » & lubftantia
III LllP‘,lﬂ ln.llﬂh\s PIUPtLL J.Ll.ILl(llLl.l llll]LIJJ.'lEUJ_.'L“\ .
Deinde onem!:, cins {upcm rturale necellarid effe fu-
pmcx;gu.um‘l omnis nature creabilis ; [ enim cft
{upra exigentiam tantum alicuius natuiz ; fam om-
ne .1cuduls altero pui‘c*hus erit fun petnaturale;cum
autem dicis illud effe fupra exigentiam nature ratu-
ralis ; non fupra exigentiam nature [upernaturalis
Y ]dLllS 0[11111110 lﬂlllzl Cont

i8] m.l:

1

terinihis

Lod

u!xiul‘f-l‘\.];l[

: oria. Nain vilio bea-
ta;eft [u' ernaturalis ; quia eft connaturalis (ubltan-
tiz [lue natura {upernaturali , non auteim fubfantiz
{ive nacure nacurali. %od videtur nug{rmmm s &
pomt fi aperi: aturalitatem ineo nluod luperet pmfc
¢tionem alteritis , nam vifio eft Lupqmtl ralis quia
debetur fubftantie cxcedenti pukctm.um carm
qua creatz funt. Vnde a rgume ntor, ficut vifio Dei
connaturalis 1lhlubﬁmr1‘r,u?: {upra exigentia
ture itlplum Amn_h fic pr'uut
eft I1 1pra R.u”LJlfi;.Ill Angeli
et fiy peti mu.ﬂls perfedtio fup

n na-
io [uyw.n. Angeli
tioris , ergo. tam
i Angeli quam

VHIO

Dices fecundd,conceptus fupumrm.thns fi re-
}‘ll“’]l LT Cum Lubihntl.l creata 5 vel lLL‘lIUllH cumea
ve {ubfantia eft, & fic Deus non eft fubfantia (o
p‘.m.mu.‘.’xs 2 \cl repugnat cumea vt creatacft, &
fic nulla res creata efle poteft fupumu iralis,

Rcil)(mmo primo qmﬁcm Deum propri¢ loquen-
do [ecundum fe non elfe {ubftantiam fupernarur
lcm,dlcuim Vere natura ; qu Ammuis in ratione obie-
&[ Vcll l][ ll];)(lll-l{l[l-l“b; llul;l non f L“LtL [L[H]ll‘l Vi
eftin e per aftum narura lem , deinde quia infuiite
diftat 2b omni ente ut:.thm eriam iupun.mu' 1li. De-
inde dicerem quud mm rnaturalitas non pugnat
cum ratione ]:13.(1[.1 fubRantiz , neque cuin ratione
creati , fed cim yeraque ratione fanéta fimul,

Dices tertiv 5 viio hypoftatica eft fubftantiakis,
& fupernaturalis. Chriftus eft compofituim fubftan-
tiale fupérnaturale deinde fupernaruralicas vel eft
perfectio , &
quam accidenti quod eft minus perfectum , vel eft
imperfedtio , & fic accidens fupernarurale mumis
eric perfedtum quam accidens naturale. Dcuiquu
omne accidens dicit naturalem ordinem ad 4 liquod
fubiectiim, vifio Deieft accidens , ergo dicit ordi-
nemad aliquod {ibiectum,non ad {ubflantiam naty-
rilemy efgo ad fupernacma lem.

Refl}ondco ii1}:01'11:1tL11'ql'mrcm repugnare cum
ratione fubftantiz pm,h. tim creatre quée tatora efts
non repugnare cum nataga modi fubftanrialis quia
ille non'eft natura , ideo mifum non eft quod ynio
{tibftantialis hypoflatica fit ihpcruntumlis. Chri=
ftus et vere compofitum fupernaturale cui debi-

2

SRR Asmoangn :
{1c magis conuenire debet {ubftantiz ,

Prima ab-

Secunda
abiclio.




" {Solutio
primz du-
bicationis.

Solutio
1ationis
Durandi,

Solutie
I3tionis
Milin;e,

De vifione Dei. 35

2 funt accidentia fupernaturalia quia includit pez-
(onam increatam. Dixi effe impoffibilem fubftan-
tiam puré creatam , que f{t {upernaturalis , non
dixi fubftaptiam vnitam perfona diuinz fubftantia-
liter efle non pofle ﬁlpcrn:u’ur'.llﬁ,ﬁtpcm:ztur;lhmg elt
vera P{'rfc:‘no » Cuius tamen nego capacemeffe fub-
frantiam quia eft natura creata & non porteft adueni-
re fubiecto fupra exigentiam cuiufcunque {ubiedti.
Eodem autem argumento probaretur formicam effe
polle fupernaturalem,, quia cum fic fubftantia, nobi-
lior eft accidente fupernaturali. Denique illa ma-
jor diftinguitur , omne accidens dicit ordinem ad
fubiectum in quo it naturaliter nego : in quo fit
naturaliter vel obedientialiter concedo , accidens
fupernaturale dicit ordinem effentialem ad fubie-
&um in quo fit obedientialiter,non in quo fit natu-
raliter,

§. 1V.
Rationes dubitandi diffolunntur.

D primam Refpond. fatis conftare quomodo

tum ex autharitate , tum ex ratione proberur
efficaciter impoflibilitas creature , que narurali-
ter Deum videat. Neque probatur iifdem rationibus
illum obedientialiter viderinon poffe , vt fatis often-
di, quia obedientialiter producere vifionem , eft
producere illam vt inftrumentum Dei , non deber
autem inftramentum conuenire in modo effendi
cum obiecto , ficut conuenire debet caufa princi-
palis.

Ad fecundam Refpond.negando quod omnis po-
tentia cognofcitiua poflic cognofcere naturaliter
quodlibet obieGtum contentum {ub ratione formali
obiecti fui admequati : fic enim fequerctur nullum
omnino cffe obieGtum fupernaturale. Ad probatio-
nem diftingnitur maior , intellectus poteft naturali-
ter attingere totumillud cum quo habet proportio-
nem naturalem concedo : cum quo habet propor-
tionem obedientialem nego. Falfum zutem elt quod
intelledtus habeat proportionem nataralem cum
omni eo quod continetur fub ratione formali obie-
i fui. Nam ratio formalis obiecti adequati eft pro-
portio talis obiecti cum potentia, {ed indifferens ad
naturalem , & obedientialem ; fi enim contrahatur
per differentiam aliquam propoitionatam , haber
proportionem naturalem, fi per differentiam im-
proportionatam, habet proportionem obedientia-
lem. Cumergo ens quodeft obiedtum intelle@us,
contrahatur ad Deum vt vifibilem per differentiam
improportionatam , Deus vt vifibilis continetur qui-
dem fub ratione formali obieéti intellectus, {ed at-
tingi non poteft naturaliter.Deus autem vt cognaf-
cibilis per {pecies alienas eft omnino proportionatus
intellectui & ab eo naturaliter artingi poteft. Ad
confirmationem. Refp. eodem argumento probari
pofle quod formica cognofeere poflit vifionem bea-
tam , cuius pesfectionem fuperat cum fic fubftantia,
Di&jnguitur cergo hac propofitio » Angelus poteft
cognofcere illud torum cuius perfectionem fuperar ,
{ecundum omnem rationem tum gcnericam,tum fpe—
c‘iﬁcam concedo : fi fuperet in yna ratione , in altera
fupererur nego , vifio bearafecundumrationem ac-
cidentis imperfectior oft Angelo, fecundim rario-
nem' fupernaturalitatis perfectior illo eft, vt ex di-
is patet. ,

Ad tertiam Refpond. primd negando abloluté il-
I;m_'l maiorem poteft intellectus aliquis creari 2 Deo
qui contineat in fe totam perfedtionem coniunéti
ex 1lntcllc(‘3:u & lumine gloriz. Ad probationem
diftinguitur illa maior quolibet finito ficri & Deo
potelt aliquid perfectius, quod fit in codem ordi-

Tom. 1.

P

ne concedo , quod fit in diuer(o ordine , & cenere
nego , verbi gratia etiamfi homo finitus fic, ‘impfin
cat tamen vt Deus faciat formicam petfectiorem
homine , gratia eft finira , neque tamen fieri & Deg
potelt calor perfeétior gratia. Cum ergo intelleétus
fit diuerfi ordinis , & inferioris quam lumen gloriz
quantumuis infinité crefcat , non aquabit perfe-
¢tionem luminis glorix , intellectus autem fuperna-
turalis implicat , quia implicar fubftantia fupernatu-
ralis vt dixi,eflet enim intellectus alicuins {fubftantiz
quz non poflet effe naturalis.

Deinde minor etiam huius argumenti diftingui
deber, ille intellectus videret Deum connaturalicer
principaliter nego , inftrumentaliter concedo ; im-
plicarce autem vt intellectus ille habens perfectio-
nem coniundki videret inftrumentaliter , quiafi vi-
fio connatugaliter ei effer debita 5 non pofler efle
inftrumentum obedientiale , ad illam eliciendam ,
{ed nec poflet producere prineipaliter, quia fic exce-
deret vires huius coniuncti , quod Deum videt obe-
dientialiter.

Inftabis primd cum Herice poteft Deus facere
intellectum adeo perfedtum vt adaquer coniun-
¢tum ex intelle@tu humano , & habiru {upernaru-
rali, qui camprehendir Angelum , ergo poteft facere
intellectum zqué perfedtum , ac coniunétum ex in-
tellectu, & lumine gloriz, quia ficut intelle¢tus hu-
manus ad videndum Deum eget auxilio fupernatu-
rali fic eriam eo indiget ad comprehendendum An-
gelum,antecedens patet,quia fupremus Angclus na-
turaliter comprchendic Angelum illum quem ho-
mo comprehendere non poteft fine auxilio {uper-
naturali.

Refpond. negando conﬁ:qucntiam 5 eft enim di-
{paritas inter comprehenfionem Angeli & vifionem
Dei, nam Comprchenﬁo Angeli poteft eife natura-
lis intellectui alicui , ided non eft mirum quod Deus
poffit creare intelle€tum cum tota perfectione con-
iunétiex incelledtu , & auxilio eleuante ad compre-
henfionem Angeli , vifio autem Dei nulli poreft in-
tellectui creato effe connaruralis , ided repugnat ve
aliquis intellcétus habeat perfectionem coniunéti cx
intellectu & lumine gloxiz.

Inftabis fecundd fi alicui intelleGtui adderetus peg-
fectio quam habet lumen gloriz ; non propterca in-
tellectus defineret efle intellectus , neque defineret
CH‘C ﬁﬂiﬂls 3 anLlE creatus 2 Crgo non [ePllgﬂat vt
illa perfeétio addatur intellectui , probo antecedens
intellectus cum lumine gloriz eft intellectus , &
creatus , & finitus, ergo intellectus habens perfe-
&ionem coniunéti effec inrellectus finitus & crea-
tus. Confimatur,additd intellectui perfectione en-
tis finiti , & creati non defineret intellectus elle
creatus , & finitus ; fed additd perfectione luminis
gloriz , adderetur perfectio entis creati, & finiti,
ergo, &c.

Refi:ondeo negando primum antecedens 5 {ienim
alicui intelle@tui adderetur perfeétio quam habet
lumen glorie definerer effe intelleétus ; illa enim
perfectio repugnat intellectui folirarié fumpto , fi=
cut licér homo iuntus cum leoné non delinateile
homo , {i tamen homini adderetur natura leonis
defineret effe homo vt patet. Subftantia iuncta
cum accidente {ubftantia eft, fed fi {ubftantiz ad-
dererur perfectio accidentis jam defineret effe fub-
ftantia.

Ad guartam nihil habeo quod addam ijs qua di-
cebam fuperits de impoffibilitate fbftantiz fuper-
natoralis , vbi foluta funt omnia que opponeban-
Tus. ¥

Tantum dubitari poffet, vetim gepugnet incelle-
€tus qui cognefcat connaturaliter & intuiting-res

- B2 fuperna

Primains
frantia.

Secund-~-
infta

Solutie
quarce du-

bitasip




pernaturales v. g. vifionem Dei,gratiam, 8c. quia
im ijla entia incelligi poilimt abaliquo intelleétu , qua

= '1.r“;slc- {unt in eadem gr.lch! abltractionis a materia,illa enim
Que \L:m ratio erat ob quam negabatur Poiﬂbillm; intellectus
& na- qui Deum naturaliter videat , fed entia fupernatura-
lia creata {untin eodem gradu abftraétionis cum fint

Y,occn[infiu > CLZO puﬂhnt ab :Lliquo intelleétu natu-

tnralirer
{upernaty-
1alia.

raliter videri.

Refp. elle quoque impoﬂjibilcm intelledtum qui
naturaliter cognofcar encia {upernaruralia creata,
etiamfi illa fint in eodem gradu abftractionis in quo
eft intellectus Angelicus v.g, ratio eft quia ille intel-
leétus i'pcciﬁca.rcmr ab obiecto {upernarurali, arque
ita effer fupernaturalis , quod oftendi cile impoflibi-
le. Deinde obieétum ﬁ]}m‘rn;}[m’.dc femper eft im-
Pr._upo:[io:mtum cum Puicnti_; naturali ergo natu-
raliter ab ea non pon:ﬁ attingi. Fatcor ergo verum
efle, quod intelletus non poteft vnquam naturali-
ter cognoicere id quod cft in gradu :ib%h'a&iouis {u-
periori, fed nego illum polle Cog_noiccre quidquid
eft in codem gradu abftractionis i fit improportio-
natum,

1L

D'e pofiibilitate viffones Dei per vim [upernatn-
Py ;
ralem. Art.r. & 3.

SEcT10

I non Teft creabilis & Deo vllus intelledtus, qui
Smtumlitcr cum intueri poflit , reftac, ve fi videa-
cur , aut videri poffic , id fiat per eleuationem inde-
bitam omni proxlils intelleétui creato , vbi triplex
effe poreft dubium. Primo virum vere Dei vifio fic
Pofﬁbilis intelleéui humano & Angelico , sirquie
au exiltens.Secundd verum illa poflibilieas demon-
ftrari poflic. Tertid vrrum illa fic poflibilis oculo
cotp 0reo , aut alicui faltem alteri potentiz mate-

pali.
e B

Vtrum wifio Dei fit pofSibilss intellecéni elengto
& wiram [it aciu exiffens.

Egarunt beatis facialem hanc Dei vifionem Ar-

meni apud Alphonfum de Caftro, & Armaca-
num , dicentes Deum per elfentiam non cognofci ab
illis, fed fulgorem dumtaxar quendam manantem a
vultu Dei ; quem etiam errorem video tribui Petro
Abaillardo, & Socio eius Arnaldo Brixienfi licét re-
fragetur Valquez recéntiores fané Grzei abierunt in
hane {entenciam , & dicunt non videri Deum nifiin
luce quadam , & imagine ab eo effluente , quamvo-
cant Theophaniam.

Ratio autem dubitandimultiplex omnino, & dif-
ficiliseft , quam video peti partim ex parte obicéti
vifi, partim ex parte intellectus videntis.Primo enim
argumentor ex improportione Dei claré vifi cum in-
relle@u creato , nam illud obie@um ab intelledtu
etiam eleuato non poteft attingi, quod non habet
proportionem vllam naturalem cumeo ;- {ed Deus
claré vifus non habet vllam proportionem narura-
lem etiam inchoatam cum intellectu , ergo, 8cc. Ma-

Hieretici
plurcs ne-
garunt vi-
deri Deum
a beatis.

Prima ra-

tio dubi- 1orem admittunt omnes , fi enim nulla requireretur
tandi ex  proportio ctiam inchoata obiedti, & potentiz; pof-
‘f“l’m?gf‘ fer quaeliber potentia quodlibet attingere obiettum,
t::?;‘f % & fic oculus poffer audire , oculus videre. Probarur

malor » vbi eft diftantia infinica ibi non eft pro-
poitio , fed inter Deum clare vifum , & intelle-
&um eft diftantia infinita , ergo non eft propot-
tio etiam inchoata. Probo maiorem,diftantia infini-
ta poteft illud rorum quod facic diftantia finita, imd
cum contineat diftant s finitas , poterit il-
lud totum quod poflunt s diftanriz finite

OI1%

Ol

Difp.I11. De Deo. Quaft. 1. Seét.11.
p .

{ed diftantia finita {ufficit ad tollendam propoitio
nem, imo diftantia , 8 impropertio videntur {y-
nonyma , ergo diftantia infinita tollet omnem pro-
portionem.

Neque {atis eft dicere inter Deum claré vifum , &
intelleGum, non effe proportionem in ratione entis,
fed in ratione , obiecéti & potentiz. Contra enim eft
quiailla ratio obiecti & potentiz, cft ratio realis,cr-
go eft ratio entis : ergo illud diftat in ratione obicéti
& porentiz quod diftat in ratione entis. :

Secundo obiedtum omnino [hp{'mnmmle vt {ic,
non cft intra latitudinem obieét adzquati potentiz
creatz , Deus claré vilus eft obie¢tum {upernaturale
(vt dixi) ergo non eftintra lacitudinem obieéti adz-
quati potentia creatz. Probatur maior illud non eft
obiectum potentiz creata  quo potentiacreatanon
poteft {pecificari, {ed non porteft etiam ina pquALe
{pecificari ab obieéto ﬁ.zpcnmtumli,quia quod fecun-
dum {e totum eft puré naturale , non poreft fpecifi-
cariab ente ﬁlpcrmtumli, ergo obiectum f.-LlPCL'IlLHLl-
rale, non eft intra obiedtum adzquatum potentiz
creata.

Neque dicas intelletum non refpicere rationem
illam fupernaturalem vt fic, fed tantim {ub ratione
qu;‘nda.m communi qua nec eft naturalis, nec {'uiacr-
naturalis,fed abftrahit ab viroque.

Contra eniminfto : ordo tranfcendentalis poten-
tix ad obiedtum antecedit omnem operationem in-
telle@us , illa ratio communis eft tanciim per intel-
lectum , ergoilla vt fic non refpicitur trani( ¢
taliter 4 potentia. Deinde illud faltem inadequace
{pecificat pétentiam quod attingitur 2 potentia, ifta
ratio fupernaturalis attingitur , ergo faltem inada-
quate {pecificat,

Tertio quo perfectius elt obiectum eo maior de-
ber efle perfectio dererminata vifionis qua illud at-
tingitur quidditatiné prove eftin fe , Deus eft obie-
¢tun infinitum fimpliciter,ergo vifio eius debet effe
infinita {impliciter. Probatur maior vt videatur ob=
iedtum finiré perfectius alio obieéto finito , neceffe
eft vt vifio illius fuperet determinata perfectione fi-
nita vifionem obicéti minus perfecti, nam vifio equi
perfectior eft cateris paribus , quam vifio lapidis,er~
go vt videatur obieétum infinité pcrfcﬂcius > Qporter
vt eius vifio ﬁrpcrct vifionem alterins determinara
perfectione infinita. Cpnﬁ;_‘matur primo nam ideo
Deus eft infinitus quia {uperac , & continet , omnes
{ubfantias finitas , fed vifio Dei fuperat & continer
ommnes vifiones finitorum obieétorum , ergo eft infi-
nita. Confirmatur fecundd Deus vt comprehenden-
dus non magis eft infinicus quam vt vid ndus, fed
vt Deus comprehendatur ncceffaria eft infinita co-
gnitio , ergo vt videatur, neceflaria eft infinira perfe-
¢tio. Confirmatur tertio quia vt videantus creature
omnes puiﬁi)ﬂcs requiritur infinita vifio , ergoilla
eft multo magis neceffaria , vt videatur Deus qui et
obiectum multd magis infinitum quam omnes crea-
ture fimul fumprz. _

Quartd, potentia viralis non potc-;ﬁ eleuari extra
fuum obiectum , fed Deus vt claré vifibilis non mi-
nus eft extra obicctum adzquatum intelledtus,quam
Dens vt comprchcnﬁbilis ,tota enim ratio cur dicas
effe intra obiectum adzquatum eft quia Deus vt vi-
fibilis eft ens ; Deus autem vt comprehenfibilis eft
etiam ens.

Quinto,magis diftat ackus pums:d? intelletu po-
tentiali, quam ens {piriruale a potentia corporea {al-
tem pofhibili, fed neque OCU.II.!,S €OTPOIEUS , Teque
vila potentia marerialis poflibilis poreft videre :11;—
quod ens {pirituale , ergo intellectus non poreft vi-
dere Deum.Neque dicas magis diftarein ratione per-
fectionis non in ratione obieéti., Contra enim, nam

i

cn

Secunda

ratio d
tandi

Tertia ra=
tio dubi-
tandi ex
perfeétio-
ne infinita

Dei.

Quartara-
tio dubi-
tandi ex
parte in-
tellectus.

Quinta ra’
tio dubi-
tandi ex
paritate
potentiz
COIpOIe-




De vifione Dei.

fiaétus purus poteft effe intra obicé:tqm adaquatum
intellectus potcntialis , ens ctiam lPi[itll.‘.lC poterit
efle intra obicGum adequatum potentiz alicnius
materialis,fi non exiftentis {altem poflibilis, vel pro-
betur implicantia.

Dicendum tamen prjmb eft , beatos omnes tum

Conclufio : ; b o

certa de Angc]os tum homines Deum immediate in fe LP{'O

fide videre pofle,acde facto videre per auxilium fuper-
naturale. Itainter Catholicos ommnes certum habe-
tur de fide.

prmapro-  Primo enim fic habetur in multis {cripturis viriaf-

baioeX  que teftamenti. Mz 33. Kegem in degore fho vide-

SEPUSe s ocils einsy afpicient rerram de longé, id eft veexpli-

cat Gregorius i ipfo fulgore dininitatis s fiue vt ait

Gloffa interlinearss, in ipfa Deitate. Plalmo 83. Ihunt

de virtute in virtutem, videbitur Dews Deornm in Stan,

Quod de beata vifione interpretantur Auguftinus,

Lyran. & alij , primz Ioann. 3. Cum apparuerit fimiles

¢f crimus , quia videbimus ewn fienti eff; id eft , imme-

diaré in fe ipfo 5 vt explicat Euarift. Papa, Epiﬁﬁols. ad

Epifcopos Africe,Concilium Francofordien(e,Epitt.

ad Epilcopos Hifpania : prime ad Corinthios 13.

Usidemns nunc per [pecalum in anigmate , tHNC ARIENE

fasie ad faciem. Nunc copnofCo ex parte, tUnc autemcog-

#ofeam ficut & cognitms [fm. vbi Apoftolus interpreti-

bus Ireneo lib. . cap.7. & Auguftin.lib.z.de Trinit:

cap.13. cognitionem per {pecies creatas, quamnunc

- habemus de Deo, Focat [fecalarem, & «AEnigmaticam,

quia mediata eft, & obfcura,fpeculum enim fignificat

effetus , in quibus prigs cognitis cognolcitur Deus

tanquam in caligine : cognitionem vero alterius vite,

dicit elle facie ad faciem, ideft nullo interpofito me=

dio, pra:fcnrcm Deum intuentem , quia clara, &

immediata eft , vnde addit , nune cognofce ex parte, id

elt inadzquaré , vel yr explicant alij per partibilia

Tiun autem cognofeam ; ficut & cognitus fim. id eft, in-

quit Anfelmus pure cogmofcam enm , fiont ipfé me nonit.

Alia etiam loca innumera poiﬁlnc Profen‘i > Beatr

mundo corde 5 8cc. Angeli eornm [emper vident faciem

patris mei. Neque obftar quod in {Cripturis aliquan-

do dicatur Deum videri facie ad faciem, quamuis

videatur obfcuré tantim , vt Geneleos 32. Fids Do~

minum facie ad faciem ; nam reuera quoties hoc dici-

tur vifio facialis fignificatur , fed Angeli alicuiusin

corpore allumpro Deum seprafentantis , & ex {ubie-

¢ta materia rotoque contextn intelligi deber de cor-

porea vifione, loca vero que attuli de huinfmodi vi-

fione nequeunt incelligi cum dicitur 5 v. gr. quod

Angeli vident faciem patris. Si quando autem dicunt

Deum efle innifibilem , Deum nemo vidit vnquam,

non quia Patrem vidit quilquam , &c. de viatoribus
explicari debent.

Secundd definita eadem veritas eft in Concilio
Viennenfi, Clementina ad noftrum de Hareticis,
Florentino in litteris " vnionis, Tridentino fefl: 25.
de inuocatione fané¢torum, Deinde ab Euarifto epift.
1. citata, ac demum A Benedicto XII.vt probat Bel-
larmin. vel XI. vt putat Vafq.in extranagante quam
habet Caftro verbo Beatitudo. Denique confentiunt
omnes Patres Nazianz. orat. 26. Quanta ¢ff vilitas
noffra, e abiellio » quanta vurfis pollicitatio, Deum
cogiofzere wt cogniti fwmas. Irenzus lib.4. cap.34. Ho-
mines igitnr vii&mxt Denm, & winent per vifionem ins-
mortales falti, & pertingentes vfgue sn Denm. Vide
Vafquem d. 37. cap. 5. vbi plurimos refert , vnus fa-
+ neé Chryloftomus difhicilia quedam habet loca fed

benigné tamen tantus Doctor explicari deber de co-
gnitione adzquata , & comprehenfiua,

Tertid ratio eriam afferri poteft,quia folus Deus eft
obiectiua beatitudo Beatoium vt prima {ecunda pro-
bari folet , ergo beatitudo formalis , perfecta eriam
voffeflio effe debet quz non poteft efle nifi vifio di-

Secunda
probatio
ex Conci-
s & Pa-
tiibus,

37

ftinéta & immediata. Aliz rationes ftarim examing-
buntur accuratius.

Ad primam Refp. concedende efle debese pro-
portionem aliqqmn inter pbie&um cognitum & po~
tentiam cognofcentem : fed nego illam proportio-
nem ¢lle pofle vllam zqualitatem aut fimilicudinem
Pcrfc&ionis » in co enim duntaxat propostio illa
confiftit , vt obiedtum participet rationem forma-
lem obiecti adaquati huius porentiz , ratione cuius
ab illo attingi poffit. Itaque debet effc proportio in
ratione obieéti vt cognofcibﬂis snon in ratione per-
fe&tionis, nam auris , v. gr. licét in ratione pctfc&io—

. nis , proportionem habeat cum colore, in ratione

tamen obieéti cogno&ibilis nullam habet. Deus
autem claré vifus licét in ratione perfeéionis pro-
portionem cum creato intelleétu non habear , habec
tamen proportionem obiecti cognofcibilisad poten-
tiam , quatenus participat rationem communem ob-
ieti adzquati intelleétus. Fateor ergo quod vbi eft
diftantia infinita non-eft proportio in racione perfe-
Eionis,quamuis effe poflic alrera illa proportio quam
dixi, neque enim illaeft proportio in ratione entis
abfolute fumpti , fed in ratione entis vt cogno-
{cibilis.

Ad fecundam Refp. eo argumento probari quod
potentia vitalis nullum elicere po(ﬁ:t adtum fuper-
naturalem, Potentia ergo naturalis quatenus eft
obedientialiter operarina {pecificari poreft ab obie-
ko fupernaturali , quia v fic eft fupernaturalis fal-
tem connotatiué, & licét obieGtum fuPematuralc
non contineatur intra obiedtum adequatum poten-
tiz naturalis, vt haturalis eft, continetur tamen intra
obiectum eius vt eft cbedientialis.

Ad Tertiam Refp. proportionem aliam vocari 2
Do¢étoribus Geometricam,aliam Arithmeticam.Geo-
merrica illadicitur , in qua menfira & quantitas ex-
ceflus , non eft fixa & immobilis fecundum gradus
perfectionis ; fed eft tranfitus ad alreram fpeciem.
Arithmetica diciturilla in quamenfura exceflus fixa
omnino eft & immobilis fecundum gradus perfectio-
nis , ficuttriplum {¢ haber ad duplum, fic quadru-
plum fe habetrad triplum , inter obiedtum , & cogni-
tionem non cft propottio illa determinara , & Arith-
metica , ita vt fi obie€tum ynum excedat aliud ob-
ie¢bum, in tribus gradibus perfectionis , cognitio
ctiam illius excedar tribus gradibus perfetionem
vifionis alterius, fic enim probatur vifionem homi-
nis , v. gr. effe infinitam , quia homo eft Pcrfeﬁtiot
infinitis aliis entibus Pofﬁbilibus, inter obiectum igi-
tur , & cognitionem, eft proportio folim Geometri-
ca, ratione cuius quando pertectius eft obiectum,
cognitio etiam fir perfectior , in diuerfa fpecie , non
autem {ecundum eandem menfuram , & quanritatem
perfectionis. Si enim obicéum fit infinite¢ perfe-
&um, cognitio eius erit in {pecie nobiliori, quam
fit cognitio cuiufcunque obie&i inferiosis, fed non
proprerea tamen crit infinita , quia cognitio non
crefeit fecundum proportionem Arithmeticam , &
fixam aliquam quantitatem. Vnde ad argumentom
diftinguitur maior , qud perfe@ius eft obietum, €d
petfectior eft cognitio determinata perfectione gra-
duali fecundum proportionem Arithmeticam per
plutes gradus perfectionis, nego : {ecundum propot-
tionem Geometricam , ratione cuius cognitio fit in
alrera fpecie concedo.

Ad primam confirm. abfoluté negatur quod ided
Deus fic infinitus quia fugcrat omnes fubfkantias fi-
nitas : fic enim fequeretur hominem effe infinicum.

Ad fecundam confirmat, patebit poftea quid de
comprehenﬁone dicendum fit ;nunc {atis eft d'l'f:ere.
ided cognitionem comPrehenﬁuam obiecti infinici
effe infinitam , quia eft cognitio adzquata obiecti

5 33 infiniti

Solutio
prime du-
bitationiss

Solutio
fecundz
dubitari@s
nis.

Solutie
tertie du-
birationis.




o A et e i R

infiniti , q@od non conuenit vifioni €0 ipt'o quod eft
intuitiua.

Ad tertiam confirmationem de creaturis poffibili-
bus ratio etiam afferetur poftea quare cognitio ea-
rum effet infinita s quia eller comprehenfiua Dei, ve
probabitur. T L 2

Inftabis fi cognitio alicnius obicti PCi‘FL‘d‘lO.-
ris vt ynum , fuperat determinata pcﬂbétiunc-cogm--
tionem obiecti minus perfecti; cognitio Obmch vt
fex fuperabit determinata pcrfcé‘cinnc‘ maiori,Cogni-
tionem iflam,ergo cognitio obiecti infiniti perfectio-
tis 5 infiniré ﬁrpcrabit illam Cognitioncm. :

Rci'Pondsrur negando con{cqmn[é:lm‘, quia cog-
nitio obiedi perfectioris vt vnum , non fuperat cog-
nitionem obiedti minus perfedti, fecundum propor-
tionem fixam & immobilem , fed fecundum propor-
tionem Geometricam.

Ad quartam Refp. o
&us efle ens vt cognoltibile cognitione finita , non
cognoftibile coguﬁfunc infinita, Deus v vifibilis,
eft cognolcibilis cognitione finitd , ides eft intra ob-
iectum adzequatum intellectus Cl'c:Lti_, Deus vt com-
prciwnﬁh]'lis » non eftatcingibilis nifi cognitione in-
finitd vt probabitur , atque aded non eft intra obie-
Gum intelledus.

Ad quintam conftabit ex fine {eGionis 26tum pu-
rum in ratione perfectiofiis magis diftare ab intelle-
¢tu , quam ens fpiritale difteta potentia material
{ed in ratione obieti minus diftare. Quod cffe diff
cillimum conftabit ex ibi dicendis.

el )
Piram pofibilitasvifionts Dei demonflrari pofiit.
DV}ulicitC[ poflibilitas rei alicuius poteft demon-

ftrari primé cuidenter negating , i foluantur
cuidenter argumentaomnia, quibus Proi)lri viderur
eius impoflibilitas. Secund® euidenter pofitiue , fi
afferatur medium aliquod quo demonitretur illam
efle poflibilem,

Prima du- Rario ergo dubitandi primd eft quia puﬁ]lu;’[im-
bitatio e tern hanc {ufficienter demonftrare videtur ratio S.
?.;’.I:g;z Thome , quam etiam approbat Vaﬁl_ucs Toedi djfp.
20. cap. 2. & petitur ex maturali defiderio videndi
Deum. Cognito enim effe¢tu naturaliter defidera-
mus cngncﬁ:crc intuitiué illius caufam , nam cogni-
tio folum abftractiva non poteft fatiare appetitum,
vt patet, imo magis llum accendit. Sed hoc natura-
le defiderium , effe non poteft inane , ergo vifio cau-
(& prima poflibilis eft. Deinde omnis creatura ratio-
nalis, defiderium habet natarale beatitudinis , que
non eft nifi vifio Dei fed exco appetitu neceflario fe-
quitu eius poffibilitas , nunquam enim appetitusna~

turalis ferturad rem impoffibilem : ergo , &c.
Secundo argumentari videtur efficaciter Scotus in
4. diftinét. 49. qualt.8. porentia cuius obiectum eft
omne cognofcibile; debet pofle cognolcere intuitiug
primum cognolcibile, obiectum intelleGus eft omne
cognofcibile ergo deber , pofle cognoltere intuitiyd
Deum qui eft primum cognofcibile probatur maior
omais potétia cognofcens poteft attingere illad obie-
&um qued finion cognofcat quictari non poteft, {ed
potentia cuius obieétum eft omne cognoicibile,non
poteft quicihnc donec cognoftat primum cognofci-
bile , fi enim nen cognofeatillud nifi in vninerfli,
non cognofcet illud ut eftin fe,ac proinde inea cog-
mnitione non quicfcet , ficut vifus non poteft quietari,
niliin pulcherrimo vifibili. Ergo potentia cuius ob-
iectum eft omne cognofcibile , deber videre intuiri-
a¢ Deum alioqui non quiefcer. Confirm. potentia
eléari poteftad id rotum per quod non extrahitur
extra fium obietum adaequacum.Sed fi videat Deym

Solutio
Quarte d!l'
bitationss,

icGtum adequatum intelle-

Solutio
qQuintz du-
bitationis.

{

Secunda
dubitatio
ex Scoti
ratione.

Difp. 1L De Deo. Quaft.1.Se&. I

non extrahetur extra fuum obie Y
go ; poteft eleuari ad videndum Deum.
Tertio arcumentatur ¢

2

- 1am Scotus quod eft pro-
prium perfectionis in aliquo genere , i COmpetit in-
h11u{1.:11.1110 genere » Competit etiam {uperiori , fed
Cognitio intuitina obiecti principalis conuenic fen-
fui , ergo multo magis canuenit inrellectyi.

Dico fecundo poffibilitas vifionis Dei demonftrari
euidenrer negatine poteft : Pofitiué aurem demon
ﬂ'l'.ll"l non yidetur fL_‘d probabiliter tantim {uppofica
reuelatione declarari,

Prima pars certa eft ex di&is , nam illud cuidenter
negatiue demonftratur , quod oftenditur non impli-
care {foluendo Jmplimnnm omnes, que afferuntur.
Quacunque vero implica
ftrare videbantur , enide

Secunda pars contra

nriax

n vifionis Dei demon-
ter foluta funt.

nultos thm veteres , tim re-
centiores Theologos ‘probatur , quia obietum fe-
cundum {ubftantiam {am {upernaturale non poteft
certo , & enidenter cognofci per

Jel eft {fecundum fubftan (

vites nature , vifio
1 am fupernaturalis,
ergo, &¢. Probatur majorficur caufa puré naturalis,
non poteft producere rem Jlnj;-u lem ex
quod illam non contineat 5 & fit inferioris ord 1S,
fic neque potentia naturalis cognofcere illam poteft,
cum inferioris etiam fit ordinis. Confirm. quia non
l:u{{hm cognofcere naturaliter , intelleGum P.__.H'e
{cire , illud quod non poteft {cire naturaliter , {ed in-
tellectus naturaliter non poteft videre Deum, ergo
non polfum fcire naturaliter intelle@um id polle.
Deinde id magis conftabit ex folutione rationum
quibus probari foler illa poffibilitas , apparebit enim
illas probabiles quidem effe,fed non demonftratiuas.

Tertia denique pars oftenditur tribusillis rationi-
bus quz fané probabiles funt ( ve dixi ) deinde con-
gruentiz :’.&l‘rtm!ur optimz , quia Dei bonitas pro-
pendert ad fui communicationem , in vifione aitem
Deus fe ipfum preftantiflime modo communicat,
iz vniatur beato , & vifio Dei polleflio Dei fit,
Participatio Dei eff videre Denm (inquic Irenzus , &
L‘}L‘SJI][’L‘I’ "\_J'“vrﬂ]urs Fifro De; ( inquic) poffeffio eff fals-
tariss@ torives boni vadix in mobis ¢ Ivrt'mipz‘xm. Dein-
de illa eft gloria Dei maxima , cum fir manifeftatio
euidens totius magnitudinis eius. Denique conftat
nobis Denm mulra pofle fupra vires naturz , neque
vifio Dei oftenditurimplicare , ergo concludendum
eft illam eff¢ poffibilem.

Ad primam Refponderi poteft , nullum efle in
nobis appetitum proximum ad vifionem Dei , & bea-
titudinem , vt prima fecunda probari foler. Cogni-
to ergo effectu nacuraliter appetimus videre illius
caufam , {i poflibilis exiltimetur vifio caulie , fi verd
non puretur pofsibilis contenti fumus cognitione {o-
liim abftrakiua. Beatitudinem ctiam fupernaturalem
feclusi reuclatione naturaliter non a petimus , quia
eam {eclusi reuelatione non coen

Cu

€O

s, Poflumus

autem [uppolfitd revelatione naruraliter eam appete-

re per appetitum clicitum,fed hinc non probanur eius

Fr}fmbiii[u »quia poteft actus elicicus fepe appetere
aliguid impofsibile.

Ad fecundam Refponderie

I

iam potelt quod co-

t
dem argumento , probaretur Deum polile compre-
hendi, quia provt comprehenfibilis, eft ens. Deinde
probatzqué , naturalicer polsibilem effe Dei vifio-
nem; nam etiam obiectum ab intelle@u naturaliter
attingibile eft ens, Iraque refpondeéri pofler obiectum
adaequatum intelleétus elle ens viinerfalifiimé fium-
prum {ub quo continetyr Deus vt abftradtiné cog-
nofcilis, ens autem vniunerfale ptovt continet Deum
intuitiue vifibilem , non effe obietum intellechus.
Ad tertiam Rci‘pondcri etiam poteft cum Suare
lib. 2. ¢.7. eodem argumento probari polfe quod

Probatio

Primz Pai-
1S,

Probario
{fecundz
parti

Prebatie
tertiz par.
tis,

Solutio ras

tion

Thomas




De vilione Dei.

clariras propria ﬁ_:icntiae g m}tltc‘) magis competere
poteft fidei, qua {cientia nobilior eft. Imd probage-
tur videri Deum Rolfe naturaliter ab i_m:ellcclu,
quandoquidem {enfus naturalicer videt fuum prin-
cipale obiectum. Traque diftinguenda eft illa maior
quodeft proprium perfectionis fimpliciter in algquo
gencre , fi competit inferiori comperit etiam lupe-
‘ vioris i fint in eodem ordine naturali concedo, fi
fint in ordine diuerfo nego, Obiectum {enfus & fen-
‘ fus ipfe,funt in eodem ordine naturali, ided {fenfus
‘ intuitiué cognofcit obieGum funm principale ; Deus
antem vt vifibilis non eft incodem ordine in quo
eft intellectus , ided argumentasi non licet & fenfuad
intellectum.

§. IIL
Pirum oculus corporens , ant alia potentis ma-
terialis pofiibilis elenayi pofiis ad Viden-
dum Denm. Atc. 3.

| DVplidtsr potentia materialis attingere poffet
obicébum {pirituale, primo per cognitionem cot-
| poream , Secundd per actionem meré {piricualem
l quz obedientialiter prodiret 2 potentia corporea de
| viroque modo.

| Pima r-  Ratio, dubit. primb eft , tota ratio qua probat ef-
tio dubi-  fx impoffibile , vt potentia materialis attingat ens
e incorporcum, arque aded ipﬁlm Deum , eft quia, ens
InCorporeum continesi non poreft intr‘a. obiectum ad-
@2quatum potentiz corpore yilla ratio nulla eft, er-
go.Probatur minor,non magis implicar, yt ensincor-
poreum contineatur intra obie¢tum formale poren-

tiz materialis,quam ve actus purus,& infinitus conti-

neatur intra obicétum adequatum intellectus poten-
tialis, & finiti, Sed actus purus continetur intra obie-

¢tum adequatum intellectus potcntialis > CIZo €ns
fpirituale poteft contineri intra obieétum adequata
potentiz materialis. Confirn.quia magis diftat actus

purus ab intelledtu potentiali, quim ens fpirituale &
potentia materiali , ergo fi actus purus habere poteft
proportioncm in ratione obiecti cum intelleétu po-
tenriali,poterit ctia ens lpim'tu;llc,habcrc proportiong

¢ in ratione obiccti, cutu;aliqm potentia materiali.

I'J[i?jﬁfa SCCund(‘),Fnu'ﬁ oculus corporeus cleuari ad viden-
bicandi,  dum Deum, {i poflit efficere ac recipere totum illud,
quod poteft eflicere , ac recipere intellectus dum vi-

i det Deam , fed poteft totum recipere ac producere;
poteft enim producere ac recipers verbum mentis

? quo intelleétus formaliver redditur intelligens , &
. t adtionem ctiam fimilem, ergo tam oculus corporeus

videre poteft Deum quam intellectus.

| Tettiara- 3 ;
I tio dub': Tertio poteft aqua cleuariad producendam gra-
' undi,  tiam » & quoduis alind ens ; ex eo pracisé quod eft

producibile , ergo poreft elenari oculus ad produ-
cendam vifionem , & ad cognofcendum quodlibet
cognofcibile. Probo confequentiam non magis egre-
ditur oculus extra obieétum adiequatum videndo
guodlibet cognofcibile, quia eft cuguofcibiie > quiam
aqua producendo quodliber pmdu_cibilc > €X €O pre-
cisé quod eft producibile, fed aqua non cgreditur
extra obiedtum ad;t:qunrum s €rgo neque oculus,
Confirmatur nam ficut frigidum cft obieGum ade-
quatum aquz , provt eft potentia naturalis , om-
ne autem producibile eft obiectum illius provet eft
potentia obedientialis, ita eriam coloratum eft ob-
ietum adzquatum potentiz vifiuz agentis naturali-
ter; omne autem cognofcibile illius erit obieétum
prove agit obedientialiter. §

Allertiq
Iegari . : . o1 ;
&3 renitia vlla materialis exiftens ant poﬁlblhs , eleuari
poteft ad videndum, vel etiam ad cognofcendum ab-

factiue Deum,

Dico tertio neque oculus corporeus , neque po-

39

Primam partém de’ qualiber potentia materiali Prinmprol
attu exiftente admittunt vaaniiiiiter (colaftici ome P2w0-
nes cum S. Thoma bic art. 3. Scoto'quatt. 11, & ali-
qui etiam certum ex fide putant refragantibus aliis
cum Valentia & Sala:

Primo autem fic ominino aifefunt Patres explican
tesillud Exodi, non poteris videre ficiem meam , &
{eribentes aduerfus Antropeitiorphicas. S. Petrug
ad Clententem lib. 31 recognitionum Deus ( inquit)
videtur mente noi corpore ; fpiritii non carne. Siku=
ftinus in Dialogo tion potelt (inguit ) oculis afpict
Deus fed fola mente peripicicut.,  Idém; aflerune Di-
dymus Alexand. enarr. primain Epift. primam Toan®
fiis.Nazianz. orat, 34. Auguftinus licér videarur ali-
quando dubitaffe prafectim Epift. 3. & lib.2o. Ciui~
tatis cap. 19. alibi tamen facis (nam mentem explicar
prafertimIib. x. de Trinit. c.6.lib.z. Capite.item 6.
Lib. 3. contra Maximinum , epift. 6. & epift.rr2. ad
Paulinam , dudiar caro carnaiibs cogitationibis ebiin,
[piritns ff Densyybi ctiam allegat Ambr.L1.in Lucam
cap.1.cuius verba funt , Nec Dens st loco videtir fed
mundo corde s néc corporalibus ocutis Dens queritnt, nec
circunferibitur ifs 5 nee tenetnr 1ailh > nec anditwr af-
Jarn , nec fentitur inceffis , ¢ cum. abfens putatar , vide-
iy, @ cum prafens et aon videtnr.

Secundd tamen, ratio qua implicantiam illam de-
monftier difficillima eft ; namilla petitur vel €x -
proportione porémi;u organice , cum obieto in-
COIporeo ; quz P[Ub.l[iu eft S. Thome ; vel nicitur
co principio quod nulla porentia egredi poffic extra
limites obieéti fui adaequati: fed hac veraque ratio i
nihil addatur non videtur fufficiens , quia dici poffée
potentiam organicam obedientalirer cfle pofle pro-
portionatam obiecto fpiritnali, & illam etiam poren-~
tiam eleuatam habese pro obieéto omne cognofeibi-
le neque vacat examinare , ,nunc’rationes quibus
veuntur Suares, Herice, Arrubal, videntdrque infuffi-
cientes nifi cis addatn aliquid.  Sic igivur videor effi-
caciter pofle argumentari.:

Nulla potentia viralis eleuari poteft ad attingen=
dum obiectum fuum vitaliter,ad quod non habet pro-
portionem vllam naturalem faleem inchoatam, id eft
quod non poteft vllo modo attingere naturalicet ; po-
tentia corporea,non poteft naturaliter attingere obie~
Ctum {pirituale, ergo neque poreft elenari ad illud at-
tingendum fupernaturaliter. Minor cerra eft faltem
agendo de potentia ordinaria. Maiorem in qua cft ro-
ta difficultas, fic probo pritho ex variis incommedis
que fequerentur fi potentia vicalis, non habierer idem
obietum adzquanim,8 connarurale,fic enimbiuta
eléuari poffent ad cognofcendam indifferentiam ob-
ie¢torum in tatione boni , & mali, arque adeo cfle
poflent capacia libercaris , & meriti : lapis etiam cle-
uari poifcr-nd videndum Deum eodem modo ac ocu~
lus, fimiliter autis & odotarus noft potfunt videre
Deéum,oculus non porteft videre forum,aut [hporcm,
fenfus ratiocinati, & apperere fion polﬂmt. Quorum
omnium ratio vnica eft;quia porentia vitalis,non po-
teft clenari ad obiectuim illud fupernaturaliter attin-
gendum quod nullo modo poteft artingere naturali-
ter, fine quod idem habeat obiedtum adaequatimn, &
connaturale. Vnde confirm. videre Deum, videre
fonum,guftare ; aut rangere Detin  nullo mode’ dif-
ferunt , fed implicat videri fonnm , guftari , aut tan-
giDeum , ergo implicat etiam oculo videri Deum.

Deinde probatur i priori eadem maior quid po-
tentia vitalis , verbi gratia potentia vifiua Pffiﬁ‘:;‘-‘
tur inratione potentie vifjh , ab illa inchoata pro-
portione naturali,quam habet ad obiedtum connaru-

Ratio pro~
bans ocu.
lo non
[wﬂ"e vide-
i Deum,

‘rale quod cft colorarum , per illam habitudinem ad

coloratum vt fic diftinguitir & potentia auditiua.
Vnde argumentor potentia vitalis non agit vitali-
ter




Nulla po-
tentia cog-
porea eft
poffibilis
GuzPeum
videat,

40

ter etiam eleuata, nifi tendat in id per quod fpecifi-
catur in ratione potentiz agcmis vicaliter > ‘fcd m?'rg
fpcciﬁcat-nr in ratione agentis vimiitcr‘mu_ ab il
la proportione inchoata , & ‘rcm_ienm in pro-
priam rationem furmnlcm_ OblCF}_I Cmmat'uml]'s 3
ergo. non pom{’t agere Vil::lllt(?:F nif1 rcnd.‘.u in pb:g-
&um connaturale. Probatur minor , per illud fpeci-
ficatur potentia vifiua formaliter , per quod di-
finguitur 2 potentia auditiua, odoratiua , intelle-
¢tiua , fed non diftinguitur nifiper illam Ircnxl'ca:rmm
in propriam rationem formﬂalcm obieéti connatu-
ralis : ergo per illam (pecificatur in ratione poten-
tiz vifiuz formaliter etiam provt eleuata : ideo.

Confirmatur (ni fallor clari imé ) tunc poten-
tia vifivanon videt quando non agit vt vifiua for-
maliter, {ed fi videret rem ipirirunfcm,cum qua natu-
talem non haber proportionem , non ageret formali-
ter vt vifiuayergo viderct I'H.m_i » & non videret. Pro-
batur minor,tunc potentia vifiua non agit formaliter
vt vifiua quando non tédit in obieétum formaliter vt
vifibile , {ed non tenderct in obiectum formaliter ve
‘Jiﬁbi]‘_c’ergg non ageret formalirer vt vifiua.Probatur
minor , ratio formalis obiecti vifibilis noneft ratio
communis entis {ub ratione veri , fed eft aliqua ratio
[pecialis propria folius potentiz vifiuz , nempe co-
loratum , in quo conueniunt ommia vifibilia. Sed
potentia vifiua tenderet tunc in obieftum f{ub 1atio-
ne communi veri feu intelligibilis, ergonon rende-
ret in obie@um v vifibile. Nam vifibile , vt vifibile,
quocunque modo {umatur naturaliter , aut !ilpcr—
naturaliter , diftinguitur ab intelligibili , vt fic, fed
non diftingnitur i vifibile fic communis ratio entis
vt veri, non autem ratio colorati, ergo folum co-
loratum eft vifibile formaliter , arque aded illud {o-
lum attingi poteft & potentia vt_vifina ctiam fuper-
naturaliter, ficut implicat yr-aqua calefaciat {uper-
naturalicer , provt eft frigefn&iua > €180 fimiliter im~
plicat vt potentia vifiua vt vifiua tendat in aliquid
quod non eft coloratum.

Secunda pars de potentia materiali poffibili diffi-
ciliis probatur , quia non eft facile oftendere quare
ith'CCt rem [}ﬁrjtunh‘m effe intra obie@um ad-
@quatum potentiz alicuius materialis poffibilis,quod
cum admittunt recentiores nonnulli , viam emnem
Prxcludunt ad Pmbandum ii)ititl:ﬂlitﬂt@lﬂ » & 1m-
mortalitatem animz rationalis.

Probatur tamen primo, quia omnis potentia cog-
nofcitina debet habere obiectum {pecificativum di-
{tinctum ab obie&to fpecificante alias porentias , illa
potentia materialis quz percipere pollet corporea,
& incorporca non haberet obie¢tum aliquod {pecifi-
catiuum diftinétum ab obiecto fi)cciﬁcamte alias po-
tentias , ergo eft impo{ﬁbilis potentia materialis in-

, tra cuius obieGtum adequatum contineatur ens i'Pi~

rituale. Probatur minor , illa ratio formalis deberer
neceffario effe aliquid commune rei materiali, &
rei fpiricuali ve patet , fed nulla ratio potelt effe com-
munis enti materiali , & immarteriali,nifi ratio entis,
vt cognofcibilis, que fpecificatiua eft intellectus:
ergo nullum poreft dari obie@tum f{pecificans ralem
potentiam.

Deinde vt argumenmbzr olim , virtus cognofciti-
ua potentiz cognofcentis debet effe , fecundum mo-
dum immaterialicatis ipfins cognolcentis , id eft po-
tentia cognolcens non deber efle infra modum im-
iaterialitatis, in quo eft obiectum cognitum. Sed
potentia materialis eft infra modum immarerialiratis
obieti {piritualis huinfinodi, ergo non poreft at-
tingere rem {piritualem. Denique obieétum adzqua-
tum potentiz materialis minds laté deber patere,
quim obiedtum potentiz {piritualis ; 2qué autemef-
{erexcenfum i cognefcerer {pirituaka,ergo implicat,

Difp.1II. De Deo. Quaft. 11. Se& 1L

vt obiedtum fpiricuale fit intra obietum adequatam
potentiz corporex. Hinc.

Ad primam Refp. negando ablolate illam propo-
fitionem : non magis im{plicar rem incorpoream con-
tineri intra obieétum formale potentiz corporex;
quam a¢tum purum contineri intra rationem obieét
adzquati intellectus potentialis, & finiti. Rario au-
tem difparitatis duplex eft ex his quz modo dicebam.
Prima guia actus purus, & intellectus potentialis
conueniunt in aliguo modo immarerialitatis, in quo
non Conueniunt, potentia corporea, & obieftum
{pirituale, Ideoque cum obiectum fuperans in omni
modo immaterialitatis potentiam y percipi non pof—
fir , fequitar obiectum fpirituale nullo modo pofle
percipi 2 potentia puré materialt. Deinde altera ra-
tio difparitatis eft , quia dari poteft aliqua ratio fpe-
cificans intelle¢bum communis actui puro, & aliis
obicdtis potentialibus qua cognofcuntur ab intelle-
&, nempe ratio veri vt fics fed vt oftendebam nul-
Ia poteft dari ratio {pecificans potentiam materialem
commuinis obiecto corporeo 5 & incorpofco > quid
illa non poflet efe nifi ratio veri, per quam fpecifica-
ri non poteft porentia marterialis, cumilla fit ratio
fpcciﬁcatiua intelleétus. Iraque actus purus poteft
participare rationem formalem {pecificatiuam intel-
lectus, res fpiritualis vt oftendi non poteft participa-
re rationem fpecificativam potentiz materialis quz
cum non poffit effe ratio veri, necellarid cft aliquid
praprium folius entis marerialis. Imd etiam addi po-
teft rationem illam qua fpecificat potentiam mate-
rialem minus laté patere , quam rationem formalem
quz i'pe’ﬁiricat intelle€tum , fi aurem continerer rem
{piritualem zque laré pateret, ergo implicat rem {pi-
ricualem contineri intra obie@um potentiz materia-
lis , cam ramen actus purus contineatus incra obie-
&um incelle@us.

Ad confirm. non reftar difficuleas, quia actus pu-
rus , & intellectus potentialis in rdtione obiecti mi-
nus diftant , quam Angelus , & oculus, quamuis in
ratione perfetionis magis diftent vt fzpé dixi.

Ad {ecundam Rci'p. difting. maiorem,poteftocu-
lus elenari ad videndum Deum =qué ac intellectus,
{i poffic efficese rotum illud quod facic incelleétus,
cuin eadem Proportioue inchoata naturali concedo,
fi poreft fine illa inchoara perfeétione nego , quia
potentia vitalis ( vt dixi’ ) nunquam eleuari poteft
ad opcr:mldum circa id ad quod non habet inchoa-
tam proportionem 111[1115‘_110111 »idedque licér oculus
aut ctiam lapis Pomt efficere diuinitas , ac recipere
totum illud quod poteft efficere ac recipere intelle~
&us , dum Deum vider , nunquam tamen vide-
bunt Deum , quia nunquam fir vifio nifi quando ra-
lis actio, & terminus,fiunt ab co quod habet inchoa-
tam huiufmodi proportionem. Neque dicas formam
communicatam fubiecto communicare illi fuum ef-
feétum formalem , fed vifio Dei tota effe poteft in
oculo, nam illa vel eft {folum verbum mentis, vel
aétio fimul & verbum mentis,etgo, &c.Refp. vifioné
Dei efle non polfc in oculo , etiam fi verbum men-
tiseflet rota vilio, quia effer quidem tora vifio quan-
do effer in {ubiecto proportionato ; non autem quan-
do effet in fubiecto improportionato , effet enim ibi
mortuo modo non antem vitaliter

Ad tertiam Refpond. polle aquam eleuati ad pro-
ducendum quodlibft Producibilc » modo id fpeciali-
ter non implicer; fed negoquod proprerea oculus,
aut alcera potentia cognofccns vel appetens n::lcuari
poffit , ad cognofcendum quodliber cognoicibile.
Ratio difparitatis eft,quia potentia obedientialis vi-
lis ( vr fzpé dixi ) non exigit vllam inchoatam pro-
portionem naturalem cum effetu quem producic,
cum nop depominetur talis per illam proportio-

nem

Solutia
primz dife
ficultatis.

Solutio
fecundx
dubitatio-
nis.

Solutio
tertiz du-
bitatiopis.




De vifione Dei.

nem aut habicudinem {pecialem ad obieGtum. At verd
porentia obedientialis vitalis (vt probaui) li.cg-{ = ta-
tione porentiz actiuxe, aut pafliue proportionem il-
lam non exigat,Vndc nculus-tom:_n pro;’.uccr‘c po-
teft entitatem vifionis , tamen in ratione potentiz vi-
talis neceffarid exigitillam proportionem & ll.i_lbitu—
dinem per quam {folam dcnomilu;lmr 5 b\: fpt’l(‘ih‘catm:
ac diftinguitur 3 quacunque alia potentia .Vlmil > at-
que ita egrederetur extra limites fui obw&; ad;cql_mn
quod habet tanquam potentia vitalis , i cognofce-
ret quodlibet cognofcibile.

Qe NCESS T O

De principiis productinis vifionis Dei.
Art. 3 & yi

Abemus poffe videri 2 nobis Deum , & de fadto
videri ab omnibus beatis, defiderantibus {fem-
per coni'vl:icerc lum_cn illud quofi vident , & in quo
habitant & cuius afpe@tu beati funt ; habentes quod
defiderent & defiderantes quod habent. Nunc ad
quaftionem an fit, pertinent criam principia produ-

 €kina huius vifionis : primum cx parte obiedtife te-

Obiedtum
corcarrit
adcopni-
tiopem vel
pecie,vel
Petfpeci€,

Quid fic
fecies
imprell;,

nens ,eft {pecies impreffa. Secundum fe tenens ex
parte potentia dicitur lumen glorie. Tertium poten-
tia ipfa intellectiua,

SEcT 1o -k

De principioex parte obied®i cancurrente ad
vifionem. Art. 2.

Ertum eft primo, nullam effe cognitionem ad
quam non concurrat obis:‘&um vel per feipfum
immediaré, vel per vicaria (ui {peciem.Cognitio enim
ex porentia & obiectonafcirur, vt ﬂzpé docet Augu-
ftinus, & virumque ad illam concurrit:potentia fem-
per per fe ipfam,, obicétum aliqguando per fe ipfum fi
ﬁcpr:eﬁ.-us,& proportionatum, aliquando autem per
vicarias fui {pecies, quas impreflas dicimus: Neceffe f?
inquit Philolophus 3. anim. cap. 3. textu 38. res ipfas
ant formas in anima effe » at nonfunt in ea res ipfz
profe&to , non enim lapis iple inanima, fed forma
lapidis.
Certum eft fecundo , (pccicm impreflam commu-
niter definiti:ef virtmalis fimilitudo alicuins obiefts , id
cft qualitas qua loco iplius obieéti efe&iué concut-
rit ad cognitionem , complendo potentiam, & illam
determinandosex parteipfins obie@i. Dicitnr [imili-
tudo,quia reprafentat obieGum, id cft facit illad elle
przl'ms potentie. Dicitur virtualss , quia non repra-
fentat obiectum formaliter, reddendo illam formali-
ter coginolcentem , fed reprafencatr virrualiter quia
facit iplam cognitionem tanquam vicaria virtus ob-
iecti. Vinde colligitur tria efle munera (peciei. Péimum
eft vnire obicctum potentie, id eft facere potentiam
intentionaliter fimilem obiecto, non enim poteft effe
fimilicudo , quin fubieGtum in quo eft faciat fimi-
le obiecto, co modo quoipla eft fimilitudo. Secun-
dum determinare potentiamde {e indifferentem ad
multa cognofcenda, vt cognofcat potitis vnum quim
aliud. Tertium 8¢ praecipumn eft complcrc poten-
tiam,ex parte ipfius obieéti. Hocautem noneft alind
quam {peciem efle infhrumentum ipfius obiecti in
productione cognitionis ; habitus enim fc_tenet ex
Ppatte potentie,quia eft actiuitas ipfius potcntix:[}?c-
cies aurem eft quafi actinitass & inftrumentum ob-
lectisfaciendoid quod facere poffer obietum fi effet
Er&[‘ens,& proportionatum. Cognitio enim duas ha-
et formalitaces, eft vicalis , & cit reprafentatio for-
m_alis tei cognite, toram quidem entitatem cognirio-
Bisproducit potentia,& toram {pecies ; fed porentia,
am. 1.

41

& quidquid fe tenet ex parte potentie,pracipué cos-

currit ad cognitioné ve vitalis eft. Obiectum autems,

& quidquid concurrit ex parte obiedti , pracipuc

concurrit ad eam vt cft imago ipfuus obiedti,vno igi-

tur verbo {pecies ex parte obiecti dicitur concurrere,

quia facic cognitionem loco ipﬁus obieéti, faciendo

id quod faceret obiectum. Et hoc diligenter obferui-
dum eft quia ex falfa eius interpretatione, mulra dici
{folent,vt patebit ftarim , falfa omnino & commenti-
tia,v.g.quod {pecies debeat effe pertectio ipfius obie-
¢tisficur omne accidens eft perfectio {ubie@i Deinde
fingunt quidam Theologi quod fpecies effe debeat
immaterialior obiecto , debear effe ciufdem rationis
{pecificz , ac participare omnes perfeGtiones obiedti,
quaz omnia {unt aperte falfa, vt patet ex {peciebus An-
gclomm,quis enim dicat eas efle immaterialiores An-
gelis & eiufdem rationisfpecifice. Denique falfum
ctiam eft quod addunt, eﬂ% necefle vt fpccics produ-
cantur per emanationem neceflariam ab obie ¢to,quia
non {unt imagines ad placitum,fed naturales, falfum
inquam eft;quia poffunc aliquando fpecies liberé pro-
duci,neque tamen figna funt ad placitum,quia ex fup-
pofitione quod fint neceflarid reprefentant.

His pofitis,celebris inter Theologos controuerfia
eft circa caufam illam quz concurrit ex parte obiecti
ad vifionem intuitinam Dei : an (cilicet Deus per fe
ipfum concurrat,an per vicariam fui {peciem , qua vt
clariflimé diffoluatur.Primd,videndum eft,an fit pof-
fibilis fpecies imprefla Dei qua concurrat ad vifio~
nem, Secundd , verumilla detur de facto inbeatis.
Tertio, in & quomodo Dei effentia concurrat ad vi-
fionem verum autem fic poffibilis {pecies aliqua Dei
obiectiua,quz fit abftraétiua fimul & quidditativa &
de fpecie expreffa dicerur quett. 4.

Sl
Virum fit pofiibilis [pecies impre(fa Dei.
NEgant poffibilicatem huius fpeciei cum S. Tho-

ma,omnes Thomiftz, quos [bquunrur mulci re-
centiores in Iralia,& Hilpania,Cabreca, Ruiz, Atrub.
Granadus, Tannerus , Recupitus , a quibus immn}cm
excogitata {unt argumenta,fed fere inania & ineflica-
ciaex plurimis conditionibus quas falso atcribuunt
fpeciei,& omnes vno verbo negari debent.

Ratio ergo dubitandi primo, fit,quia ex 5. Thoma,
obiectum {uperioris ordinis non poteft intuitiué co-
gnofci per fpeciem inferioris ordinis 5 alioqui obie-
¢tum {pirituale,polfe reprafentari per {peciem mare-
rialem,fed qualibet {pecies creara eft inferioris ordi-
nis , quam ens increatum,non folim in effendo , fed
ctiam in repraefentando,nam fpccics per eandem om-
nino formalitatem habet quod fir,8 quod reprafen-
tetsergo tamimplicat {pecies imprefla Dei aétus puri,
quam fpecies materialis,alicuius Angeli. Confirmat.
primo,quia omnis {pecies pofita in intellectu eft ob-
iectum ipfum incelligibilirer , fed ens creatum quod
non eft fuum effe,non poteft efle iple Deus intelligi-
biliter ; non enim eft actus purus,& fimile Deo veefk
infe, ergo, &c. Confirm. {fecundd,quia ens il}%mira—'
tum cffentialiter in ratione intelligibilis contineri
non poteft intra {peciem limitatam, alioqui dari pof=
fet {pecies Dei compreheniua.

Secundb [pecies effentialiter ordinaturad fupp[en'"
dum defecbum obiecti , quando illud vel eft abfens
vel improportionatum cum cognitione,quarum net-
trum conuenire potelt Deo, ergo implicateins fpc-
cies. Prob.confeq. quotiefcunque aliquis defectus cft
impoffibilis , implicat etiam namura realis ordinata
tantim ad {upplendum ralem defectum ficur 1‘mphg‘at
potentia ordinata ad producendu{n cli_—céhml impoffi-
bilem, & ficur fi anima eflér per (e ipfam effentialicer

intelleétus

Prima ra-
tio dubi~
tandi.

Secunda
ratio dy~
bitandi,




Tertia ra-
tio dubi-

andi.

Non im-
plicat {pe-
cies im-

chHJn

Primapro.
batio.

42 Dilp.11. De Deo.

intelleCtus s implicnrct qualitas que ip ea fuppleret
defedtum intelleGtus. Sed defectus prafentiz,ac pro-
portionis conuenire Dco non po:clhcvgo,b‘c‘c: Can-
firm. primb, implic‘lr {pecics qua producat vifionem
naruraliter,& non naturalicer. Ifta produceret con-
naturaliter quia ex fua natura inrﬂriuiéc& otdrjm rerur
ad producendam fpeciem expreflam , alioqui produ-
cereteam co modo quo produceret illam 1.1F:.\: non
produceret connatura !in'r > quia :‘mm.lcuul::ti!' vilio
Dei exigit fieria Deo lqlo im:_ucdi;ltn‘t ; quam ob cau-
{am negabitur dari de facko {peciem impr ellam Dei.
Confirm.fecundd;hzc i‘}?ccics non pochEclT? conna-
turale inftrumentum refpectu potentiz quE fufficien-
tex completur per lumen, & illi etiam cft Connatura-
le immediaté vniri efentiz divine, dum illam videt,
neque refpectu obicéti , quod connaturalius videcur
fine fpecie. Deinde implicat cidens quod fit con-
tra inclinationem omnis {ubieétiiftud effec huinfmo-

di;quia intellectui eft connaturale videre Deum ﬁ‘;]‘t’
i“lnccu‘.j')vm‘;]ltc i ; 1 L‘i"[C.’]'lFl.'L qu.J: 111‘1[1qy.l.m‘ !{.wi‘.lt
exiftere nifi omnino innaturaliter ifta [pecies femper
innaturaliver exifteret,quia intellectus ex fuppofirio-
ne \}L[{uf Deum videar debet illum videre fine ich‘}c'.

Tertio , argumentor cum Arrubale , nullum obie
Gtum quod eft per {ilam ci?b_nti;unPro;\;imi‘_mt(-lli\bl—-
b}!u.rtp;;tii'ﬂt;\.fi poteft per {peciem imchlI:tm,Dcus
habet per {uam effentiam quod fic PI’OE&HI\L" intelligi-
bilis,erga non potelt reprefentari per {peciem. Pro-
batur maior,quiaquando aliquid effentialiter conue-
nitalicui fubiecto, non poteftilli tribui per formam
fuperadditam:ergo fi obie¢tum haber ex {e proximam
intelligilitatem , imphc:u vt illam recipiar a fpccjc.
Antecedens multis exemplis poteft probari. Deus
quia (e ipfo eft infinitus , & immenfus,non poteft effe
talis per formam fuperaddicam,ergo cum ;ulut" fit in-
telligibilis ac eft immenfus non poterit effe talis per
formam fupcmddit;tm,ﬁmi!ircr fi potentia vitalis ha-
beret effentialiter facilitatem in operando, non pof~
fet illam recipere ab habiru fuperaddito. Sifubftancia
ellerimmediaré operatiua,, non fieret talis per acci-
dens diftinctum. Confirm.primd;hzc {pecies non po-
teft concurrere loco obiedti,fi Deus pofitafpecie non
poteft non concurrere immediaté obiectiue ; concus-
reret auten,quia ficut non poteft fe {poliare concu-
{u immediato cffeétiuo,fic neque obiectino.Confirm.
fecundo,quia ficat implicat accidens {ubiectinum, fi-
ue {e tenens ex parte fubiecti, quod non fit perfedti-
uum alicuius {ubieéti, fic implicatr accidens obiecti-
sum {eu fe tenens ex parte obiecki, (l‘.r.ml non fit per-
fedtiunrn alicuius obiecti. Speciesifta nullius obiecti
eflet perfectiua v patet; Deus enim in ratione obiecti
eft completiffimus. Ergo implicar talis fpecies.

Dico primb, nullo modo implicat fpecies impref-
fa Dei,qua loco illius concurrat ad vifionem,ita cum
Scoto & Scotiftis omnibus afferunt Bonauentura,
maior,\fa.[cnt.Moliu.SuarAVaﬁI.lj;1_[b1.1-1c1‘ic;c, Becan.

Ratioelt }n’imb,quiﬂ nullo argumento pru[mri po-
ceftimpoflibilicas {peciei impreflz Dei,quo non pro-
beturimplicare {peciem expreffam , que fine dubio
cft terminus vifionis, & neceflario admitti deber , vt
euincam pulh’:v:i;‘.riiﬁmé :ergo non implicnt fpccics
impreffa. Probat. maior ; nam rationes qua probant
implicare I}wcicm imprcﬂﬁ_n] petuntur vel ex infinita-
te obiect, vel ex munere {peciei imprefle , fed ex jif-
dem itibus oftenderetur implicare fpeciem ex-
Pr(’ﬂﬁm:prima cn:‘m‘S.ThmnmL‘:m'o eft,quia res fupe~
Tioris ordinis L’L‘Pr.i.-icm':n'i non poteft per fpccicm or=
dinisinferioris , hoc autem tam verum cft de reprae-
fentatione formali,quamde rcpi‘xfnnt;ltionc virrua
Altera ratio eft quia obicctum infinitum in ratione
reprafentabilis reprfentari non poteft per fpeciem
finitam in satione reprafentatiui:ergonec cft repra-

fentabilis per fpeciem expreflam fini
crat,quia cumn Deus folus fit {uum efle,
m}‘m(‘i‘t effe fimilitudo Dei ve eftinfe , a
{uum efleshoc verd ron magis i
preflam,quam expreflam. Eodem nic
fingulas rationes allatas & Tl
non yitant argumenti , €x
iF(‘Cl(']‘:} cx :.':;;1:'.“;1 Nam {em
reprafentatio eft Dei vt eftin fe,
cadem m irgumenta.

Neque

s primo, cu
tem efle , quia fpecies imprefla eft pe
expreffa eft perfectio & complen
quod eft perfectibile , fi enim intelle
tellectio , non poffer perfici per fpeciem expref

‘Scd contra :ideo per te {peciesimprefla eft |

juia extrinfecé illud rej
licer, & loco illius concutsit s fed fpec
xtrinfece reprefentar obieCtum formaliter, & lo-

co illins concurric per modum

eft exrrinfeca pertectio «
prt‘ﬂ?x, fienim Deus cfle poflee formalis ¢
i uluieft
adtualis coguitio , certé non requirerecur {pecies cx-
prefla. Siintellectus creatus effer neceflario fua intel-
l(si‘%io,nrm poflet perfici per {peciem ('::Plcﬂ:ur;,fcd fi
efler indifferens vr intelligerer , vel per fe ipfum
vel per vifionem f{uperadditam pofler perfici pex
fpeciem.

Neque dicas fecundd , eile difpatitatem, quod
Deus intrinfece habear in fe rationem fpecieiim-
prefle 11-1‘})(‘&11 cuiufcunque intelleus creati, non
habeat autem intrinfecé rationem f{peciei expreflz,
atque aded illa dari poffic extra Deum ; non aure
{pecies imprefla,

Sed contra, nam fi propterea implicat {pecies im-
preffa , quia Deus fupplere poteft per fe fpiiml mit-
nus huius fpeciei , fequitur ctiam im plicare lamen
gloriz, quia illud Deus fupplere potett, fequitar im-
as » quaram munus Deus ﬂ.\ppk-n:
poteft. Vnde argumentor tota ratio propter quam
negant plerique poflibilitatem fpecici, eft quia illa
non eft neceflaria ad productionem, illa ratio non
Tibile vt ad vaum

tio ].'L‘lij(‘\itu intellectus creaci , fic

Alterum

cffugium

"u]’.}t!i'_

m

{as c

plicare ca

o

val
effeétum plures concurrant ¢
non - funt necefla . fequere
caufas creatas , vt d
non fir f{pecies imprefla
poffib

Secundoe 1Y gIMENtor, Ve {it po
preffa requiritur rantam vt fic Dei

et alioqui ibqucrcun’ effe im

les quia ille
: e

Impoiiblics
quod neceflari

t‘l:_’j() (‘_,\ €0

non lequitur quod fit im~

Secu

prebatio. E

s {pecies

tio

I
& fimilitudo , & vt concurrat effeétiné ad vifionem
Dei complendo & determinando potentiam. H
duo non repugnant , non primum 5 nam vifio eft fi-
militudo formalis : non fecundum , nam lumen com-
plet potentiam & producit effedtiue vifionem. Alia
autem omnia quz ad fpeciem requirant Thomifte
falfa omnino funt vt probaui. Denique nullo argu-
mento probatur hec repugnantia ve }_man"nit modo.
Ad primam enim Relp. negando {peciem inferio-
ris ordinis , non pofle effe reprafentatinam obiedt
ﬁlpﬂ'imis ordinis , modo tamen gonueniatin aliquo
gradu immaterialitatis cum illa vt fupra explicatum
elt;alioqui non poffet fubftantia i'cpr?cib11rn1'i pet f_'pb
ciein accidentalem , neque Angelus fuperior per fpe-
ciem exiftentem in Angelo inferiori ¢ imo neque
Deus per vifionem crestam. Obiectum {pirituale non
poteft reprafentari per {peciem materialem , quiz
non conuenit cum ¢a in modo immaterialitatis vi fe- ;
PL" dixi. : : > fig .lfli
Ad primam confirm. Relp. fpeciem quz fecun- & contie
diun {e non cft adtus purus , fed eft potentialis, in- ™4™

Solmio

¥
Mz dif=




Solutio
{:cundx
difficulra-

15,

De vifione Dei.

telligibilicer ci]’g‘-‘poﬂ‘c actum purum, quo_d non cft
alind ‘l“f‘m pn!fc caufare co‘gmi‘:mnem.mtmrmam
actus puri. Et hec modo explicari debet illud , quod
emnis fpecies polita in 1r1c§llc&u cft obiedtum
iplum intelligibiliter,fi enimaliud fignificet ¢ft abfo-
lucé falium.

Ad fecundam confirm. Refpond. primbd, ad maio-
rem Deum efle quidem infinité intelligibilem , intel-
ligibilitate intrinfeca fen adaquara, fed extrinfece ta-
men effe intelligibilem inadequaté ac limitaré vt pa-
tet. Vnde diftinguitur maior,obiectum illjmitatun_) in
ratione intelligibilis , contineri non poteft inrra fpe-
ciem limitatam , ita vt adequaté comprehendatur
concedo : ita vtinadzquaré cognofcatur nego.Dein-
de dici poteft ad minorem , quod vis teprefentatina
fpeciel tum imprcl’{'m , tm gxpre{ﬁe fecundum id
quod dicit inre¢to commeniurara eft ipfi cffe , non
autem fecundumid quod dicit in obliquo , quia re-
prefentat finité rem infinitam.

Ad fecundam Refp. negando illam maiorem {pe-
cies effentialiter ordinaturad fupplendum defectum
obicdti quando illud eft abfens,, vel improportiona-
tum , nam etiam {uppler atinitatem quandiu illud
tam non agit, quam f1 effer abfens, & improportia~
tum, ficut enim communiter dicitur in tractatun de
Angelis ; quod Angelus intelligere poteft fe ipfum,
vel per propriam fubftantiam , vel per fpeciem ‘quia
poteft fufpendere concurfum fuz fubftantie ad mgc!m
lectionem , fic poreft Deus fufpendere concurfum
eflentiz fuzx ad vifionem beatam ; & fubftituere fibi
fpeciem , {pecies ergo effent inuentz fi obiecta ira ef~
I£11t {femper prafentia , & proportionata , vt poffent
fufpendere aétionem fuam , i autem {ufpendereil-
lamnon poflent , fateor quod {pecies non effent in-
uentz. Vnde patet quomodo {pecies Deinon fitim-
poflibilis ex eo capite ; cum fit poffibilis defetus ad
quem fupplendum illa ordinatur. Anima fi effet c{fen—
tialiter intellectus ; & tamen fufpendere pofler fuum
concurfum adhuc poflet intelligere per aliquid fu-
peradditum. Imo & quamuis non pofler fuppende-
te non implicaret ci addialiquid 3 Deo quod fimul
concurreret cum anima : igitur hoc argumento &
aliis omnibus probatur,{peciemnon effe neceflariam,
fed non probatur illam cffe impoffibilem. Ad pri-
mam confirmat. Refp. negando quod vifio exigat
tantium connaturaliter fieria folo Deo , nam exigit
connaturaliter fieri vel 2 Deo immediacé , vel 3 {pe-
cie , quamuis enim prior modus fit connaturalior,
nego tamen quod pofterior non fit etiam connatura-
lis. Ad fecundam,eadem refponfio eft, hanc fpeciem
effe connarurale inftrumentum , & refpectu obiecti,
& IC{:P(‘&[[ potentie , quia non eft vnicus , vt dixi,
modus producendi vifionem connaturalicer : alter
cum Deus folus immediaté concurrit , alter cam
concurrir media fpecie. Patet autem ex his quomo-
doiftud accidens non fit innaturale omni fubieto,
& quomodo non innaturaliter exifteret cum intelle~
€tus 8 cum fpecic & fine {pecie poffit videre Deum.
Vinde nego abloluté quod ifta fpecies effet eflentia-

 lizer fuperflua , nam fi Deus fu{pcndere velit {uam

Solutio
titiz difa
Cultats,

actionem non erit fuperflua.

Ad tertiam Relp. diftinguendo maiorem , obie-
¢tum quod eft per {e ipfum effentialiter intelligibile,
non poteft intelligi per ‘alind , f poffit fufpendere
fuam intelligibilicatem nego : fi fufpendere illam
non poflic concedo. Deus autem , vt dixi, poteft
{ulpendere concurfum effentiz fuz ad vifionem. Ad
probationem cqncedo intelligibilicatem in acu pri-
mo conuenire Deo ellentialiter : incelligibilicatem
autem invactu fecundo non conuenire Deo effentiali-
ter , fed (ubordinari liberrati 5 atque ita conuenire

illipofle per formam fuperadditam ; neque contra-
Tom, L

43

rium euincynt EXcmpla quz habet Arrnbal 5 Deus
enim fieri non poteft iminenfus 8 infinitus per ali-
quid fuperadditum , quiz eft elfentialiter & in aétu
primo , & in actu fecundo , immenlfus , & infinicus,
& quia deberet acciperein fe ipfo aliquid incrinfe-
cum vt patet , at vero quando intelligirur per l:pc—
ciem intelledtus creatus in fe iplo recipit aliquid
non autem Deus. Si potentiaeffentialiter haberet ex
{e facilitatem in operando , non illam recipere pof-
fer ab habitu ; quia fuam a&initatent non poflet fuf-
pendere. Idem dico de {ubftantia que per {e ipfam
effet operatiua fine accidente.

Ad primam confirmat. Refpond. quod fi Deus
concurreret ad vifionem medii {pecie, non concur-
reret immediat¢ obie&tiu¢ , quamuis femper concur-
reret immediaté effedtiué, Ratio cft quia nullus effe
poteft actus creatus jad quem Deus non concurtat
effectiué per modum caulie voiuerfalis, effeus au-
tem creati non-neceflarid pendent 2 Deo vt caufa
particulari.

Ad fecundam confirmationem qui eft Achilles
Recupiti Refpondeo primo, quidem fpeciem iftam
dici polle fine abfurdo extrinfece perfedtivam Dei ve
eft intelligibilis in adtu fecundo. Sed hoc durius vi-
detur , vnde melins dici deber difcrimen effe inter
accidens fubiectiuum , & obiectiuum , quod aceis
dens {ubietivum cum fit intrinfecum fubie@o , eft
etiam perfeGtivum illius. Accidens autem obie-
&iuum cum fir exerinfecum obieto , non po-
teft el illius perfectivum intrinfecé , fed ad fam-
mum extrinfecé poteft fupplere illius adtinitatem, &
concurfum , non eft autem abfurdum quod fpecies
{uppleat non quidem adtivitatemin adu primo ,fed
concurfum in aétu ecu ndo,Deinolentis concurrere
immediaté per modum obiecti,

Gl

Viram detur acén [pecies impreffa Dei ad
Vifionent.

Ofitd poffibilitate{peciei , reftat grauis difficultas

circa eius exiftentiam : verum {cilicer de facto illa
repetiatur in intelleétu dum Deum vider , an verd ef-
fentia Dei przfens intellectui faciar totum in co
quod faceret {pecies, id cft compleat actinitatem
potentiz , determinet eius indifferentiam, vniat illam
cum obiedtocogniro.

Rario dubit.cft primd,quia effentia Deinon poteft
{upplere concur(um fpeciei, fi non informet intelle-
&tum , fed non poteft illum informare, ergo nec fup-
plere defectum {peciei. Probatur maior efféntia Dei
non potelt fupplere fpeciemfui , nifi conftituat prius
Deumin actu primo potentem ad operandum , fed
non poteft conftituere Deum in adu primo poten-
tem ad operandum nifi eum informet; exgo non fup-
plet concurfum fpeciei fi non informet intelleGum.
Deinde non fuppler defectum {peciei, fi non reddat
intelleGtum fimilem obieco,nam vt producat forma-
lem fimilitudinem obieéti debet continere virtualiver
illam fimilitudinem, atque aded debet eife virtualiter
fimilis.Denique {pecies vnit intelligibiliter obie@um
potentiz,quz vnio fine informarione fieri non ppgeﬂ:,
naim ad coniunéionem non {ufficit indiftantia Phyfi-
ca, fed ex obiecto , & potentia debet fieri vaum.

Secundo , effentia diuina non fuppler concurfum
fpcciei,ﬁ conaturalius fic vifionem fieri mediante {pe-
cie,{ed eft cénaturalias, quod probo:intelleétus con-
naturalius conftituitur in aétu primo copletus perali-
quid intrinfecum,quam per aliquid omnino extrinfe-
cum , {ed effentia Lei non nift extrinfece conftirue-
ret intelle¢tum in aétu primo , fpecics autem effec illi
ingrinfeca ¢ ergo connaturalils intelledtus comple-

P bitug

$enfus
queltio~
nis,

Prima ra~
tio dubi~
tandi.

Secunda
ratio du=
bi;a ndi.




£

Tertia ra-
tio dubi-
tandi.

Conclufio
negatiua.

Prima pro-
batio.

Secunda
prabatio

Solutio
prima dif-
ficultaris,

per effentiam divinam. Ma-
bitus fupernaturales ; ided di-
porentia non poteft operati

liquid intrinfecum,alio-
qui per folam affiftentiam extrinfecam Dei explicari
poilent habitus, verbigraria in voluntate v amet
Denm connaturaliter,non fufficit extrinfeca Dei affi-
{tentia , fed requiritur habitus. Similiter oculus fi
cleuaretur ad videndum fine {pecie aliquod obiectum
non videret connaturaliter. ;

Tertid , vt Deus fuppleat concurfirm fpecici per
concurfum immediatum effentiz , vt obiecti intelli-
gibilis , non fufficit generalis concufus » quem prae-
{taret omnipotentia , {i actu concurreret l‘pcgics ,fed
nullus potelt fingi huinfimodi concurlus fpecialis di-
{tinctus a concurfu generali u;n:li_'t‘uu_‘qurwg > ergo el
{entia diuina non fuppler concurlum {peciet.

Dico fecundd in intelleétu beatorum nulla datyr
fpccics imprc(]}, fed fola eflentia immediaté concur-
rit ad vifionem ranquam obie¢tum intelligibile. Ira
cenfent cum S. Thoma & Thomift. & nominalib.
Durandus, Molina , Suarez , Herice , aliique plures
contra Scot. Valg. & alios paucos.

Ratio eft, quia quoties obieGtumeeft debiré pra-
{ens, & applicatum potentiz , fufficientérque pro-
portionatum , nullo modo exigitur fpecies , fed in

bi tur per fpeciem qu%

ioreft enidens nam ha

vifione Dei , effentia diuina eft debicé prefens, &
proportionata , ergo in ca not exigitur {p Ma-

iot probatur quia quoties canfa principalis commo-
dé poteft agere perfe ipihm , non eft necefle v vir-
tus eius inftrumentalis operetur , fed quotics obie-
Sumeft ;:':;t!_'f:ns 5 & }11'01301‘1‘1'011.1tr_[1'n > &qUe conna~
tutaliter poteft agere ac {pecies : ergo 5 &c. Confir~
matgr quia li}sc non funt necellarie; neque i phi-
lofophis excogitate , nifi ad fupplendam abfentiam,
& improportionem obieGtorum , ergo fruftra ille
requiruntur ybi obiectum eft prefens , & propor-
tionatum.

Secundd i effentia Dei poreft per fe ipf:

n facere

totum quod facit {pecies imprefla , ve vicaria eft ob-

ti , etiam {1 non pt)mr facere rorum quod facit
fym‘ic: provt eft accidens , non exigitur f'}u:r;";s 1mn-
prefla, {ed effentia Dej facere potett torum quod fa-
cit fpccics provt cft vicaria obiecti, ergo ad vifio-
nem non exigitur {pecies. Probatur minor , {pecies
vt vicatia eft obiecti , non habet nifi duo munera,
primum quod compleat actjnitatem potentiz atque
adeo conftiruat illd in actu primo ad operandum:al-
termn quod determinet eius indifferentiam, vt autem
eft accidens , informat intelleGtum 5 & illi inharet ,
affimilat potentiam ebie&o intentionaliter, quod
appellant vnire potentiam obiecto , qua voces {unt,
& inre nihil fignificant, nifi quod fpecies fit imago
obiedti , & informet potentiam, Sed Deus fe ipfo,
prafens & proportionatus potelt complerc actiuica-
tem potentiz in aétu primo , & dererminare illius
indifferentiam , etiam finon poffit inharere poten-
tie , ac illam informare , ergo poteft facere totnm
quod facit fpccics » vt vicaria obieéti; reliqua enim
{unt omnino per accidens ad vifionem, ad quam non
€XIgItUE VI principinm eius informet intelle@Guim, &
aflimilet intrinfece potentiam obiecto , fed exigitur
tanttm concuslus {ufficiens ad producendam, & re-
cipiendam vifionem ; quem cancurfum fupplet effen-
tia Dei extrinfecé afliftens.

Ad primam R{'i:'.). Deus non poteft ﬂipplete (}’A'
ciemn , vt eft accidens, nifi informer intelletum copn-
cedo s non poteft fupplere {peciem, prove eft vica-
tiziobiecti nego. Nam ad hee ve dixi fufficic extri
{eca afliltencia eflentie diuinae,cum decreco.Ad pro-
bationem nego intellectum non |_;01Tc conftitui po-
Tentem in adky primo per folam p hem Cons

4 Dilp.I1. De Deo. Quaft. IT. Seét. 1.

curfus extrinfeci. Deinde concedo int L
fieri fimilem intrinfecé obieto , per {olam extrinfe-
cam affiftentiam effentiz , {ed nego illud requiri ad
vifionem , ad quam fufficic aflimilatio, & vr
lim extrinfeca , per prefentiam obieéti prop
nati. Deum auteém vniri beatis , in rarione {
intelligibilis , et Deum eile pat y pplen-
dum concurfum , quem fpecies i telligibiles pree-
bent ad i:}l:clIvé'l:iuncm,qmc non eft vnio nifi per m
dum caulz efficientis , alia enim qualibet vnio ficti-
tia eft.

Ad fecundam Refp. vifionem connaturalils elici
per ipfum obiectum immediate quim per Jl]L‘LiL‘fT; :
quando obiectum eft prafens, & proportionatum :
quando autem eft abfens & improportionatum , il-
lam connaturalitis elici per fpeciem. Ad probatio-
nem diftinguicur illa maior , intelleétus connatura-
lius conftituirur in acky primo per aliquid intrin-
fecum, quam per aliquid extrinfecum 5 fi illud per
quod conftituitur fe teneat ex parte potentiz con-
cedo : fi fe teneat ex parte obiecti nego, -~ Ha-
bitus {upernaturales femper fe tenent ex patte po-
tentiz, quz proprerea {ine illis non operatur conna-
turaliter, , {pecies {e tenent ex parte obicét , atque
adeo potentia fine illis operari poteft connaruraliter,
quia non eft necefle vt fit intrinfecé completa ex par-
te obiecti, actus viralis exigit quidem procedere o
principiis intrinfecis, quatenus eft vitalis, non autem
quatenus eft i(’}‘l‘:l‘f‘:][l‘if{) obieéti, oculus £ eleua-
retur. ad videndum fine ipccfc obiedtum remotum,
non videret connaturaliter, fi autem videret obic~
¢tum indiftans , viderer connaruraliter fine fpecie =
miraculum aurem in eo effer, quod videret alic
indiftans.

Ad rertiam Refpond. non fufficere ad vifi
Deus det concurfum generalem, quem praf
nipotentia , {i cancurreret

onem vt
et om-

s dedre Juiri con-
curlum a njucm,‘pt’mdlcm ellentiz per modum obie-

¢ti diftinébum & concurfu gener

omnipotentiz

teor autem efle difhicile dicere quisfit ille concurfus
fpecialis eflentiz per modum obieéti & quiomada

ille fiv diftinctus a concurly Dei ve caulie vniuerfalis,
quod vt exponam clariffimé , inguirendum eft paii-

1o fufivs.
Neok B

- r s 'y
G!Ml!/sﬂ.' CORCIY|its (’ij’—-‘fy!hﬁ.’ dinina s per w0dnm

abiecti intelligibils,

Vodlibet obiedtum mouet intelleGtum , & rer-
Qmina: cognitionem , primum munus commini-
ter obit per [:pccicm vicariam , fecundum obit fem-
per per fe ipfum , quia eft id quod cognofcitur, difi-
cultas ergo eft verum effentia ipfa Deis & relariones
ficut in ipfa Dei yifigne {unt id quod terminat imme-
diaté vifionem, fint etiamid quod mouet immedia-
t¢ intelledtum: An verd fola omnipotentia ficut dat
concurfum gcncrn]cm ad vifionem; fic etiam prefter
fpecialem illum concurfim quo fuppletur{peciesim-
prefa.

Ratio dubitandi primo eft,quia fifola omniyotcn_—
tia immediaté concurrit ad vifionem non autem ef=
fentia vt effentia eft, fequitur nullum efle concurfum
Deiad vifionem preter generalem illum, quem prz-
ftat in alia quacungue cognitione, tung enim vnicus
erit rantim concurfusDei , confequens illud abfur-
diom eft ve oftendi.

Secundd quando Angelas videtur per fuam fub-
ftantiam fine t‘pccic s tunc coneurrit ad vifionem im-
mediacé per {uam fubftantiam , non autem per po-
tentiam i'uum_ executivam ergo fimiliter effentia Dei
agit per (e iplam imigediate.

Tertid

Solt

dlf-

tertiz
ficultatis.

Senfus
quaftio-
nis.

Prima. ra-
tio dubi-
tandi.

Secunda
ratio dubi-
tandi.




Tertia ra-
tio dubi-
tandi.

Allestios

Probatio

| allergio-
i

Ratio 2
piteri,

Concurfys
mnnipo-
tentiz vir-
tualirer eft
mutftiplex,

Dilerimen
Dei & An-
geli,

| Effentia
| non -
el mo-
do mg.
Ut quo
teminat,

De vilione Dei.

Tertivseflentia eft per {e iplam immediaté intelli-
gibilis , etiam provt ratione pracedit omnipoten-
tiam , ergo immediate concurrere poteft ad {ui co-
enirionem,imd effentia ficut immediaté cerminag,im-
mediate motet alioquieft obieGum dumtaxat ter-
minatiuum, non autem motiuum. Denique ipih e~
fentia refpectu dininz intellectionis fungitur mu-
nere {pecici imprefl, ergo & relpectu intelletionis
creatre.

Dico tertio effentia diuina non fupplet defedtum
{Pcciei » neque loco eius vnirar cum intelleétu , per
fe ipfam immediate, provt‘virtualitcr diftinguitur ;11:\:
omnipotentia : fed periplam omnipotentiam I#beré
npplicalitm per decretum vch‘mt:ttis d¢ producendo
eftectu illo quem produceret fpecies.Contra Suarem,
Fafol.Becan.Valent. & alios.

Ratio eft, quia fieflentia ex eo quod immediatd
videarur , concurrerer pex fe ipﬁu’n immediaté, arcri-
buta etiam & relationes prove diftingnuntur virtua-
liter ab effentia deberent prebere immediatc concur-
fum ad {ui vifionem ; hocautem abfurdum eft,quia
fic darerur aliqua operatio ad extra , qua non effer
comnuinisomnibus pcr[buis ; probo c011£bc1uc;1tia1n,
ided per te effentia caufar immediaté vifionem , quia
viderur immediaté,fed relationgs etiam videntur im-
mediate quia myfterium Trinicatis videtur etiam in
fe ipfo immediaté. Deinde fi effentia immediaté con-
curreset precisé vt entitas eft,concurfus ille pr;uc£§é
infe ipfo non effer liber,fed tantim ex co quod effer
coniunétus,cum generali concusfu omnipotentia, &
conferuatione luminis gloriz.

Hoc autem abfurdumeft , quia nulla Deiadio ad
extra cft neceflzria : imo in hac fententia duplicem
Deus prabet concurfum; vium generalem omnipo-
tentiz, alterum fpecialem effentiz , hoc autem ab-
furdum eft , nam licét concurfus effeétiuus omn ipo-
tentiz viicus fit, poteft tamen effe multiplex virrua-
Hirer ; preeftat enim vnum quatenus cft generalis om-
ninm canfz; fecundum preftac quatenus concinet
{peciem ; & loco illius agic : fic enimconcutfus ille
quem fola praftar omnipotentia , diuerfus eft ab co
quem praftaret fi concurreret ad vifionem fimul cum
fpecic.

Denique a prioxi ratio eft, quia per illud effentia
dinina concurrit laco {pecici per quod continet ip-
fam fpeciem, fed per omnipotendam continet iplam
fpecicm; fi enim produceret fpeciem non produce-
ret illam nifi per omnipotentiam : ergo non fupplet
eivs concurlumnifi per omnipotentiam,imd clarum
vidletar quod actiones Dei ad extra funt opera omii-
portentie,

Ad primam , patet ex dictis quomodo concurfus
ille omni potentiz liccr realiter vnicus {it tamen vir-
tualiter multiplex, 8 diverfus a concurfu generali.

Ad fecundam Refp.cfle difpariratem inter Detimy
& Angelum,quod Angelus ad eam cognitionem qui
cognolcic {e ipfum per fuam fubffantiam, non con-
currit liberé Deus autem liberé concurrit ad fui vi-
fionem, atque aded concurric per potentiam {ubor-
dinatam volunrati, quod fi liberé Angelus feipfum
videret per {uam fubftantiam , vt aliqui volunt actio
hac non Proccderer,niﬁ a potentia exccutrice.

Ad tertiam , nego effentiam effe proxime incelligi-
bilem Cognitione creatd prove ratione precedit om-
nipotentiam , fed remoté rantiim & radicaliter. Fa-
teor effentiam effe verum obiefum motiun m; & ter-
minatiuum , licét non eodem modo terminet > quo
mouet ; terminat enim immediate, mouet autem me-
diar}tc omnipotentia. Neque pat eft ratio de intel-
lectione increata > ad quam fi requiritur fpccies
(quod poftea negabitur ) effentia per fe fungitur
nunere {peciei,quia intelleétio divina non eft libera,

45

in ordine auten ad cognitionem creatam que libvere
producitur Funga non poteit munere fpeciei.

1L

De principio quod ex parte potentia concurrit ad
Vifionem. Art, 5.

SEcT 1.0

Lumen

Llud eft quod vulgsd do@oribus lumien gloriz
gloria,

dicitur , co quod in intellectu beati pofituin, afpe-
&abilem ei reddar Deum s vt eum reuelacd facie ipe-
culari poflit , & transformari in eandem imaginent ,
de claritate in claritatem , tanquam a Domini fpiri-
tu, dehoc igitur intelle li fole ; & lucerna ae:
cenfa in medio paradifis quatuor difpucamus, Pri-
mum eft eius exiftentia , & neceffitas,fecundum po-
tentiam ordinariam.Secundum neceflitas eius fecun-
dum potentiam abfolutam. Tertinm quiddicas. Quar-
tum propria eius munera.,

§- L

Exiftentin ¢ neceflitas lnmints Llotia fecundum
porentiam ordinariam.

Status
quaitio~
nis.

Omine igitur luminis gloria intelligimus quali-
N tatem habitualem infufam incellectui bearo , &
in co permanentem , vt cum eleuer, & proximé po-
tentem reddatr ad videndum Deum ; comparatur
enim cum vifione,ficut habirus fidei v.g. ad adtum fi-
dei;& queeritar verum ficut ad producendos ackus fii-
pernaturales fidei & charitatis ; connaturalicer exigi-
tur habitus, ficad producendam connaturaliter vi-
fionem infundatur habitus 5 quod fumen Llovig ; di-
citur.

Rario dubirandi primd eft, quia jnftrumentuim
obedichtiale hon eger formé intrinfech per quam
agat connatugaliter ; nam aquay. g. vt producat gra-
tiam , non eget forimd exrrinfecd , intellectus videns
Deum,eft inftrumentam obedicntiale:crgo 101 eget
habita intrinfeco. Probatur maior,nam pofito fumi-
ne glorie v.g.vel requiricur ad videndum Denm étiam
concurfus Dei fupernaturalis, & indebitus intelle-
¢tui, vel non requirirur, fi primum ergo pofito lu-
mine , vifio non eft connaturalis , imb fraftea eft [i-
men quia concurfus ille fufiicic: fi fecundum crgo in
eo qui habet lumen fidei,aur habitum charitatis,nulla
requiritur gratia vt eliciantur illi actus.

Secundo lumen gloriz non poteft effe neceffa-
tinm neque iuuare intelleCtum ranquam caufa pag-
tialis ad vifionem eliciendam , fi non habet vircutem
fimilem intelle&ui , ficut duo trahentes nanim virta-
te fimili concuriunt,lumen autem sloriz non habec
virtutem fimilem intelletui , niff velis illud efc-al-
terum intellecGtum.

Tertio, fi requiritar lumen gloriz quo intelleétus
difponatur ad vifionem , debebit etiam dari aliquid
in intelle&tu, per quod difponarur ad recipiendum
lumen & fic progreflus erit infinitus. Deinde ided
tantlim exigitur lumen, quia {ine illo intellectus non
habet proportionem cum Deo videndo, fed intelle-
€tus etiam cum lumine proportionem illam non ha-
ber,ergo non requiritur lamen,

Dico primd in quolibet beato Deum vidente, da-
tur infallibilicer lumen gloriz permanens fine quo
de potentia ordinaria nemo poteft videre Deun, ita
cum S, Thoma communius omnes Theologi, contra
Scot. & Durand. dicentes vifionem ipfam 2 Deo in-
fundi.

Primd autem illud colligitur ex feriprurts pfalm.
§5. 18 lumine tuo videmns lumen 5 pam lcer prima-
vius {enfus fic,in filio videbimus patrem, vel in Chri-
fto videbimus Deum , yt patet ex Concilio Niczno,

Prima dg-
biratio.

Secunda
ratie dubi-
randi,

Tertia ra-
tio dubi=
tandi.

Alfertio
affirmati-
ua.

Prima
probatio
ex feriptu-
fis,

& Epiftola I Euarifti Papz ad EpiiCopos Aftice ta-
F

3 men




Ratio fan-
&1 Tho-

ma.

Solutio
primz du-
bitationis.

Solutio
{ecundz.

Solutio
testizs

Prima 1a-
tio dubi~
gandi.

46

men de hoc etiam lumine a multis aliis intelligitur ,
qui etiam huc applicant illud Apocalyp. 21. eimi-
tas non eget fole, negque Lund, nam claritas Dei illumina-
bst eam,Fauent etiam vulgd pacres v.g. Nazianz.orat.
10. Magno regi adftans hinc atque hinic, magno lumine
smpletur:& ovat.1 5.excipies tllos lux omni fermone pre-
fRatiorydhre.& demmim clara eft definitio Coc. Viennen.
Clement. ad noftram vbi damnatur error Beguardo-
mum dicentium , quod anima non cgetlumine iplam
elenante ad videndum Deum , vbi manifefté patet
damnari etiam cos qui dicerent nullum dari lumen,
fed vifionem ipfam 3 Deo infundi : dicitur enim i_11
concilio intelleGtum eleuari ad videndum ; per vi-
fionem autem intelle@us non eleuatur ad videndum.

Secundd efficax etiam eft ratio S. Thm‘fm, : omne
id quod elevatur ad aliquid quod excedit {nam natu-
ram 5 deber difponi per aliquid quod excedit fuam
naturam, nam ided eft de fide dari habitus fuperna-
turales vt potentia connaturaliter eliciat adtus fidei ,
fpei , charitatis , quia porentia eft ad illos incomple-
ta & ab illis exceditur , quod non eft minus verd de
vifione Dei. Deinde veintellectus ¢conaturaliter vnia-
rur cum effencia dinina vt fpecic intelligibili , debet
effe completus in ratione potentiz intelleétine , fed
intellectus non eft ex fe complerus vt patet,ergo de-
bet compleri per lumen gloriz, quod reéké vocat S.
Thotnas augmentum virtutis intellectina.

Ad primam Refp.inftrumentum obedientiale quod
agit vitaliter in eo diftingui ab inftramento quod
non agit vitaliter , quod-inftrumentum vicale requi-
rat formam intrinfecam per quam difpmmmr ad
agendum connaturaliter ; nam omnis actio viralis
debet effe connaturalis » inftrumentum autem non
vitale non eget forma intrinfeci ; quia non debet
agere connaturaliter. Ad probationem dico quod
polito lumine gloriz requiritur concurfus Dei om-
nino indebitus intellectui nudé fumpro , fed debicus
intellectui prove inftruéto lumine gloriz,quod idem
dico de aliis actibus {upernaturalibus , namin co qui
habet habitum fidei requiritur gratia , & concurfus
Dei.

Ad fecundam Refp. illam maiorem non effe ve-
ram : lumen gloriz non poteft uuare intelleGtum fi
non habeat vim fimilem intelleGtui. Nam ctiam {pe-
cies, & alij habitus innant potentias 3 quibus tamen
diftinguuntur effentialiter , alioqui duo agentia di-
uerfe rationis non poflent concurrere ad eundem
actum.

Ad tertiam Refp. lumen gloriz requiri v difpo-
nat intelle@tum ad vifionem eliciendam viraliter &
connaturaliter tanquam complementum potentiz ,
adtiuz non autem ad illam recipiendam vt dicetur
Foﬁea; ad lumen autem glorie nulla dari debet di-

pofitio quia illud non producitur ab intellectu fed
tantlim recipitur. Deinde {fepe diCum eft intelle-
&tum infrructum lumine gloriz , habere propoitio-
nem cum Deo in ratione obieéti cognofcibilis , non
autem in ratione entis.

5L
Necefiitas luminis glovie , [ecundum potentiom
abfolutam.

thio dubitandi eft primd, quia implicat dari
actum fecundum , fine adtu primo,nam prius eft
Polfc agere, quam agere ; lumen eft actus primus re-
fpectu vifionis : ergo implicat vifio Dei fine lumi-
ne. Similiter implicat poffe,fine potentia , fed lumen
elt tora porentia, ergo implicat pofle videre fine lu-
mine. Denique vifio Dei prove eft fupernaturalis
tam pendet a lumine , quam pendet ab intellectu
provtelt vicalis,fed prove eft vitalis eflentialiter pens

Difp.11. De Deo. Quaft. 1 1. Se&.11.

det ab incelle@tu , neque fine illo elici poteft : ergo
prove eft {upernaturalis pender effentialirer & lu-
mine.

Secundb,vifio creara non poteft fuppleri per {o-
lam extrinfecam affiftentiam {cientiz increatze Dei,
crgo lumen creatum fupplerinen poteft pet folam
afliftentiam omnipotenuize.

Tertid , non magis poteft eleuari creatus intelle-
Ctus per folum concurfum extrinfecum Dei ad vi-
fionem fine vllo prinCipiO intrinfeco , & inhzrente ,
quam voluntas ad aétus {fupernaturales , fed volun-
tas non porteft eleuari ad actus {fupernaturales fine
}n’inciisio intrinfeco gi’;ltia; > €Igo meque intelle-
¢tus eleuari poreft ad a¢tum vifionis fine lumine in-
trinfeco.

Dico fecundo non implicat intellectum eleuari ad
videndum Deumn per folum Dei concurfum omnino
extrinfecum fine vllo lumine gloria intrinfeco vel
permanente vel tranfeunte :ira exprefsé docet fanét.
Thomas in 4. dift.49. q.2. a.7. & q.10. de veritate
art. 11. vtmirum (it enm 2 recentioribus omnibus
Thomiftis defesi 5 vt recké prob:mt Molina , Valent.
Suarez , V:qu. Arrub. Herice , & plures’' € veteribus
Thomiftis Joannes de Neapoli , Paludanus , Hi-
limlcnlfs.

Ratio autem eft primo,quia lumen glori:c non po-
teft eflentialiter requiri ad vifionem , nifi quia illa
eft fupernaturalis ; fed non exigicur eflentialiter pro-
pter fupernaturalitatem vifionis: €rgo non exigitur
eflentialiter. Maior eft cerra & eam admittunt ad-
uerfarij cum enim vifio fic viralis , & {upernaruralis,
{ufficienter ad eam concurrit intellectus prove eft
vitalis, {ed exigunt lumen proprer {upernaturalica~
tem vifionis. Probatur igitur minor, {i requireretus
effentialiter lumen habituale propter fupernaturali-
tatem vifionis, requireretur eciam eflentialiter ha-
bitus fidei ad omnem a¢tum fidei, & habitus chari-
tatis ad omnem actum charitatis ; quia illi etiam funt
fupernaturales : Confequens falfum eft , quia cum
Pl‘imfrm homio conuertitur i peccato per actum cha-
ritatis , actus ille precedic habitum , & illum caufat,
dicere autem quodidem ille adtus qui caufat habi-
tum, caufatur ab eo ipfo habitu quem caufar, eft ab-
furdiflimum vt probautalibi,alioqui poflet idem fub
codem conceptu fupponere fuam exiftentiam ; nam
cffeétus prafupponit fuam caufam, & canfam fuz
caufz , ipfeeft canfa fue caule , igitur fupponic fe
ipfum , imb prius agit quam }'ir, quia vt f:ﬂ: effeétus
Pm{ipppcmit fe ipfum vt canfam fuz caulz.

Secundd Dei omnipotentia non magis per extrin-
fecam afhiftentiam poreft iilPPIC[C defedtum 1')cci€i,
quam defedtum luminis, fed poteft ﬁlpplcxe dcfc_—
ctum ﬂj:vccici » ergo & luminis. Denique [Deus per {e
ipfum facere porelt quidquid faciunt caufx fecundz
concurrentes folim efficienter non yiraliter ; poreft
enim calefacere fine igne , illuminare fine fole , lu-
men iftud effectiné {oltim concurrit, & non virali-
ter, ergo Deus per fe ipfum fupplere poteft eius de-
fedtum , prg:f-:;xlim cum nulla contradiétio contra-
rium oftendar vt conftabit modo.

Ad primam enim l{cfp. eodem argumento proba«
ri quod Deus eleuare nihil poreft obedientialicer per
folum concurfum omnipotentie.Itaque ad argumer-
tum diftinguitur minor , lumen eftactus primus e~
fpectu vifionis, neceffarius fecundum potentiam or-
dinariam vt producatur connartuliter vifio concedo :
neceflarius abloluté vt producatur vifio , negatur,
quia Dei omnipotentia parare poteﬁ concurfum &
effe actus primus fecundum potentiam abfolutam.
Similiter verum eft quod lumen eft porentia vt pro-
ducarur vifio connaturaliter,non eft potentia vt fim-
pliciter producatyr. Benique nego illam majorem

vifio

Secunda
ratio dybi-
randi.

Tertia ra-
tio dubi-

tandi.

Conclufio
negatiua.

Prima pro~
batio,

Secunda
probatio.

Solutic
primz du=
DILAtIONS.




Solutio
fecund .

Solutio
ertiz.

Quariruy
Verum u-
men gio_
nizfit fpea

€les,

e
Ttima ra-
todubi-
sandi,

Secundy
iatio du-
dandi,

Tertia 1.
2o dubi.
tandi,

De vilione Dei.

vifio tam pendet a lumine prove eft ﬁlp(‘rz}:i[nrdlis
quain pcndct -.‘-.h’intcllcé?:u provt Cii:» yitalis , ho_c
{ inquam ) manifefté fallum eft , quiz nulla caufa
creata vel increata concurrivad vifionem , proveeft
vitalis pracer intelleétum  qui folus producic eam
immanenter ; at vero caufa increata [bllupCl‘ concur-
rit ad vilionem ,ri*.P(:rn:melcm , vrcania principa-
lis , ideogue mirum non eft quod {uppleat defectum
luminis ; cum habeat femper concurfum {upernatu-
ralem ad vifionem, non habeat autem concurlim
vitalem.

Ad fecundam Refpon. concurfum caufe formalis
tion poffe {uppleria Deo , fod tantlim cencurfum
caulz cthcientis:vifionem autem efle caufam forma-
lem quia reddic intelletum videntem formaliter,
lumen autem effectiué concursit,ideéque non eft mi-
rum quod Deus fupplear cius defectum.

Ad tertiam Relp. polle de potentia Dei abfoluta
voluntatem elevariad quemliber adtum liberum fi-
ne vllo auxilio intrinfeco inhzrente voluntati, po-
teft enim fufficere folus concurfus omnipotentiz ,
que facere poteft per fe iplizm totum quod faceret
gratia inhzrens & intrinfeca. Dixi fine gratia inhea-
rente voluntati,nam elflentizle omnino eft, ad aéum
fupernaturalem voluntatis fiuc liberum fine necefla-
rium , voinintelleétu infundaturlumen cognitionis
praueniens, alioqui voluntas fecretur in incognitum
quodimplicat, {ed hoc de vifione nihil probar.

e £
Quidditas propria luminis gloriz.

Adenus foluta eft quaftio, an fit lumen glo-

riz, nunc vt rcfimndczlrur ad quaftionem quid
fit ; video difficultatem efle poffe circa illius genus ,
deinde circa illius propriam differentiam. De vero
illius genere controuerfia celebris eft,vecum iliud fic
{pecies impreffa , 4n verd habitus omnino ab ca di-
ftinctus : erit {‘Pecics imp{ulﬁl i propter emincntem
perfeétionem xepraienter obieCtum, & potentiam
complear atque ita faciar torum quod faceret {pe-
cies , 8 habitus fimul:erit autem puré habitus finon
fupplear vllo modo vices obieéti,{ed tantim fit com-
Plemcnru_m potentiz, antecedenter ad omnem obie-
éireprafentationem , differentia huius luminds con-
tinetur proprio eius munere de quo dicetur fta-
tim.

Ratio ergo dubitandi primd eft ; quia ille habitus
luminis gloriz nullum poreft habere munus quod
non habeat {pecies, ergo diftingui non deber a {pe-
cic. Probo antecedens, nullum poteft effe munus
huius luminis confortantis potentiam, & {e tenen-
tis ex parte potentiz , nifi quod concurrat ad vifio-
nem fimul cum potentia, nam cx parte potentiz age-
re non eft alind quam fimul agere cum potentia, fed
fpecies eft qualitas fimul cum potentia concurrens
ad-vifionem , ergo ﬁvccics criamex parte potentiz
confortat,& complet porentiam.

Secundd,potentia tunc completur quando auge-
tur efus actiuitas, {ed quando fpecies agic cum po-
tentia actinitas potentie augerur, ergo completur
potentia.Quam ob caufam habitus naturales dicun-
tur 4 pluribus non effe alind quam fpecies , quia fa-
cilitas addica potentiz , non eft alind quim noua
actiuiras ; quam fine dubio addit {pecies.

Tertio,quando plures caulz ad enndem concurriic
effectum , necefle eft vt fingulis caufis dinerlz cor-
refpondeant formalitates,fed fi lumen gloriz noneft
fpecies nulla formalicas {pecialis refpondere poreft
lum_iui gloriz, agenti fimul cum intelle@u, ergo lu-
smen gloriz eft {pecies , maior inductione conftare

poteft , & quia illud agens

in effectu refpondebit formalitas,minor ¢
ditur,quia in vifione Dei funt duo , primum q
intellectio viralis , quod haber ab intelleéty : -
terum quod fiv vifio talis obiecti , quod haber &
iPch’:.

Dico tertio,lumen g].ori;i: non eft (Pctfcs impre{-
fa Dei, fed verus habitus fupernacuralis diftinctus i
{pecicbus irupre{ﬁs > ita cenfent omnes qui negant
elle Poﬂ}bilcm fpecicm impreflam, & omnes qui ne-
cant cam de facto dari: Suarez , Herice , Falol, Va-
lent. contra Vafg: difp.43.c.5.6.7. quem multi nunc
fequuntur recentiores:

Ratio tamen eft quia nulla ( vt oftendi) datur de
facko {pecies impreffa, in videntibus Deum,quia fpe-
cies non requiricur vbiobieétum eft prefens & pro-
portionatum , requiritur autem lumen gloriz, crgo
lumen gloriz non eft IPecies. Deinde quamnis da~
Fetur fpccics , non eflet tamen lumen gloriz , quia
{equercrur alioqui poffe fufficienter compleri poten-
tiam naturalem ad actus fidéi, ii)ci, & charitatis per
folas {pecies impreflas ; conlequens eft abfurdum,
quia preter {pecies reprefentantes obiectum fidei,
certum eft requiri habitum fidei s & ad aétus chari-
tatis  praeter tepr;efematiuncm etiam ﬁtpcrmturalcm
obiecti requiritur aliquid fe renens ex parte poten-
tiz, & illamcomplens antecedenter ad omnem re-
prafentationem. Vnde vlrerids argumentor ad vi-
fionem f{upernaturalem requiritur aliquid fe tenens
ex parte potentiz, neque futhicic complementum (e
tenens ex parte obiecti; fed {pecies {e tenetex parte
obiecli : ergo prater{peciem requiricur lumen glo-
riz. Probatur major , nam ad actus fupernaturales
Plum requiruntur quam ad a¢tum quemlibet natu-
ralem , alioqui tam effet completa potentia in ordi-
ne ad videndum Deum , quam in ordine ad viden-
dum album , fed ad adtum quemlibet naturalem re-
quiritur complementum potentia, reprafentans ob-
iedtum , ergo ad adtum fupernaturalem requiritur
aliquid ex parte potentiz;neque faris eft recurreread
fupernaturalitatem huius {peciei ; nam fi potentia ex
parte {ui, nihil exigit ad illum adtum eliciendum fe-
quitug !'pc-cicm elfe omnino naturalem ; cum poten-
tia nihil ex parte {ui requirat quam quod exigitur ad
actum naturalem : imod , quod capur eft; illa fpecies
licér {fupernaturalis , non magis compler ex parce
Potcmia: 5 qufnn fyccics naturalis , €rgo potentia €x
parte fua non cft minus incomplera ad videndum
Deum quim ad videndum album. Denique vel fine
hac fpecie potentia eft completa , ex patte {ui, vel
non, {1 eft complcm ergo illa non eft lamen glorie.
Si non eft completa ergo requiritur aliquid aliud
prater iPccicm,qui& fieftincompleta requiric aliquid
prater obiectiapplicationem,

Ad primam Refp. lumen gloriz in hoc differre &
{pecie quod lumen , & quilibet habitas fe teneat ex
parte ‘potentix , id eft comPIcat porentiam antece-
denter ad rcPrwﬁnta[ioncm obiecti : {pecies autem
{e teneat ex parte obiecti, id eft obietum dumtaxat
reprafenter & ex parte illius agar tanquam eias vi-
caria, cum ergo dicitur lumen non habere aliud vl-
lum munus nifi quod compleat , & confortet poten-
tiam , diftingui deber, nifi quod confortet poten-
tiam ex parte ipfius potentiz, id eft antecedenter ad
reprafentationem obicét conflitucndo ilfg.'m inattu
primo,concedo : ex parte obiedh, hoe eft iplam ob-
ie¢tum reprafentando , feu faciendo id quod fHCCI@f
abiectum nego, agere autem ex parte potentixz non
eft tantum agere cum potentia ; fed agere tanquaim
complementum porentie antecedens obietti repre-
{entationem.

Ad [ecundam Refpond. diftinguitur mator ec dem

modes

Conclyfie
11653.1111.

Multiplex
probaties

Solpitur
prima dy-
bitatie.




Soluitur

tertia.

Differen.
tia lumi-
i]_!-s ‘:;Jo—
riz.

Prima ra-
tio dabi-
tandi.

Secunda
ratio dgbis
tandi,

Tertia: ta-
tio <Eub;-
tandi,

Munas
proprium
luminis
gloriz,

Pr ‘m:c
p1 rtis pro-
batio.

Probatig
fecunda
Paris,

Difp.11. De Deo.

modo » tunic Co.nfp!rtnr potentia cum eius actiuitas
AUgeTur; ex parte ipﬁm obiecti quod EL‘P]"\;{L'ML'CIUI.‘
¢ p(nwrm: antecedenter ad 1(‘|n¢lcn—
edo. OuLm ctiam ob ca
s elle {olum {pecies
LE].. 5 nifi velis etiam [cn‘us €Xternos ufc capa-
yabituum >quod abfurdumeft.

Ad tertiam Refp. maiorem , & minorem effe fal-
fas, nam primo plures cau (x {'mlu‘- concurtunt ad
eundem effecbum fub eadem formalitate,v.g qua 1do
idem lumen pendet a pluribus luminofis, fecundd
etiam non cft difficile duas hic affignarc formalita-
tes, nam vifio vt eft viralis p(‘nd(c.lb intelledtu,& vt
fupernaturalis pender 2 lumine.

§ 1IV.

Duenam fint propria munera lumings glovie.

Sfignato genere huius luminis , fequitur diffe-

rentia eius propria, qua petenda fine dubio eft
ab eo munere qnoJ exereet circa vifionem ; Pouj‘t
enim efle,vel d llPOllth materialis ad vnionem intel-
lectus cum effentia diuina ve {pecie nnplcih : vel
etiam difpofitio materialis intellectus , ad vifionem
ipfam recipiendam:vel denique caufa effetina ipfius
vifionis via cum potcmi;z.

Rario dubitandieft primo, qum uppcl in mate-
lll lt'qllhittn dlf-DQ IUU ]JiOpOl(lOll:‘.t.‘t 101\11[’.: lL‘.f—
piendz , fed qu.mdo intellectus vnitur cum effentia
diuina per moduin [PcuL.(_luPLm ad formam ordi-
lu.: iLll)(\l\'}li."- y L']"-'D') ﬂ.d eam 1(LJP1CJ;L1[‘{[]1 L{] [M)n'! CIC-
bet per lumen.

g"Umdla nulla eft ratio cur lumen fit difpofitio in-
tellectus ad vifionem vt adtio eft , non autem vt eft
receptio ; namr intellectus non cft minus 111‘1.101\01-
tionatus _u{ recipiendam vifionem quam ad cam pro-
ducendam : crgo fi propter illam i Impropostionem
vilio vt actio ul,u. --|r lumen vt di [pohuoﬂtnmm—
git etiam illud vt receptio eft ; namin vtroque mu-
ncu intellectus eft l[]illl]l11L]lrL1|1], vinde non valet
nen quod nonnulli afferunt qum intellectus
vt agens debet L:I‘cpcuc Cior quam vifio, non autem
yrrecipiens , nam f1 it inftrumentum non debet ¢ffe

Pcti-cg‘tim'.

Tejtio, fi lumen glotiz agit cum intelle&u apere
deber vitaliter, & pul}upﬂhtu , hoc autem abfir—
dum eft;quia non eft aliquid vitale atque aded eft im-
perfectius vifione.

Dico qu‘utu > lumen gloriz valdé 1 1mpmpu:' dici-
tur mlpoimo materialis ui rece Fnomm eflentiz di-
uinz ve fpeciei i uupu T , aut etiamad recipicndam
vilionem;proptium autem eius munus eft fimul cum
intelle@u producere vifionem connaturalicer.

Prima pars contra omnes Thomiftas quibus acce-
dunt Valentia , Salas , Granadus probartur , quia ybi
nulla forma recipitur in fubiecto , ibinon datur di-
{Po(mo {ubiecti ad formam illam recipiendam ; fed
effentia dinina non vnitur cum intellectu tanquam
forma realisinformans intelleGtum : ergo lumen glo-
riz non debet dici ulfPo itio ad illam lCC]PlCllddl‘Il,
dicitur tamen improprié difpofitio, quatenus eft con-
ditio,fine qua,cllentia dinina non vniretur intelleGtui
ser modum fpeciei,id eft non concurreret cum intel-
t:‘d?[i ad vifionem.

Secunda pars contra eofdem Thomiftas proba-
tur , qunt {1 requirererur in intelledu difpofitio ali-
qua vt 1LCJFL ret vifjonem lupcuntumlcm 3 u.qunc—
TCLUL étfam in codem « rl|mfmu ad recipiendum [u-
men fupernaturale , arque ita daretur proaltlfus in
infinitem. Conalmm autem Viennenfe qu.mco exi-
git lumen vt difpoficionem,ad vifionem , exigic illud

{".bl. i,

vt difpofitionemad \'il‘u'mC"n vt actio eft,non v
fio, alioqui daretur infinitus prog: reflus

Tertia pars communis eft inter 11 L(FU)”OS >
habitus fi fupetnatura ales , ideo tant
quia potentia operatur cum i hawjm
¢tus (upernaturales , id eft
trinfecum & proportion

Ad P- 12am Relfp. verum
(")]é_;.!r L'II._-PUJJLAJJ‘L“.
i'm':n.im llip(.']f?".f'l[i
tur per potentiam ob
progreflus infinitus.Hoc autem efle m
rum, quando forma non vnitur }ln\
ficut elfentia dinina non v
FOICM LNO L(’qul Iumtu vE u)tldjlm s 1O VT dif Uu—
fitio. marerialis qut concurrit ad receptionem foh
ma, :‘.tquf.‘ 'J.di O L['Llplt i"(_l[‘luﬂfﬂ.

Ad fecundam Refp. effe difparitatem inter vifio-
nem vt actio eft , & vifionem vt eft F'Lﬂio,nnm vifio
vt actio eft ex l‘m p;u lire a }thClPlO crft‘*.,tmo con-
nacuraliter operante, cum eftectus prodear a vircue

pfius caulz , pote kqnc\[lm vt actio eft P,oém_ A
pmlupio huiuimodi , quin detur 91091(‘Ius infini~
tus:vifio autem vt piﬂlo eft non exigic vecipi in prin-
cipio connaturaliter uupuntc » quia hoc vt dixi eft
Impoﬂmuc proprer infinitum progreflum.

Ad tertiam vr 1ctpom eatur videndum eft qnahs fic
influxus luminis fimul cum intelleétu ad vifionem.
%od autem queri viceritis poterat hoc loco de cau-
{a fubieckua , & effeina laminis gloriz difficulta-
tem non habet : nam {ubie&tum eius fine dubio eft
non {ubftantia Ip[ms animz ; fed li]r\.H"t['H in quo,
& a quo vifio zph pmduurm. Caufam verd ¢
uam inftrumentalem etiam P ]\} icam probabilifl;
recentiores qliqui med 'ir-u:i't—.r el
m.'ni' aitem,imo & (Im ue cicatr
é qu:bm }J] yiice profiuic q!m‘i-]m id pmdmum in
viatoribus gratie , & id el 5 g gloriz in
beatis : lI‘JULg pi¢ ac ingeniosé tradit Auu.mu;l G
quaft.19.

ozt 11. S

=

]“'1’

‘I,-tJli;llIl }"_uu.}l.?.’{llﬂ -

Il

non efle quod materia

}"' L.Ui“: natam vt
m 5 ctiam i phyficé i
lientialem , alic oqui daretnr

U)ul]{nu, Ve

rlice mu,'uhm,

¢ti-

s vulnerum eius

\JH’E'

111

De f’Pﬁa potentia intellectina concurrente ad
vifionem.

S EChEs

Xpoﬁtiq duobus principijs vifionis quz poten
EL.:H'H vitalem complent , venio ad ipfam }m
tiam, fic inftructam , vtex parte fua lum
llltlln{t‘u‘ Illllil‘l{ﬂﬁ 3 u\, (55 P‘ Iree (,1blCCLi C.
ip{am habeat divinam , praefentem & paratam con-
currere ad claram {ui vifionem. Et primo queritur
veoum intellectus ita inftructus reuera producat vi-
fionem phyficé, an vero illam folim producar lu-
men gloriz.Secundo ytrum producat vilionem prin-
cipaliter, an verd inftrumentaliter : Tertio virum
intelleétus alicuius etiam viatoris Deum aliquando
viderit , quod verd quari vlterils poterat vtrum &
pcrﬂ?c‘:im’c intelleétu , etiam in patria videatus per-
tectins y dicetur q.4. cum agam de inequalirate vi-

fionis.
(et 5

Peram intellectus inflyuilus lumine glovie con-
curras immediare ad vifionem fimnl
cnm Lumine .

Alijs verbis proponi foler hzc controuerfia,
virum Jumen gloriz ita influat in vifionem, vt
1}:&{;. m fit tota [m:ic: PLOXIL‘Ua illam efhiciendi, i ni-
hil intelleGtus per fuam entitatem agat immedité.fed
recipiat tantium lumen quod folum agat , ficut cum
aqua calida producit ca lorcm_, wloz eft rotaratio

calefaciendi

Senfis
qualtid=-
nis,




prima dif-
?}:ulcas Vi-
o non
Potcﬂ efle
ab intelle-
&ty natu-
nali,

Secunda

difficulras.

Conclufio
affirmans.

Intelle-
&us effe~
dHué at-
tingit i
fionem,

Attin git
immedja.
i,

De vifione Dei.

calefaciendi aque > quiz illaimmediaté tantim reci-
pit calorem; a quo _L"It tota crnhzfac'tio. it

Ratio eLgo dudlt:am_’u primo efts quia vilio quz
{ecundum totam fuam fubftantiam, 8 viralicatem eft
{upernatur lis -ivmccdcrc debet a Prin'cipio adequa-
e {ilpcm;.m ; vifio eft adequarte iuplcrmtumlis ®
intelle¢tus eft principium natutale 5 {olum autem
lumen eft adequate fupernatusale : ergo vifio pro-
cedit 4 folo lumine. Probatur maior , quia fi vicali-
tas fecundum fe rotam fupernaturalis penderet 4
Principio partim naturali pareim fupcrmtumli 5 illa
viralitas elfer, & non effec fupernaturalis quia non eft
(upcmnmmlis provt pendet a principio naturali.
Denique {1 principium eft cmmiwﬁt_um ex natura-
li & fupernaturali, effentia ctiam vifionis m‘if‘. com-
pofita ex naturali , & ﬁlpcruutumli quod abfurdum
eft.

Secundd,fi lumen & intelle@tus fimul concurrune
ad eandem vifionem , vel ambo concurrunt ad om-
nes formalirates vifionis ; nam illa eft vifio, eft vita-
lis, eft fupernaturalis : vel non concurrant, {i pri-
mumsergo vifio proye cft a lumi11c,fbmmlitc1‘hvimlis
eft, & intelle@io , atque ita lumen poteft elfe canfa
vitalitatis. Si fecundum ergo intellectus non produ-
cit hanc viralitatem ﬁlPCI'Ll;LElll’illl.‘Ln ; {1 enim non
producir formalitatem [upcrmtumlimtis » DN Pro-
ducit etiam entitatem que tota eft formaliter fuper-
naturalis. Denique vitalitas illa prove eft vitalitas
huius actus eft formaliter ihpctnaturnlis, ergofi pro-
ducitur vitaliras illa formalis ab intellectu,etiam pro-
ducitur formalitas fupernaruralitatis.

Dico lprimb, intelledtus creatus ita concurrit cum
lumine gloriz ad vifionem Dei,vt per fe ipfum attin-
gat illam immediatc , imo neque diuinitus pomt vi-
fio fieri fine immediato concurfu intellectus videntis
Deum. 3

Prima pars inter omnes Theologos certacelt con-
tra Durandum > Ochamum , Masfilium, Gabrie-
lem.

Ratio eft quia omnis intellectio caufatur ab ipfa
mente , & velitio 4 voluntate fic enim tradunt com-
muniter Patres cum Auguft. L.g. de Trinit. c.vltimo.
Ipfamens quafi pavens, ¢ notitia eiss gitafi proles eitts :
mens enim cum [¢ cognofCit 5 notitiam [i gignit s & ¢ff

parens notitie fus; idemhaber L11.c.alrs.coa3.22.

17. Deinde cum Ariftotele ;. Philofophi omnes do-
cent , & omnino conftat primd exactus yitalitare ad
quam requiricur influxus potentiz vitalis, vt confta-
bit fratim , {ecundd ex libertare adtuum voluncatis
fupernataralium , ad quam requiritur fine dubio in-
fluxus actunm voluntatis , alioqui liberras non effe
indifferentia actuum voluntatis in {fuos aétus.
Sccunda pars de mfluxu immediato intelleGus in
vifionem,eft contra plures Thomiftas qui volunt {o-
lum lumen gloriz totam effe caufam immediatam
vifionis , quod repugnat S. Thoma hic art. 5. in cor-
pore vt recte oftendunt Molina , Vafq. Suarez. Pro-
barique porteft efficaciter , quia ex Concilio Triden-
tino {¢.6. c.4. conftat intelleétum , & voluntatem
non fc habere omnino pafliué¢ , recipiendo {oliim
habitus . tanquam aliquid inanime ad actus fidei,
charitatis, &c. Sed omnino aliquid agere :atqui ca-
dem eft rario vifionis fupernaturalis, ergo intelle@us
immediatead eam concurrivadtiué , & non paflue
tanclm recipiendo lumen : fed filumen effer ratio
adzquata agendi creato intelleétui, fequerctur quod
intelleétus paffiué folum fe haberet recipiendo lu-
men ; ficur cum aqua calida calefacic, ergo lumen
non eft tota ratio agendi. Deinde omnis actus qui
eft vita actualis deber procedere  principio viuente
quod fe ipfum mougdr , {ed fi {olum lumen produ-
~ibam .

o™

49

cat vifionem , vinens non agit in fe ipfo, lumen

eft qualiras mortua , ergo, &c.
4t eft []ian.:;':H!:lUS debet pe
per aralisfic quia eft viralis, & g
debet pendere 4 potentia vitali, & intelligente.

te abioluta huius infuxus

lam aliqiillls: Fi

Tertia pars de nece
eft contra Scotum , Dura
exiftimant potle intcllectum reddi actu intelligen-
tem per verbum mentis productum i folo Deo fusé-
que probataeft in libris de anima vbi oftendebam
quod vita exigit eflentialiter actionem phyficam
principij eius in quo recipitur , quia viuere , eft im-
Mmanenter agere » idcéquc verbum mentis eo modo
productum in incelleétu, a folo lumine , qualitas ef-
{et mortna , eodem modo ac fieffet in lapide. Que
autem de cffeétu formali aduerfarij obijciunt , f{ine
quo forma elle non poteft in {ubiecto , folurum eo
I_m;o cft,quia reddere intcliigcutem non eft etfectus
folins verbi, (i tollas adtionem procedentem a princi-
pio intrinfeco.

Ad primam Refp. coargumento zqué probari ,
quod vifio cum fit vitalis,produci non potett i lumi-
ne quod non elt virale , ideoque ad argumentum ne-
gatur maior 5 nam ackus adzquace fupernaturalis [e-
cundum [iubftantiam , & vitalitatem produci poreit
a principio naturali eleuato ; pex alterum principium
fhpcm.uumlc , neque proprerea vitalitas illa fuper=
naturalis eft fimul, & naturalis, {ed eft adequarte fu-
pernaturalis producta pex puincipium naturale ﬁlPEL‘—
naturalirer elenatum ; intelle€tus enim, & lumen fa-
ciunt vowm principium Lll‘gcmatumic 5 & vitale ne-
que vnum {umi debet feorfim ab alfero ; rotus igitur
effeétus eft {upernaturalis , etiamfi principium fit
compofitum ex entitate naturali , & fupernarurali,
quia entitas naturalis eleuatur per entitatem fuperna~
turalem principij partialis.

Ad fecundam Refp. formalitates non effe aliquid
producibile in actu, {ed refultare tantim ex modos
quo actus procedit & fuis caufis : idedque vifionem
procedere quidem fecundum rotam {uam entitatem
cui omnes formalirates idencificantur , tum 4 lumi-
ne, tumab incellectu , fed non procedere ab viro-
que feorfim fumpto fecundum omnes formalitares;
nam vt actus procederet i lumine , {ecundum for-
malitatemn vitalitatis , necefle efler vr aétus haberer
rationem vitalis, prove eft & lumine , quod implicat,
quiz operatio dicitur vitalis in quantum fubftantia
per eam, fe mouerab intrinfeco , poftquam adepta
eft ftatum connaturalem , lumen aurem extrinfecds
infofum eft vt patet. Viralitasergo {upernaturalis »
{ecundum formalitatem hanc precifam vitalitatis
eft 4 folo intellectu , & formalitas fupernataralita-
tis , eft 2 {olo lumine , licér entitas illd vitalis, & {1~
pernatutalis fitab viroque , vade abfoluré negari de-
bet haze propofitio , intellectus preecisé fumprus , fi
non producit formalitatem ihpcrnatumlitatis , non
producit entitatem fupernaturalem vitalivatis , hoe
enim eft aperré falfum : nam etiam Deus cum vo-
luntate concurric ad adtum malum , neque tamen
concusrit ad malitiam formalem vt fic, quia actus
provt cft 3 Deo non habet quod formaliter fie ma-
Ius. Denique diftingni debet hac propofitio : vira-
litas hnius actus eft formaliter fupernaturalis 5 in
ratione pracifa viralis , nego : proyt vitalitas huius
actus elt ﬂlpcrmtumiis concedo , vnde intellectus
feoxfim fumprus qui cft caufa vitalitatis formalisncn
cft eiam caufafupernaturalicatis formalis,

res al_i

G §. I

Lumen
elenar po-
tentiam
naturalem,

Formali-
fates non

func ali-

qld pre=

ducibile.




i s AT e e e s e Tk o -

Difp. 11.

§. 1L

Ftrum intelletus cum lumine concurrat ad vi-
fionem vt canfa principalis.

50

Ix poteft efle hoc loco congrouerfia , nifi de

nomine inftrumenti, & caufz principalis, nam
fi feme. ox vera philofophia ftaruas, quid fit in-
frrumentum , tora cuancfcet difficultas, de qua , ma-
gni contentione difputari video. Iraque rcicéﬁis va-
rijs fententijs ffatucbam olim , inftrumentumin ge-
nere illam caufam appellari, qua concurmt ad ef-
fe@us fibi non proportionatos, & alteri dﬂ‘bifo_h
quia effe inftrumentum eft effe vircutem alterius,feu
agere alterius nomine. Diniditur autem inftrumen-
tum in naturale quod concurrit ad effectus f{ibi non
debitos , ad quos tamen exigit habere concurlum
paratum ; & obedientiale quod non exigit lhilb(_‘l‘(f
paratum concurfum ad rales effe¢tus. Vnde tora
controuerfia eft , verum intelleétus inftruétus lumi-
ne , producat vifionem vt {ibi debitam & propor-
tionatam , an vero vt debitam alreri & Impropor-

Inftru-
mentume.
& caufa
principalis

tionatam.

Ratio autem dubitandi primb eft , intellectus in-
ftruétus lumine gloriz non poteft effe inftrumen-
tumvifionis Dei, {i preter ipfum nulla fit caufa prin-
cipalis videns Deum : {ed prater intellectum nulla
eft caufa, qua princiPalitcr dicatur videre Deum ,
illa enim non eft Deus, qui per hanc actionem non
denominatur videns , ergo intellectus lumine glo-
riz inftractus , eft caufa principalis vifionis. Ma-
ior certa eft, quia omne inftrumentum haber can-
{am principalem fibi correfpondentem, ergo fiin-
telledtus non eft caufa principalis videns , de-
bebit effe alia caufa prater ipfum que dicatur vi-
dens : vel dicendum eft quznam hic fit caufa princi-
palis videns & fieri poteft argumentum 2 pari de
aétu charitatis , nam per eum actum {folus homo
amat , & mesetus , ergo ille eft canfa principnlis
merens.

Secundd, vifio eft effentialiter effectus vitalis,
ergo efentialiter exigit caufam principalem vita-
lem , illa non eft Deus vt patet, crgo eft intelle-
&tus, Confirmatur quia intelleétus prove eft cau-
fa efficiens wvitalis non eft inftrumentum , alio-
qui ( vt dixi ) refponderet i caufa principalis
vitalis.

Tertidyillud non eft inftrumentum quod concur-
vit ad effeGtum ﬁbifproportimmtum & ad quem pa-
tatus eft illi concurfus : fed vifio Dei eft debita, &
proportionata intellectui habenti lumen gloriz;nam
proprium munus habitus ﬁlpctnnmmlis eft reddere
ipfum effectum debitum & connaturalem.

Quarto Quartd ,illa non eft canfa inftrumentalis tantoim
dubiratio, quz nobilior eft effectu producto, vifio eft ignobi-
lior intellectu habente lumen gloriz , namillud ag-
gregatum , eft ﬁipematum}c, & vitale mqué ac
vifio,ergo intellectus non eft canfa folim inftrumen-

ralis.

Prima du-
bitatio.

Secunda
dubitatio.

Tertia du-
bitatip

Quinto (@_imb,ﬁ intelletus eft inftrumentum , prove eft
ubitatio, caufa effeétiua viliouis , eric etiam inftiumentiam,

provt eft eius caufa reccptiua ; ::oni'cqucns non ad-
mittitur ; &¢. Probatur maior ided intelledtus pro-
ducir inftrumentaliter, quia producit obedientiali-
ter , fed recipit etiam obedientialiter , ergo reci-
pic inftrumentaliter , nam @qualis eft repugnantia
caulz tum effeCtiuze , tim recepriue principalis ,
& obedientialis quod probe , nam concurrere
obedientialiter ad aliquem effedtum eft ad cum
elevari tanquam ad aliquid improportionatum , {ed
quod agit vel recipit aliquid principaliter nen

PEES R AR =St M L =

De Deo. Quzft. 11 Seé. 111

eleuatur tanquam ad :Jlialuid Impropotrtionatum ,
ergo nullum fubicétum habet potenciam recepti-
ymz excedentis 5 &

Ltus 1mpro-

nam Pl’incipa_!ur.l relpedtn fe
improportionate 1 refpectu ¢ .
portionati agens non poteft habere wires actiuas

» lcut

].wrincip.fws.

Dico fecundd , intelledt
Ti®,quatenus CONCuILic effectiuc ad vifionem,eft cau-
fa folam infbrumentalis : quatenus autem {ubiectiung
illam recipit,eft caufa principalis.

Primam partem de caufa efectiua fusé docent
Suarez .2 .c.10.& 16.1.6.de gratia ¢.7.8 {zpe alibi,
‘.-"ailiuw,l"\!ibi.l-lcmi\-]. & alij contra plares Thomi-
ftas qmlms adhzrent Arrub. Herice, Becany Salas,
contra (l“US.

Ratio ¢ft primo;, quia quoties aliqua caufa eft ig-
nobilior effeétu quem producit, eft caufa inftrumen-
talis , non autem principalis , fed aggregatiin illud
ex intelleétu & lumine gloriz ignobilius eft quam
vifio Dei, ergo illud aggregatum eft caufa folim in-
ftrumentalis, maiorem nemo negat ]jhilu:»[b'ril‘.\)ru;n,
quia quamuis contigere {wpé poffic, vt inftrumen-
eum fic aliquid nobilius effectu quem producit obe-
dientialiver, vt fi Angelus produceret formicam, ta-
men fatentur omnes quod caufa ignobilier effectu
producto, nunquam principalis dicipoteft; quia ef-
tectus nobilior nunquam poteft efle proportionatus,
& debitus caufe minus nobili. Minor ergo proba-
tur quia entitas adequate vitalis , & adzquaré {u-
pernaturalis eft nobilior ea entitate , quae non eft vi-
talis & (npernaturalis nifi folim inadequate ; vifio
et adiequare viralis ; & adzquaté {upernaturalis: in-
telleétus anrem cum lumine non eft vitalis & fuper-
naturalis nifi {oltim inadzquaté,igitur vifio nobilior
eft eo aggregato.

Confirmatur cuidenter , nam id quod eft altero
ignobilius , non poteft fieri eo nobilius per accef-
fum alterius quod eft etiam co ignobilius , intelle-
¢us eft ignobilior vifione , ergo non poteft fieri ez
nobilior per accefliim alterius quod (it eriam ignobi-
lius vifione;lumen gloviz ignobilius eft vifione, nam
vifio eft viralis , lumen autem eft qualitas mortua.
Deinde conftat etiam ex philofophia quod omnes
habitus inftrumenta {unt refpectu actuum quos pro-
ducunt ; nam actus caufe funt principales habi-
tuumatque adeo illis nobiliores , ergo habitus {unt
caufe inftrumentales aétuum & illis fgnobiliores .
quod etiam in habitibus fupernaturalibus eodemmo-
do verum eft qui fic producunt actus, vt ab actibus
etiam producantur {altem moxaliter. <

Denique , potentia obedientialis actiua {emper
eft inftrumentalis cum producat effeétum impro-
portionatum , & alteri debitum a quo eleuatur ,
{ed intelle@us etiam inftrutus lumine ; obedientia-
liter agit per cleuationem ; agic enim per {'n:':m enti-
tatem intrinfecam & naturalem,ergo agit inftrumen-

us inftrucus lumine elo-

taliter.

Secundam partem de caufa fubicétiva ; video et-
iam & paucis negati , & ratio cuidens eft quia licer
potentia obedientialis actiua it necellarid inftru~
mentalis , tamen potentia nhi‘diic*mi;lis paffiua eft
neceffarid principalis,& ratio difpariratis eft duplex.
Prima quod caufa principalis receptiua effe poteft
ignobilior effectu,alioqui materia recipere prim.‘fpa_—
liter non poffer formam qui cff ignobilior : caufa
verd effechiua {i fiv principalis non poreft efle igno-
bilior effectin , vt omnes fatentur quia effectus ab ca
extrahitur , atque aded deber in ea contineti. Alce-
ra dilbaritazis ratio eft quia potentia obedientialis
actiua effe poteft inftrnmentalis fi poffir agere tan-
quam virtys alterius cul ve caulz principali a

bl

Conclufio

paitis
batio.

Ratio fe-
cundz par=
tis,




Solutio”
primz du-
bitations,

Solutio
fecindz,

Solatio
g,

De vifione Dei. 51

tribui poffet actio » caufa vero fubiectiua obedien-
tialis non porteft efle inftrumentum, fi non pofiic
recipere tanquam virtus vllius alterius caufe prin-
cipnlis receptiuz ; nam Dults clcun‘us caufam rece-
privam non rccipi: » licat agit quando cleuat canfam
aétivam.

Vinde argumentor cfficaciter : illa noneft caufa
inftrumentalis quatenus receptina qua recipit {ola,
vifionem,fed intellectus folus recipit vifionem , non
autem Deus , ergo intellectus non eft canfa inftru-
mentalis receptiva. Neque dicas Deum effe caufam
Priucipnlcm huius receptionis in genere caulze effi-
cientis , contra enim arguo , nulla caufa eft inftru-
mentalis in eo genere, in quo non refpondet ei vlla
caufa principalis , fed nulla caufa principalis refpon-
det in genere fubiecti , caufe fubie@iuz : ergo cau-
{2 illa fubie@iua non poteft efle infrrumentalis in
genere canfa fubiectine ficur enim inftramento ef-
tectino refpondere debet caufa principalis effeétiua,
ita inftrumento receptino , debet re[lpondcrc caufa
receptiua principalis. Denique vt intellectus Deum
alicluo modo videat priucipulitcr,cxigimr y vt fit
caufa principalis vifionis , vel ve agens, vel vt reci-
piens , non caulfat principaliter vt agens , ergo vt re-
cipiens,

Ad primam Refp. Deum cffe caufam principalem
vifionis vt aétioeft, fed nullo tamen modo, poile
dici videntem; vifio enim principaliter denominat
caufam in qua eft, non autem caufam a qua eft,idea
intelleGtus folus denominatur videns, quamuis fit
tantlim principaliter videns, vt eft principinm re-
ceptiuum , non prove eft principium produétiuum.
Vnde ad argumentam , diftinguitur maior , intelle-
¢tus non eft inftrumientum , fi prater ipfum nulla fie
caula principalis videns,provt videns fignificat prin-
cipium vifionis tum actiumn , tum receprinum ne-
g0 : provt ﬂguiﬁcat principium receptinum vifionis
concedo , nam intellectus inftrumentum eft quate-
nus efficic vifionem , principalis cft caufa quaténus
rezipit, non eft enim necelle vt detur vna tantaum
caula principalis vifionis {fecundum totum quod vi-
fio dicit. Ad probationem diftinguo hanc propofi-
tionem,omne inftrumentum habet caufam principa-
lem fibi correfpondentem , in ¢o genere in quo eft
inftrumentum concedo, in co genere in quo non eft
inftrumentum nego , cum igicar intellectus videns,
fic inftrumentum vr agit, non vt recipit, rcipoudet
ci caufa prmcipalis Vvt agenti, non vt recipienti, ca-
démque ratio eft de a&u meritorio, in quo voluntas
fola dicicur merens, quia licer agat inftrumentaliter,
recipit tamen principaliter 5 quod fufficit ve fola di-
catur mereri.

Ad fecundam Refp. ditinguendo antecedens vi-
fio eft eflentialiter cffeétus viralis pracisé vt pendet
a caufa cffeiva , fiue precisé vt actio eft 1ego : vt
pendet a caufa tum effectina tumn receptiua, fiue vt
eft effeftus receprus concedo. Satis ergo ad eam vi-
talitatem cft quod pendeat 2 caufa effectiua inftru-
mentali, & pafliua principali. Ad confirmationem
diftinguo eodem modo , intellectus vt eft canfh ef-
ficiens vitalis non oft inflrumentum recepriuum con-
cedo, effe¢tinum nego id eft non eft inftrumentum
vifionis vt paflio eft , fed tantum vt adio eft.

Ad tertiam Rciimnd. nullum effe inftrumentum
naturale quod non habeat paratum concur{lum ad
c_iﬁd‘um quem producit , {ed in eo ve dixi fitam ef-
fe rationem inftrumenti quod producat aliquid im-
Proportionatum & alreri debitum.Satis anrem often-
lum et , vifionem elle improportionatam intelletui
etiam habenti lumen gloriz , & efle debiram Dea
VEagenti principali, proprium munus habituum fu-
pernaruralium cft reddere ipfum effeétum connatu-

Tom. I'.

raliter debitum tanquam inftrumento , non tanquam
1 Jgf_‘ﬂ.ti.

tam Refp. probatum effe quod illud ag-
gregatum ex fnrelleGtu, & lumine gloriz cum fit vi-
tale, & fupernaturale folum inadaquaté , fimpliciter
elt ignobilius vifione quz adequace yitalis eft,& (u-
pernatuaralis.

Ad quintam fatis allata viderur difparitas poten-
tiz obedientialis actiue , & paflinz , primam dixi
efle neceflarid inftrumentalem eo quod proportio-
nem non habeat cum effe@tu ad quem {upra {uam
vim elenatur ; potentiam paffivam ( quantumuis fic
improportionata & eleuetur ) negaui effe ‘inftru-
mentalem , quia effe poteft principalis & imperfe-
&1’01" forma quam fecipic , & quianon refpondet ei
caufa principalis recepriua,

Supererat hic quod propefueram tertio. loco dice-
re , verum incellectus aliquis hominis viaroris ali-
quando viderit Deum, beatus & folus potens, rex re-
gum & Dominus domin:mtimn‘;qui folus habet im-~
mortalitatem 8¢ lucem habitar inacceffibilem , quem
nemo hominum vidic neque videre poteft.Cui honor
& imperium {empiternum amen, verba funt Apoftoli
1. ad Tymotheum ¢.6. vbi quaftionem viderar dif-
folucre , qua pofitiua magis efle videtur quam {cho-
laftica. In ea verd probabililimé philofophari vi-
dentur iili quiaiunt. Primo Beatz Virgini pro cetto
concellum effe hoc privilegium vt Deum in vita vi-
derit a iquorics, v. g. in Conceptione Verbi, in eius
Natiuitate , in Refurrectione , quod lariffime proba-
tum inucnics apud Recapitum 1.6, q.14. c.1. & 2.
vbi decem haber eximias rationes : Secundd Adz ,
Moyfi & Paulo , nunquam in via conceflum effc ve
viderent Deum intuitiué,egregi¢ probatidem authox
ibidem ¢.3.4.5.

QVASTIO 1L
De chiecto vifionis Dei. Art.8.9.10.

Adtenus beatz huins vifionis exiftentiam , &

principia extrinfeca indaganimus , nunc ma-
ior dificuleas eft circa obieGtum illud quod proximeé
terminat vifionem Dei , feu quid videant in Deo, vi-
dentes Deum facie ad faciem, quia vero aliud dicicur
obiectum primarium aliud fecundarium huins vifio-
nis,de vtroque nobis accuraté dicendum eft.

S ECTF Q]
De obiedo primario vifionis Dei.

Sew quomodo videantur ca qua [unt in Beo for-
maliter.

Ertum cft primd obiectum primarinm huius vi-
Cﬁonjsillud appellati, quod ratione fui , & non
ratione alterius videtur : fecundarium illud quod ra-
tione alterius videtur, feu mediante aleero , in quo,
continetur, differunt hec obiecta’, quod primarium
fimul fic obiedtum mateiale, & formale , id et id
quod viderur,& ratio videndi.Obiecta autem fecun-
darium non fit nifi obiedum mareriale , vade fequi-
tur obiectum fecundarium femper videri mediante
alio, quod fit obicctum formale , & medimmetiam
prius cognitum in quo videatur vt poltea dicerur. -

Certum eft fecundo totum illud effe formaliter in
Deo , quod fecundum propriam fiiam rationem , &
definitionem , intrinfecum cft Deo , qualia funt at-
tibura omnia & perfonalitaes.  Eminenter il-
lud quod fecundum propriam fuam l'ﬂr‘icﬂfﬂ} s &
definitionem cft extrinfecum Deéo , intrinfecum
autem {ecundum aliquid @quivalens & nobilius

: G2 cuiufmae

Solutio
qu;.rm:.

Solutio
quint.

Obieftum
prima-
rium.

Efle in
D::() f{‘:-.
malicer.

1 e, b e B K.

|
!
1l
‘§




Piima da-
bitatio,

52

cuinfinodi funt creaturz omnes , & perfectiones
quz non funt fimplices : cminmjtin vero illa per
quam Deus continet Creaturas , ‘torms:litcr in Deo
eft , non eminenter , quia cft ipfa perfectio infinita
Dei , quatenus excedit creatutds, N3 p}‘oducc{c illas
poteft. Idedque quotics videntur omnia qua form:‘f-
fiter funt in Deo , eft necetle vt videatur hzc emi-
nentia. Similiter licét creaturz in Deo non fint nifi
eminenter , potentia tamen carum effectrix, {cientia,
ide®, amor, & alia huiufmodi, qua rc:lpcc'tum dicunt
ad creaturas » formaliter fins in Deo , imd & refpe-
ctus ip[‘c formaliter ﬁlmprus , quiaeft in Deo fecun-
dum propriam rarionem & definitionem.

His pc;ﬁris circa obiectum primﬂrium » & ea qua
formaliter funt in Deo duplex cit inter Theologos
controuerfia. Prima verum de fackoilli omnes qui
Deum vident, omnia videant qua formalicer {unt in
Deo, fecunda de poflibili, verum vidert poffic vnum

attributum, aut voaperiona fine alijs omunibus attri-

butis & perfonis.
§. L
Vtrum videntes Deum wvideant altu omnia que
formaliter [mt in Deo.
Atio dubitandi ¢ft primo,quia vt videantur di-

ftincké atcribura Dei & perfona,necelle eft veil-
lavel videantur vt diftinéta , vel yt videantur per

- actus diftinctos neutrum admitti poteft : crgo viden-

Secunda
dubitatio.

Tertia do-
butatio.

()_Il‘]v:tftﬂ
dubitatio,

Corclufio
affirmati-

Seriptura.

tes Deum , non vident illa diftinété. Probatur ma-
ior quia illa diftinctio vel {c tenet ex parte obiecti,
vel ex parte actus,fi primum ; ergo videtur obicéturh
vt diflinétum, (i fecundum ergo videtur per actus
diftinctos.

Secundd,{i beatus videt infinitatem Del, xternita-
tem > immenfitatem, neceflario Deum videt , vt infi-
nitum,zternum, immen{iim , hoc autem implicat,
quia {i videat Deum vt immenfus cft , necelfe eft ve
videaromnia loca quibus eft coextenfus per immen-
fitatem -quam cognofcit vt eft in fe: fimiliter {1 vi-
deantur idez omncs, tota fcientia Del, imo & decre-
ta libera qua fine dubio formalirer funt in Deo 5 vi-
dentur etiam creature omnes tim puﬂibilcs 5 tum
future.

Tertidsargumentum eft eciam difficilius de decre-
tis liberis, nam illa nihil fuperaddunt effentiz , quod
non haberet effentia fi tale decretum non efler, ergo
vifa effentia non videtur decrerum liberum.

Quatitd, fi videantur attributa, & !nml&mm umul
cum cffentia , vel illa pertinent ad obiectum prima-
rinm vifionis, vel ad obie¢tum fecundarinm, non ad
primarium quia eflentia fola concurrit ad modum
I;I)CL‘EC' non ad fecundarium quia illud non videtur in
fe ipfo immediate.

Dico ?1‘51\12.1_.[“_':_11:1' omnes videntes Deum , vident
formaliter diftinété ipfam effentiam Dei, Trinitatem
perfonaruin , & arcributa omnia, fecundum propriag
& primarias rationes, ita Catholici omnes Doctores
quorum aliqui vt Bannes & Zumel certum efle de fi-
de putant.

Primd enim ita ex varijs {cripturis colligunt Pa-
tres, v. g. loan.17. Huee it vita eterna vt cognofant
te vernm Denm 5 &€, Hoc fier (inquit Auguftin, I,1.
de Trinit. ¢.8. ) cum venerit Domins, ¢ illnminauerst
aconlea tenebrarum ., boc erit mane nostrum de gHo 175
plalmo dicitnr mane adftabo tibi , & widebo , 1d et cum
perduseric iuftos, in quibns nunc ex fide vinentibus, re-
gnat mediator Dei, i homsnnms homo Christe Jefis ad
contemplationem Des , ¢ parris. Deinde ibidem pater
gstos dedists mibi 5 volo vt vhiego fum s @ illi fint - v
Videant claritatem meam , 1d eft dininitatem meam vt
interpretancyr Cyrillys L1 1. inJoan. ¢,28. Chyfoft,

Difp.11. De Deo. Quaft. 111 Set. 1

hom.8 1. in Ioan. apertus etiam eft locus Toan. 4.
videt me, videt & patrem menm ,qum{ de vifione pa
triz intellioi debere afferunt Cyrillus, Hilarius , Au-
guftir fll} & in Plalmum 84. Foree (_lirului!. )
videndo patrem & non filium erini beati, ipfum audi
Chriftum , qiii widet me,videt ¢ patrens menm Cum

enim vnus Deus videtur, Trinitas videtur, Pater,

lius, 8cc. Praccrea ex pfalmo ;5. .-f;;:nf te sl

i, ¢ in lumnine tuo , videbims lumer
Alexander, Alexandrinus, At
Concilio Niceeno , & docent tres ib
n vi.Et Damafcenus F i iftola de Tr
demex c.4.Apocalyplis vbi non habent ani-
ncka requicin die ac J:(N‘,-f'{.‘ repetentia ter fan-

icet Trinitatem fempér laudant quam
1

collig
malia {
&t 5 quia f
yident.

Secundo,Patres long
zianz.orat.1 1. Suprew
Lismiinatio s ion tam vintlam mentem 5 & prrﬁ;,ﬁ,e; dif-
fufam fuffuzient i (e toti menti contemplan-
dam, ac te ]
noSires animis affulgentis, & orat.x g Ios (inquit ) Jux
omniluce clarior excz'pz‘ex > @ fantte r.ﬂlgiwsjuc Trinitates
purim fam ¢ clarims illuwminantis , totamane fe cum tota
anenie mifcentis contemplario. Auguft.l.de Carechizan-
dis rudibus c. 2 5. Omanes (inquit ) delicie Dess erir o5
Secictas fanlla cimitares, in illo y @ deillo, fapienter , o3
beaté winentes., efficiemur enim ficut ab illo promiffam
Speramus, ¢ expeltamus aguales Angelis e,
eis pariter illa T‘:‘immrcpnﬁmmm‘,&:L‘.]‘dc;‘n tradune
Gregorius magnus l.30.¢.3.Ifidorus de fummo bono
¢.10. Anfelmus in elucidario.

Tertiv,rationes etiam optime illud prob.mr v.g.
quia vifio vt ﬁEPC’ allerit S. Thomas fidei 1'5:{"}10n{5ch
Qnod hic eredidersnt (inquit Auguft. L. de diligendo
Deo,c.18. ) ibs widebunt, 8 l.2.0.ciuitatis c.2 1. guid ?
idemms nifi Dewms T omniaque nunc non videms cre-
dentes, Deinde quia fi videretur effentia fine peifonis
in parria mPCWHEE aliquid beato, cum inquictudine
optandumsatque ita beatitudo non effer perfecta ex
omni parte.Denique vifio Dei quidditatina, & intui-
tiua exigit {altem connaturaliter , vt mpdus videatur
quo effentia fubliftit, in tribus aurem fubfiftic perfo-
nis.Qua omnia ficut probant videri a beatis tres per-
fonas diuinas,fic etiam prob;mr videri accributa om-
nia,falcem fecundum rationes primarias. Dixi fecun-
dumtationes primarias ; nam perfectio fere queli-
bet Dei fpectari dupliciter poteft , primo {ecundum
rationem quidditatiuam per quam noftro modo in-
telligendi [pecificatur : qua vocatur ratio primaria,
gr. ompipotentia {pectari poteft prove eft poten-
tia effectrix omnium poflibilium , per illum enim re-
{peétum formaliter con!‘tit;!ir;tr In ratione omnipo-
tentiz, Secundo fi:c&zltu cundum extenfionem
1ad varasc > quz ratio eft fec
daria, qu petfeétio illa per eam non ipcgihcr‘;:cru_ ,
vt cum {pectatur omnipotentia prove effectiua Pe-
tri, Pauli, &c. Namin Deo non folim eft potentia
produétina omnium in communi , fed etiam ¢ft po-
tentia fingulorum in particulari, fed per illum refpe-
&um ad Pecrum verbi gratia omnipotentia non i‘pc—
cificatur , idem dico de ideis , amore , {cientia , im-
menfitate, &c. Certum autem cft non videri a beatis
rationes illas {fecundarias alioqui viderentur omnia
poflibilia vt dicerur poftea.

m cffet referre praclaré Na-
Trnitatss (inquit ) purior il

entis , totigue dininitatss lumine,

Tl V7

V.

obiedtiua

Patres,

Ad primam Refp. vifionem ided duntaxat dicidi- gop0, .

ftinctam 5 quod nulli confufioni , & obfcurirati ad- ey

mixta fit,vel refpectn actus, vel refpectu obiccti quod bit

viderur vt eft in fe, cum clariflima enidentia;fic enim
diftinétio non opponitur identitati , fed obfcurati
atque ita vifio non dicitur diftinétaquod contineat
a&us diftinctos , vel qued in obiedto aliquam affir-

met

de du-
ationis




Tnftantia.

Pima du-
bicatio,

Secunda
dubiatio,

Tertia du-
itatio.

De vifione Dei. 53

met diffinctionem ; guam potius omnem negat, fed
quod attingat obicc”tm}t,provt diftinguitur ab om-
1i co quod noin eft iplum.

Inftabis videre omnipotentiam , & {cientiam fe-
cundum rationes primarias, cft videre illas duntaxat
m genericam, fed beati vident dun-
1, & feientiam fecundum ratio-
125 | ins :ctgo vident illas folam confuse.

Refy 1do malorem,nam co quidem argumen-
to , recke probatut creaturas Poﬁlbilcs videri cpnﬁl—
s¢ tantim , quando videtur omuipotentia fecun-
dum rationem primariam, fed non probatur quod
omnipotentia confusé videatur ; nam videre hoc
modo attributum omnipotentiz , non eft vide-
re illud vt contentum {ub ravione wvniuerfali , fed
eft videre cerminum cius , vt congentum {ub ratione
viiaeriali.

Ad fecundam Rc'.’p. eo argumento recke Prob:lti,
quod infinicas , ilnmtniir_ns, amor , icicmia‘, omni-
potentia non videntur {ecundum rariones fecunda-
rias , id eft fecundum extenfionem totam ad obieéta
creata ; {ic enim visd immenfitate deberent videri
omnia loca , & visa omnipotentia videri deberent
omnia poffibiliz. Sed non probari,quod non videan-
tur fecundum rationes quidditariuas 3¢ primarias.

Ad tertidm grauis erit difficultas fect.fequenti quo-
modo videri poflint in Deo decreta libera qua nihil
intrinfecum addunt actul neceffario de quo ibi dif-
putabirut. T

Ad quartam Refp. perfonas & attributa effe obie-
&tum primarium, non motioum fed terminatinum,
funt enim obieGtum materiale , fimul & formale,
quamuis effentia fola dicatur mouere.

§ 1L

. - oL . .
Vtrum videntes Deum necefJario videant omnia
gue [unt formalizer in Deo.

{ecundum ratione

Atio dubit. multiplex omnino eft,& grauiffima
quam video peti tum ab identitate ac indiuifibi-
lizate obicctt vifi , tum & propria rationc vilionis

Primb,areamentatur Arrubal. d. 24. ¢ 4. ex fum-
ma obiedki iilxa'ralicif-ztc. Id quod eft in fe omnino in-
dinifibile, & viderur ficuti ¢ft , co ipfo viderur prove
eft vium,&indinifibile;,alioqui non videtur ficuti eft,
fed Dei effentia cam gcr."{mis, & attriburis eft ali-
quid cirer vnum 3¢ ind lesergo videri non
poteft efientia Dei, nifi videarur cuin attributis , &
per onis, Similiter videri non Pntcﬁ PC[f{)nl vna
quidditariné,quin cognofeacur effentia, fed cognofci
non poteft effentia fine omnibus perfonis , ergo vna
perfona.fine aliis omnibus cognolci non poteft.Con-
firm.quia clfentia Dei, & ateributa ante operationeim
intelle@us nullam habent diftinétionem ergo non
polfunt videti feparatim fi videantur ve funcd par-
te: rei.

Sccundo, argumentantur Suares ¢. 22. & Recupi-
tus queeft. 32. cap. 4. implicar cognofci quidditatiué
Deum,quin omnia coguoi'camu[ qua funt de conce-
pru eius quidditativo, & quae conftituune vicimam
cius differentiam,fed omnia attribuca funca parte rei
de conceptu eflentize divine , & confhituunt vt dixi
cius vicimam differentiam , ergo imPiIC:IE effentiam
I?Ci Cngnolﬂci s quin Cognof‘cnntu( ateributa omnia, &
hmilicer cum voun artribacum fic de effentia alrerius
attribuci , non poreft cognufci vium intuitiué , quin
omnia cognofcantur.Confirm.quia implicat cognol=
Citernarium formaliter, quin cognofcantur formali=
ter tres vnitates ex quibus componitur.

Tertiv , argumentaruy Falolus ex eo quod Chri-
ftus;loann. 1 4.dicic Philippe quivides me , videt & pa=

n

irem e, an ;;;ﬁf;' gikid ego _z’?:»‘?iitre > &5 pater in me et
vbi prulmll Chiriftus,quod vifo filio videtur pater,quia
pater eft in filio; & filius in patre;id eft propeer yuita-
tem natura,ex qua fequitur circuminfeflio. Vade ar-
gumentor fi poteft videri vna pcrfmm fine alia, non
fequitur ex vnitate nature 5 quod vifo filio videatur
pates,fed Chriftus probat ex vnirate natura,quod vi-
fo filio videarur patersergo,&e. Vnde recté Nazian,
orat.49. Mevite, Inquit, gui videt filium , videt ¢ pa-
trem , quia vnitate [abflantie , & maieflare dininitatis
v [t quie aliorum etiam patrum mens eft apud
Valentiam & Suaremi.

Quarto, ex natura vifionis intuitiue argumentan-
tar alij mulcipliciter.Non potefl videri res intuiting,
quin videarur ve eft infe , fed Deus ve eft in fe habet
cifentiam perlonas & attributa funul identificata , er-
go fi videtur Deus vt eft in fe illa omnia videri de-
bent. Deinde implicat videri identificationem effen-~
tiz & atcribatorum , quin videantur effentia & ateri=
buta,led at videri Deum, vt eft in fe quin iden-
tific: atur , ergo implicat videri Deum vt

im

eft in fe quin videantur clfentia & atcribu:a,Dcnique
1

in fe videri non poteft quin videatur vt exi-
ftens & f{ublfiftens hic & nunc, fed non poteft videri
vt {ubfiftens quin videatur exiftentia, & (ubfiftentia,
crgo non poteft videri vt‘c& infe >quin videarur vt
exiftens , & fubfiftens ; fed modus fubfiftendi Dei
funt perfonalitates : ergo qui vider Deum veeftin fe
videt perfonalicates.

Quinto, illa cognitio non eft intuitina , fed abftra-
&iuain quaidem ve ftat {ub vno conceptu, praicin-
dica feiplo , veftat {ub alio conceptu, fed fi fupicn_
tia dimina, v.gt. identificata cum bonitate , videretur
non visa bonirate ; eadem entitas ve concepta fub ra-
tione {apicntiz Prx(cindercr afe ipfa,ve frat fub con-
ceptubonitatis, ergo illaelfer cognitio abfiraétiua
non intuitiua, Maior eft euidens , nam quid eft cog-
nitio abftractiva nifi ea qua abftrahic, Ezd ciim con-
cipitur aliquid inadequacé fic abftradtio qua non
eft aliud quam cognitio vnius , non cognito altero,
ei identificato @ crgo cognitio intuitiua non eft in-
adequara.

Dico fecundb,poteft videri per potentiam Deiab-
folutam eflentia Dei.fine Pcﬂbualimtibus s> & vna
perfona, & vnum ateriburum fine aliis omnibus. Ita
cenfent Scotus,& omnes (cotifte , & ex Thomiftis
etiam nonnulli Paludanus , Palatius , Scotus, Salas,
Granadus, Alarcon, contra Durandum , Gabrielem,
Medinam,Suarem, Valentiam, Vall]tlcm 5, Becanums;
A1'1'11]3110111,Hcricc,Rccupi:um,qujbus aperte fauere
videtur S.Thomas in hoc articulo.

Rario tamen qua hoc efficaciter perfuadet, ifta ef-
fe viderur: fi implicaret huiufmodi vifio cflentie, fine
pcr[bnis,.‘k vniuspcrlbnx fine altera ; vel implicaret
cx ratione vifionis intuitiue;vel ex ratione identitatis
& indinifibilitatis qua eft in obicéto vifo, ¢x neutro
capite imp]i{:ut 5 €10 Non imPiimr. Maior patet ex
tota ratione dubitandi qua petitur duntaxat ex co
duplici capite. Minor prob. primum poﬁtiué. Dein-
de negatiué foluendo ea quz opponuntur,

Primd, ergo ex ratione vifionis intuitiuz oftendos,
id non implicare, Poteft vifio intuitiua Dei rerminari
ad effentiam (ine perfonis , fi de ratione vifionis in-
tuitiuze non eft v fit adequata, & vt atringat omnes
formalirates identificatas obieto quod intuetuz fed
de ratione vifionis intuitive non eft , vt fic adequara
quia cam oculus videt albedinem , intelleétusinrui-
tiu¢ illam cognofcit , fed non propterea cognofcir il-
lam adzquare, {ecundum omnes &rmah’t«‘}tes identi-
ficatas , non enim cognofcitrérioncm qualicaris ; re=
i;‘ttion(‘m creaturxs; & _SilTﬁlthI cum vides homi=
nem procul venientem , pefCisan fit homo an fers,
G 3 coguolex

Quarta

dubitacie.

Quinta
dubiratio,

Prima pros
batio,

t
{
|
tl




Inftantia,

Secunda
probatio.

Inftantia,

s4 Difp.1l. De Deo. Quaft. l11. Se&. 1.

cugnofcis animal , non Co_gnim rationali formalirer.
Ergo cagnitio incuitiua efle poteft inadzequa :

Dices cffe difcrimen inter cognitionem fenfunin
que non cft quidditatiua , arque adeo ('!’Jb poteft in-
adequyga , & cognitionem intuitiuam mdcpcnd}:n—
tem 2 fenfu , que cum fic quiddirativa , eft etiam

adequara. e

Sed contra,non eft maior ratio cur cognitio intul-
tiva independensa fenfu, fit neceflario qmddft kt]‘L!:l,
potius quam cognitio abftractiua dc}mn_de{:s a lenfu,
{ed cognitio abftractiua dependensa fenfu non ne~
cefario eft quidditatiua , ergo neque cognitio intui-
tiua independens & fenfu. Si enim cognitio depen-
dens afenfu eft veré intuiriva quin fit quidditatiua,fe-
quitur quod de ratione cognitionis intuitiuze vt {ic,
non eft quod fir quidditativa,ergo vifio independens
a fenfu effe porteft intuitiva, & non quidditatiua,
Non enim poteft afferti ratio cur fit effentiale vifioni
intuitiuze independenti a {enfu, quod fit quidditatiua,
cum hoc neque fic effentiale cognitioni intuitiuze, ne-
que cognitioni quz non dependet  fenfu. Deinde
cognitio Angeli terminara ad alrerum Angelum eft
veré intuitiua , & f1 velis quidditativa , & tamen eft
inadequata, quia cognofcit hanc fubftantiam , non
relationes qua cum illa identificantur 5 neque poten-
tiam obedientialem f{ecundum omnes refpectus in
particulari ad effeétus poffibiles , ergo cnidens eft
quod poteft dati cognitio intuitiua inadequara in-
dependens a fenfu.

Secundd; quod criam ex fumma fimplicitate ac in-
dinifibilicate obiecti hoc non implicer probatur.
Etiam fi {umma {it in Deo fimplicitas , & vniras pro-
ducitur tamen perfonalitas, & non producitur effen-
tia,communicatur effentia , non communicatur per-
fonalitas,vnitur immediaté vna perfona,fine aliis,imo
& non vnita effentia immediate : ergo non obftante
:[_Luu]pﬁ fimplicitate videri poteft eflentia, non vifa
perfona, & perfona non vifa cffentia. Probo confeq.
nulla eft ravio cur ad communicationem realem ef-
fentiz finc perfona fufficiar diftinéio rationis , aut
etiam virtualis,non autem fufficiat ad vifionem.Nam
propeer diftinctionem vircualem cffentiz , & petfo-
nx produci poreft perfona, non producta efientia ,
conmunicari potelt ¢llentia non communicata per-
{onazergo proprer illam virtualem diftinétionem po-
teft videri ellentia non vifa perfona.

Dices cffe difparitatem quia natura non cft aliquid
producibile ; perfona vero eft aliquid produr‘fbh
lf;, ideoque mirum non ¢ft quod producatut per-
fona non produdta effentia, i

imilitex effentia eft com-
municabilis,non perfonasided vina communicatural-
tera non communicata. At vero tam eflencia , quam
perfona funtaliquid vifibile atque ita vna vita vide-,
tur altera neceffario.

Sed contraquia non obftante fumma identitare
effentiz & perfonz non {equitur quod perlona fic
communicabilis , ex eo quod communicabilis fir of-
fentia , exgo non {‘cquimr cx ea identitare , quod vifa
effentia, videatur perfona. Deinde fic arguo, diftin-
&io virtalisinter effentiam & i:i‘l‘iim;un, {ufficit vt
]_\1'0due.‘i 5 & vnirl Poiﬁr p(‘rfuns non producta neque
vniraeilentia, ergo illa diftinctio fulficic ve cognof-
catur perfona non cognira eflentia, Tam enim vnio,
& productio , terminantur ad perfonam vt eftinfe,
quam vifio, fed vnio » & productio tam inadequate
terminantur ad perfonam vteftinfe, quim vifio, er-
go vifio rerminari poteft inadequate ad Pcs'jbnﬂm v
eft infe: quo codem argumento impngnatur altera
€ommunis refponfio , quod vnio terminetur forma-
Licer primario ad perfonalitatem, in qua perfona di-
Linguuntut , non ad effentiam quz non eft vnibilis,
vilio autem quiddiratiua ccrminerur primariv ad ¢f~

{entiam que intelli perfonz
vaum ;ideoque mirum non efle, {ivaio terminerus
ad vnam perfonam fine alii
erminetur.

Eodem, inquam', argumento impugr
ficut ynio Potc[} tcymimz'i primarid ad pe
terminari poteft vifio , eft enim intelligi
effentia ; (i enim Cognitio abftractiva potef

10, lic ad ‘eam terminari pr
=

ibilis eft , & in qua

5 vifto aureimad omnes

ri porefl

terminari pri
poteft vifio. Nam recu
ditatiuamseft petere prin
liber cognitionem intuitinam e
ditativam.
° Tertiv , argumentor efficaciffime , quia fi ex fum-
ma identitate omnium ] itin Deo for i
fequitur neceffarid quod videri fimu i
f‘cc]m'r(:m' etiam quod vifo Deo videre
rid Creatur® 0mnes pr:{ﬁbil(‘» n
decrera libera. Conf
u ’1‘f}v'i_§, ergo ex fumma ident
in Deo non lequitur illa del
jor ]_‘l‘()l‘;:lﬂll’ g 11131!1' videri formaliter & diftinéte
{cientiamDei de Petro in particulari, & potentiam
provt eft factina Penri in partic i, quin videatuy
Perrus in particalari, & fic de cateris omnib’creaturis
poffibilibus;fed qui videt Denm necellarid vider for-
maliter & diftinéte, {eientiam Dei vt eft reprafenta-
tina Petriin particulari& fingulorum poflibili
potentiam Deivt eft fadtiua corum in particulari,e
go fequerctur videri necellarid poffibilia omnia in
particulari. Probo minorem:nam per te videntur ne-
ceflario diftinété,omnia qua funt formaliter in Deo,
fed potentia factiua Perri in particulari ve fic,forima-
liter eft in Deo,& formalier diftinguitur a potentia
vt factina ceeli, idem dico de fcientia : ergo necefla-
rio videtur potentia vt factiva Petri, & omnium }nui‘—
{ibilium in particulari, & {cientia etiam vt eorum te-
praelentariua : certa ergo eft illa minor.

Iam vero maior probatur : 1m];-licslt L\}gnurci di-

: ad cognitionem qtiid-

cipiu r quam-

{larid quid-

que

l om

i

L'.L]L;l'l)\_“;

tequens illud non admjicant ad-

te omnium quz {unt
> yvideti neceflarid. Ma-

ftincte imaginem vt rtpr:clbm;ltiL1:u_11 rel alicnius in
p.u'm:ulnri > quin cognoll:axu_r illa ves in particulari,
fed {cientia de Petro m particulari v fic,eft 1mago re-
l?l‘.L‘ﬂ:tl\l’;lEilM Petriin }mm‘cul:u'i > ergo implicar cog-
nolci {cientiam vt reprafentativam Pecri quin cog-
nofcatur Petrus in particulari. Idem dico de poten-
tia fackiua Petri; nam implicar cognofti formalira-
tem ve diftinétamab alia formalitate , quin cognol-
cantur ca per que diftingnitar: {ed porentia vt facti-
ua Petti,prove difl‘jngujt}i:‘ a potentia vt factina Pau-
li , diftinguitur per iplum Petram : ergo impli
cognofci f.nnnipurcpfgi;‘.nl vt factinam Perri in
culari , quin cognofcatur Perrus in particulari, Con-
firm. quiaimplicat cognolci refpectum quin cognof-
catur totum yued ingreditur quidditatem talis 11-@)(;7
Ctussfed potentia vt factiua Perri, includit eflentia-
litcripi"mtcr. inum.

Eodem argumento prob. videri neceflarid decreca
omnia libera in particulari ; nam illa omnia fun
Deco, identificata formaliter cum effenda , :
perfonalitates & ateributa coerera. Sed ided vi
atrributa & perfonalitates , quia formalicer funt in
Deo, 8 identificantur eflentiz : ergo videntur necel=
{arid decreta emnia in par[ic:u‘t;ari s {1 enim poteft vi-
deri viium decretum non vifo alio idenrificato. Cur?
videri non poterit attributum vaum , altero non
vilo.

Dices primo , cum Arrubale vifo refpectu videri
neceflario terminum primarium qui eft [pecificati-
uus, non videri neceffarid terminum fecundarinm,at-
que ita visi omnipotentia videri neceflarid poffibilia
{ecundum rationem communem lloi'ﬁ'mijs ST i
gula pofibilia in particulari.

tin

Tertia

probatjo.

Prima el




5|:|:unda
;e{pouﬁo
Herice.

Solutio
prima du-
bigationiss

Solutio
fecundzz.

Solutio
iz,

Solutio
Quartz,

Solunig
Juingg,

Dee vilione Dei.

Sed contia, pot_cnn'a vt f.’t&iua_Pctri in particul.u'i
non Puicﬂ: cognolci quin‘f.'ognolcatu[ totum ¢ quo
{pecificatur eflentialiter, {ed lpcciﬁcntqr c!]cm?ahtcr
A Perroin particulari, & xque illum refpicic clIc'!lcm.—
liter,ac potentia factina omninm Poﬁlbl_[iun_l refpicit
omnia poflibilia in communi : & diftinguitur { vt
dixi) a potentia factiua Pauli , per ordinem ad Pe-
trum in p;u'ti{:uhyi.

Dices fecundo cum Herice videri quidem omnes
omuino refpectus Dei ad creaturas quia illi {unt for-
maliter in Deo , fed quia illi non penetrantur pro-
Prcr?n creaturas non omnes videri nifi confusé
tantuin.

Sed contra, ille cognoftit aliquod obiedtum cla-
réac diftinété, qui cognofcit illud fecundum ratio-
nem propriam prove diftinguitur ab mpm’ :llio_ snon
autem provt continetur {ub aliqua ratione yniuerfa-
li; fed qui videt potentiam Dei vt factinam Petri in
parriculnri 5> vider Petrum iecundmr{mtior}cm parti-
calarem & propriam , non autem fub ratione com-
muni poffibilis:ergo videt diftinété Pctrpm,mm‘lm—
plicat videri diftinéte refpectum, quin eius terminus
videatur diftinété.

Hackenus pofitiué. probaui non implicare vifio-
nem vnius attributi fine alio nunc ve oftendam id ne-
gatiug, : -

Ad primam Refp. illad oblef_tuar_l quod-cft in fe
omnino indiuifibile realiter , & diuifibile virtualiter,
non neceflarid videri prove eft voum & indiuifibile;
quia videri poteft inadequate ficuti eft , fecundum
pastes illas virtuales , quarum vna terminar conce-
ptum altera non terminante. Dcind_c conccg{o ,quc_:d
perfoni quidditatiué cognita cognofcitur eflentia,fed
nego petfonam cognofci non pofle neuitiug , quin
cognofcatur. quidditatiué. . Ad confirmar. {zpe di-
&kum eft quod atcribura ante operationem intelle-
&kas habent diftinétionem fundamentalem ; & vir-
tialem , vnde mirum non eft fi vaum cognofcatur
inadequaté fine altero,

Ad fecundam Refp.attributanon ingredi effentiam
Dei formaliter explicite, fed formaliter implicité vt
dixi, idev farcor non poffe cognofci quiddiratiué
Deum quin attribura omnia cognolcantur formaliter
implicite. Ad confitm.Refp.tres vnitates includi for-
malirer explicité in ternario hominum , vnde di[’}_)a-
ritas eft.

Ad tertiam Refp. argumentum Chrifti, quod ex
nitate nature parris & filij colligivvifo filio videri
patcem,optimum effe, rion quod hoc ﬁt‘ necellariom,
{ed quia eft connaturale, & debitum fecundum po-
tentiam ordinariam.

Ad quartam Refp. vem prove eft in fe pofle videri
vel adzquaté; velinadequare ; fi videatur adequarte,
videnturomnia cam quibus identificatur , i non vi-
deatur adequare, negoneceflarid videri omnia qui~
busidentificatur. Dixi Deam videri Po[fcinaquua-
t¢ s atque adeo videri pofle vnum atcributum fine ef-
{entia & effentiam fine identificatione attributorum.
Fateor tres perfonas efle modum quo Deus exiftic ad-
®quaré ac in concreto confideratus , non ficut mo-
dus quo Deus exiftit confideratus inadequare. Ne-
que enim implicat cognitionem intuitivam inadz-
quatam ferri in rem in abftradto , & fine {ubfiftentia,
feunon cognird fubfiftentii nam eriam demon ‘in-
tuitiue cognofeebar Chriftum cuins ignorabat per-
{onalitatem. 3

Ad quintam Refp. quinocationem apertam com-
mitei s in nomine cognitionis abftractine. Si enim
cognitio abftractiva fignificet eam que fit per fpecies
alienas, concedo cognitionem intuitivam efle non
pofle abftractiuam : Si vero cognitio abftractina fi-
gnificet eam qua inadequata cft, & vnum prefcin-

55

dit abalio,inhoc fenfu dico cognitionem intnitigam,
Fl!c_pu[[c abftraétivam. Sed hic modus vt pater cit
mulitatus , & Improprius.

b

De ohiecto [ecundario vifionis Dei , [0 quome.-
do videntes Dewm videant ea que [t
in Deo Eminenter.

S & eiTor

C_Ertum eft primo, creaturas vocari obie€tum fe-
s cundarium vifionis Dei,quia Deus vifus,eft ratio
videndi creaturas, Vera enim eft hec caufalis,; ided
beatus vider creaturas quia Deum vider : hae falfa
ideo beatus Deumwidet quiavidet creaturas, Diffieal-
tas igitur tota eft,quomodo Deus vifus poffit efle ra-
tio videndi creaturas. Hie enim totus cardo eft nobi-
lifima controuerfiz , ad cuius intelligentiam {cire
necefie eft quibus modis fierd poffic vt Deus vifus,fic
ratio videndi creaturas , & quid propric fit videri
creaturas ex vi vifionis Del.
Certium igitur fecundo oft; wripliciter polle Deum
efle rationem videndi creaturas. Primd, caufaliver fed
mediate tanoium fi Deus vifus in intelleéu beati pro-
ducar f'pccicm creatura, reuclando videlicet exiften-
tiam talis creature.Sicut enim vifio Dei & vifio crea-
rure {unt acbus diverfi, 8 habent principia immedia-
tadiverfa vtpater. Sccundd , Deus vilus poteft effe
ratio videndi creaturam , ctiam caufaliter, & effecti-
u¢ tanquam ebicctum intelligibile fi eflentia Dei eo-
dem modo concurrat per {eiplam immediate ad vi-
fionem creature quo concurreret fpccies impreffa
propria ipfius ereaturz ; nam obiedtum concurrit ad
vifionem vel per fe vel pex fpeciem fibi propriam. Si.
ergo De’ concurrit ad vifionem faciendo id quod fa-
ceret fpecies , concurrit ad vifionem effecting fed
immediace tanquam obie¢tum intelligibile ; non ta-
men vt obicctnm cognitum'; quia iPccics non prius
cognofcitur quim per cam cognofcatur obiectum.
Tertio,poreft Deus efle ratio videndi ereaturam for-
maliter,8& vr medium prius cognitum, fi determinet,
intelleCtum: ad videndas creaturas tanquam aliquid
prius ratione cognitum,& penetratum,inferens cog-
nitionem creaturarum, proprer connexionem quam
habet camillis , & quia illas conrinet,& hoceft pro-
pri¢ videre creaturas ex vi vifionis Dei,quia obiedtum
primarium ex fui penetratione determinat intelle-
¢tum ad vifionem creaturze non effectiué tantlim ve
in duobus pracedentibus fed etiam formaliter ve pa=
teccum fit obicctum formale mouensad videndum
codem actu obie@um primarium & fecundarium,
Certum eft tertio , tria omnino requiri vt Deus fit
medium , & ratio formalis videndi creaturam. Pri-
mb vt per vnicum ackum, & per vnicum principium
videantur Deus & creature. Sed hoc non fufficic
quia Angelus per vnicam {peciem impre(lam , & ex-
preffam cognofcit Perrury & Paulum , & ramen Pe-
trus non eft ipfi ratio videndi Paulum vt patet. Se-
cundo,vt peitedtio Dei cognita inferar cognitionem
Creature propter connexionem quam haber cum il-
la; i enim penetro perfecionem aliquam < etiam
penetro qua connexa cumilla funt, - Sed neque cori-
nexio illa fufficit , alioqui creatura effet mediuni cog-
nofcendi diftiinéé¢ Deum cum quio haber connexio-
nem. Tertid , ergo vt Deus vifus fir medium ; & ra-
tio formalis motiua videndi creaturam , requiritur
continentia credrure in ipfb Deo;Pofita enim conne-
xione fimul & continentid poterit diuina perfectio
penetrata cfle ratio videndiereaturam’; €6 modo quo
pramiffie (yllogifini funt motiuum formalc, ac mé-
dium prius cognitum ingquo videri poffic conclufio,
{i cognofceretur codem actu , ficut Angelus eam co=
gnoeicic,

T

Ratio vi-
dédi creas
LUras.

Triplex

modus vi-
dédi crea-
tuIas,

Triplex

conditio,




Diuilio
contro-
ucrliz.

Triplex
dubitatio,

Conclufio.

Videntar
aliquz
preatiie,

56

gnofCcit , fimiliter etiam partes videntur in toto , pro-
prietates in effentia , & v dixi conclufiones in prin-
cipiis. His pofitis. .

Circa vifionem creaturarum in Deo vifo,grauis eft
& multiplex controuerfia.Primd \'rm.m_viib Deo,ea-
dem eriam vifione creatura videri poflint inmitiué_,
fecundum efle proprium. SCCU[}L!EJ,WI':IH! vi‘_dcriyo%—--
fint in Deo vt medie prius cognito , & ex vi vifionis
formaliter. Tertid, in qua Dei Pc‘rﬁ’ﬂiorm ‘;idc;lr}tur
tanquam in medio. (@m’tb,quas creaturas necefle it
videri ab eo qui Deum vider : id eft verumille videar
neceflario omnia po(ﬁhilia & exiftentia; vel cerce
verum videat falcem aliqua. Quinto , quas creaturas
poﬂibﬂc fit videri = id eft virum omnia poflibiliaimo
futura etiam & exiftenria ; ac proinde libera Deide-
creta. Sextd , quid beari de facto yideant,

§. L

Virum creatuys videantur aliquo modo ex vi vi-
fionis Dei [ccundumefe proprinm quod
habent in [c ipfis.

Lxi fGonndum effe proprium guod in (¢ ipfic habent,

Nam fecundum effe illud eminentiale,quod ha-
bent in Deo, & cft ipla creatrix effentia , non eft du-
bium quin omnes videantur ereature vifo Deo. Dif-
ficultas exgo tantam eft deillo effe quod ipfe funt,
verum illad beati vifo Deo cognofcant ; non folum
cognitione quadam comimuni,& coi.fusa, {ed diftin-
&ka, 8 proprid penetrante vl_'c]uc ad vltimas differen-
tias ; 2que acfi creatura ipfa per fe ipfam moueret
intellectum ad fui cognitionem.

Ratio dubit. eft primé , quia cognolcere creatu-
ram intuitiug, eft illam cognofcere immediaté vreft
in fe,& per fpccicm propriam, ergo fi cognofcatur in
Deo non cognofcitur intuitiué, quia npn cognofcicur
in fe,nec per {l)CCiCm propriam,nec immediate ; quia
Deus erit medium cognofcendi eam. Confirmatur
quia poffibilia cum non habeant exiftentiam cognof-
cinon poffunt intuitiug.

Secundt , nihil cognofci poteft formaliter in Deo,
nifi quod formaliter cft in Deo , fed creatura non eft
inDeo formaliter 5 & diftinéte, ergo non porteft in
Deo cognofci formaliter fecundum effe proprium,fed
tantim lecundumefle illud eminentiale quod in Deo
habent.

Tertid, ille viliones diftinguuntur quarum yna re-
manere poteft alterd (ublara, fed vifio creaturarum
tolli poteft;& murari,remanente Dei vifione, nam ve
infia. probabitay videvi poteft Deus fine vllis creatn-
ris, & Deus beatis {ubinde nouos effectus redelat,
Deinde illud diftinguitur ab alio quod ab co cau-
{arurs fed vifio creatura canfatur  vifione Dei; nam
veraeft hee caufalis, ideo videtur creatura quia Deus
videtur,efgo non poteft effe vna vifio.Denique fi vaa
eft vifio Dei,& creaturz & tamen creatura videtur ex
vivifionis Dei, {fequitur creaturam cognofciex vi vi-
fionis fii,

Dico primo, videntes Denm,vident in Deo faltem
vt obiecto primario aliquas creaturas fecundum pro-
pritum efle,vina & indiuibili vifione,tres conclufio ha-
bet partes.

Prima, quod videns Denm faltem aliquas videat
creaturas conftans Theologorum omnium fententia
eft , quam ex variis laelf[iblts poltea probabe. Vifio
enim,fide yondet, iide autem mulca credimus que
I:Pc&am ad creaturas , imo fneilla cognitione man-

- caeffecbeatitudo.Deinde illud effe eminentiale quod

creature habent in Deo cognofcitur ab illis qui vi-
dent Deum, {ed illud non poteft diftinété cognofci
ac penetiani,quin cognofcantur creatyre fecundum

Difp.11. De Deo. Quaft 11

|
1K,

effe proprium quod in {
teft diftincte cognofci con
concentin,
Secunda p:
icck b} v i "ll‘. onre
obiccko primario fupplente i

rs quod creatt i in Deo v
3EC]
tem per reuelationens,aut per {pec
b;ltm':quin Deus facere poteft per
facit cum canfis fecundis,e
les preefertim cum contine
illius 1Pcw;icm » e1go per fe i
quod facerer ipk: Ne
Valques afferens videri

verbo. Nam (v dixi)fi concurrit vt {pecies intelligi-

ndo illz

{pi

bilis,concurrit foltim efectiné fed immed;:

modum maximé approbant Arrub. Recupic. & alij
quos citant.

i pofline
act : {is creaturis magis pe-
netratur perfectio clentie dininz ve probabo pofl
fed nifi yni vifione videa
trabitur ex cognitione cre
diftinguerur & perf

Tertia pars quod ¥vid

per eandenm ackum probatur

r,Deus non magis pe
ure, quia perfectio vnius
: terius, & nihililli adder,
ergo vna cft vifio Dei & crearnrarum.

- Ad primam’ Relp. cognolci vt eft in fe dupliciter
fumi pofle, primo ; terminatiné quando aliquid cex-
minat cognitionem eodemmodo quo eftin fe, Se-
cundo motiue, quande per'fe ipfum eft motinum
cognitionis. Ad vifionem inruitiuam tequiritur , ve
obicctum cognoibzitur vt eft in fe texminatiu¢ non
moting. Creatura verd qua cognofcitur in Deo, tog-
nofcitut vt eft in fe terminatine , quia reucra cognof-
citur o modo quo eft , quamuis Deus {it motiuum
cognitionis. Similiter creatura fic cognita cognof-
citur imeediate tanquam  terminus. cognitionis ,
quod fufficit ad vifionem intuitinam;ad quam fufficic
quod obiedtum videatur per propriam fpccitm, vel
in aliquo quod illam contineat {altemn eminenter quo
modo effentia dinina continet {peciem creaturz, Ad
Confirmat. Refp. pofle aliquid intuiciné cognofci,
quamuis non exiftat , modd videatur per fpeciem
propriam , vel peraliquid in quio illa centineatur.

Ad fecundaim diftinguo minorem fed creatura non
eft in Deo formaliter fecundum efle proprium , tan-
quam forma intrinlecé Deo inherens,concedo : tan-
quam aiiqm’d habitudinem , & connexionem habens
cum Deéo, nego. Non poteft ergo in Deo videri nify
quodeft in Deo, vel quod haber connexionem cum
co : Poteft autem videri quod non eft intrinfecum
Deo , modd connexionem cum eo habear.

Ad tertiam Rcfpomf. vifionem qua terminatur ad
Deum & ad creaturas ita efle vnam, & indiuifibilem
vt mutari non poffic circa creaturas quin murterut to-
ta. Siergo incipit beatus de nouo cagnofcere obie-
ctum nliquod creatum,non cognofcir illud per vifio-
nem beatam alioqui,;mutari deberer tota etiam vifio
circa Deum,quia mutato etiam parciali & fecundario
obiecto,tota vifio necellario mutatur.Imo fi vifioies
effent diftinétz murtarth vifione obiedti fecundarijmu-
tari etiam deberet vifio primatij. Nam quando magis,
aut minus penetratur obiectum primariam,vific circe
illud mutatur,quando antem mutarar vifio obiedti fe~
cundarij , magis vel minus obiectum primarium pe-
netratur.. Deinde nego vifionem Dei effe caufam vi-
fionis creaturz ; etiam fi verum fit quod creatura vi-
deatur ex vi viflonis Dei.  Nam hoc non fignificac
quod vifio Dei caufet viliongm creature,vnicus enim
eft actus, fed quod Deus fic obiectum formale mo -
tiuum illius vifionis qui videtur creatura ve patebit
ex modo dicendis,

Ol

fione.

primz du-
bitationis,

Solutio fe-
cundz=z,

Solutie
tertix,




yideri ex
yj vifionis
formali'
ek

ey

W a

Frrum creature videantyr in Deo vt med i
prius cognito ¢ ex viviflonis
formalizer.

ZApé contingit vtduo coguofcantur eodem actu,

quorum tamen vnuwm non videtur ex vi vifionis
alterius ; cognolti enim creaturam ex vi vifionis Dei,
eft intelletum ex penetratione diuine perfectionis
connexx -cum creatura ; illimque continentis cog-
nolcere codemadtu creaturam diftin&iffime vique ad
vltimas differentias fic , enim obiedtum mareriale
illins actus erit creatura ; Dei autem perfectio exit
motiuum & obieétum formale , quia erit ratio cog-
nofcendi.

Rario autem dubirandi eft primo, quia i perfectio

Pima da- inrrinfeca Dei eft medium ducens in cognirionem

biratio.

Secunda
dubitatio,

Tertia du-
bitatio.

Conclufio,

Auguft,

certam creatusarum,oportet vt Deus habeat relatio-
nem tranfcendentalem , 8 connexionem eflentialem
cum creaturis hoc autem negatum alids eft , quia vi-
detur abfurdum dicere quod implicante mufcd im-
plicaret ctiam Deus,atque ita Deus non effet ens ma-
gis neceflarium quam mulcd : ergo Deus non eft me-
dium ad cognitionem creaturarum. Maior probatur
quia, quando aliquid fundar cogm’tion‘cm certam &
neceflariam debet effe connexum neceflario, & eflen-
tialicer cum altero ad quod eft medium , vnde argu-
mentor:Ponamus per impoffibile quod creaturz non
fuerunt poﬂlbilcs vique ad hanc die}n » & hanc poffi-
bilitarem incipere hodie,Deo prorius immutato:tunc
Deus comprehenfus heri non ducebatin cognitio-
nem Creaturarium, ergo neque hodie ducit. Probo
confequent. nihil eft hodic in Deo quod non fueric
heri , ergo fi heri Deus non ducebat in cognitionem
creaturarum neque hodie ducit.

Secundd, {1 Deus eft medium prius cognitum, non
cognolcitur eadem cognitione qua cognolcitur crea~
tura,alioqui eadem cognitio priox effer fe ipfa : Con-
firmatur quia Deus caufat illam cognitionem crearu-
rE vt cognitus,ergo cognitio Dei caufat cognitionem
creaturz.Denique quando effectus aliquis videturin
caufa dicitur videri folium abftractiue.

Tertid,non apparet in qua Dcipcrfc&jone videri
po(ﬁnt creature tanquam in medio prius cognito:
poflent videri omnes pofibiles , videri autem nullo
modo polflent futura ac exiftentes,quod tamen abfur-
dum eft. Ergo quamuis creature videantur in Deo vt
obiecto intelligibili dici tamen non poteft eas videri
tanquam in medio prius cognito.

Dico fecundd, creaturz faltém Poﬂibiles videntur
in Deo tanquam in medio prius cognito, & ex vi vi-
fionis formaliter ita docent cum S. Thom. commu-
nitis Thcoiogi »quibus immeritd repugnat cum om-
nibus Nominalibus Vaflques difp. §o.& eum fequuti
Becan. Alarcon. &c,

Primo, enim ita exprefse docer Auguftin. lib. 4. de
Genefi ad litreram cap. 22. & {eqq. lib. 11. Ciuitatis
cap.7.8 29.ybi explicans fex illos dies quibus fadtus
diciturefle mundus , de cognitione quam habuerunt
Angeli,de conditis creaturis , occafione illius factum
eft vefpere,ac mane dies : duplicemin Angelis diftin-
guit cognitionem creaturarum , alteram vefpcrtinnm
qua cognofcantus res in propria natura: alteram ma-
tutinam qua cognofcantur in Vetbo Dei. Nam ( in-
quitlibro illo de Genefi) in comparatione lucss illins
gie confpicitur in Uerbo Deisomnis Cognitio, qui creats
ram aliguam in (¢ ipfa nouimus nox quodammodo dici
porefi. Ex lib. 11, Ciuizar. Cognitio creaturarum in ¢
decoloratior eff, g:rém CHm N f}‘wpz'emm Des concipitur,
welut in arte per guam falla efk. Neque illa explicare
Ppotuit Vafques de illo effe eminentiali quod creaty-

Tom. I,

- & quantum eft ex fe tam effer potens, & fciens

De vifione Dei. 57

rz habent in Deo. Nam illud cam fit ars ipfa, & vi-
ta Dei,non poteft dici videri in arte Dei. A

Secundo , eadem aliorum fine dubio Patrum mens
eft , Bernardus 1ib. 5. de confiderat. Frides ( inquic)
beatiss Verbum . ¢ 11 Verbo facla per Perbum : negue
opsss baber ex his que fatta [unt fafloris notitiam mend;-
care s nec enimpvel vt ipfa nonerit ad illa defeendit, Gitig
llaibrvider , vbi melius funt gudm in [z ipfis. Fauent
etiam Gregorius lib.2. Moralium cap.2. Anfelmus in
clucidarioJfidorus lib. 1. de fummo bono cap. 10.&
illi omnes qui dicunt videri creaturasin Deo vt in
{peculo vt dicam fatim.

Tertid , igitar Rationes efficaces id Pcrﬁmdcnt:
q}rj:l quotielcunque aliuluis effectus habet conne-
xionem neceflaram cum caufa ,in qua etiam con-
tinetur {ecundum omnes proprias rationes cognol~
¢i poreftin caufa tanquam in obiecto formali cog-
nitionis quid ? enim eft effe medium quim effe ne-
ceflarid connexum , & continere ; illa enim ratio
eft ob quam proprictares cognolcuntur in effentia
vt medio , & conclufiones in principiis , fed crea-
ture necellariam habent connexionem cum Deo , &
in illo continérur tanquam in caufa, & idea tum pro-
Xima fwm remota : ergo Deuseflt medinm ad cogni-
tionem creaturarum.Confirmatur quia ficur fe res ha-
ber ad effe, ita fe haber ad cognofci, fed creature fe=
cundum totum {anm efle continentur in omnipoten-
tia Dei , €Igo continentur ctiam {ecundum toram
cognofcibilitatem , ergo poflunr ex ¢o cognofci.

Deinde , creaturz videntur in Deo tanquam in
medio cognito fi videntur ex eo qudd magis pene-
tretur Deus , fed videntur ex eo qudd Deus pene-
tretur magis , ergo videntur in Deo vt medio. Pro-
bo minorem : namad comprehenfionem, & penetra-
tionem alicnius canlz oporter cognofci eius effe-
Ctus, ergo creaturz videntur ex eo quod magis pene-
trecus Deus.  Confirmatur quia ficut implicat vide-
re omnipotentiam vt fic, quin cognofcantur crea-
ture faltem in genere, fic implicat cognofei omni-
potentiam vt factivam Petri, quin cognofcarur Pe-
trus. Non enim maiorem haber connexionem cum
creaturis in genere , neque magis illas continer quam
creaturas in particulari.

Denique , Deus in fua effentia , & omnipotentia
tanquam inmedio videt omnes creaturas vt poftea
dicam , ergo effentia Dei poteft effe mediumad cog-
nitionem cieaturarum ; {i enim in ratione obiecti ha-
bet hanc vim,fic ctiam illam habet in ordine ad cog-
nitionem creatam.

Ad primam Refpon. negando efe neceffariam re-
lationem tranfcendentalem Dei ad creacuras 5 vel
etiam connexionem effentialem vt Deus fit mediam
ad cognitionem creaturarum , fed (afficere conne-
xionem necelfariam cx fuppofitione neceffaria & in-
fallibili. Fateor nullam effe in Deo relationem fe-
cundum efle, ad creaturas , fed tancim fecundum di-
ci,fed neque dari connexionem vilam effentialem
Dei cum ereaturis , quibus implicantibus non ftatim
fequerctur implicare Deum. Eft ergo tantiim inter
Deum & creaturas connexio neceflaria , ex fuppo-
fiione quod creaturz fint poflibiles’; qua fuppofi-
tio neceflaria cft effentialiter ; & hazc conttexio fuf-
ficit vt creaturz videantur in Deo vt medio , ficut
ergo Deus licér omnino abfolutus fir, ramen ex fiup-

‘pofitione quod creature {unt poffibiles, intrinfece

poteft illas producere & intrinfecé illas perfecog-
nofcer fic ducere potc& in cggnin‘onem creaturarum,
ex fuppofitione quod illz fint poflibiles,& ficut Deus
eflet omnino idem fi creature non effent Pc_»fﬁbi}t’b‘,

cundum toram enticarem intrinlecam {cientiz ac po-
tentix , fic etjam: polfer quantam cft ex {e intrinfe=
H ¢

Rationes:

Solutio
primz du-=
bitarionis.

e S e g o

t




Solutio
{ecundz
dubitatio-
nis.

Quadru-

plex du-
bitatio.

58

c¢ ducere in cognitionem creaturarim poflibilium,
quamuis de fadto ad eam non duceret , non €x (!l.f&-
¢tu perfectionis alicuius inn’in\fcc.t ,fed ex defedtu
poflibilicatis creaturarum. Imb addo vnum quod
valdé in hoc negotio videtur notandum.Nam quam-
uis nulla creatura effec Poﬂlbilis,Dci tamen omnipo-
tentia femper effe pofler medium ad et cognof-
cendas ex iuppoﬁtionc quod cﬂcnt_ Po_{hhllcs » nam
femper hzc omnipotentia cifet relativa fecundum di-
cl, & mgnoi‘ccrctur per ordinem ad creaturas eriam
in particulari ‘ex fuppofitione quod non eflent im-
poffibiles. :

Vnde pater quid rcfyom!crg debeat argumento
propofito. Primo, enim t1j£ti:1g. illud ‘HI?ECCCd.\pDn‘J—-
mus quod creaturz non fuerunt poffibiles vliquc ad
hanc diem , tunc Deus heri non ducebat in cog-
nitionem creaturarum poflibilium , ex defectu perfe-
Honis alicuins intrinfece Deo neceflariz ad repre-
{enrationem creaturarum, nego : ex defedtu pofhibili-
ratis creaturarum,concedo. Sicut enim €i pofita fk
tim {ine mutationc intrinfeca effer potens , fic fine
mutatione intrinfeca effet re prILbnt.ms, quia I‘L-mpur
totum habet ex parte {ua necellarium vt iir‘}mm:s,
{cicns, & mprm[bnmns. Secundo , C_L'iam 1zbioi}:t&ii--
lud Pmcii negari. Si_CIC:'LELIL':-i‘: cf?u.‘nt impuﬂ}bllc.\,
Deus nonillas reprafentarer fub fuppofitione poffi-
bilitatis quia femper ordinem habercr ad eas {ecun-
dum dici.

Inftabis : pofitd impoflibilicate creaturarum Deus
non poteft intrinfecé reprafentare illas v poffibiles,
& nunc incrinfecé reprafentat , ergo nunc aliquid eft
intrinfecum in Deo quod tunc non effer.

Refpondetur difting. antecedens Deus non re-
prafentaret intrinfecé creaturas ex defeftu perfe-
¢tionis intrinfecz Deo neceflariz ad repralentan-
dum nego : ex defedtu Pofﬁbilimtis creaturarum
concedo.

Ad fecundam Refpon. femper obieétum formale
prius ratione cognciti > quam obiectum materiale &
tamen eadem Co;;nitl‘m!c L‘(‘)gnuiﬁ, quia non Cogno[‘—
citar prius naturd , vel prius tempore, Neque ab-
furdum eft quod vna cogni:io , provt terminacur ad
obiectum Pl’in‘m[ium & formale , fic prior ratione
e ipsd, provt terminatur ad obieCtum fecundarium.
Cu:'_;noi'c:i autem ex vi vifionis non eft cognofci cx
caufalitate ipfuis vifionis , fed ex caufalitate obiedti
formalis vt Cognili eadem cngnitiune ficut reuelatio
cft formale obiectum actus fidei prove credita eodem
atu quo creditur articulus ipfe fidei: fimiliter enim
Deus caufar Cuguiuoncm creatur® vt cognitus eo-
demactu. Denique vifio effectus in caufa qua fecun-
dum oimnes rationes illum continet eft vere intuiti-
ua vt dictum eft.

Ad tertiam vt Refpondeatur videndum eft paulo
fllﬁﬂh-

e

I

§o<LLL

In qua Dei Ferﬁ*f?ime videantur creatura,

X his , qui Deum putant efle medium prius cog-
nitum , alij purant creaturas videri folim in om-
nipotentia , alij addunt {cientiam, & ideas, alij amo-
rem etiam & decreta libera. Communiter autem di-
citur illas videri in verba diuino.
Rario dubitar. primo eft : quia creaturz non pol-
{unt videri magis in vetbo s quam in patreac Spiri-

tu Sancto , fi creature neque magis connectantur,
neque magis contineantur in Verbo » quam in Pa-
tre ac Spiritu Sancto. Sedille neque magis conne-
xionem habent s neque m:igi& C(}ntincntur, €Igo non
videntur {pecialiter in Verba.

Secundo , creaturz non videntur in Verbo tan-
quam in caufz, {cd tanquam in fpeculo,; ergonon

Difp. II. De Deo. Quz!

videntur in Verbeo vt medio pris
quent iaeft clara , (lm'J_ QPL';_'H_'\_;nn non eft med

videndum obieétum oppofitum , neque vid

tux ]H_l
candem {peciem ; obiectum & fpeculum s fed neque
obie¢tum videturex vivifionis {peculi ; fi enim Deus
non coucurrerer ad vifionem fpeciili 5 obiectum ta-
men in eo yvideretur. :

Tertié , 41 Deifcientia & idea {unt rationes obie-
&iuze in quibus prius cognitis cognofci poffint intui-
tiu¢ obicta quee reprafentant ; fequitur quod in ipf:
vifione Dei creata , intuitiué cognira
ipfle Deus cui 1
vt poftea dicetur, ergoicientia , & i
formales L:c-l'n:xli_':t::.‘.tioncs,:r1 qu
tur mtuitie.

videri p
Videsl

autem abturd

1s obiecta videan

1T0 5 {1 videnturc

\tirE In. omnipoetent
idea tanguam in caufis , videri etiam ;‘--,;‘rr;}uut in de-
creto & amore. Hoc dum eft.

Dico text

1\3 C

infcientia practica , at

aris > EN 1IN om

etiam in proprietate 1 na dinini Verbi. In decre
autem dinino non videntur.

Ratio prima partis eft + quia Deus per illas ﬁim—
cialiter perfectiones poteft effe medium videndi crea-
turas per quas cum illis haber connexionem, 8z illas
coptinet. Per omnipotentiam & ideas , canfar crea~
turas , atque aded connexionem habet cum illis &
illas continer. Imé & proprictas relatina Verbi di-
uini , {pecialicer et illarum caufa , quia vt Verbum,
{pecialiter eft ars Dei, & idea notionalis ad cuius
fimilicudinem Deus omnia facit : atque ita per quan-
dam appropriationem dicuntux potius, Creaturz in
Verbo yideri quam in Parre ac Spiritu Sancko. De-
inde Verbum fpecialiter reprafentat creatusas exco
quod procedens per intellectum , reprefentat criam
quod eft in intellectu Patris, arque ita videntug in
eo creaturz vt infpeculo, ve in prototypo , vt inli-
bro: Fident emsm ( inquit Auguftinus lib. 13. Con-
fefl. cap. 15. ) faciem tuam femper , & ibi legunt fine
Jllabis temporum , quid velit voluntas tna.

Secunda pars qua docet implicare vt in decreto
Dei vlla creatura videatur intuitiué manifeftis ratio-
nibus probari poicft. Primd enim decretum non po-
teft effe medium ad vifionem rei cum qua noneft
connexum necellarid , & quam non continet tan-
quam eius caufa ; fed decrerum liberum non eft ne-
ceflario iunétum cum effeéibus liberis voluntatis
creatz , neque illorum caufa eft feclusi omniporen-
tia, ergo implicat vt in decreto {olo videantur vlli
eftectus. Deinde implicat videri decrerum , vreft de-
cretum tale , quin videatar texminus eius extriefecus,
vt vigebo poltea }‘iu:‘i‘m'\s. Quia decretum vt ficin-
cludit falrem in obliquo terminum , ergo il.‘ﬂPhC.lt vt
terminus videatur in decrero vr medio. Alioqui ter-
minusille prius videretur quam vidererur. Deinde
in caufa procfus indifferente vt fic , implicat cog-

nofci effetum dererminatum , quia illa non magis
repreefentar ynum effetum quam alium , fed decre-
tum de effeétu libero, cft omnino indifferens alio-
qui tollerer libertatem : ergo implicar ve in eo vi-
deantur effeétus liberi.
concluf. 5.

Ad primam liquet refponfio : quomodo cum Ver-
bo per quandam appropriatjpnem , magis dicantur
connedti , & contineri Creafyre ,qui\m cum patre,
quia ex {ua proprietate notjonali eft caufa exempla~
1is omnium,

Ad {ecundam Refp. frequentiffime Theologas vii
hac Metaphoré fpeculi voluneagij, vbi & in quo vi-
deantur creaturz , quod aiunc, prefertim S. Thom.
Bonauent. Scotus & Durandus qui Deum appellane

{peculuin

Sed de hoc iterum dicam




Sratus ¢o-
nouerfiz,

Triplex
ety
dibitztio,

De vifione Dei.

fpeculum intelligibile vbi om-nia rc_lucc‘ut. Dcdluc"tft-
que appellatio cft ex Auguftin, epift. 112. & lib‘. de
criplici habitaculo cap. vltim. quem imitatur Con-
cilium Senonente decreto 13. Deum appellans (pe-
culum omniforme, vt poftea dicam. Sed fatendum
tamen eft non efle propriam illam , fed foltum Meta-
Phoricam loquutionem, vt bm\‘(‘-_ prqb&_{ argumen-
tum, Pm:ferrim quia obiedtum v1£m‘n in {pecu_lo can-
fat fui vifionem & pet Proprfnm {peciem v;demf:
fpeculum enim non eft {pecies obiccti, neque caufar
¢ius vifionem,neque eadem {pecices cft obiecti &_ipc_-~
culi. Cum tamen in videntibus Deum Deus ipfe fic
quafi fpecies creatuse , cuius ctiam vifionem cau l'?nf.
Videtur tamen apriffima effe fimilicudo illa fpeculi,
quod ficut intuens fpeculum oppofitum , tranfit in
rem illam qua in co reprafentatur fic intuens Dei el-
fentiam , cranfic per illam ad crearuras.

Ad tertiam Refpond. {cientiam Dei {i fumatur
pracise in ratione imaginis intentionalis effe quidem
medium ad cognofcendas creaturas abftractine , quia
vt fic non continet neque caufat creaturas. Vndein
{cientia Dei pure fpeculatiua nego videri creaturas
intuitiné , fed abftractiué rantim cum illa non fir
caufa rerum.  Si verd fumatur {cientia veeft practi-
ca , & idea omnium effectrix , tunc eft veré cau-
{2 continens creaturas in elle reali.  Vbi eft mani-
fefta difparims, inter creatam vifionem, quz {o-
Iim cft imago , & fcientiam Dei quz imago cft &
caufa.

Inftabis in caufis cteatis cognofci non poffunt ef-
fectus per eas Prod'ucibilcs » alioqui qui Cognoﬁ:cret
intelleétum humanum, cognofccrct omnes eius cog-
nitiones ; & omnia obicéta-per eum cognofcibilia,
ergo neque Cognol‘cuntu[ in Dnmilmtcntin. :

Relpond. etlamin caulis creatis effectus cognofci
polle, fi adequate abillis pendeant de comprehen-
{ione maior difficultas eft de qua poftea dicetur.

Ad quartam patet difparitas inter omnipotentiam
& decretum ; illa enim elt eflentialiter connexa cum
re poflibili, & continet illam.

§. IV

uas creatwras necefle fie videvi ab eo qui
Denm videt.

HAbcmus perfectiones dininas in quibus vt cau-
fis creaturz videntur , nunc vrgent 3ducrfarij
difficilius ; necefle igitur fore vt videantur omnes
tum poﬂ'ibiles , tum future, tum exiftentes cum om-
nes in Deo vt caufa aqualiter reprafententur. Vnde
tria hoc loco quarimus , virum neceffe fie videri
creaturas omnes ; virum necelle fit aliquas faltem
videri : & vnde oriatur vt videantur plures aur
pauciores.

Ratio dubit. primo eft , quia omnipotentia Dei
non eft continentia entis poffibilis in communi , fed
in particulari, neque terminus eius primarius eft ens
poffibile in communi , fed ens poffibile in particula-
1i, ergo visa omnipotentii non eft opus vt videatur
omne poflibile in communi, fed in particulari. Pro-
bo anteced.omnipotentiaeo modo continet ens pol-
fibile, quo modo poteft illud producere , fed poteft
illud producere tanciim in particulari, ergo continet
illud in particulari non in communi.

Secundd , effentia Dei qualiter reprefentat crea-
turas qualuis poflibiles , & neceflario illas reprafen-
tat, exgo fi videtur aliqua, neceflavium cft videti
omnes. Prob. confeq. non poteft imago videri quin
Cognofcatur res per illam rcgr:clbnmm , beati vident
totam Dei {Cientiam & omnes ideas, ergo vident
omnes creaturas. Confirmationem quia ided per te
¥ng Creatura videtur , quia videtur ompipotentia

Tom. I.

59

illam reprafentans , fed omnipotentia omnes in pac-
ticulari reprafentar , ergo videntur omnes i pat-
ticulari.

Tertio , 1 non omnes creaturz videantur fed ali-
quz taptiim , dari deber aliqua caufa que proximé
determincr intelle¢tum ad yidendam potius vnam
quim aliam, id eft deber dari ratio cur videatur po-
tins yna quam alia , fed nulla poteft dari ratio. Vel
epimillaeft lumen gloriz , vel concurfus omnipe-
tentiz, vel obic&um primarium vel ipfamer vifio:
non lumen gloriz quia illud eft indifferens ad quafli-
ber creaturas manifeftandas ficur quiliber habitus
verfatur circa qu:flibct obiefta materialia , quz par-
ticipant eandem rationem formalem : non effentia
dinina , qua 1‘Cpra:ﬁ:nr:it azqun]itcr omnia peque ipﬁl
vifio ; quia quaritur, vade determinerur inceilectus
ad vilionem creaturz vilus magis quam alrerius,

Dico quartd,yidentes Denm intuitiuc,non vident
neceflario creaturas omnes in Particulari > fed neque
vllam determinace , quamuis neceflarid videant om-
nes {ub ratione communi poflibilitatis.

Prima pars quod non omnes creaturz in particu-
lari neceflarid videantur ab eo qui videt Deum pro-
bata manet ex fect. fuperiori ; fi enim vna perfeéio
diuina poteft videri fine alia, poreft etiam videri
fcientia , & omnipotentia, quin videantur refpectus
emnes quos dicunt ad obicéta extrinfeca , crvo vide-
ri poteft omnipotentia , quin videantur :iniamriculari
omnes Creatura.

Secunda pars quod neque neceffario videatur crea-
rura vlla in parciculari,{ed poffic dari aliqua vifio Dei
adeo imptrfeéta vt videat Deum , & tamen non vi-
deatin particulari vllam creaturam. Prob. quia fi po-
teft aliqua creatara i particulari occuleari iis qui vi-
dent Deam,poteft etiam occulrari crearura queliber;
non eft enim vlla ratio cur occultari non poffint om-
nes fi poteft vna, Deinde cum Deus concuriat ad vi-
fionem: per modum {peciei , quare? non ita poteft
moderari concurfum vt eflentam folam videndam
exhibeat fine creatuta vllain particulari. Quo ergo
petfectius videtur Deus , eo plures videntur creacu-
rz in Deo vtmedio prius cognito : quo autem - vide-
tur imperfetius eo videntur pauciores ; poteltautem
aliquis videre aded imperfedté vt non videat vilam
creaturam detérminatam.  Vnde implicat vifionem
omnipotentiz Dei, fine creaturis effe perfectiorem
etiam circa Deum quilm cum Creatuiis ; quia omni-
porcntia co Pcrfc&im vV idctur,quo magis penctratur,
fed quo plures & perfectiores crearure videnturco
magis penctratut caufa,ergo vifio circa Deumeeft pes-
feGtior cum creaturis quam fine illis.

Tertia pars quod implicervideri omnipotentiam
formaliter , quin videantur creature omnes lecun-
dum rationem communem poflibilis , negatur ab He-
rice , 8 dubia videtur Suari. Probarur autem : quia
implicat cognofci potentiam {ub propria ratione
productiui quin cognofeatur alicuius poffibilis effe
potentia , fed videntes Deum vt omnipotentem vi-
dent omnipotentiam vt productiuam , e1go cognof-
cunt illamalicuius poffibilis cffe potentiam. Probo
maior€ quia omniporentia quiddm.tiué cognofcinon
poteft ine eo , fine quo non poteft definii , non po-
teft autem definiri nifi v alicuius producibilis pro-
ductiua , ergo neque cognofci. :

Ad primam Refp. codem argumento probari poile
quod oculus non {‘Pcciﬁcztm i colore.in communi
tanquam ab obiccto & termino primatio, quia folim
videt colorem in particulari. Vade nego primim an-
tecedens , nam omnipotentia vt ficdc{mmimu!r ab
ente Po[ﬁbili in communi. Ad probationem diftin-
glio maiorei : omnipotentia eodem modo Contintjt
poffibilia guo illa porelt producere , omnipotentia

k2 {umpta

Conclufie

Non elt
necefle vie
deri om-
ne poffibi-

{=3

Nec eft
necefle vi-
lam videri
creaturaie

Videntur
omnia e«
cundum
rationem
communé
poffibilis.

Solutio
prim® du-

bitagionis.




Solutio
fecundz,

Solutio
tertiz.

60 Difp.11. De Deo.

fumpta inadequaté {ecundum ]!r;tcif;'.m mtl'm_)c‘m
omnipotentixz , Nego :‘(Jllinipulcntja .td:tqunti- fuim
pia fecundum totum fuum ambitum cunccdo_l, po-
reft autem vt {h;p{- di,\_i videri omnipotentia , kecun-
dum tationem przcilam omnipotentia quin videa-
tur fccundum totum {unm ambitam.

Inftabis fermonem hic efle de omniporen
in e diftinét¢ cognira , non autem prove fubeft
ceptui noftro pracifivo. Refpondeo enim efle fer-
monem hic de omnipotentia vt eft in fe inadaquate
{iunpm » non autem de omnipotentia vt eft in {e
adzquate, Fateor quod fi vidererur adzquate om-
nipotc‘utm s viderentur etiam omnes creaturae Pom-
bilis in particulari , fed i videarur inadequaté >Vi-
dentur tantium creaturz fub communi ratione poffi-
biles , nam omnipotentia {ecundum inadazquarus
conceptum maiorem haber connexionem cum ¢
poﬂibi[i in communi s qiuhn cum ente i*oﬂlb'
particulari, 5 i

Ad fecundaim Refp. eflentiam Dei qLLal' er, in
adtu primo & 1m;a.ff_.mo,rcpra:{bnmrc omnes creatil-
ras {ed non in actu 1ccund‘u > quia poteft moderari
concurfum fuum ad reprafentationem in 2ty {ecun-
do.Ad Ffubﬁr. }.)iﬂingui\'ur n}aior,non potett videri
imago in :\C‘hi primo reprafentans quin videantur
res reprefentata nego malorein : non poteftvideri
imago in actu fecundo reprafentans concedo. Ad
confirm.dift.maiorem,ided viderur vna creatura quia
viderur omnipotentia illam reprafentans in actu pri-
mo nego: in actufecunde concedo.

Inftabis, omnipotentia in actu fecundo reprafen-
tat neceflarid creaturas in communi,ergo & creatu-
s in particulari. Refpondeo difparitatem effe quia
omnipotentia {ub ratione omnipotentiz: denomina-
tur i crearuris fub ratione communi }'.rombﬂis ,1on
{pecificatur ad vlla creatura in particulari.

Ad tertiam Rcfp. caufam que determinat intelle-
&tum ad videndum in effentia Dei vnam potius crea-
turam quam aliam , duplicem affignari polle, priméd
formalem, fecundo effeétinam. Ratio formalis.ob
quam yna potius creatura videtur quam altera eft
maior penerratio eflentiz dininz ; Nam quo magis
penecratur effentia eo plures , & perfectiores in ea
videntur creaturz. Iraque quando pluresille viden-
turvifio eft intenfior , & perfedtior circa obieénm
primarium , 8 diuerfam habet perfectionem indiui-
dualem ratione diuerfi obieéti fecundarij.

Ratio autem effectiné intelleétum determinansad
videndam in verbo vnam potius creatiram quam
aliam obfturi:’lr eft, alij eniin putant hoc prouenire
a diuerfa perfectione luminis gloriz , quod determi-
nat ingelleétum ad videndas plures creaturas quan-
do eft perfectius. Sed hoc eft difficillimum vr recté
probar Arrub. d. 26. ¢. 3. & 4. quiz omnis habitus
extendi poteft ad omnia obieéta materialia in quibus
eft ratio propria obiecti formalis. Nam v.g. quilibet
habitus fidei poteft inclinare ad credendum quemli-
ber articulum : habitus temperantiz ad moderatio-
nem cuiufcunque yoluptatis, fed in vifione Dei crea-
tura eft tantiun obiedtum mareriale , Deus autem
obie@um formale. Deinde vt recté argumentarur
quez d.50.¢.4.f1 2 folo lumine proucnit quod vi-
creatura Pcril—ﬁtior > poterit ex vi huius lumi-
1is L_‘_ﬁ*jci vt videantur omnes creature qua {unt im-
perfectiores ea qua videtar.

Alij ergo v Arrubal. & Herice id referunt ad fo-
lam Dei omnipotentiam que concurrit vt {pecies,
fed hoc eft ctiam dificile, quia quoties perfedtior eft
vifip circa obietum primariim necefle omnino eft
vedetur lumen gloriz perfectius , fed v plures vi-
deantur creaturz neceilaria eft vifio perfectior circa
abiectum primarium , ergo neceflarivm eft lumen

Quait.IIL S

proxi
meu\ Cre
concurlum diuerfum omn
ciel , quia id quod determi
1 materiale quam ad al

N, quim :

ad ynium

potius obiectu non eft

{olus habirus {e tenens cx parte potentiz , fed illud

quod fc tenet ex parte obie Stione con-
= 5 v . £¢

{tare poteft. Deinde verd id quod primar
us, intelleGtum determin

3 &K T€-

at ad hanc vifionem eft

mo
ctiam lnmen glotie , quia (vt dixi) vbicunque per-
&ior clt vifio primarij ol

mquiz'iaa:r} kips, cumautem pe
turz cognofcuntur , Deus cognc
Iraque lumen glorie non determ

hanc potius creaturam g

‘.'u.[ V
quitur quiod videatur tali
arius dinerfus concurfus omnipotentie qui
inct ad hanc potius videndam crea-

Pru\'mx{? dete
turam quam alteram a¢

3 lumine olo
2

s pechectionis , qul hoc

{t vt recte probat
QUIMENTUm poflit valere ad viden-
das omnes cieaturas aquales aur minores, modo de-
teriinatio fiat per omnipatentiam.

1
I

Sehan
Quas creatuyas fit pofiibile wideri ex Vi wifio-
wis Dei.

Riplex etiam hoc ritulo difficulras clanditur fe-
Tqur_‘ns,uu quod diximus videri creaturas exvi vi-
fionis Dei. Queeritur enim vtrum ex vi vifionis Del
poflint videri omnia poflibilia. Deinde verum videri
poffint etiam fututa & exiftentia : denique quomodo
videri poffint decreta libera. Primumillud capurde
cognitionc omnium poflibilium difcutietur commo-
dius quaft. {equenti, cum agam de incomprehenfibi-
lizate Dei ybi ctiam dicerur de cognitione omnium
futurorum & exiftentium,nunc ergo quoad fiitnra &
exiftentia , faltem aliqua & quoad decreta Dei li-
bera.

Ratio'dubitandi primd eft,quia {i futura & exi-
{tentia videnturin verbo , necefle eft , vr quando res
prius futura incipit effe aétu exiftens tota IMULErur
vifio; namid quod erat prius effentialiter reprafen-
tatio furuxi, ve futusi , neceflarid peric {i non repre-
fencar amplivs fururum ; cum amittat predicarum
fuum effentiale,confequens illud ablurdum eft, quia
fic vifio Dei perpetud mutaretur tota, quia femper
aliquid incipit effe actu exiftens, quod crat prius
foturum : ergo beati non vident in verbo exiftentia
& futura alioquivifio Dei non exit immutabilis S
zter

Secund® fi beati vident futura & exiftentia in ver-
bo ; vident illa inaliqua Dei perfectione intrinfeca
tanquam in medio prius COgNIto , ficut yident po{'-
fibilia. Probatur, nam polluncexiftentia ; & futura
cnguu{hi in mwnfpotc:lrii , fiadeam cognitionem
futliciat connexio neceflaria ex fuppofitione;fed hu-
iufmodi connexio fufhicit ; nam alioqui poffibilia
non )uoifcnt cog];ofﬁ.‘i » v probaui i“u_l.!r‘l : e1go co-
5(10[&'1 ctiam Po!ihatt exiftentia , & futura, quie cx
{uppofitione ‘quod fint futura & exiftentia,func ef-
fentialiter connexa cum Deo. Confirmatur primd
quia non minus ellencialiter res futura eft connexa
cum omnipotentia , & decreto , quim res poffibilis
eft connexa cum fola omnipetentia , ergo res futura
tam videtut vt furura in omnipotentia , & decreto
quimtes pofibilisin fola emniporentia. Confirina-
tur fecundo effentia & perfectio Dei prorfusi
tata poteft cognefere,ac producere creatu

':.
potcir

Triplex
contra.
uerfia,

Prima dp-
bitatio,

Secanda
dubitatig.




Tertia da-
butatio-

Quarta

dubitatio.

Non vi-
dentar fu-
tura in
verbo,

De vifione Dei.

zfentare, quomodo enim plura, re-
relentationem quam ad produdtio-

poteft illam rep
quiruntur ad rep
ne.

Tertiv,fi poflnt videri decreta libera in eflentia
vt medio cognito pofline etiam videri futura, & exi-
ftentia, fed potlunt videri decrera libera, ergo & fu-
tura,maior lxpe probata eft , quia vifo conftituro,
necelle omnino eft videri conftitutiuum eius, & di-
ftinctinum ab omni alio , terminus autem faltem ex-
erinfece diftinguir vawm decrerum ab alio vt patet.
Probatur crgo minor, non maior requiritur muta-
tio in eflentia Dei vt rcpra:li:nrc't decretan, quiun Vi
faciat decretum , fed vr faciat decretum nulla requi-
ritnr mutatio, crzo neque vt illud reprafentet. Dein-
de illud decretum qué eft in Deo ac fi eflee alignid
Deo fuperadditum , fed fi effet aliquid Deo fuperad-
ditum videri poffet in cilentia ve medio , ergo etiam
nunc videri poteft.

Quartd,tam implica videri rem furyram in eflen-
tia, vt obiccto inn‘iiigibili concurrente ad modum
fi\ccici » quam in ea videri ve medio cognito.Quod
probo ideo per teres furnra cognoﬁci non poteft in
ellentda ve medio quia Imutara manente omnipo-
tentia potc‘i’t gcs effe futura , vel non futura , fed ea-
dem ratio Pmb:.t futura non pofle videri in ellentia
vt {pecie intelligibili , nam effentia immutatd non
Potcﬂ reprafentare id q_uud eit contingens tanquam
cius fpecics, Denique fi non videntur futura in Deo
vt obiccto formali , non videntur eadem vifione quﬁ
videtur Deus,quia non l)olllult eiufdem actus plura
efle obicéta tormalia,

Dico quintd,implicat futura , & exiftentiaimo &
decreta libera videri in verbo tanquam in medio
prius cognito; fed videntur tantim in eo vt obiecto
intelligibili concurrente ad modum {peciei, ac per {e
iplam determinante intellectum ad vifionem.

Prima pars negans futura & exiftentia videri poiﬁé
ex vi vifionis formaliter, conrra Thomiftas, Falo-
lum, & Smrem,Ptobatur a Molina , Hevice , Recu-
pito, primo quia non poffumt videri futura ex vi vi-
fionis mifi videantur vel i ipfa potcntin diuinz , vel
in eius caunfalicace, neurrum dici poteft, crgo non vi-
dentut furura ex vi vifionis formaliter,minor proba-
tur nam virtus ommipotentiz dicit tantiumn quid
Deus pollic, non autem quid aftu faciat , caunfalicas
non et in Deo (ed eft actio extrinfeca qua {ic non vi-
debitur in Deosfed in & ipfa.

Dices videri futura in omnipotentia fimul & de-
¢crero.

Sed contra claré argumentot,in canfa indifferente
vt fic implicat cognofti cffedtum determinacam:
fed omnipotentia eriam pofito decrero eft ad-
hue indifferens ad dandam concurfum vel ad eum
neganduim , alioqui decretum illud aduerfarerur Li-
berrati, ergo in emnipotentia & decrero implicar
cognofci effectun libernm. Deinde duo funt in iplo
decrero libero Del @ alterum in reéto cft actus iple
neceffarins indifferens intrinfece ad plura : alcerum
in obliquo eft ipfum connotatum exttinfecum , in
ipfa Dei perfectione intrinfeca fola implicar viderd
furnram ; quia illa perfectio intrinfeca fola , noneft
decretum fine connotato extrinfeco : ergo non po-
teft videri deceecum ve fic fine connotato quod eft
tes futura , ergo decretumunon poteft cifc medium
ad videndam rém futuram. Deinde dbcrera videri
non polfunt ex vi vifionis formaliter vt probabo
{katim.

Secundo illud non videtur ex vi vifionis formali-
ter, quo vifo non magis penetratur effentia, fed vi-
lo effectu futuro , non magis penetratur effentia &
omnipetentia, ergo futurum non videturex vi vifio-

nis formaliter, Probatur minor vilo effectu futuro

61

penetratut perfetio intrinfeca effentize
mu:_lilnnu. x5 fi polird fururitione nulla fic major
perfectio ii 5'11}[cca in omnipotentia, quim fi effe-
¢tus non ellet futurus , fed nulla eft maior perfectio
;'jm'i‘ ca in omnipotentia quam fi cffeétus non effer
futurus , ergo cognird futuritione vel exiftentia non
magis penerratur perfectio intrinfeca omnipoten-
tie.

nonzy

Dices magis penctrari omnipotentiam fecundum
vircutem intrinfecam 8 extrinfecam fimul , non fe-
cundum virtutem pure intrinfecam.

Sed contra,implicac rem futuram videri in Deo vt
mcdin_ cognito , quin videatur in perfectione pure
intrinfeca Dei, alioqui videbitur res in e ipfa non
autem in Deo,quia illa perfectio extrinfeca Deo , eft
ipfa res futura {ed res furura videri non poteft in per-
fectione Dei puré intrinfeca , ergo videri non poteft
in Deo vt medio prius cogrito.

Secunda pars quod etiam decreta Dei libera non
videantur ex vi vifionis formaliter probarur ij{dem
rationibus ; quia cognito decreto non magis pene-
tratur perfectio intrinfeca effentiz , i enim non effet
decrecum illa perfectio effer omnino cadem intrinfe~
ce, ergo illud decretum non videtur in perfectione
intrinicca effentiz. Neque dici poreft illud decre-
tutn videri in pmfc&ionc intrinfeca vt rerminata s
hoc enimn reijeitur clariffimé,quia pcrﬁ.‘&io intrin-
{eca vt terminata eft petfectio intrinfeca & termi-
nus, ergo videre decretum in Perfc&ione intrinfeca
terminaia , eft illud videre in pcrf'c&ious intrinfeca
& in iplo termino. Deinde ve per vifionem effentiz
videatur decretum, necelle eft vt effentia in e ha-
bear ‘J.quuid intrinfecum quo GCra:fcnrcr decretnm
& libéram eius terminarionem , fed effentia nihil ha-
ber quo reprafenter decrerum , & liberam eius ter-
minationem , nihil enim.omnino in fe habert intrin-
{ecéquod non habetet , i non efler tale decretum ,
fed fi non effer rale decretum non pofler effentiail-
lud rcifr:e{cntare intrinfecé , ergo neque nunc poteft
reprafentare.

Tertia pars quod illa omnia videri poffint in Deo
vt obiecto intelligibili concurrente ad modum {pe-
ciel, pl’obatur a Granado,Arrub. Recup. quia eflen-
tia Dei poteft preftare totum, quod preftaret {pe-
cies imprella propria rei future vel exiftentis & de~

' creti , fi contineat eminenter totam illam {peciem ,

fed conrinet illam, ergo poreft ynisi intellectui eo
modo quo vhiretur talis fpccics , & concurrere ad
corum vifionem. Non formaliter fed effectiué : quo
modo facilé vitantur omnia incommoda quz oppo-
fuimus dicentibus decrera libera, 8 res futuras vide-
ri in aliqua Dei perfectione ex vi vifionis formaliter.
Nam hic Dei concurfus eft puré effectous , & facilé
oftendic quomodo perfedtio Dei prorfus immutata
intrinfece. poflit reprafentare futura,& decreta libe~
12 qua non repralentaret i non effent futura;hi enim
inftes , vt perfectio intrinleca Dei poffit concurrere
per modum fyccici, cum Prius non Poifet concurre-
re; debet habere aliguid intrinfecé, quod non habe-
ret {i non poffet concurrere , fed fi res non efler furu-
ranon poffer perfectio Dei concurre ad eius vifio-
nem,, per modum fpeciei ergo vt pofler concurrere
quando res eft farura debet habere aliquid intfinfe-
cé, quod non haberet ; fires non effer furura : Re-
fpondco enim ad minorem qued fi res non elfer fu-
tura, Deus adhuc contineret toram fpeciem que re-
prefentat illam vt futuram , arque ita poller vere
concurrere ad eius vifionem per moduin {peciei :
nam v.g. tametfi Petrus nunc non'exﬂfir,mm eft d_il-
bium quin poffit Deus producerein oculo meo cius
{peciem qua illum videam @qué ac fi effet prafens.
Ergo funilicer immediaté concurrere poteft ad vilio-
e nem

Decrega
ibeia.

Videntur
vt in obie~
&oinrelli-
gibili.




Solutio
mz du-
bitationis.

o]

Solutio
fecundz
dubitatio-
nis.

Solutie
tertiz.

g
Dilp.

i non futura > qua videam illam futuram , vbi
m quia Deus non diceret rem il-

uturam , imo fi hoc oftenderer beata qui
ate non porteft reuclarer codem tempaore rem il-
lain non eéfle fururana, quamuis exhibeatur vt fu-

rura.
Ad primam l(cfponci €0 argumento recké pr obari
quod futura & exiltentia non \ulcntm eadem vilio=
ne qua videntur eflentia Dei, attribuca, & creature
[Jofhb'ks ; nam vilio Dei cum fit beatirudo eflentia-
lis, eft etiam immutabilis : necefle autem cffecillam
mutari fi per eam viderentur futura , & exiftentia,
nam implicat vt cognitio creata que Prius €1ar repre-~
fentario rei vt fieurxsinci ipiat eflencialiter e H:c repre-
{entatio rel vt non future (ed exiftentis, nifi fiat in ca
mutatio,aliogui fine mucatione crafiret A corradicto-
Tio in contr; mu,tounmuwm Jl‘a‘-FhL-’nE,ﬂHlt'[ll1 per {o-
lam etiam murationem €xir. infeca fadtam in nb‘L&o,
pollet intellectus creatus fcire d].lLlL'lld quod non fcie-
bac prius , & volunras creata immuraca, poflet ali-
<1ru<f yelle libere LJHUG non volebatr pnus .Hoc¢ autem
(11111;1:115 admittatur 1n Deo ptoprer infinitatem , ¢x-
plicatur tamen difficillime:in creaturis autem certum
eft admitti nulle modo po fé;quia carum adtus fpeci-
ficancur eflentialicer ab obiectis,atg; ita mutaris obie-
¢hissmutantur etiam neceflario. Du:crc auté qnod Vi-
flo rei fucura,incipit elfevifio rei prefentis qum exte-
diturad rem vt lnsclcntu., vel etiam dicere quod mo-
dificatur, non foluit difficultatem . Primo quia illa vi-
{io qua eflencialiter eft reprafentatiua rei ve future
Poﬁm quacungue extenfione,vel modificatione fem-
pcre & ]nPL‘L tatio rel vt fuluu‘ {ed vifio rei fu-
rurz eflentialicer lcpn.ulmr !Ilnn vt futuram, €Ig0o
criam pofita-illa extenfione reprefentabir vt fucn-
ram, ﬁtquc beatus videbic futurum , g quod eft pra-
tericum. Deinde illa extenfio; & Hlt)uint 1io, eft no=
ua entitas reprafentans vitaliter rem vt exiftentem
que prius non Coffnnﬂ:a‘b:mlr, ergo eft noua vifio.
Dicere aurem quod vifio beata repr: efentat exiltens
{pecificatiué abltrahendo a tempore, prefenti, & fu-
turo, videtur abfurdum., quia cxilh 1tia dicic adk
litatem in aliqua differentia temperis , dico enim
quod res vel erit, vel et vel fuit : imo queram de
i}\fn tcmporc,quo% beatus videt futurum ('x"lh-m,:f
}natu:tum, certe non Potcft abitrahere illius cogni-
tio ab huiufimodi differe ntijs.
Traque dici neceffarid debet futura & exiftentia
videri per v tionem diftinctam a beatifica , neque in-
conueniens eft illamfubinde mutari.
Ad fecundam facis probatum eft {fuperius poffibi-
lia effe neceffarid connexa cum omnipotentia,ex fup-
pofitione quod fint poflibilia qua fuppofitio eft ne-
ceffaria. Futura vero, & exiftentia funt nece(laid
connexa cx fuppofitione contingenti,, quz connexio
nullo- modo {ufficit ad cognitionem infallibilem
aliogni omne contingens cognofceretur neceffa-
1i0 , & hac {uppoliio eft iplinn fururum quod co-
leicur.
Ad confirmat. nego rem futuram elle tam necef=
{ario connexam cum omnipotentia & decrero »quam
pod ibilia funt connexa cum ommpme ntia. Nam
pofito dulc_to poteft res non effe futura , quia il-
lud eft indifferens , & conditionatum. Deinde illad
1 cognofci non porelt fin ;F’U Lﬁ&d”u,nrqm
ita im vt dixi vt effeétus cognofcaturin decre-
to tanquam medio. - Ad{ecundam confirmationem :
concedo num fieri & cognofct denono aliquid fine
mumuom intrinfeca , neque pole tamen reprafen-
tari ab eflentia vt medio, quia requititur connexio
necetffaria vt ftacim dicam.

= Ad tertiam probatum eriam eft; decretaDei libe-
ra videri nulle modo polle in effentiave medio prins

on

11. De Deo. Quaft. 111. Seét. 1.

cognito.Ad pri

matoyem :ad ;

vt l'iJ-_-LiL-‘. c|' 15 n‘emu'h non ;"]u'; a I-'L‘illi!l.'-‘_ir'!i.[L‘ L]:\;.:i-.
|

eflentia repral

1.4.I.]L\ L ¢co

modo requiricy
eo Luumm ipfa eflentis te
ram plul)'. ()"L"l‘lLfii‘l’;f[]‘7l!i[‘ll' etiam : {eéd i effer alie

Connexio ne ¢ oportet vt
magis penetretur. Ad :

qmd fuperadditum contingenter connexum videre-
tur in cffentia nego , i ellet neceflarid COnNEXIn,
concedo.

Ad quartanm iun dixi effentiam immucacam poll le
ch..;imc.uc res futaras, per modum fpeciei , quia
femper contineret fpeciem impreffam earum ctmnp
non eflent futurz , quomodo autem diuerfa fic vifio [
{atis di¢tum cft. I

|
|

Solutio
quarta,

G- VN

Quanam creatire allu videantny ab-co qui vj-

det Deum.

€0 5 partimve Triplex
ftatus.

Dlxi quid videre beati poffint in D
medio, partim vt {pecic, nunc minor difficuleas

eft circaca, qua adtu vident etiam 1j qui minimam
vilionem habent,id eft ea qua nullus ignorat beatus,
vbi diftis 1gliere oportet ea qua pereinent ad ftatum
nature : qua ad fkatum gratie : quae ad ftatum cuiul-
que proprium.

Ratio dubirandi pr imo efle poteftiquia fanéti ora-
tiones quz a v 1 1p. ios Lflllfm'ltur 3 Ve | videntin ‘.un-\,
vel extra verbum,fi in \(.lb(l ,» mutatur vifio fubinde
quod negatum eft:fi ¢ verbum repugnare videbi-
tur Concilio Senonenfi prius citato.

SCLUHdU fi Ltw'zom..nt beati omnia, quz
tum cuiufgue pcltmmr, fieri porerit veplur
{cantur ab eo qui minus h("hila eft, quam abeo qui
cft magis beatus « quod abfurdum 111,41;1‘1 intellectus
beati duu.mn.zrm ad plures creaturas cog *'miu.cn

das per lumen glori perfectius, ergo qui magis bea-
tus eft }‘!LHU cognofcit creaturas.

Dico f{exto, nullns eft beatus qui non cognofcat
ex vi vifionis concoinitanter multa hlrum, & exi-
ftentia, & plun etiam Dei decreta libera.

Primo enimita docent Patres ﬁ.ilna citati Bernard.
1.5.de confideration. c.4. ,gindm wideant ibi cor De,
guidni ? 1hi probetur que fir voluntas Dei bona, L’u.:zrrs!q~
cens @ perfecta, parens vifterami @nmrdm,awmrmmr
partﬁ duu':‘efm:m > mfleria bone volit
tatts arcana , & alibi wident verbum, ¢ in verbo,
per verbum. Augult. per cognitionem matutinam &
\(fputilmm hoc fine dt blu intellexit,& Concilium
Senonenfe decreto 1 3.docet beatls peruium effe di-
uinicacis {peculum, in quo quidquid eorum interfic
illucefcat.

Secundo quia vifio vt dixi hidei refpondec 5 dein-
de ftatus beatitudinis hoc exigit, rertio etiam amici-
tia Deierga beatum exigit communicationem fecre-
torum.

Dico I-cprim(‘) Coglmﬁ'it beatus quilibcr diftincté Qu=
ac quidditatiue quecunque C(’Jgnol}:umrur per {cien=
tias quifcuwuu.‘ naturales »quacunqgue pertinent ad
myfteria fidei, & quzcunque pertinent ad propriym
eius {kacnm, ita omnes Theologi communiter.

Ratio enim vniucr{in eft quia {tatus beatitndinis
eft ille in quo defiderare ni ul vlera bearns potefk.
poer autem {i ea ignor arce quee {pedtant ad ffacum
natura, ad Sidifem gratie, ad ftarum proprium.

Primo ergo cognofcit diftinéke , ac perfecte crez
turas omnes .1c,tu exiftentes intra ordinem natur
lem, fecundum genera, {PLLlu, indiuidua,e{fentia
Lxuhntmm,plopuLmLcs, Gregor. L1z J‘.m:gl &
_C_fg.ﬂ intws claviratem omnipotentes 1 |

Mualta vi-
dent beati

o
B
5.‘

Ordg ng~
tHEE.

Aes
igent 5




1 &
Ordo gra
LE

Quz p::ir-
THEND a8

{tatum.

De vifione Dei.

wmoda credendum e, effe aliguid guod ignovent 5 & l.4.
Dialogotum c.3 3.gued et guod #hi nefciant subi fcien-
sem omnia fcinnt:Bernar.l.de triplici genere bonorum,
anientias »;m/t ommia qus ipcalos o terra funt Pffﬁ-
ofcemuns > 11 ipfo fonte fapientia , verum o
tonems bibentes, alios omitto.

Secundd. intra ordinem f{upernaturalem cogno-
{cic beatus quilibet omnes creaturas qua aliquo mo-
do pertinent ad myfteria fidei , earimque rationes
circunitanrias, cflentias, exiftentias, & proprierates,
ita enim colligitur ex ﬁ:l’iPtuL‘iS s widemus nune per
Specalum in e Ensgmate tunc avtem faie ad faciems
renelatd facte ‘gl'on'am Domini Speculantes , &c. Fa-
uet eriam perfectio beatitudinis , & fané Chrifti
Domini , ciufque Matris amantiflimz nonafpectus
duntaxat , & ccngreﬂhs > fed perfedtiflima etiam co-
gnirfu > Magnum videtureffe complcmcnrum beati-
tudinis , eorum qui per filij & matris amorem re~
dempri {unt.

Tertio,cognitio etiam illa extenditur ad omnes
actus liberos & furura contingentia qua pertinent
ad cuiuflibet ftatum , alioqui non eflet ita perfecta
beatitudo, vt beatum quietum redderet in fuo ftatu,
fignificamt autem breuiter ea Guillelmus Parifien-
fis, prima patte {ummz track. de animz immortali-
tate . 9. guidguid decebit, vel deleflabit eas videre,
wifare funt, {ciir itaque omnes amicorum,& confan-
gnineorum PI'@prms , aut aduerfos euentus , viam
qua quifque ad ceelum deductus fie : parentes quz-
cunque {pectant ad familiam:fundarores religionum
que ad earum bonum, aue malum facum; & czrera
huiufmodi.

Ad primam Refp. certum effe quod orationes ad
ipfos directas finguli {ciunt , & diftinété cognofcunt
fandti & quidemin verbo, vt perfuader Concilium
Senonenfe, led tanquam in {pecie , ac obiecto intel-
Iigibili » mon tanquam in medio prius cognito vt
probarum eft.

Ad fecundam Refp, fieri pofle vt aliquis minus
beatus Plum {ciat ratione ftatus particularis , quam
alter magis beatus fed ifte tamen ratione beasitudi-
nis in genere multd plura cognofcicquam aleer, & ad
hoc determinatur per lumen glotiz perfectius.

#if cognit

QVASTIO 1V.

Quidditas , & proprictates vifionss beate.
Apeas by

X his que hactenus difputaui de poffibilitate,

principijs , & obiecto vifionisbeate, facilis eft
cognitio quidditatis eius & proprietarum,ide quibus
wriplex reftat controuerfia.  Primo quanam fit pro-
pria eius quidditas. Secund® an vifiones Dei fine in-
aquales. Tert1d an vifio fic vel effe poflic Dei com-
prchenfiua.

SeEcrio L

Quidditas, & pradicatn propria vifionts Dei.
DVo habet quzlibet cognitio intelleGus ex qui-

bus eflentia eius dignofcitur. Primus eft cermi.-
als qui per eam Ptoduc:irur. Secundum eft obic&um
quod per eam atringitur , ideéque tota vifionis hy-
ius innotefcet quidditas , fi primum conftet qualis
peream producatur terminus id eft verum preduca-
tur peream fpecies exprella, & verbum mentis, fo-
cur_ic{o quomoclq peL eam attingatur proprium eips
obiettum qua funt propria pradicata huius vifo-
nis,

63
i F

Virum vifione Dei producatur neceffariy fpecies
expre(fa fine verbwm mentss,

Pecici exprefla nomine , vt ex Philofophia con-

ftat , mttlligitur reprefentatio formalis obiedti
cogniti , qua potentia redditur formaliter cognof-
cens, folérque illa dici verbum mentis, co quod per
eam intelle¢tus loquatur fibi, id eft reprafentet , fen
reddar prefens obiectd. Cum €rgointer gimnes con-
frer rcpcr}'ri neceflarid in omni alia cognitione ali-
qui huiulmodi reprzfentationem formalem,quz vel
adzquare vel inadequaré ﬁt’r:ognmo » etiam fi du-
bium fit verwn illa diftinguacur ab actione per quam
producitur , difficaleas inquam eft verum vifio Dei
etiamfit fpecies expreffa, & verbum mentis pro-
ductum de nouo , an verd per lumen gloriz intelle-
Ckus creatus ,ita vaiatir eflentiz Dei prafenti, vt -
ne vlla fpccie exprefla fiar videns Deum.

Ratio dubitandi eft primo quia fpecies expreiTa
non eft neceffaria nifi ve fupplear abfentiam ‘cbie-
&1, fienim obicftum eft fe iplo prefens , non debet
fieri priefens per alind , ergo ad cognitionem intuiti-
uam Dei prafentis non requiricur {pecies creata.De-
inde verbum eft id quod immediare illtclligitur,ergo
vbi Deus immediaté intelligitur , nullum requiricue
verbum ; {i enim inter intelleétum , & Deum,reperi=
tur aliquid medium fam vifio nen eft immediara.

Secundo , fi intelleétio qualiber eft neceffarid
Eroduétilm verbi,{equitur quod fecunda & tertia pet-
fona Trinitatis quande intelligunt, perducnar ver~
bum, hoc autem eft abfurdum vt patet.

Tertio,fi datur in intelleétu beati fpecies exprefla
Dei,pofler eriam dari aliqua {pecies obiectina, in qua
{cilicer prius cognita cognofcatur Deus, qued com=
muniter non admittitur : probe autem {equi, quia
qui vider intaitiué hanc fpeciem expreffam neceflz-
110 videt Dewn ; vider enim Deum eo modo quo illa
Deum reprafentat fed illa repraefentac Deum veeft
infe formaliter, esgo qui videt hanc fpeciem videt
Deum vt eft in fe.

Quarrd,fi datur huinfmodi {pecies exprefla , ma-
net etiam in memoria ['Pccics huius fpecici , vt fitin
alits cognitionibus quarum recordamur, & per quas
codem modo videmus obieétasac fi effent prafentia,
ergo fi fanctus Paulus v. g. vidic Deumin raptu &
cius vifionis recordabatur , videre femper poterat
Deum intuitiue.

Dico primb,implicat effe Dei vifionem in intelle-
¢tu beati quee non fit {pecies expreifa & verbum men-
tis realiter de nouo productum : ita Theologi omnes
commuinitey contra recentiores Thomiftas qui ad-
hzrere hac in re maluerunt Caietano , quam {anéta
Thomz afferenti fepius verbum mentis in viGione
Dei, vt reété oftendit Suarez , Molina , Valq. Fafol.
Agrub. Herice , neque faris video quem fenfum ha-
bere poffit eorum fententia quam eriplici ratione fie
llTlPllgllO.

Prima fit ex ratione cognitionis : omnis cognitio
creara etiam intuitiua eft eflentialiter produdtio ver-
bi creati, vifio Dei eft effentialiter cognirio creata s

. - . . A
crgo eft productio verbi creati. Maior cxprefsé ha-
betur apud Auguft. 1.6. de Trinit. ¢,10. Curm f&merns
BOUIE 5 (T AIRAL 5 IHNGILHT €5 AMOTe verbum eita‘, uod
itcrum probat C.11. cam Dewm nomnas, MaANINETHE -
cum eadem notitia etiam placita, dignique amAta s ver
bum eft,8 5. Thom.q.27.azt.1 .qﬂimﬂqﬁf_"ﬂma_'g” i
hoc ipfa guod intelligiv s procedst Aﬁqf“r_d wttra i 5
?ﬂﬂd eft comelpriv rei intellelta ;_C_é' dicirur ver ‘f”:”’ Coxe
dés. Deinde argumentor omnis Creara cogninia , elt
reprafenrrio formalis creata ebiecti cogniti , nam

Qmnis

Species
exprf_‘ﬁl-

Prima dus
bitatio,

Sccunda.

Tertia

Dari fpe=
ciem €x-
p:cﬂam.

Prima ras
Q.




‘

il

N S

Secunda
fario.

64 Difp.11.De Deo. Quaft.1V

omnis cegnitio eft LCI)L"CjCIl‘L'JU_() formalis , htclqc ita
coghitio creata, eft creatareprafentatio ;5 fed ver-
lmm creatum & exprella fpecies creata non eft aliud
formalirer,quam reprefentatio formalis creata ( hoc
Cniﬂ\ l'& quOd omncs g 'IP'P( Hslllt ' lellju _1]"C]l[l\ crea-
tum ) vt :J.mpllus conftabit dllplzt.ltlonc‘ {exta , ergo
cuidens eft quod omnis cognitio eft productio verbi
creati.

Confirmatur ,qun i quid impedirer hanc vifionem
ne productiua elfer vmbl cl]u pn.hmtu ob m,h &
eius mzclhmbﬁnas hoc enim eft qdcd aiunt Thomi-
ftz; [thxc prafentia & intellig gibilitas obiecti,non
JmpLdlt productionem verbi. klll}d srobo : qmuuo
Pater zternus producit verbum » cognitio eft intui-
tina , & eflentia Dei eft pmhuc przlens, hocnon
1mpc:{it pmduc‘numm verbi, ergo prefentia effen-
tie diuine non impedit_proc luétionem verbi , ficuti
eciam quando f\u_ clus e l[‘ldf 1 cognoleit , producit
fine dubio verbum. -t

Deinde certum eft quod fepif-
{imé Patres & S.Thomas probant proceflioneimn ver-
bi diuini FC’ intcllectionem ex eo quod omnis co-
0“ILIO ;_1(-1 Juumtf..l[ verbiin » quaargumen tatio
hui[“ 1al iqua cognitio creata non PwJuuc ver-
{)E]l!l-

Neque dicas efle difcrimen inter intelleGtionem
creatam, 8¢ diuinam quia ifta dictio eft. Sed contra
nam dictio {eu loquucio eft formatio verbi,vnde
gumentor : dinina intelle@io etiam fi (it intuitiua 5
clt tamen luthll.le eu productio verbi , ergo’ creata
intellectio intuitiua , poteft efle dictio & productio
verbi.

Supereft ergo vt probctur prima minor , quod vi-
fio Dei fit effentialiter vifio creata; i enim 1lla efee
aliquid increatwm formaliter,fequeretur quod homo
fieri pollet intelligens formaliter per intellectionem
increatam , volens per voluntatem increatam , imo
& viuens per vitam dininam, quod eft dampatum in
fexra fynodo contra Monotheliras ve tertia parte, &
& in tract. de beatit, oftenfum eft, & repugnat etiam
}‘Jllilo[bph]:r que docet intelledtionem ellentialiter
efle actionem vitalem , atque aded efle operationem
illius in quo recipitur.Deinde repugnat etiam Theo-
logiz , nam vt intellectus conftitueretur intelligens
per intelleétionem increatam,. deberct creata intel-
ledtio immediaté vniri cum intelleGtu,eft autem im-
poffibilis immediata vnio nature creatz , cum natu-
ra dinina, & attributis effentialibus , vt ctiam faten-
tur Thomiftz. Vnde manifefte fequitur quod vifio
Deielt mﬂmr;o Creara, & LO!I{L(IHLI]"L} vertbum men-
tis & 1 m-.,lu €x

u.lu

2 I\mo fit ex ratione aé hom\ vifio Dei effentiali-
ter eftactio, {fed omnis actioseft fieri alicuius termini
velab ea diftinétisvel indiftinéti (de quo nunc né la-
boro)e rgo vifio Dei eft fieri, & }noﬂudho termini qui
prius non erat ; ille autem rerminus dicitur verl
métis,fine illud diftinguatur ab actione fiue nos
datur verbum mentis in vifione Dei. Maior pro
clar¢; omne reale quod non erat prius 5 debet 1

rio fieri de nouo ; nihil enim eft de nouo, quin fi
d¢ nouo pex actionemrealem clllhmlam 5 ¥C ‘l n
Ctan o Dei eft reali

ot fieri de notio }_m
: L\ionw lo @ er .
quam ante » finon fit magis quam ante's nam qm,d

cunqu dixeris elle vifionem, certé illud fieri debet,
cum p s non fieret , fiue dicas effe vnionem cum
effentia divina , fiue aliquid aliad : femper illa vnio
fit,illud nouum fir,crgo vifio Dei eft adio.

Tam yeros prima minor probatur. Quia omne fieri,
eft el alicnius rei, omnis dependentia eft alicuius
tei dependentia , vbi eft generatio,aliquid eft quod
generatun,fedactio eft fieri , & dependertia effedtys

agente , ergo eft
cum.s,qu.mm,ndu el

calore , & alic
terminus ille fic nAl u
formaliter rc k»mmwml.n obiedum poten
{centi eft yerbum mtl'l'Es Perhanc actionem prodi
citur id quo reprafentatur formaliter obiedhun po-
tentize (.(Jl"loiuml » ereo illud et verbu
aliud produci potelt per
gnitio eft , quam verbum mentis , ‘quod
aliis omnibus cognitionibus i
verbum men

T IMEntis p robatui

T IMENtis;

Ghlm enim crlon

quibus id quoc
5> ergo & in ifta
ntor ex vitalicate vifionis , i

ducitur eft femper
1 L.]'Fm .1!3 1Me

cmu-i h!rn ter , & in actu fecundo eft vita

(klnt cfle mmluu.u termini viuentis > vifi

in a&u fecundo & -u‘.m

c!lc n]r.dmuo I

(6] D‘_
ter vita creata , erco d
entis. Maior eft cer
ud clt quam pofle produ-
5 Ve patet "ltﬂitlat.ﬂ]l"

4 gtla

ergo vita inactu {ecundo eft producere
formaliter & in 2 fo tur viuens.
enim de illa vaione cuin el f\ ntia in qua dicu
miftz confiftere vifionem , illa vel eft actus pr
vel actus fecundus, fi primum , ergo per cat
&us eft potens videre non adtu videns : fi fecundum
ergo eft actio aliqua 1 productiua termini, Confirma-

tur clum ila vnio eft aliquid diftinctum 2 lumine
gloriz , ab effentia diuina, & ab intelle@u , illud di-
ftinctum eft aliqud productum de nouo , er go illa
vnio eft aliquid mouuctum de nouo , &eft fine du-
bio verbum mentis. Quia (vt fupradixi ) eftid quo
formaliter obicftum eft luscfum potentiz cogno-
{centi, ergo illa vuio eft formaliter verbum men-
tis.

Ad primam Rc{}) fatis oftenfum effe fpeciem ex-
preflam non efle ordinatam ad lllpphnd 1m a b[(u“
tiam obiecti, alioqui Angelus fc iplum cognofcens
non pm:h.uut f]ucmu n)mnﬂ m. Sola igitur eft
in cles U'Llpu.h.t quee fi 11)}1 ¢t abfentiam nlnu.ti s de
qua loguitur S. Thom. cum ne gat in vifione beata
inueniri !luctnm. Deinde contra Phllofop iam &
contra experientiam eft dicere quod in omni cogni-
tione verbum mentis cognofcatur immediacé , quis?
enim non experitur contrarium , producicur ergo
immediate verbum mentis , fed immediace Lmvhu-
{eitur obietum : quia quoties inter 1nu_llum<.r > &
Deum reperitur aliquid medium quod ¢ n-nmti‘mu,
fateor Deum non immediace L’owmuu » {1autem re-
17('1J1Lh1 -'JIL‘UJU mce J]llfﬂ (111()( P'lOdl]LITHI s I

fe-

qui quod 1),.1.:, cognofcatur foliim mediaté : nam il-
lud verbum eft ratio formalis cognofcendi, ficur ef-
¢ pendet ab ag

hcms ummed 1te , quamuis de-

ali,ita Deus cogno-
- o 1

mecL T11,~rr.‘.t

) ],q‘n'\( 0. €

producti u}-yun'u,nu‘ 1:qua anc i«) autem non
eft diftinguibilis ab bo,tunc nego illamefle
pr odudtiuam verbi ; intelled lis in patre ,
quia diftinguibilis eft 4 termino pmptcrua eft pro-
ductina \usln , filius autem & Spiricus Sanctus in-
telligunt incelleGtione {olim L!Lntnhquz:noa efk
d!’h[]bl![bihb i termino cum fic abfoluta communis
omnibus’ petfonis , ided intellectio in fecunda t¢
terria perfona Trinitatis mon eft productiva verbi
deinde verbum, & Spiricus Sanctus intelleGtionem
habent candem quam haber pater , quz quatenus cft
in patre productiua cft verbi, non autem quacenus

eft

bitationis,




-

Solutio
eIz,

1w
i

airlnn

Otlo pro..
Prittates,

5.2 VDéviliope Dei) |

eft-fimaliis duabus perfonisiquizilladamexhauftacft

quando in patre produxic yerbum. Mnde dico intel-
le@tionem efle: produdtivam ~veibi quando, non. eft
exhaufta producendo vetbum, quando autem eft cx-.
hauftanego illam, éffe productivamiverbi.

ciem Dei obiectinam,in qua ranqumn'in medio prius
cognito videatur Deus intuiting, qnia implicat creas
tura qua contineat eminentervel formaliter cognof-
cibilicatem , & pexfeétiones Dei.. Sed fpec:es illa in
qua tanquam in medio prius cogiro videretur Deus
vt eft in fe deberer continere formaliter vel eminen-
ter Pcrf‘cét_ioncs Dei,nam obiectam quod eft medium
rius cognitums; debet (vt dixi) continere hoc mo-
do id quod in ip{o cognofcirur ( vt oftendi ) ergo im-
plicat huinfmodi ;i)ccies. Non eft autem par ratio
tpecici tumimprefle,cum expreflz, quia in illis prius
cognitis non vldc‘tm‘obicélum;impre(fa enim virtua-
liver tantiim reprafentat, expreffa‘eft folum formalis
{imilitudo,quia etfi non cognofcatyr facit tamen co-
gnofcentem formaliter,cum ergo perfectiones omnes
Dei videantur. in {pecie obiectina debent etiam effe
in ea neceflarid.In {pecie tumimprefla, tum exprefla
non videntux Pcrﬁ:ﬂ:ionc.s. Dei {ed per illas videntur
idedque non debent inillis effe.
- Ad ptobationem igitur nego eum qui videt vifio-
nem Dei s vel eius fpcc_icm impreflam , videte pro-
prereaDeum ve eft in {e 5. .quia cognofcit Deum per
Ppropriam fp_eciem ranguam per medium cognituim ,
non tanquagm. per principium effetiunm; yel forma-
le cognitionis ; cognofcere.autem Deum per {peciem
propriam tanquam per medinm cognirum,non eft yi-
dézeillumintuitinc., Deinde yider Deum eo modoy
que reprafentaturperdpeciem tanquam per medium;
Aonautem €o mﬁ).dﬂ'&.}.'-}@' P_Ia?f_‘t‘ma{tur pex ii)gt__cic‘lq
ratiquam-per fimilicudinem formalem aut vircualem,
fed per, illam dpeciem vo oft medium priuscognitum
non reprafentatir Deusiyteftin fe; ergo non vide-
tur Detsviel Ao si go oy ot sttt
-rAd quartam Refpond. probabilius effe quod fpe-
giesiexpreffa Deinon producit.in.intellectu fpeciem
wHamiimpreffam fui ad memoriam , quiacum illa fic
sxmatuadua femper durans, inutile prorfus eft y
aliquam fuifpeciem rclin_quat_, cum per {e ipfam fa-
giagtorum quod facerer {pecies imprella, Deinde ad-
do quod fi relinqueret {peciem aliqgnam impreffam
inincelleétu , non cogllo[E(;[etur Deus perillam in-
tuitiue. ; quia cognolceretur per {peciem, propriam
vilionis» {ed pon per {peciem propriam ipfius D ;
ficut ergo qui viderer vifionem Dei , Deumn non vi-
deretintuiriug , fic qui videret per {peciem vifionis
abftratine folum videret Deum. Verum autem vide-
ret quiddiratiué dicerur ftarim. Negs par eft rario de
alijs obiegtis intuitiu¢ cognitis quorum re¢ordamuyr
cognofcendo illa intuiciné ; quia tunc in memoria
-ynaeft fpecies propria obiect, & altera vifionis pre-
terite in recordatione vifionis Dei ; nulla efle poreft
fpecies propria Dei, fed folim vifionis, '

Neo L H S b e
- Quenam fint vifionis Dei pradicata propria.

Ideo illa excogirati poffe plurima: Primd enim

&iffimé fcientifica cui proinde nullus error fubefle
poteft.Secundo eft {peculatiua fimpliciver, & tamen
_extrinfece practica cum ex ea nalcatur amor , gau-
dium, &c. Tertid cft fupernaturalis fecundum fub-
ftantiam, &eéx obieéto,quia nulli creaturz debeti po-
teft vt oftendebam. Quarcd indicatina eft fimul & ap-
prehenfiu; fimpliciffima tamen, & indiuifibilis ¢

ok i P dclima tamen, & dndinifibilis Quin-

t0 cft immediata cam i ca pet ie iplum yideatur
;) v V0] ot e ket i T et T
Tom. 1, J 2

Ad tertiam Refp. elle omning impoffibilem ‘fpc_—-

eft cognitio certa & euidens atque aded perfe- -

5 \ 6 S }
Deus,non autem per fpeciem alrerius.Sexto eft intui-,
tya guia yiderur per.eam Deus vtelt in fe iplo,non
ad modyim alterius.Seprimoelt quiddizatiafic enjim
appellarur cognitio diftingta quidditaris rei,Dens au-’
tem cognolcitur inea quoad guid eff,non confusé fo-
limyled diftindtiffune,vnde fatis facile viderur poile’
{olui, queeftio de qua difpurasi folet contra Scotum.
Veeum fit poflibilis cognitio Dei quiddicatiua falrem
inadequata,que non fitintuitiua {ed abftraétina, Nec
enim recké probari videtur effe impofiibilem huiuf-
modi cognitionemex eo guod cxiftentia fic de effen~
tia Dei., Nam ficut yna pars eflentie confiderari fine
altera poreft,ynum fcilicet ateriburum fine alcerosfic
certinn videtnt gnod aeriburnm quodlibet confide-
rari poteft,quin cx]:ilitiié' confideretur exiftentia:yn~
de fequitur ranciun 5 effe impoffibilem cognitionem
Dei quidditagivam adzquatam, quin Cognolcarur exi-
{tentia , fed non fequicur effe impofhbilem Cdgn'i:io—
nem illam inadequatamprererquam quod cognitio
efle poteft abftractiva,quamuis atringat exiftentiam:
Vera igitur fatio cur implicer cognitio Dei quiddica-
tina que fir abftvactiua, eft;quia cognofcere Deunab-
ftraéhiné eft Cognoﬁ:ere per fpcdum creaturz,fed nul-
la creatura poteft oftendere diftinéte fed confusé tan-
ttim quid fit Deps , cum eius perfectio infinité ab eo
diftesergo implicat cognitio abftractina Dex qua fic
quidditatina. Minor probatur , quia _tunc cognitio
quiddiraris eft confula , quando fit pex conceprus
COMMUNES,NON AULEM PEL conceptus propiios, cum
autem Deus ex creagurs cogn_ofcitur,cognitio hacfic
per conceprus t:tn'_i_l\llm COMIMUNES , NON autem pex
proprios . ergo non poteft efle cognitio diﬂ:ﬁir;f}a.
O&kguo ita el cognitio directa ye implicer _eéii: efle
reflexam fupra fe dplam,ve fu§6_§tpbqbo, feck s o

SecdTio Tk
An.& guomods vifiones Dei Jint inaguales inter fer

C rtim ¢} Pr‘i}n%Dm vifiones triplicicer dici pof-
_le inzquales. Primo, Intenfite {1 vaa Deum cla-
Tius atcingar quait altera , arqué aded plures habeat
gradus.Secundoindividuahrerfi vna eidem quidem
fit fpecici cum aleera; fed fibftantialem tamen perfe-
&ionem habeat shaiorem quam illa,non formalem eo
quod non habeat aliud obicétun formale, fed mare-
dalem ., co quod attingat plura obiefta marerialia.
Tertio {'Pc'c':iﬁcé fi effentialirer differac ab altera, &
tantlm €onueniat in ratione vifionis intuitiuz Dei.

Cerrum eft fecundd derfitacem {pecificam vifio-
num Dei ex _duPh'ci capite oriri POHE. Primo ex eo
quod habeant principia effectina dinerfa , v. gr.vifio
producta per intellectum Angelicum: & vifio produ-
cta perintelleGtum humanum habent principia {pe-
ci¢ diuerfa.Secundd ex e quod habeant obiccta {pe-
cie ditierfa v. g. vifio qua cognofcit in verbo plures
crearuras,vel eriamn dinerfas perfedtiones dininas;his
poficis. | _ .

Triplex de hac inzqualicate controtierfia eft, 1.
Verum he vifiones fint aliquo modo in2quales, in-
tenfiuc;aut alio' modo.z. Verum fint irequales fpeci-
ficé ; quando habent principia effectina diuérfa.s:
Vtrum quando habent obieéta dincrfa.

ok

T B i
Virum inier vifiones Dei aligua [it inequalitas initenfius.

\ T Egauit jam olim inzqualitaté intenfiud premij,
& beaticudinis elenrialis Touin. & nonit2 pri-
dem Lidtherus eo quod fola ju{’ciria Chuifti quis im-
putara (aluari nos velic. E Carholids-nui_lus\e‘am ne-
ganfed inditidualé illi {oli refjemunt,qui neganc indi-

_uidua emfdé fpeciei P":ﬂ;s- differre plus quam numero,

“URadio dibitindi rofd peticur ex Parabola vinci:
: ARG

‘Matth.

Omn’s co-
gnitio Dei
eft inguiti-
va fielt
quidditax
il

Triplex
inzquali-
tas vifio-
num.

Fx duplici
capire’ po-
teit oritls

Heretico-
um €Iiof.




Conclufio

Catholica,

Inzquali -
tas indiuj-

dualis.

Difficultas
parabole.

66 Difp.11.De Deo.

Martth.20. nam ibi operarijs omnibus idem rependi-
ditur Denarius diurnus, quo certum eft fignificari
bearitudinem zternam , nonautem yvocationem ad
gratiam , vt malé contendic Valquez , quz non cin‘-
tur ve merces operis , & contientione facta , 1F-d {o-~
la gloria. Eam autem dari omnibus zrqur'.lcm inten-
fue patet : €x €o quod primi vocat poft laborem
torius dici , conqueri fibimetitd videntur,quod can-
dem habeant mercedem cum ijs,qui vna tantum hora
laborauerunt.

Dicenduin tamen primd;eft vifiones Det ef?['e ali-
quo modo inzquales tum intenfiu¢ , tum entitatiué
acindinidualiter in diuerfis beatis : acque adeo vnum
il altero beariorem tumeflentialiter; tumacciden-
taliter.

1.Pats certa & Catholica eft:fic enim fzpé reftan-

rut feripture March.i; Alinddedit frattum trigefimii,
alind fexagefimumy alind centefimum.Joan.1 4.9 domo
patris mei sndnflones mlte funr = 1.ad Corynch. 13.
uniafguifqie propriam mercedem accipiet fecundum la-
bovem fanm - & €. 15, ficut fella differt a flella in cla-
vitate, [ic erit re wrrellio mortuorum;alia omitto. Idem
definicurin Concil. Florentino , in litreris vnionis,
& habetur communiter apud Patres, pi‘s:lbrtinl] Hie-
ronymum libris contra Iouin. Auguftinum wack, 67.
in Toan. Aperta ratio eft: quia merces adequatur
merito -, vifio darus vt merces meritorum inequa-
linm,ergo darur inequalis.

Secundz partis , de inequalitate indiuiduali ratio
eft : quia vifiones qua non differunc numero tan-
tim; & intenfiné, neque differunt [’peciﬁcé, necefla=
rid differunt entitatiué ac fubftantaliter ;vifio qua
Deus viderur fine vllis creaturis , non potelt differre
folim gradualiter, 2 vifione qua Deus videtur, cum
creaturis Pluribus, quia perfectio qua nd eft nifi gra-
dualis, non facit vt noua videanrur obiecta,fed ran-
tim yr eadem obielta videantur claritis. Deindenon
poffunt du ill vifiones folo differre numero , quia
plus differunt vifio Dei fine creaturis , & vifio Dei
cum creaturis, quam duz vifiones Dei fine creatu-
1is , {ed duz vifiones fine creaturis numero differunt,
ergo vifio Dei cum creaturis , & vifio Dei fine crea-
turis differunc plufquam numero. Non differunt fpe-
cificé alioqui haberent diterfum obiectum prima-
rium : ergo differunt indinidualiter, neque in contra-
rium opponi alia poffunt , quam quas yniverfim pro-
bant effe impoffibilem vllam diftinctionem fpecifici
minorem, & maiorem numerici.

Ad parabolam autem de operarijs inzqualiter la-
borantibus 11 vinea, & zqualem in fine dfes acci-
piencibus mercedem.Refp.efle quidem in ea parabola
mulca ob{curiffima,in quorum explicatione interpre-
tes non parum laborant : fed non effe ramen difhicile
{oluere id quod opponitut ex ea, contra inzqualita-
tem Bearitudinis : difficile primd eft , quia fi loquitur
ibi Chriftus de @qualitare pramy , quomodo? addic
erunt nouiffimi primi, & primi nouiffimi. Vbi poni-
tir manifefta inzqualitas : fi non loquitur de illa
zqualitate , quid habenr » Quod conquerancur pri-
mivocati, aut quare ? addunt & pares illos nobis fe-
cifti. ‘Secunds eft difficile , quia perillos operarios
vel inzclliguntm‘ foli praedeftinari, vel rcprobi fimul
cum pradeftinatis : 1 foli efedti quare 2llos incre-
pans dicic Dens an oculus tuiss nequam elf. , tolle grod
tunm eff , aur quomodo 2 inuenitur inter €os mui-
mur 3 coxfclud{tquc mlti fint vocari pauci-elelti,quali
dicar exillis operarijs pancos eletos eile, plures au-
tem reprobos, quod fi vertin eftiQuomodo de om-
nibus illis dicicur redde illis mercedem; 8 quidem di-
cuntur omnes eam accipere parem, quz omniaz ma-
gnam habent obicuritatem , in qua difeutienda non
eft nobis nuneimmerandum.

Quzft.1V. Sect. 11.

Satis autem nunc {ir dicere, {fcopum parabole hu-
ius elle-oftendere dinine gratiz tantam efficaciam ,
vt exiguo tempore laborantes affequi poffint pre-
mium eorum , qui longo tempore laborauerunt, im-
properabant videlicet gentilibus, Iudzi quafl recens
vocatis, neque P.lticbanmr ¢0s inmerito , vel digni-
rate fibi ®quari, quos vt redarguat Chriftus often-
dit , eos vnius duntaxat horz labore tantopere me-
resi potuifle, ve prioribusiquari poflent, vel cos et~
jam antecedere;non dicit ergo @qualem omnium vo-
catorum eile mercedem 1 labor eorum & fernor inz-
qualis fuerir:fed tantum aflerit 2quale fore pramium
vbi diuturnior fueritlabor,& minor feruor.

§. 1L

Firum vifisnes fint inaquales,quando intellecim
4 quibws pmdymnmr,diﬁ'ﬂm [pecie.

Atio dubitandi primbeeft, quia ille vifiones {pe-
Rcic differunt ' in quibus funt ordines effentiales
{pecie diuerfi , fed vifiones quz funt ab intellectibus
{pecie diuerfis, habent ordines tranfcendentales {pe-
cie diuer{os 5 nam aétus vitalis i‘empcr ordinem dicit
eflentialeny ad potentiam a qua eft , & omnis actio
refpicit eflentialiter principium 2 quo pender - exgo
actiones quz flunt ab intelledtibus fpecic dinerfis »
differunt {pecie.

Secundd,ille vifiones {pecie differunt quaz habent
obie@a formalia {pecie divesfa , fed vifiones proce-
dentes ab intelleétibus dinerfis fpecie;habent obicéta
formalia diuerfa,ergo differunt fpecie. Probatur mi-
nor : obiecta formalia vifionum funt obiecta forma-
lia intelleétuum. Nam potentiz non tendunt in ob-
ieéta nifi medianteactu , fed obiecta formalia, incel=
lectuum diftin¢tornm fpecie, differunt {pecie;certum
enim cft quod obietum formale adzquatum invelle-
&us Angeli;{pecie differe ab obieéto formali intelle-
&us humani , ergo etiam obiedta viflonum quz {unt
ab intelleétibus diftinétis i:pccic differunt.

Tertio,quoties duz canle partiales (imal conen-
runtad aliquem-effeGtum, £i vna earum,etiam inftria-
mentalis fic perfedtior quam alcera , effectus eft fem-
pex perfeétior 3 fed intellectus , & lumen concurrunt
ad vifionem vt caufe partiales: ergo quoties intelle-
Etus erit pcrfu&ior etiam vifio erit perfectior. Maior
videtur certaznam maior perfectio inftrumenti, {ufh-
ciens'eft ad ponendamiin effectu i:mqunlimtcm, v.g.
eadem facultas vifiua -cum perfectiori {pecie , ob-
iectum pcrfcd;ius vider', quam cum i‘pccic impuxfc-
&iori ; himiliter in operibus arcefadtis quo perfectius
eft inftrumentum, eorcffectus eft perfectior : Confir-
matur quia {1 fir.idem habitus fidei tum in homine
docto,tuminruftico ;alfenfus fidei elicitus ab homi-
ne ruftico erit imperfedtior quam habitus fidef a fan-
&o Thoma clicitus'; exgo licér canfz obedientialirer
agat,fi tamenfit petfectior ager perfectius cumaequa-
1 lumine.

Dico fecunde; quantumcunque intelleétus {pecie
differant,eiufdem ramen fpeciei eft Dei yifio in omni-
bus beatis,neque vnquam perfectior cft vifio quoties
intelleétus pcrfc&iar zquale habet lumen gloriz, ita

' cum S.Th. & Thomiftis aflerunt Valq. Suar. Arrub.

conrra ‘Caietan. Durand. Richard. Melin. Herice,

Alarcon, & alios recentiores Theologos.
Ratioautem eft:quin i perfectior effec vifio-quan-
dointellectus perfectior eft cum equali lumine : fe~
queretur quod duobeati; zquale habentes meritum
inzquale pramium haberent; & duosbeatos inequa-
1¢ habentes meritum; habere pramium zquale quod
{tatim patet ¢ffe abfurdiffimum. Viraque {equela pa-
tet:fint enim Angelus , & homo vel Angeli duo di-
uerlz fpeciei 2qualis incer™f¢ meriti , vnus perfe-
&ius

Prima du~
bitatio.

d

Tertia du-

Sccunda
ubitati.

bitatio,

Conclufios

Prima ga-

io.




Duplex
confirma-
1o,

Ratio &
prioil.

-"Oimio
Piimyp dy-
bitatia i,

$outin
fC{liilda:,

De vilione Dei.

tius videbit Deum quam alter 5 quia xquale habe-
bit lumen gloriz, intelle€tum aurem per f.\-(;polx 1n-

Dices : ei qui perfectiorem habert intelleétum, da-
ti minus lumen gloriz , quam ei qui habet intcilt_:—
¢um perfectiorem , ficque vifiones zquales efle,
Sed contra : nam quantumcuneue inmqu?ha fint lu-
mina , fi differant {pecie intellectus , vifiones erunt
inzquales Ipcciﬁcc‘-, deinde !Li'.n_cn g!otim pramium
elt debitum beato tanquam perfectio incelledus, er-
) vbi meritum eft 2quale, deber eti.‘ﬁm lumen d‘lf
rizquale, fed neque recte Molinla rcﬁrpondcr Sy
effentiam moderari funm concurfum fécundum pro-
portionem meriti nam caufz in adtu pyimo com-
plete , Deus non d@Ing.lt concurfum fine t'llih‘.{.'l.l;(:h
intellectus perfectior cum axquali lumine,eft caufa in
actu primo completa ad vifionem Pcrfc&io1‘<_.‘::x,crgo
Deus fine miraculo non denegarilli concarfum.

Deinde confirmatur pmb;ztio primo , (illi.l fi vi-
fiones {pecie differunt quoties intellestus {pecie dlf‘
ferunt, fl‘c]ucrctur nullumefle Angelum qui non vi-
deat effentialiter perfectius Deum , qum vidc:m
Chriftus , & Beara Virgo , arque a.cIFb fequeretur il-
lum Angclum elfe beatiorem tlllsliﬂ Chriftum 5 ham
vifio eft fpecifice Pm‘fcﬂ;m’ > quando imx:l]'\:ct.usﬁuﬂ:
fpecifice perfedtior , intellectus autern Angeli {pe-
cifice perfeétior eft humano intelle@u Chafti, imd
quod dicitur de, vifione dici etiam debebit d.c_v.mo—
re ; nam voluntas Angeli amorem habebic perfectio-
rem ciTcm:i.llirc.-r,qujr:\. habeat voluntas Chrifti, & B.
Virginis,atque aded fequitur illam effe lhr.d*im‘cm_.

Confirmatur fecundo,quiafi ab intellectn perfe-
Hori vifio produceretur petfectior cum equali lu-
mine , fequerctnr quod (6li perfe@ioni naturali in-
tellectus refponderet aliqua perfectio fupernaturalis
vifionis : fit enim lumen intenfom ve quatuor inn-
Gum intellectui perfecto ve fex , fi vifio habeat fex
gradus perfedtionis fequitur duos efit gradus vifionis
debitos incellectni ratione folius perfectionis intel-
leébus 5 nam illi non funt debiti ratione luminis vt
quatuor ; crgo funt debiti perfedtioni folius intelle-
ctus pure naturali. ‘

Denique a priori ratio eft , quia principia {pecie
diuerfa {zpé concurrunt ad actones & effectus eiuf-
dem omnino l'pccici » quis ? enim dicat calefactio-
nem A fole manantem fpeciedifferre 4 calefadtione
quz nbignc prodit : motum localem hominis , &
bruti {pecie differre, Huinfimodi enim actiones ef-
fentialiter pendent 2 principijs & quibus funt , & ta-
men nemo dixerit eas {pecie differre , quia non pro-
deanc 4 principijs quatenus fpecie dinerfis : imd ne-
que actiones & motus fpecificarur 4 principijs 4 qui-
bus funt , {ed 2 terminis ad quos funt. Alrera etiam
ratio eft , quia omnes potentiz- obedientiales vt {ic
eiufdem funt {pecici, quia idem habent obic@tum
formale.

Ad primam Refpond. intellectus fpecie diuerfos,
quando Deum vident non agere ¥t principia fpecie
diuerfa,fed provt conueniunt in ratione generica in-
tellectus eleuati ; ficur fol & ignis quando calefa-
ciunt , non agune vt principia Ipccic diverfa. Vnde
negatur quod vifiones prodeuntes 3 dinerfis incelle-
&ibus , habeant ordines {pecie diuetfos, cam non
refpiciant fua principia vt {pecie dinetfa.

Ad fecundam Relpond. negando etiam quod vi-
fio Dej humana , & Angelica , habeant obieéta for-
lpnlii {pecic diuerfa. Nam obicéum veriafque vi-
fionis eft Deus prove eftin fe, ficur fides humana ,
& AI}gCIiCl non differunt {PCC!'C 5 (_llli;l reuclatio eft
obiectum formale vtrin{que. Neque ad hoc vt po-
tentiz vitales fpecie differant necelle eft v carum
tinguli aGtus fpecie differant , hazc igitut propofitio

i el e ¢ igit 1
deoet diftingui , obic&a formalia viltonum , {unt
Tem. I.

o

67

obiedta formalia intelleGtuum, inadequata conces
do : adrequata nego. Fatcor quod adzquata obie-
¢ta inrellectuum ipecie diftinctorum differine {pe-
cie , non autem obieéta mmadequata , nam incelle-
ctus Angelicus etiam fi mulros habeat actus {pecie
differentes ab actibus intelle@tus humani €08 nimird
ad quos haber potentiam completam ; habet tamen
alios multos ciufdem {pecici; quia fe extenditad to-
tum ad quod {& excendit intelle@us humanus.

Inftabis quoties potentiz vitales differunt fpecie,
actus etiam eacum fpecie differunt , alioqui intelle-
ttus , & voluntas producere poflent adtus virales
ciufdem fpeciei,

Retpond. difting: anteced. quoties potentiz vi-
tales diftinguuntus{pecie ; ita vt earum obiedta for-
malia diftinguantur adaequaté , tories necelle cft vt
actus earum {pecie differant concedo : quoties
rum obieéta formalia inadequaté tantum  diftin-
gunneur nego. Nam potentiz fpcciﬁcanturpcr adtus
adequaros , non per actus inadaquatos , veibi gra-
taintelledms’y & voluntas ira fpecie differunt , vt
caruin obiccta formalia fint adequare diftincta; ob-
icctum enim incellectus eft verun > & obic&tum vo-
luntatis eft bonnen : ided aus intelleCrus > & volun-
tatis femper {'}wcic differune.  Inrellectus autem An-
gelicus, 8 humanus ira {pecie differunt , vt obiedta
earum formalia ron fir adequare diuerfa, namyveer-
que refpicit ens veverum , ideoque non eft neceffe
YVt omnes cormm actus 1iua-cic differant.

Ad tertiam Rc!i\oud. dii"-;ing. maiorem , quories
duz caufe partiales concarrunt fimul ad eundem
effectum , ff yna earum fic perfectior, effetus etiam
elt perfectior , i canfa illa perfectior , ita eleuerur
per alteram ve equaliter femper agat , nego : fi non
L;IL‘[!:‘I[U_‘ peralteram concedo , verbi gratia quando
Ipecies in oculo eft perfectior ided perfectius vider
oculus, quia [pecies minus perfedta,impedit ne ocu-
lus exercere poflit torum fium conarum neque {pe-
cies perfectior oculum elenat ve agat {upra fuas vi-
1€S , AL Vero quando intcllectus agit cum lumine glo-
tiz , elenatur ad agendum , & =zqualiter femper
agit nam intelledtus perfectior non impedit ne lu-
men gloriz rotum fimm conatum exerat >qued idem
dico de inftrumentis artis. Vnde vno verbo dici po-
teft illa omnia vera effe pofle in caufis naruraliter
agentibus , non autem in ijs quz agunt obedientiali-
ter o quod caufa perfectior non agat nifi quantum
eleunatur.

Ad confirmar. Refpond. cum Valque in affenfu
fidei duo effe , primum eft appreherfio terminornm
de quibus fertur iudiciom , alterum eft iple affenfus
fidei , primum illud in homine"doéo perfectius eric
quam in ruftico, fecundum nunquam exceder perfe-
&tionem habirus fidei.

§& 1L

Frrum vifiones Dei fpecie differant quando ea-
um obieéla [pecie differant.

Oteft vifio habere obiecta dinerfa primd, i plures
P-.mt pauciores videat creaturas quam altera. Se-,
cundo i vna videat vel vnam perfonam fine altera,
vel vium ateributum rarithm: aleera verd videat o
nes perfonas,& omnia attributa, quaricur ergo quo-
modo vifiones ille fpecic differant.

Ratio autem dubitandi cft primd , guia quando
aliqua res ordinem vnum effentialem habet , quem
non habet aleera , fpcc:ic diftingmitur ab altera , vi-
fio quz non videt nifi Deum non habét vnum or-
dinem efencialem quem haber vifio quz termir
tur ad Deum, & creaturas ; h#e enim pofterior vifio
per fuammet eifentiam exprimit creaturas in omni-

: =3 g N potentia

Inftantia,

Solutioc
tertiz,

Triplex
dubitatie




Conclufio,

Solutio
prima du-
bitandi.

Solutio
Tecund:z.

68
sotentia & eft ordo effentialis ad illas , ergo fpecie
differt ab altera illa vifione. Confirmarur quia fiel-
fent duz vifiones quarum vna patré exprimeret {ine
filio, altera fAilinm fine patre, diftingnerentur fpecie,
ex co pracise quia dinerfos haberent ordines tran-
{cendentales.

Secundd,fi daretur forma intellectualis qua ex fua
natura effet principium intelligendi, & appetendi:
altera verd effer tantiim principium intelligendi , di-
{tinguerentur fpccie » quia yna careret ordine tran-
{cendentali, quem haberer altera , crgo due yifio-
nes differunt {pecie , propeerordines tranfcendenta-
les diuetlos.

Textio, vifio qua cognofcii- creaturas 11 omnipo-
ccmin,cxprimit in modo C()g:l()lﬁCIlLf_f‘Ol‘m1iP(JECntif‘L
diuerfomodo quam illam exprimat vifio qug non co-
gnofcic creaturas , ergo ille vifiones differunt ctiam
obiedtis formalibus Primm-ijs: imo vifionem qua di-
ucrfas cogno(Cit creaturas, diesfa cognolbuut attri-
buta Dei.fed huinfinodi vifiones diuerfa cagnofcunt
attributa Dei , ergo fpecie differunt.

Dico testid,viliones Dei,quz terminantut ad crea-
guras {pecie cii}lf.‘fﬁ-\ﬁ differunt pcrﬁ-{tlonc indiuidua~
1i non autem {pecifice,fi autem terminarentur ad vna
perfonam fine alijs vel ad vnum atcributum fine alijs
{pecie differrent.

Prima pattis ratio elt quia, illud inter vifiones
ponere non poteft diftinctionem {pecificam quod
non {pecifica vifiones ; fed créature vife in verbo ,
cum {int obiedta folum materialia, & {ccundaria,
non {pecificant vifiones : €rgo quandin idem videtut
obiectum primarium ; etiam {i diverfa videantur ob-
iecta fecundaria , femper vifiones funt ciufdem {pe-
cici,cum folum obie¢tum formale vilionumillas non
Ipecificet cum autem diuerfitas illa vifionum non fit
tanttim nuiwerica ( vtdixi) debet effe fubftantialis
{ed indinidualis.

Secunda pars enidens eft : quia vbi funt abiecta
primaria diuerfa, ibi funt vifiones diuerfz formaliter
& f{pecificé ; fed i vifiones ad diuerfas terminentur
perionas, vel ad attributa dinerfa , habebunt diverfa
obiecta formalia ; exgo erunt dinerle.

Ad primam Refp. vifionem habere ordinem tran-
{cendentalem primarium , & formalem 4d obiectum
primarium,& formale : ordinem antem fecundarium,
& materialem duntaxat ad obieGtum f{ecundarium,
& materiale. Quamuis autem vterquce ille ordo fic
effentialis vifioni , non fequitur tamen vifiones fpe-
cic differre, per ordines effentiales {fecundarios dun-
raxat & materiales, quia ficur obiectum fecunda-
rium s & materiale non conftituic vifionem in fua
{pecie, fic ordo ille fecundasius , & marterialis ; vel
potius {ecundarid tantiun eflentialis, S matesialiter,
non dat diuerficatem nifi materialem : ordo ergo
quem vifio Dei habet ad obiecta {ecundaria , eflen-
vialis eft {ed macerialiter, & fecundario, ideo non va-
riat {peciem vifionum, vade.

Ad confirm.Refp.vifionesillas differre {pecie qua-
rum vna refpicerer patrem , altera filium ; nam illz
haberent obieta primaria diuerfa atque adeo cran-
{cendentales ordines formaliter diuerfos & primario.
Ad argumentum ergo totum,illa maior diftinguitur ,
ill vifiones fpecie differunt quarum vna ording
tranfcendentali caret, quem haber altera , fi fit

ordo effentialis , primacius & formalis concedo :
i fic ordoellentialis fecundarius & matexialis , ne-

go.
% Ad fecundam eadem Refponfio eft : nam forma
illa qua principium effer intelligendi fimul & appe-
tendi, & illa qua principium efler duntaxat intelli-
vendi , haberent ordines ad diverfa obiecta forma-
Yia , ideq fpecie differrenc, viliones autem ad diuerfas

Difp.11. De Deo. Quzft 1V.Se&. 11

creaturas habent ordinem ad diverfa tantim obiecta
materialia.

Inftabis,vbi eft effentia diuerfa ibicft fpecies di-
uerfaled vbi eft ordo effentialis diuerlus , eft dinerfa
elfentia, ergo & {pecies diuerfa.

Refp. difting. maiorem ybi elt cifcnt_ia formali-
ter 5 & pl‘innu'ib diperfa eft {pecies diugr{a concedo :
vbieft effentia macerialiter folum, & fecundario di-
uerfa ibi eft [pecies diverfa nego.

Adtertiam Refp. eandem femper diftinctionem
recurrere , vifio quz in unmipetc:ztil diuerfas expri-
1mit creaturas , cxprimit omnipotcntium diverfo mo-
do, formaliter & Prinm;ii) nego : diverfo modo ma-
terialiter & fecundariod concedo, fimiliter il vifi
nes {pecie differunt qua diuexfa exprimunt ateribu-
ta Dei primarid & f8rmaliter dinerfa concedo , di-
uerfa materialiter tantium & {ecundarid nego = cum
cognofcuncur diuerle creaturz in Deo , non cogno-
{cuntur necelfario attributa primario diuerfa fed tan-
tim fecundariz rationes eiufdem attribuci, v fupra
dixi.

o=

Secrio IlL

Vtrwm wifio Dei fit;vel effe pofiit comprehenfina.

CErrum cft primo comprehenfionem {umi ali-
\ quﬂ:_]\du_1m‘p‘roprlc., alquando P;(_)}n'lc" : fumpra
impropri¢ fignificat aliquands cognitione m quan~
cumque intelleétus enidentem s vt pofﬁtis compre-
hendere cum omnibusfanékis,id eft euidenter cogno-
{cere :aliquando adeptionem , {en aflequurionem fi-
nis intenti, vnde beati omnes dicuntus comprehen-
fores , & inter dotes Beatitudinis via eft compre-
henfio. Propri¢ autem {impra comprehenfio, fign
ficat illam cognitionem , que fic adeq
&o cognito 5 VE nihil in o fic quod lateat cognof-

centem , id eft ira vt nihil in obieéto fit cognolcibi-

le, quod ab ea cognitione diftinéte non attingatn.

Hanc autem veram cife fignificationem comprehen-

fionis primd probari poteft ex analogia comprehen=
fionis corporca ac localis : loco enim dicitur com-
]_wchf_-;:di cotpus , quod fic eft intra locmn adequa~
t&,ve nihil eius fit exera illum locum, Deinde fic om-
nino explicant S. Patres , praefertim Auguftin. cpilt.
1 12.C.8. Alind es? (inguit ) videre, alind comprehen-
dere, guandoguidem id videtur gtod prefens vicungues
[entiznr : torum antens campr‘cbeﬂd;mr videndo 5 gisod
ira videtnr vt nibil eivs lateat videntemn , alibi etiam
vocat plenam & perfeclam cognitionem VT in queftiunc.

de Trinit.& optimée L.12.de ciuit.c.18.oftendit adz-

quationem hanc obicdti, & cognitionis 5 guidgiid
( inquit ) Gientia comprehenditur 5 [Cientis cognitione
fintur 5 1d et ita adequatur vt nihil obieéti fit extra,

fed cognofcatur totaliter , aliorum patrum cadem
mens cit vt patebit infra.

Certum ¢ft fecundd,eas ad comprehenfionem con-
ditiones neceflario requiri , que neceffariz funt vt
cognitio fit omnino adequuta obiedto intc.llingili
cum autem in obiedto alia fit perfedtio extenfina quia
obieétum pluses habet perfectiones {altem ratione
diftinétas : alia intenfitia quia eader perfectio obie~
civ. g. {apientia,plures , vel pauciores habet gradus
virtuales, arque adeo impcﬂ-‘cc’hus vel pcrfcékius po-
teft intelligi : proprerea duas conditiones vera com-
prehenfio requirit, prima eftve adzquer intelligibili-
tatem obiecti extenfivam,aded vt nihil fie in obiecto
vel formaliter vel eminenter quod non cognofcatur
wna & indiuifibili cognitione ¢ fecunda vt adzquer
intelligibilicatem intenfinam id cft cognofcar obie-
éum quancum illud eft cognolcibile quod {ané quid
fir- difhcillimé video explicari : nam illud quantum
eft \.‘uglwfcibilc vel fignificar aliquid fe tenens ex

paste

clt oble-

Solutio
tertiz.

Q

Triplex
conditio.




Anomi.

Triplex

dubitatio,

Conelufio
negans,

De vifione Dei.

patte obiecti, & fic fignificat tantiin quod fignifi-
cabat priot conditio , Llum{.nihil fit in obiedto quod
ilon arcingatur :_vcl fignihicar perfectionem ipﬁus
aus, & fic fenfus eriv quod comprehenfio debeat
effe cognitio intenfiffima & perfectiflima qua de ob-
iedto aliquo poteft haberi , vt volunt nominales.
Vnde {equeretur formicam effe tam incomprehenfi-
bilem quam Deum , cum nulla fit cognitio creata
formice ,. qua non poffit dari pecfectior , vel fenfus
erit quod principium cognofcens debeat effe tam
Petfcftum » quam obiectum cognitum , vt videntur
dicere quidam recentiores , quz interpretatio inuti-
lem reddit quaftionem de incomprchenfibilitate
Dei per creaturas , cum cuidens {icnullam cognitio-
nem creatam effe polfe ram perfectam , ac perfectus
cft Deus , vel fenfus erit ille quem habet Arrubal. vt
cognitio fit tam clara, & euidens quim res eft ex fe
.inthiigibilis 5 quod videtur non effe necetlariam ad
comprehcnﬁoncm, cam hoc non fit neceffarium , vt
omnia cognofcantur qua funt in obiedto.

Verum conftabit ex his qua poftea dicam quid fi-
gnificet cognofcere obie€tum quantim eft cogno-
fcibile , ita nimirum ve illud (quantam) partim fe
teneat ex parte obiecti, & fignificer cognolci fingu-
las Dei perfectiones , {ecundum omnes gradus vie-
tuales intenfionis quos habent, partim {e tenear ex
parte cognitionis , quz totam perfectionem clarira-
tis , & intenfionis habeat ad quam obieGtum ipfum
smouere poteft.Hoc enim eft adequare perfectionem
intenfinam ipfius obiecti,

His pofitis celeberrima inver Theologos difficul-
tas cft vtrum vifio illa Dei clara & intuiciua de qua
dixi hactenus, fir vel cereé diuninivds effe poffic com-
prehenfiua & adwequara vbi video tria poffe quari.
Primd veram reuera implicer vt vifio aliqua Dei crea-
ta {ir comprehenfio.Secundo verum id implicet ex co
quod adzquari non poffit perfectio extenfiua Dei.
Tertid verum id implicet quod adzquari non pofiit
perfeétic intenfina.

§. L

Virum ifio aliqua creata, vel creabilts pafiit effe
Dei comprehenfia.

INComprcheuﬁbilimtcm omnimodam Del nega-
A runt iam olim Eunomius & Anomai, vt referunt
Bafilius, Nazianzen. Chryfoft. alij ve Fulgentius , &
Hugo , Victorinus , anima Chirifti tribuere videntur
omnimodam Dei comprehenfionem : Denique Vaf-
quez licer Theologicé cerrum puret comprehendi
non pofle Deum,negar tamen id effe de fide, :

Ratio dubit. effe porteft primd,quia omne enis {im-
plex aur totaliter cognofcitur , aur ignoratur torali-
ter ; Deus eft ens fummé fimplex , & non ignoratu
totaliter , ergo cognofcitur totaliter quod eft com-
prehendi. Confirmatur quia beati ( vt diximus ) vi-
dent omnia que funt actn in Deo , ergo nihil eft in
Deo quod cos latear.

Secundd, Deus non eft magis incomprehenfibilis,
quam inuifibilis, fed ita eft inuifibilis per vires natu-
1&,ve per potentiam obedientialem fic vifibilis , ergo
per potentiam eriam obedientialem eleuari poteft
creatura vt Deum comprehendat.

Tcrrib,1111[1a ratio probare poteft impofibilitatem
huius eleuationis , velenimilla petererur ex eo quod
cognolci non Pofﬁnt omnia qua funt in Deo, & hoc
non ?r_ob;mxr elfe impoffibile : vel ex eo quod nuila
Cognitio creara pofic, effe ram perfeta in ratione
cognitionis quam Deus eft perfectus in ratione co-
gno{-.::ibilis »& hoc non probatur cfle neceifarinm.

Dico primd,nulla cft polfibilis creatura cuius 1in-
sellectus eleuari diuinichs poflitad Deum compre-

henden

n & videtur effe omnino cern
ita cum 8. Thoma , Bonauent, & Scot:)t:;l::ilf::t%:{fai
nimiter Theologi feré omnes.

‘Primb enim euidenter id exprimitur in fcn’pturis
plalm.ty. Pofuit tenchras laribulnm funm ex quo loco
incomprehenfibilitatem Dei probat Nazianz.orat.1.
Destm abyJiss operit s cuins tenebre lasibulum funt, plal.
138, Mirabilis faila est feientia tua exme 5 vt egregic
ponderant Chryfoft. homil. prima de incomprehen-
fibili natura Dei, & Athanaf, epift. ad folirarios,1.ad
Timoth. 6. lucem habitat inacce(fibilem , vt idem ex-
pendet Chryfoft.homil. 3. Theodorer. in eum locum,
Eccl.x. fapientiam Des precedentem omnia guss } tnue-
figanit : Concluditque wns et altiffimus, creator om-
#ipotens , & rex, &c. lexem. 5 2. magnus confilio, ¢ in-
comprebenfibilis cogivata, Iob.1 1. forfitan vestigia eins
camp;—'ebmdc.r s & vfgie ad perfelinm amnipotentem re-
peries , vt oprime interpretatur Gregor. [.27. Moral.
cap. 4.

Secundd accedit Patrum fuffraginm, Cyprianus in
prologo de operib. Cardinalib. Nez {inquit ) immen-
[itatss eints profundumsvlla creaturayvel colestis,vel ter-
rena mecitnr. Minucius in Octauio. Dess (inquit ) nec
videri poteft, vifit clarior eft, nec comprehends potest nec
aStimari, [Enfibus maior St infinitus , inzmenfiss 5 & fols

[bi, quantus et , morsr, Terrullianus in Apolog. €.17.

inuifibilts eff etiam f§ videatnr , incomprehenfibslis , et
iam [i per gratiam vepraféntetnr : ineflimabilis erfi hu-
mang fenfibus effimetur 5 ades verns, & tantus eff. Ca-
terum quod wideri communiter, giod mﬂfmari,,i?meﬂ Mi=
mus eff ocults guibus oCEHpRtnT 5 manibus 7;;!5151‘ con=
taminatur, &' [enfibus quibas inuenitur 5 guod vero im=
menfum eff [0l fibi notum est.Hoc grod est;Deum &ffi-
mari facit s dum eStimari non capir; & ne dicas loqui
Tercullianum de eo quod poteft fieri naturaliter 5
Deys eft incomprehenfibilss ( inquit ) etfi per gratians
veprafentetur, alios omitto.

Tertiosenim Concil. Lateranenfi cap fitmiter aper-
ta definitio eft , Deum effe immenf{um,zternam ; in=
commutabilem , incomprehenfibilem , nam de illis
omnibus attributis loguitur 2qualiter : ergo fighum
eft Deur codem modo effe incomprehenfibilem quo
eft incommutabilis, & 2ternus;fumi autém incom-
prehienfibilicatem in fenfu in quo eam fitmunt coit=
muniter {cholaftici patet ex fequentt capite;vbi dici
Concilium fe iflam in eo fentu fumere , inquo fumis
illam Petrus Lombardus & f{cholaftici, ergo ex men-
te concilij patet effc omning de fide quod Deusa
nullo intellectu creabili comprehendi poreft vt me-
titd pronunciatum fit & Chryloft.hom. 2. Manifeitam
effe infaniamyminiméque fevendar diceré Dewns nos pof-

S cognofeere,, fivut ipfe fé nosir.

Quartd,ratio tamen Theologica ghz 1d efficacitex
prober difficilis eft. Argumentantur aliqui cum Ca-
1etano quia cognitio elfentialicer finita non poteft ef=
{c adzquata obiecto infinito ; tognitio qualibet crea=
ta eft effencialicet firuta : ergo non poteft effe ade-
quata obieéto infinito; cuinfmodi eft Deusiergo non
poteft effe comprehenfiua. Hec ratio nihil probat
quia dici poffet {atis effe,ad comprehenfionem v co-
gnitio adzequetur obiedto in ratione obiecti ; quam-
uis €1 non adaquetur in ratione entis. Deinde inquie
Recupitus , cognitio comprehenfina , & obiectum
quod comprehenditur debent effe in eodem ordibe
{pecifico abftractionis A porentialitate 8¢ a materia,
alioqui obiectum non adzquathr A tognitione. Sed
hoc probari vix poteft prefertim fi agatur de poten-
tia obedientiali & inde fequeretut quod Angﬁ'lu}i fu-
perior comprehendi non poffer ab Angelo inferiore,
ijs igitar & aliis huiafmodi omiffis.

Ratio proponi hocmedo potelts nulla creatura

poffibilis compehendere poteft Deumn etiam prove sasie,
I

3 elenatay

69

e

Scriptura.

i
3

Patres.

Conciliad
Latexa-
nenfes

Rationes
mions Ci
cacts.

Bffican




'™\’ 3
70 Dilfp.1L
cleuata,fi non poffit eius cognitio cffe adequata per-
fedtionieius tum extenfine tum intenfiue , fed nutla
creata cognitio pouf} adzquare perfectionem exten-
imam,ﬁ.ut intenfiuam, Dei , ergo nulla cognitio ¢
ta poreft efle u)znpmlun[uu. Veraque pmpoutin
examine indiget quoad vtramque partem,de qua mox
dicam.

Solutio Ad priram Relp.ens fumme [1111 plex quod eft vir-
dubitatio= tuahru mulea puih cognol ci partialirer , & ignoraxi
. totum » ntf.uld to-

partialiter. Imbd alind oft cognofc
raliter Cognoi'i:x.%"mnis omnia cognolc
funr in Deo, non ic.qucac"un Tamen co
quia non cognofteretur cotaliter v ftatim conftabir,
Ad ixmndim hdp. negando Deum co modo effe
incor 1"}’1(.[1».111114(‘%1 s quoe {t inuifibilis vt patebic ex
hqlmntﬂm; vbi i(.lponuu icaf m ad tertiam.

5. 1L

Vtrum implicet Dei comprebenfio ex eo quod ad-
aquari non pofSit perfectio exten-
fina Dei.

tur que
brehenfio,

Rimum itaque tationis allace membrum erat: e
wecef{arium ad Dei cox nprehenfionem ve cog-

nolcantur omnia qua funt in Deo tum forma 11rc|
tum eminenter , atque ita vt cognofcantur omnes
creaturz poflibiles,8c omnia decreca Dei arque ac 1eb

futura omnia, & exiltentia. Hocautem effe it npofli-
bile qou veramaque diflicultatem haber non leaem.

» enim Cura non funt a aliquid Dei, ereo
il Jz\]uﬂtc Dens, Deinde
endi poteft Deus quamuis non cogr 16{C
1 pofibilia, {i«
:n.m non Lﬂgﬂ olcantur

Prima du.
Bigacio.

cr 'E":,

ifinte
omnes cff

ifs produ
funt (1ne
non poeeft
20 Augf:]m
1 Deus. Imo
erit;[i enim Ga-
'-|<_ > poterit Gabriel
cognofcere hanc fui con PLLnlLNilOllU]l,’lElll‘LL itailla
cognirio Lummicu {e ipfam. Dmuquc Angelus, fi
cumpu'ncnd.u formicam Comm!u;u ubu infini-
tos effectus quos per lmru,n.m\ naturalem, aut obe-
dientialem pxodm.csc .L}mttft

Secundo, fico m agis penetraretur Deus, quo plu-
res cognolcuntur creaturae,{ equeretut non pu ife cog-
nolci creaturas infinitas in Deo nifi pet cognitionem
infinitam , quod communiter non admitricur ; s qm
porel ft finira L{;'TIHL]( e Logm)iu Deus mimlius 5
poflunt finitd cognitione C(’)"ll()[tj creatut® infinite.
Probatur tamen maior tunc cognofcitur Deus ¢ 0g-
nitione Jilfmlt.. qua ndo mﬁnltt: PLllttialur hd cum
infinite cognofcuntur creature in Deo infinité Dens
penetratur, vt conftat ex {upm dickis, ergo fi cognol-
cantur infinite creature, cognitio eft infini

Tertio, nulla ratio pmn.u elle impoffibile, vt cog-
nofcantur omnia poxhblu-h& omnia tum furura,tum
exiftentiain Verbo, crgo ex eo L.tpjrc non ]n‘hPhLJl
cnmpr-"htm 1i Deum.  Prc Hn antecedens rota ratio
reur eftsquia nulla vifio Fcnr”} \"um { 'phm
{ed v ifio beata necelfar nofcit fe ipfam ﬂu)mu
non cffer perfecta bes atitudo , qu debet Lo'nmh,ue
‘ .|.=u nm‘-.un am. Deinde non ilh“.mll vE po—

..'("‘:'lull..'l.n 1.L‘ 1Pi 111

ccanda
dubitacio,

6] C()

g potelt i\ Wp“m th.mm OrLC
habeac ab obiedtam. ]n*u cum dico Deus cognofcic
omnia poﬂ;bllly. cogn nofcit ix. IP[JH] 5 Clim
1Pf:z fit vium ex polsib ;
ctiaim in Deo cognitio efls non poll

CITi

er.directa h.nul,

De Deo.

Quaft. IV. Se&. 111

n in Deo implicat vt eadem
2, & darentur reflexiones actu

& reflexa ,
cognitio {it prior feip
in| f!\u' 2%

Dico primd , ad Dei comprehen{ionem requiritus
cognitio creaturarum omnium an‘llmm inVerbo,
» eft fimpliciter l‘uiml,tbllls Ira commu-
ef fumiu_u cum S.Thoma hicart.8. & ; 3-P-q- 10
art.2. Bonauent.in 3. diftict. r4.queett. 3, arc.2.Scot o
quatt.2. Suare, '\ftliquc.

Prima partis Ratio difficilisnoneft »quia necefle eft
ad Lumpuhmhuncm, vt nihil Dei lateat cognofcen
tem, {ed (i non videantur creature omnes pofsibiles,
aliquid erit Dei quod latear L("""l\ln_lf‘l“.ﬂ]_\]'lul]'l].d
qrmd continetur eminenterin [ aliquid Dei,
imo & re! pnd:us omnes quos haber Deus ad creatu-
ras funt '111(}”11{ Dei, idez omnes funt alic quid Dei;
potentia Dei pm\ t factiua Inmulumm i particulari
eft eriam : lic]m Dei ; fed (.U“'“ur..l ta non puiiunt
qll‘]') CU”HO[‘.'U"UI] flhklﬂ f[[‘l[l-LLt' Ll(_‘ crearurae om-
nes pofs t Deus Lfm‘]m_l iendatur i~
lz {.‘U""lu{u d(bcm. Confirmatur quia tunc caufa
Lompicly.ndnm quando penctratar [!(I fectiflime ,
fed inon cognofcantur omnes effeétus ab ea produ-
cibiles , non LO‘H]U[LC‘I[I[ sneque penetrabitur modo
pmff &ifsimo ergo non LOlD})tht ndetur,  Et hxe
eriam.Ratio 1””]"“ debere cognofciad comprehen-
fionem Dei nmm“ futura, & exiftentia quz
videri vi vilionis Dei. Probatur qui "“l“' At per-
fecte L()I]Pllll ndi Det 1, quin videantuy omnia
funt actu in Deo , fed :»-rmh. mc‘aulll:(l a lu"c

1] us,LL {cic

quia eti:
4 ~

sibiles ergo v

l:\".‘\_‘,l_ﬂ

qie
e

ndi Deus quin illud eriam e o
fycum ad L'on‘l)rchc:z'aﬂoncm exigatur penctratio
(fentiz quoad omnia quz funt in 1p{.t.

Secunda pars quod huiufmodi cognitio omnium
puis;lnlmm y \\ exiftentinin fic Il‘[]l‘!of‘lblhs illLJbJL’l
et fufius tertia parte. Ratio autem erat 1}; xcipua,
quia illa cognirio qu
exiftentia diftincte, {e 1 !P.dl‘i] etiam diftinété ac in actu
!Ignzlm videret. Quod efle mw‘lxlbw oftendebam,
cum Scoto,Gabr i Ocham. Ilmtuf Recupit, contra
Suarem,Salam,& multos recentiores.

Probatur aurem breniter , quia omnis cognitio
creata refertur tranfcendentaliter ad obie@um non
{oliim primarium, {ed etiam fecundarium 3 implicar
enim vt obiecto mutato,immutata maneat,fed i impli-
car vt aliquid ordinem dicat tranfeendentalem ad fe
ipm m , CEgo implicat vt cognitio creata reflexe cog-
fcarfeipfam. Deindei lmp icat vraliquid fic i’“‘“
{e ipfo,fed obiectum eft pnusuwmnom cum {ir for-
ma {'xt]mlau. fpecificans cognitionem faltem fecun-
dario,fi non fitr obicétum primarium,& fit etiam men-
fura cognitionis ; menf{uram autem cercum eft effe
priorem menfurato : ergo non poteft 2 Jquu{ effe cog-
nitio fud 1plm<. Prarerea i aplicat .11111 iid effe tcnan—
tiarn ad fe ipfum alioquieflet terminns fimul & via
quodi me.mat , ficut implicat vt aliguid fimul fit 1y
via,& in termino viz.Neq; recurtere licet ad diucrfas
formalicates,fic enim eruntadmittéda in e1d€ cogni-
tione for mwhmrc% actu infinite. Nam €ognitio provt
eft texminus di[hmjmtm afe 1pl.1 prov rc{k via,& cog
nitio vt directa di ftuwmfm afe 'p!.l provte f= 1 ¢
vnde !Lqu.lm pre CCi!m infinitus. Nam coeni
vt eft rerminus formaliter , cognofc'

Hduu mmm pofsibilia , &

I, €rgo peral
- "

Conclufis

futura

Cognoi‘.i
omnia
poffibilia.




Aliz ra-
tiongs.

Solutio
{timz du-
itagionis,

De vifione Dei.

quid di[tinEth_Furmalitcr > illqd‘di&in&um cognpf—
citur , ergo rurfiss per aliquid diftinébum, & fic in in-
finitum. Rur{us dabitur cognitio extra collectionem
omnium cognitionum quod implicat.Nam datur per
te cognitio cognofcens omnes cognitiones, fcd vt fic
diftinguicur formalicer ab omni cognitione, ergo da-
tur formaliter aliqua cognitio extra omnem cogni-
tionem, Denique argnmentum Recupiti cft etiam
efficax , implicat intellectio identificara cum intelle-
ctucreato , ve probabo in materia de Angelis , ergo
implicat intelledtio identificata cum reintellecta, to-
12 enim ratio currintelleéio identificari non poflic
cum intelle@u eft quia intellectus eft aliquid prius,
& caufa intellectionis:quod etiam conuenit obiecto
vt oftendi.

Valéntque rationes illez omnes pro. cognitione
omnium exiftentium vt patet. Et poteft praterea
probari fi vifio videret {e ipfam, videret etiam fe per-
petuo duraturam , vadeilla vifio cum effentialiter fie
vera, ex {ua intrinfeca ratione haberet vt poftquam
faka eft nunquam deftruererurd Deo , & hanc non
cife neceflitatem folim confequentem probabam;
quia implicar ve Deus entitatem huius vifionis ponat
in rerum naturd, quin decernat illam in. zrernum
conferuare.

Eandem impoffibiliratem cognitionis poffibilium
video aliter probari i recentioribus, v. gt. quia cog-
nitio illa qua adzquaretur infinito non poflerelle fi-
nita,fed aducrfari) negabunt cffe impoffibile:ve decur
infinita cognitio: imb & negabunt effe neceffe, vt
cognitio omnium poffibilium in {e ipfis fit infinita ve
dicam ftatim. Sed inquies tam implicar vt creatura
{ciat omnia que Deus {cit,quam ve facere poffit om-
nia qu¢ Deus poteft facere. Negari poteft pariras,quia
implicat vt crearara poffet [ ipfam primo produce-
re.Deniq; probat Arzubal,quia ordo tranfeendentalis
determinarus, & indiuiduns, debet habere terminuim
determinatum quein refpicic effentialiter. Sed omne
pofibile in particularinon cftaliquid dererminatam,
ergonon poteft dari ordo, tranfcendencalisad illud.

Ad primam Rcfpon. creaturas non efle aliquid
Dei contentum ineo formaliter, fed effe aliquid,
Dei , contentum in €o eminenter s cuius etiam cog-
nitio exigitur ad comprehenfionem. Nam fi vulgaris
tantim f{ic comprehenfio caufe non eft quidem ne-
cefle vt cognofcantur omnes effetus quosilla poreft
per potentiam obedientialem producere , fed eft ne-
celle vt cognofcantur omnes quos poreft producere
per potentiamnaturalem , modo illi nouam aliquam
caulz perfedtionem afferant cuiufimodi func illi om-
nes effectus qui fpecie differunt , vel qui poffint fi-
mul produci. Illiautem effe@us qui poflunt fucceli-
ué produci, & {olo inter fe numero differunt non de-
bent neceffarid cognofci quorics comprehenditur
caufa:hine fir ve coprehendi a nullo intelle@u poffic
Deus , qui2 nd pofsiat cognofci omnes effectus {pecie
diuerfi , vel etiam {olo numero diftinéti qui produci
i Deo poflunt fimul. Fateor quod Angelus E. iplum
nequit comprehendere naturaliter 5 poteft autem fu-
pernaturaliter cognofcere fas omnes cognitiones
naturales atque ira fe ipfum comprehendere , quam-
uis cognitio illa fupernaturalis non attingat {e ipfam
fimiliter fi Gabriel comprehendatur & Michatle,cog-
nofcentur a2 Michacle omnes cognitiones naturales
Gabriclis, non autem fupernaturales , atque aded
Gabriel comprehenfionem hane fisi non poterit attin-
geze per actum naturalem , alioqui cognitio attinge-
ret fe ipfam,fed potcric illam fupernarurali au cog-
nofcere , quia cognitio illa ﬁzpcrnaturalis non cog-
nofcebatur eoactu quo Michaél Gabriclem compre~
he:ld‘cbat. Formicanon poteft producere fimul effe-
Ctus infinitos numero diverfos » neque infinicos effe-

71
¢tus diftinctos fpecic,, idedque comprehendi porefk
quin cognofcantur infiniri efieus. g

Ad fecundam Refp. Deum infinit penctrari ab co
qui cognoftit infinitas creaturas in Verbo , fed nego
requirl ad penetrationem hanc infinicam Cognitio-
nem Arithmeticé infinitam, {uficit enim cognitio in-
finira quiualenter & Geometricd, Vade dico poile
per cognitionem entitariué finitam cognofci compre-
henliue creaturas infinitas quia i Deus infinitus vide-
xi poteft vifione finitd, multd magis videri poffunt
vilione finitd infinitz creature cam fit eadem pi‘o-r"-k
{us ratio. Neque valer hic argumentum calculatorium.
(vedixi ) nam quo. plures cognofcuntur creaturz, eo.
maior cft Geometricé perfectio cognitionis ', non
Arithmeticé , id eft non pes plures gradus fed in di-
ucrfa (pecie.

Inftabis potentia que facere poteft infinita etiam
{ynearegorematice , eft infinita categorematicé , cum
non aliter probctur infinitas potentiz diuinz , vel
etiam meriti Chrifti. Ergo cognitio que attingic in-
finita eft infinica.

Refp. manifeltam effe di(paritatem quia potentia
productiua neceflarid continet formaliter, vel.emi-
neneer cffeétus quos poteft producere , idedque in-
finita eife debet i producere poteft infinita.. Cog-
nitio autem cum non contineat obiedta quz cognol-
cit; finita effe poteft, quamuis cognofcar infinita:

Ad terciam Relp. {atis oftenfum cffe quod fir im-
poflibile vt vifio cognofcar diftincté fe ipfam. Beatus
ex vifuz vifionis elt beatus effentialiter non integra-
lizer 5 cognolicere fe effe beatum non pertinet ad ef-
fentialem beatitudinem , fed ad integraleillius com-
plementum ; ¢ft enim aliquid connaturaliter debi-
tum béatitudini 5 &ab illa Huens. Intellectus poteft
coguofcere fe ipfam cognitio autem {e ipfam ton
poteft cognofcere quia intelleétus non dicicordinem
eflentialem ad obiectum hoc vel illud in particulasi
quod attingit,{ed ad obiedtum fuum adzquatum qua
eft ratio communiffima entis ; atque aded quando.fe
ipfum cognefcit , non dicit ordinem ad fe ipfum, nec
eft prior fe ipfo. At verd cognitio. tranfcendentali-
ter refertur-ad obie€tum quod cognofcit ;& illud
prafupponir,ideo eft necefle vt fe ipfum non cognof-
cat diftinété , & in particulari : confusé aurem, & fub
vniuerfali aliqua ratione fe ipfum poteft cognofcere,
quia tunc non refertur ad fe ipfam. De cognitione
divina queab obiecto non fpecificarur difpar ra-

tio eft.
(TR A

Pirum implicetr Des comprehenfio ex eo quod
adeqnari non pofiit perfectio in-
tenfina Dei.

Lterum Proba.tionis allatz membrum erar, exi-
Agi ad comprehenfionem vt non tantum cognof-
catur rotum quod eft in obiecto ; tum formalirer,
tum eminenter ; {ed etiam vt obietum cognofearur
quatum et cognofcibile, id eft vt cognirio totam ha-
bear perfectionem claritatis ; & intenfionis, ad quam
obiectum moucre poteft:efle auré impoffibile v Deus
cognofcatur quantum eft cognolcibilis quod fané vi-
derur difficilius , quim membram pracedens.

Primb enim ad comprehen(ioriem nihil ex Auguft.
alind exigitar , quam vt nihil obieétilateat cognol-
centem , fed fi cognofcantur omnia quie fint in Deo
formalirer ; & eminenter, nihil obiecti iatebi'_: cog-
nofceurcm,ergo comprehenderur Deus quamuis non
cognoftatur quantumeft cognoftibilis. anﬁrmamt
quia nomen comprehenfionis a corpotali compre-
henfione ad {piritalein cranflatum elt; fed ve vnum
corpus’ comprehendar-aliid corpus ; non requiritur

zqualitas

Inftangia.

Solutie

terrie,

Prima da.
bigatio,




72 Difp.11. De Deo:Quz .

#qualiras nobilitady’, glob{ls_ efiim ferfens compre=
hendere poteft aureuir eigo vE comprehcr_ldarur Deus
#qualitas cognitionis* fon requitdtar, 7
Secunda * Secundd, fi - comptehenfior eft cogditiorqua cog-
dubitatio. 4 afcarar obiectuit ‘quantum’eft cognofibile fequi-
s formicam a millo“incelle@u creatd 'comprehen-
di’poﬂ‘é 5 'fam Aﬁgclus > V.g. non Pptcfl cogno[ujre
fornyicim ‘quanttim éft cognofcibilis : nullus eniin.
Atlgelus eft fta perfectus ue ‘non'poffic dari alius per-
fedtior cognoibitiuus formice: Imo illa cquoinbl—
11§ éf¥ 2 Déo infinitd cogmitione ;& ficut exigit "b €o
fierificables exigit cognolci: Neque {atis cft diceré!
i Heridé 3 Formictim non exigere’ cognolci 2 Deo:
donisione vt infinita’s fed vt finita +'nam formica
(‘ﬂ%nﬁa’]itcr‘p?ndc! ¥ Do, vr Deo; & effentialiter
< infinito , ergo cxigit cognoftiaDeo vt Detiseft , ex-
skl gy eophitione itfitica: : -
Tertiadu- FiiPegridy | (74 comprehenfionen exigicur vt obic-
i Siin cogniofcdtur quintum eft cognofcibile , requi-
it vt Priuc'ipium cognolfcens, {it tam pcrfcchlm,
quim obiccum cognitum : hoc autem f.ﬂﬁn:n eft
quid~ fic: neque diuii_iitﬁs goteri’r Angelus illf(:‘l'ior
comprehendere Algklum fuperioren, Neque fatis+
fagic Artiaga ch'nmit‘cl‘cmri'poﬁc diginitis*Angelum
inferforem ‘vt producat’ cognitionem “aqualem illi
qua producéret Aiageh_ls tuperio : i:}ﬁar’i enim po-
relt ‘printipiiycopriofcens tune efle imperfectius
obietto cognita. "Recuritut ergo ad peifectionem
sl M epphitionis y Sequaro-cur Deus non poflit cognofci
copnitionc aded perfecta vt perillam comprehen-
datup, 1t o0 :
-1 Picd vertidyad veram comprehenfionem effentiali-
tet exigieiit (vt-obiechum cognofcatur quantum eft
Logtiph ibilel vidieftvrcoghitio tantam habeat perfe=
Eionehl iin* katiore cognitionis , feu tantam ‘ingen-
fianem8eiclaritatem quanta ex {e obieGam dare po=
etk coghitioni quant {pecificat; Ira S.Thom. pluri-
bugloayquemfequumtur Thohifte omnes cum Sua=
SeiMolif. Fidrice yArsub. contra Vafques , Hurtad.
Alar€ong! Lo Je :
i+ Ratio eft,quia vt obieCtum comprehendatur , ne-
feelle é{t vt adequetur intelligibilitas intenfiua obicéti
cogniti:fi enim cognitio néadaquerilld,iam non erit
‘cognitit-ddequata obiecto ; fed i non cognofcat ob-
dectam grantum eft cognofcibile, nonadequabit in-
tolligibilicatéin eius intenfiuam: ergo non erit com-
srchefifio. $Minor declaratur ex-doctrina. S. Tho-
ma ; quia quo Pcrfcc’ﬂ:ior cit aliqua entitas obictieo
etiam perfectior cft ciii inrcll]'f_;ibilita.s , & amabili-
tas , id eft vis quam habet, ad {pecificandam fui cog-
Bid o Bhintelledtn ; & ad excitanduimramorem in
voluntate:; ergo: yt. adzquerur intelligibiras obiedti
necefle eft vr cognitia habear toram perfectionem
quam obicctum dare potelt cognitioni, alioquinon
Liradequatarchiedo s ficut effeCis. non diciturad-
~BERALUS caulz qui minar efbvirtite dp fius cauld, &
,damL&Lﬂi;_P'oEelbprimb.cx rebus {enfibilibus. Nam qui
sdebiles:habet ogulos etiamfi videat omnes partes {o-
lid, nonsvidet tamen illum quantum cft vifibilis; quia
rmon adequar yifibilicaremeeius, cum eius vifio non ha-
sbeat rorami ¢laricarem cujus fol poteft effe fundamen-
tum;tins enimdolnon illi apparet quantus eft, vnde
argumentor. Func; non, camprehenditur. obieétum,
quando. non potefk _difcc_mi: quantum illgd fic, fed
guorics non | cognofcinir quantum eft cognofcibile
non pateft difeerni quantumy illud fic vt de fole dixi
£igo. non _Comprc_hc_n,ditul:. Secundd declaratar quia
sobigétum cognolci poteft-rorum , vel per (cientiam
swelper opinionem & fidem , nunguam, autem dice-
e compiehendi quandiv {ola fide, aut opinionc cog-
aaofcenn,quia non, cognefcetus quantum eft cognol-
wcibile ,.cum poflir ex i generare cognitionem fcicp-
i 4 i

CRIEEU
}

'
iy 1y

Conclufio.

R.at10.

Ovigal

T

tificain™ cgb! tequirituy 1d comprehen
ieétum cognofeatur qantuin eft Cogn

Ad-primint Refp . favis probarum el ‘quod ad
comprehenfionerti no' fuflicie § ve nihil obiei fa-
teat cognof¢éntem s nifi cognitio totamhabear clari-
tateni:& - perfetioneniad‘quam obieGumiex (e po-
teft mouére, quia non cognoil‘cmr obieftum quan-
tim eft intenfiuc , fed ‘dinraxat quantium eft’ extenfi-:
ué cogrolcibile.Neque valet-argumentum i cory
comprehénfione quz focalis folim eft , nec
main penetrationein’ exigit quam requirit ipin
compreheniiol i

Ad fecundam Relp. formicam icomprehendi pofle
ab Angelo; quiaicognitio Angeli poteft habere totam
perfectionem & Cle.rimrqn quam formica. ‘dare po-
tefk coghitioni vt cognoleatur quanta fir , Pm'ﬁ'ctio
autem illa major cognitionis que in Deo eft non oris
tur i formica , fedia C{Jgnoﬁ;cnte. Adhoc vt obie-
&uin- comprehendatur non'dixi eflenecefle vt cog=
nofeatur obiectum tam perfecte quam poteft cognol-
ci'sfed tam’perfeé quam exigit cognofti fpecifi-
cando ipfam cognitignem: . Nam perfectio cognitio-
nis yque follim orinur 4 principio tognolcente , im-
pertinens omning efbad comprehenfionem;perfeétio’
aurem cognirionis quz oritur ab obiccto {pecificante
#&nm , neceflaria omnino eft § vt adequenurintelli-
gibilitas obiedts. Sy

Ad tertiam liquer ex- dichis quod -perfectio princi-
pij cognofcentis, ad comprehenfionem nihil facit , fi
aliunde cognitio toram habeat perfe@ionem quam
obiectumipecificansci dare potedt, » & i

Sequebatur ve-adderemuis inuilibilicasi, & incoms=
prehenfibilitari Dej ; eius ineffabilitateny quomodo
feilicet nullpin darrDeo poflic nomen quodipfum fi=
gniﬁcet._ Sequitur autem ex his quahadtenus diéts
fune; Puimd 5 nullam: nomen imponi poife. Déo 4
viatoribus s quodhignificer, vel Lo’ wel beatisi, vel
viateribus Deum:comprehenfiné aut ~quiddirating,
quia viator concepruin { vt dixi) habere de Deo non
poteft quiddicatigume aut:-comprehen{iuum , ded im-
ponere nemo potefki nomen: ret: enipiam , mifi iyxta
modum quo illam coneipit seuge viaror nullun
poneret poteft.Deo nomen quo fignificetur quiddi-
ratiud , aut cemprehenfing; quamuis fine dubio im-
ponese illi poflit:noinen. fignificans Deum propnd;
fed confitsé tantium, non quiddirating. - Sequituy {c-
cundd beatos imponere Poflb Deéanomen qﬂo figni-
ficerur ipfisi beatis. quidditatiué: non quo fignifi-
cetur €0 mado; Yiatoribus, quia beati cognofcunt
quidditatiu¢ Deum , ergo formare }milimf aliquod
nomen quo inpigem loquentes Deum fignificent
quiddiratiuéy non quod illud nemen per fe 1'("[71"1*1"0117
tet Deum quidditatiué quod dixi effe impoffibile, fed
quod.iis qui cognitionem habene quiddiratinam Dei
hocreprafentet. Ipfis antem viatoribus nomen illud
non fignificaret Deum quidditatiug, quia illis cacog-
airipnon poteft conucnire. Sequirurtertid quod ne-

orea

¢ inti-

itualist

«que dple, Deus yamponere fibi; poffit nomen per quad

fignificetus vili creatnre comprehenfiug.. Haber au-
tem niomen per quod iple fibi.co modo reprefente-
tur , & de facto huinlmodi nomeér eius , eft fine du-
bio verbum eius. Creatutis Ipfis etiam viatoribus fi-
gnificari Deus ipfe poteft nomine gliquo impofito 4
Deo per quod tameth neque. comprehenfing , neque
quidditatiue ﬁgn{ihcctur, pexrfectiflimo tamen quo-
dam modo reprafentatur quantumipotelt repraien-
tari Crearufis ., clgz_qd.iibcnrcr diceremn effe nomen
FES¥., Nif yni.tantum diving perfona addidtum
cifer. : Feify

‘ . DISPVT.

EoRh
1m-

Solutia

tertie

Ineffabis
itas Dily




	Seite 30
	Qvæstio I. De poßibilitate ac existentia visionis Dei.
	Seite 30
	Sectio I. De poßibilitate visionis Dei per vim naturalem.
	Seite 30
	Seite 31
	Seite 32
	Seite 33
	Seite 34
	Seite 35
	Seite 36

	Sectio II. De poßibilitate visionis Dei per vim supernaturalem.
	Seite 36
	Seite 37
	Seite 38
	Seite 39
	Seite 40
	Seite 41


	Qvæstio II. De principijs productiuis visionis Dei.
	Seite 41
	Sectio I. De principio ex parte obiecti concurrente ad visionem.
	Seite 41
	Seite 42
	Seite 43
	Seite 44
	Seite 45

	Sectio II. De principio concurrente ad visionem ex parte potentiæ.
	Seite 45
	Seite 46
	Seite 47
	Seite 48

	Sectio III. De ipsa potentia intellectiua concurrente ad visionem.
	Seite 48
	Seite 49
	Seite 50
	Seite 51


	Qvæstio III. De obiecto visionis Dei.
	Seite 51
	Sectio I. De obiecto primario visionis Dei.
	Seite 51
	Seite 52
	Seite 53
	Seite 54
	Seite 55

	Sectio II. De obiecto secundario visionis Dei.
	Seite 55
	Seite 56
	Seite 57
	Seite 58
	Seite 59
	Seite 60
	Seite 61
	Seite 62
	Seite 63


	Qvæstio IV. Quidditas & proprietates visionis beatæ.
	Seite 63
	Sectio I. Quidditas & prædicata propria visionis Dei.
	Seite 63
	Seite 64
	Seite 65

	Sectio II. An & quomodo visiones Dei sint inæquales.
	Seite 65
	Seite 66
	Seite 67
	Seite 68

	Sectio III. Vtrum visio Dei sit vel esse poßit comprehensiua.
	Seite 68
	Seite 69
	Seite 70
	Seite 71
	Seite 72



