BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

Cursus theologici iuxta scholasticam huius temporis
Societatis Jesu methodum tomus ...

Amico, Francesco

Duaci, 1640

Dispvtatio Octava. De Immensitate Dei.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82000

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82000

T T o - AR —

e ——— e A ———=

{

i
!

86 ﬁ;ﬁ DII, DI Eternitate D, SectioV, '

e e :
mi :mgcli ,omnelque operationes corum o=
].pemnone fuprem angeli. Probo primum,
[quoniam menfura debetefle cextior & notior

in -lw.cm\.unentia ab intrinfeco indefe&ibilio-
mues :mgcii fint pares: nam zque omncs lunt
ab extrin{eco agente creato incorruptibiles,
& in ordine ad Deum vnus non cft indepen=-
'‘tioralio. Confirmatur: nam menfura defer-
luit ad dignofcendum, quantum vna res €x-
lcedat alizm in quantitate : Sed quando res
imenfurabilis cft 2que nota menfuranti,at=
lque eft ipla menfura, noncft opus menfura
jad cognofcendam quantitatem rei menfura-
bilis. At equ¢ nota cft omnibus an_gclis vir=
tualis quantitasduratiua vniufcoiulquezergo
noneft opus @uo ynius ad dignofcendum -
uum alrerius. Maior cum Confequentia con-
ftat. Minor probatur , quiaciim omnes ange-

Gotab intrinfecoindefe@ibiles, &in perpe-

omnibus, nota ctiam erit omnibus virtualis
quantltasdurali_uavuiufcuiufc_luc. .

g1. Probo {ecundum;, quia nequicdefer-
uire vt menfura id ; quod {uapte natara et
jgnotum :at quzlibet operatio interna angeli
left fuaptc natura ignota alceriangelo; ergo
ﬂcqmtdcﬁ:ruireilhvt menflura. Maior cum
Confequentiapatet. Minorem uﬂ:eudo, nam
quelibet aperatio interna ar:guh, ob perte-
léum dominium libertatis, quod quzhbet
lereatura intellectualis naturaliter habet in
{uos a&usinternos, eft nataraliter ignota al-
teriangelo: ergonequit illideferuire ve mé-
fura. Confirmatur , quia qualibet operatio
linterna angeli libere pender in quantitate

lduratiua i potentia libera eiufdem angeli; |
ligicar nequit eflec certa menfura durationis. |

Conlequentia conftat, quia menfura debet

thabere ftabilem ac certam quantitatem ;non |

titatém , qug quoad tantam , aut tantam
quantitatem , pendet alibera potentia alte-
rius.

92+ A quo autem tanquam & menfura cx-

| menfurato : @uum autem {upremi angeli eft |
lgqué certum acnotum atque aliorum ; cim

li fimul ceperint durare, ¢ omnes &quc, |

ruam duraturi ; & hoc naturaliter notum fit |

poteft autem habere fabilem accertam qua- |

trinfeca menfuretur zuum angelorum, & in-

ternz,atque externg operatioues corumdem,
| Durandusin 2. dift. 2. q. 5. num. 14, Ocka-
mus quaft. 13. Gabricl qu. 1. conclufione 7.
| cenfent menfurari tempore noftro: quod mi-

hi probabiliuseft , tuma paritate Iuhﬁ:anna—:-
| rum corruptibilium,quarum extrinfeca men-|
{ura , notificansearnm durationem , eft tem-|
pus,non obftante , quod intrinfeca menfural
iplarum fit inftans temporis difcreris dicimus
| epim Adamum,vel Abrahamuom tito veltan-
to tempore vixille. Tum apriori, quia dura-
re clentialiter importat refpeétum ad tem-
pusreale vel imaginarium :ergo impoﬂibllc
eft cognofcere, quamdiu quis durauerit, nifi
cognofcatur tempus, in ordincad quod du
rauerit, Confirmatur ;namita {¢ habet dura-
tioad tempus , ficut prefentiaad locum : fed
impoffibile eft cognofcere;quantum vous an-
gelus difter ab alio, nifi per extrinfecam men-
furam fpatij localis: ergo impoffibile eft co-
gnofcere, quantd vous angelus, vel anima
rationalis diftet in durationc ab alia, nifi per
extrinfecam menf{uram temporis,quo vna di-
ftat ab alia.

93. Tumquia, ciim dicitur vnus angelus
cognolcere jurationcm alterius, aut fignifi-
cat , deberetantim cognofcere durationem
illius intrinfecam , aut etiam extrinfecam co-
exiftentiam ad ranrum , vel tantum tempus.
Siprimum ,néegetangelusexrrinfeca men-
furdad illam cognofcendam ,nam ex natura
ipi'iusange:h naturaliter notaintrinfeca dura-
| zTio ll\lius » Dempe quod fit perpetud, & abin-
trinfecoindefeibilis. Neque enim hic lo-
quimur de quantitate perfectionis, fecun-
df;lm_quam no inficior,angelos inferiores co=
goolci , tanquam per extrinfecam mén{uram,
per naturam & perfedionem fupremi ange-
li,fed de quantitate duratiua, quoad intrinie=
| camperfeGionem durandi, eft @qualis in o=

| mnibus, atque adeo ¢qué nota omnibus. Si
fecundum;impoflibilecft cognofcere,quam-
diuangelus, velanima durauerit , nifi cogni-
totempore , tanquam extrinfeca menfura, in
quo durauit,

% Ost Aternitatem agimus de
ﬁ immenfitate,qua perfc confe-
quitur ad immutabilitatem, po-

\ fterius tamen; quam ternitas,
quia res prilis concipitur efle,
quam efle in loco : cft autem
Deus gternus, quatenus eft; immenifusvero,
quatenuseft, vel effe poteft prafens loco.
{Por1oimmenfitas fumi poteft dupliciter:pri-

DISEPEVI ATIO

De Immenfitate Dz 1.

VIIL

cuiuflibet attributi,quo padto eft idem;atque
infinitas tranfcendenter {umpta :nam, quod-
libet attributum Divinum cft in (no gencre
infinitum, immen{um,& illimitatum:Secun-
dd, vt peculiare attributum, vircute diftina
¢um 3 czreris,qua ratione inuocluit aptitu-
dinem ad coéxiftendumin infinitislocis,per}
omnimédam fui immutabiliratem : in quo
fenfu noshic de illa difputamus.

imd tranfcendenter , ¥t modus intrinfecus

Da

Ga

SECTIO

randus,

ram,
briel




lbri de Mun-

|

e — | e

E D;fj) V1. Delmmenfitate Ded. Setio 1.

8-||

7

| S B G100

An Dens it immenfis?

Frirmans coclufioeft expr-:fs?: de-
/A finitaia Concilio Lateran.{ub Inno-
Lateran.  centio L Firmiter , inquit , credimus, quod
[ vtk [olus e5t verns Deus, aternus, imme[us, ¢ e.
Et conftat apertis [cripturz LCHIJl'H,'tl:]\',ﬁ.]iﬁ'
eiat ynum Baruch 3. Aagnus eit, & non ha-

I.

Concilitm

!.'T-vmr}}
Ander i< oS opinarus eft Auc¢tor de Mundo ad
Alexandrum : quem librum propterea Peri-
pacerici negant effe Ariftotelss. Fuere & alij
Philofoph atque haretici, quos lequartuseft
Augultinus Bugubinus Catholicus in Plal.
135. Dupliciterautem poreft hac verirasde-
monitrarid prioti, & a pofteriori, In hacfe-
&ione demonltrabimusillam & priosi, in fe-
quenti verd & pofteriori.

2. A Priort illam fic demonfiro primd,
Ex attributo immutabilitatis, Deus et im-
mutabilis : ergo immenfus, Confequentiam
PE'[:'_\-L\]I'I;_'I (i Deus noneflet immenius ) P -
fetelle aliqua creatura diftans, ergo pofle ab
ea fieri indiftas :ergo mutabilis. Antecedens
iconftar , quia immenfitas eff perfectio per
{quam Deus 4 nullacreatura, vel locodiftare
‘poteltiergo fi non effet immen(us poflerab
[aliqua creattra,aut locodiftare. Prior confe-
[quentia probatur, nam pofitahac impe rfe-

do ad dle-

Xandrum,

efler p‘:rt':&io ,vtadeam p-oifc: A g‘iu:-‘u'n non
rpl)ilbt;icch{crc.vr paterde creaturis {piritua~
libus,quarum limitatione locabilitaris pofita,
maior perfectio inalliseft, vt poffint,quam vt

autem concedendum effecid ,quod matoris
efler pcrfe ctionis,etiam :lh'qua impcrfm';tmnq
pofita. Dices,diverfam efle rattonem decrea-
turis & Deoinam , quia voa creatura pcrﬁci-
rurab alia,maior pcrfcﬂ‘io eft puﬂb,quém no
polle ad diftantesaccedere: contravei 0, quia
Deus Anuolla crearara pcrﬁcirur ,noeller ma=
ior pcriﬁcdio pL;Ll'cqu;‘l‘n non pui']c ad diftan-

ad eas, nd effetin Deo maior perfedtio, qua
non acceflus,pofle tamen accedere maior

ret perfectio,quam non pofle : Geut licer ne

1

_!I,wiib illas producere maior eft perfectio,
'qui:u non pofle.

3. Pofteriorverd confequentia oftenditur,
quianon pu{'i'crlf)cuscx ditante, Aew indi-

{tans & loco prelens, nifi peraliqguim mura-
tionem fuiimplicat namque fubiecti cranf:
ire de contradictorio in contradiétorium ; fi-
ne aliqua mutatione alicuius extremi : fed
nullafieret mutatioin loco , fi Dgusex non
prefente ficrerprafens:ergo necellarid debe-
retfieriin Deozatqueadeo Deas eflet mura-
hﬂi_s_[icﬁdum locum, Minor patet; quia fup=
S D Tom Lo T

bet finem , excelfus & immen(us. Contra quam |

f@&ione,quod Deas diftaret & creatura, maior |

non poffint ad loca diftanuaaccedere. Deo |

tesaccedere. Sed contrd,quialicet Deus non |
petficeretur a creaturis, arque adeoaccetlus |

puﬁcin'ur productione creaturarum  tamen |

pontmus Deum moueriad locam,nonlocum
dDeum:ac proinde mutatio no fieretinlo-,
0, fed in Deo, Dices: Deusex non creatore
fit creator, nulla muratione fui: crgo ¢x nun|
prafente pralens. ch-p. Diftinguendo con-|
f:.‘qulcns retenim {i Deus fiat ex non prelente
przlens , per produdtionem loci, verum eit;
quia tunc tranfitus ex non prefente in pras
fentem fic per mutarionem termini ; Secus, {3
| fieret ex non prefente prafens, per mutatio-|
| nem ipfiusad locum , quia tunc muratio non|
i fiererinloco, fed in [ubic&o mouecnte fead|

|

' a
C

|
|

| locum.
4. Secundd , probo exinfinitate , & illimi-
| tatione Dei,hoc pacto s Deus eft infinitus &
[ Hlimiratus in {ua effentia ; ergo & in quauis
| perfectione fibi intrinfeca; ergo 8 in hac per-|
[ fectione coéxiltendi fpatio infinito. ergo eft
| immenfus. Hze vltima confequentia patet,|
| quiaimmenfiaseft perfectio, pec quam Deus
| eft aptas coéxiftere infinito {patio, Antece=|
. densconftarex ipfo conceptu cllentiali Dei~
tatis , quacft ipfum efle infinienm & intermi-
natum in tofa latitudine elfendi, Primacon-
lequentia probatur, quia fialiqua perfe@iol
diuina non cflet infinita & illimitata, Deus
non effet infinitus & illimitatus in toralaci-|
tudine elfendi ; quia, cim quelibet perfetiol
dicataliguod efle, fialiqua perfe@ioin Deo|
foret himitata, non effer Deus in totalatitu-
dine eflendi iilimitatus,[iquidcm non eflet!
illimitatus in hac perfe@ione. Secundacon-
{equentiaclucet, ¢limy non mipts hee fitin-
| trinfeca perfe@io Dei,qudm reliquz; nec mi=|
nls hac, quam relique , fandetur inipfa ef-
| fentia inBnita & illimitata Dei, Quare ficut|
Deuseitillimitatusin gternitate, in omnipos!
tentia, & in reliquis perfe@ionibus fibi 1n-
trinfecis, ita & in hac, coéxiftendi fpatio,
| 5 Confirmatur: Nam qualiber perfetios
| qua in caula continetur formaliter,& com-
municabilis eft effe@ui fine certo limite , de-
- betin caufa neceflario el infinitaz atqui vir-
tualis quantitas,perqui Deasaptus cft coéx -
iftere [patio, formalirercontineturin Deo,&
communicabilis ¢ft creature fine cerrolici=
te:ergodeber in Deo necellarid effe infini-
ta. Maior cenftat, quia, quando caula con-
inet perfetionem formaliter, non poffetil-
lam matorem & maiorem effe &ui communi=
care, quin tandem perneniret ad certum ter-
ninum, qUo maiorem commudicare noni
poller, nifi illam contineret a@uinfinitam.|
Minor quoad priorem partem probatur,quia
| virtualis quanticas coéxiftendifpatio noneft
in Deo eminenter, fed formalicer; formaliter|
enim Deus per fuam propriam fubfantiam
{patiuns repler, inxtaillud Ieremiz 23, Nun-
gimd non calum & terram egoimpleo? licut et-|
iam formaliter Deus pér luum proprium ef-
[ {e occupat tempus eique interrupté coexi-
{tit.

6. Quoad pofteriorem verd partem o=
ftendo, quia non implicatdato quolibet An-
gelo,cum determinata{phzra virtualis quan-
utatis,in ordine ad {patium  dari alifi & alium

H 2 cum

-

Teremiag.

——




88 Dz

. VIIL. De Immenfitate Dei. Scétio I.

{cum Iphara virtualis quantitatis maioris & |
Imaioris fine termino. Igitur com municabilis
left heee perfedio creature, fine certo limite;
& confequenter in Deo neceflario debet effe |
linfinita : alioqui ci-perneniretur ad eum ter-
{minum,in quoilla in Deo contineretur,non
jpofler mai

rior produci , quia non poteft caufa |
‘Fxoduccrcpcrfe&imrcm effedtum , quim ipfa |
icontineat in {e. Antecedens probatur, quia |
inuila eft implicantia, quindato quolibet An- |
!gclo 5 pc&t‘cé’cior crcaripol.ﬁt cum ampliori
[fphgra,virtualis quantitatisin ordine ad loct.
| 7.Ex dictisdeducitur primo immenfita- |
{tem,etfi vi nominis importet negationé men-
ifurz, re tamenipla fignificare perfeGtioncm
{pofitinam, importat ¢nim perfetionem fe-
lcundum quam Deus aptus eft coéxiftere o-
{mni loco : quz perfedio ficut increaturis e ft
lquid pofitinum,ita & in Deo.

| 8.Deducitur {ecundd : Deum non modo
!a&u efle praefentérebus omnibus creatis , fed

etidactu fieri poffe prefentem quibufcanque |

falijs,ctiam infinitis, {i crearérur, fine vlla mu-
tatione fui;patet,quia Deus eft in rebus, ratio=
|ne {ue immenfitatis ; atquiipfius immen(itas
‘non habet limitem jergo ratione ipfiusimmé-
fitatis non moddadu cft in rebus omnibus
[creatis, fed fieri pofletin infinitis, {i crearen-
{tur, Confirmatur: Nam fi Deus ante mun-
'dum conditum creaffer angelum tantz ex-
itcnﬁonis localis, quantz eft mundus ipfe,per

[nouam creationem mundi, angelus actu fa-
'&us fuiffet prafens toti mundo,fine vlla mu-|
tatione {ui. Ergo a fortiori Dens , cim ficin- |
finite & immenlz extenfionis , quantitati(- !
que virtualis , fieri poteftaéu prafens infini- |
uis mundis,fine vlla mutatione {ui.

g9, Deducitur tertid difcrimen inter immg-
{itatem & preefentiam Dei;primd, quia illa
competitDeo ex gternitate; hge ex tempore.
Secundo , quia illaeft perfectio neceffaria, |
hzc libera,queg potuitin Deonon efle,fi nul-
las produxiflet creaturas. Tertio, quiaillactt
ifundamentum huius. Probo primum diferi- |
men ,quia immenfitas dicit infinitam exten-
{ionem feu quantitatem virtualem (ubftantiz
diuing,ratione cuius Deusaprus eft co€xifte-
rc infinitis locis;{ed hanc Deus habuitex ipfa
@ternitate, Prefentia verd,{upra hanc virtua-
lem quantitatem fubftantiz divine,addit ¢5-
notationé {eu refpedti rationis ad res &loca
adu cxiftentia,qug Deus non folum efficicn-
ter per {uam actioné, (ed etiam formaliter per
fuammet (ubftantiam intimé replet.Secundi |

difcrimen deduciturex primo,quiafi pregfen- |
{tizaddit connotationem feu refpetum ratio-
uis ad creaturas actu exiltétes, potuitin Deo
non efle: tamet(i rebus acu exittentibus, ta« |
lis prafentia non poterit in Deo non effe:
huiapoiim termino Deusratione {ug immen-
{tatis necefJario illi coéxiftit » per intimam |
prefentiam {uz {ubftantiz. Tertium often- |
do,namconnoratiofea refpectus ad res & |
‘%uca a&u exiftentia immediat¢ fundatur in |
immenfitate divina ; fundatur enim in {ub- |
ftantia Dei , quatenus continet

i p 1
virtaalem

quantitatem. An autem ad complendam prg-|
{entiam Dei inrcbuos., requiratur a&io Dei
circares, 16 modo vt conditio, faciens termi-
numadty exiftentem, verim etiam vt ratio
formaliter completiva prelentiz , qua Deus
virtuali qued.lm contactu rcf—ipi':tscom'.r;y‘lt,
pendet ex caquzftione , an fubftantia {piri-
tnalis fit in loco formaliter & complete per
{fubftantiam, an per operationem , de quain
materiade Angelis tomo fequentis

SPESTYI0 11

An prafentia Dei in vebus enidenter col-
ligatur ex operatione ipfins inreso
= i

2eS.

10, Actinys probauimus immenfita-

tem Deiex attributo immurtabili-
tatis,& infinitatis, fupereft, v illa pmb'cmu.a
a pofterioriex operatione , quam Deus exer-
cet in res omnes creatas.Cardo autem preflen
tis controuerfieeft,an ex operatione Dei,im-
mediaté & enidenter colligatur ipfius pra-
{entia in rebus omnibus.

11. Prima fententiaaffitmat. Eft Alenfis|-
1-p,q.9. memb. 2. 8. Th.1.p. q. 8.ar.1.& 3.

contra Gentesc. 68. Caiet, & Ferrar. ij{dem
locis,Henriciip flummaa, 30. g. 5. Bonau.in
r.dift. 37. 1.p.dift. ar. 1. q.1. Rich.a. 1. q.)2
1. Duran.q.1. Aurcolia, 2. propofit. 3. & 4.
Arg.a.1. & 2.Capreol. q. 1.a. 1. & 3. Marli-

lij q. 39, a. 2. Palatij Difp. 1. Bines 1. p.q.8. 4

a.z.Moline d.2.Zumel q.x, Suar. in Metap.

d. 30.{e&. 6. Gillijl. 2.tr.9.a.c. 3. Funda- >

tur hzc {ententia in illo principio Ariftot. 7.
Phyfic.text.x0.21. & 12. quod ngens & pnﬂhm

C& intimum sgcnsomnium creaturarum :ec=>5

godebet effe prafens in omnibus ceeaturis, G

Rede¢igiturex operatione Dei in crca:umsl’
colligitur ipfius prefentia ad ealdé creaturas,)
12. Quod fi quis obijciat : Ex precifa ope-
tatione agentis ad pafsii,non colligi prafentia
agentis intra ipfas intimas partes paffi:qualem
prelentia concedere debemus Deo in ording|
ad creaturas:iquidé experientiacoltat, agens|
corpored,dum agit in pafflum corporeum, no|
fieri prelensintra intimas partesipfius,fed ra-|
titm ad extimas partes,, cum fameneiusactio|
pertingat vique ad intimas partespafli. Re-|
{pondent affignando dil'pnritnti inter Deum|

| &agensereatum: quonidagens creatum po-|

teft agere media virtute 3 f¢ diftinda, quam|

| diffundit vique ad intimas partespaffi : I)cusi
| autem,cii debeat ad omnem effectitimmedia |

té concurrere, non poteft virtute & fe dtﬁin-:
&a,fed perfeipsiimmediatéagere;atque ade|
coex ipfius operatione in creaturas,recte cui-l
ligi intimam prafentiam cin{dem ad omnes|
creaturas. Efto talis pr¢lendiaponcolligatur
ex opcragencagentis creatiad paffum.

13. Confirmatur :quoniam 1n qualibet re
creata eft aliquid quod produci & conferuari
non poteft,nifi & folo Deo ,ac proinde qure-}

=
libet!

J Maoi
debeant effe fimnl. Sed Deus perconfernationt Zy:

AR B

Ferrarienf:
1enrictise

A,

Har




e

]
llibez rés creata exigit intimam pralentiam
{Dei. Allumptum probatur , nam omnis res
fant eft marerialis., aut {piritualis : Materialis
[habet faltem materian, {piritualis verd totam
fubftantiam ,;quz non potelt , nifi per crea-
tionem 4 {olo. Deo ficri & conlernarizcim fo-
flius {it Dei creare. ’

| 14. Secundd probatur eadem fententia:
quoniamagens cft actus p.lﬂi :actus autem vt
perficiat, paffum, debet elle indiftans abillo.
{Tertio ,implicatagens agere in paflum tem-
parediltans;ergo &loco di&ansI;Guu{cqu:n-
tia probatur,quoniamagens refpectuloci, 2
quo diftat, fe habet ac i non effet ; perinde c-
nim eft relpe@u pafli hic prefentis,quod agés
“falibiexiftat,ac (i nullib1 cxiiht.%arib,n;i ca-
dératione,ductacx operatione ; colligtt PP,
{prefentia Deiin rebus, Nyl orat. Catech.c.
25, vbi fic Dei prefentiam in rebus omnibus
cocludit: Si ergo ab illo,népe Deo, funt omnia,
!CB“ ille ¢f? in armnibus. Anafkafins Sinayral.z.de
[reckis fidei Catholice dogmatibus to, 1. Bi-
bliothecz Patrum: Res,linquit, gue effici capit
tantifper dum peragitrr , n eceffario adesi naura
agentis: quidwis entm operis nemo, abfens i it o
peratur. Deus igitur, cim nu'-:'m nontempore
quiduis eorum,quz fiunt, efficiat,prorfusne-
cefle cft fateri, Denm omnibusinefle, nec ab
{vllo vnquam difparari entium. Quinto , ea-
Edcm ratione vtitur Paulus Ador. 17. Non
{langz,inquit loquens de Deo, abeff ab vnoguo-
igne noffritm: & caufam huius reddic, in ipfo e-
it Visimus monemar. , ¢ fumns.

15, SECVNDA fententia negat , ex fola &
preecifa operatione , Deiprafentiam cuiden-
ter colligizeft Scotiin 1. dift. 37, Licheti ibi-
dem , Ockami queft. voica, Mayroni quaft.
1. Rabionis qualt, 2.art. 1, Gabriclis queft.
vnica art, 3. dub. 1. Valent.in 1. p.quz(. 8.
puncto 1. Valquez difp. 28.c. 4. & 5. & alio-
rom : intervquos aliqui putantetli prefentia
Deicolligi nequeat ex operatione Dei vt fic,
cam tamen colligi ex operatione Dei vt primi
ac perfeiflimi agentis ; & quod operatio
primi ac perfeGiffimi agentis neceffarid
copiun@am habet pralentiam operis 2 fe
produdi. Quod explicant exemplo regis
creati , cuius potentia & imperivm mora-
liter {oliim , & non phyficé {e extendit in
jtotum regnum, Perfectius autem effet cius
imperium , fi non tantim moraliter , {ed
ctiam phyflice fc cxtenderer in totum re-
gnum, & in fingulas partes ipfins. Clim i-
gitur Deus perfe@iffimum habeat impe-
rium in omnes res creatas , coque perfe-
¢tius fit imperium , qud propinquils & in-
timilis attingit rem iplam , & effc&um im-
peratum, ex eius perfedtifimo imperio in
res omnes recte colligitur ipfius prefentia
in rebus omnibus,Pro prefentis controuer-
fi¢ cxplicatione,

16. D1co primd,ex fola & precifa o-
peratione Dei in creaturas , non colligitur
cuidenter intima prafentia ipftys in creatu-
tis, Fupdamentum eft , quoniam aut hze
il}_!il_:_]i prelentia colligitur ex operatione a-
DeDeo Tom. I, A

Difp.VIII. De Immenfitate Dei Sectio 11.

gentis vt 1'*._;; »autex opcra:iu_neﬁlé-:{é;;r_i;,w
| nempe 1?01 agentis infiniti ;e x neutra cnlli-li
{ gitur t:utdcr.u'r sergo, Maior conftat, quo-=
| niqm fi collipererur, delierer alterutro ex I:LSI
colligi. Minor quoad priorem partem pro—.
batur primo experientia , qui conftat non
femper agens creatum efle intimum effe-
&ui ;. quem producit. Tum in cafy fil;li'fll
a_iﬁg:mm‘, mn qulu apgens f{)f‘lh}l’c[lﬂl c,ﬁ_prm—i
fens tantiim extimis partibus pafii, & tamen|
cffe@um producit vique ad intimas par[":s.i
paffi, Nec ﬁmsl';n:ir1'c{pu|aii0il}idata,quc‘;di
effe&us ille non producatur ab agente, iny-|
mediate, fed A virtute per medium diffufa
vique ad intimas partes paffi. Fallum nam-!
que eft, autfaltem in controuerfia pofitum,|
an folum accidens, quod tatim per mediom|
diffunditur viquead intimas partes palli,fine,
actuali concurfu fubfltantig, producat ininti-|
mis partibus fubie@i formam {ub%antialeqs.|
Cﬁmig{tur hzc intima pralentia agcntisin'
paflum pendear ex opinione dubia non po-:
teft ex fola operatione agentis vt fic, euiden-|
ter demonftrari.

17. Tum in alijscafibus, & primus fit. In
grediatur folis radius per feneftram intra cus
biculum , & refleatur ad parictem foli di-|
recke oppofitum : experientiaconftat, maius|
lumé pgoduci in ca parte parietisatquein co!
tractu fpatij, qui directe opponitur foli , qua
in ahjs partibus , qua folidired ¢ no opponi-
tur.Hocautzalitde efle non poteft, nifs quial
fol immediaté cocurritad lumen ¢regionce ﬁ-|
bi oppofiti, qui tamen non concurrit ad lu-
men {ibi ¢ regionenon -oppofitum. Igitur in
hoc cafufol agit vbi non eft prefens imme-
diat¢ per {ubftantiam. Confequentia patet.
Minor probatur; nam di¢i non potelt, illud
produci tatlim 4 radio 4 fole produéto; quo-
niam omne agens natum cft zqualem cffe-
&Gum producere , in omnibus partibus paffi,
®qué approximatis & non impeditis, Igitur
filumen illud dire&¢ foli oppofitum,prod u-
ceretur 4 folo radio in medio producto -
quale etiam lamen produci deberer in alijs
partibuscidem radio directé oppofitis, & z-
quéapproximatis , cim tamé videamus, fem-
perintenfiuslumen produci in partibus dire-
cte oppofitis{oli, quam in alijs dire@é tan-
tum oppofitis radio. Sigoum igitureft, qudd
ad lumendicre&eé [oli oppofitum; immedia-
té concurrat {ol ; quitamen non concurrit ad|
reliquumlumen ibidire&é non oppolitum.

18. SE ¢ v N D v 5 cafus: Sit igais vnius
palmi, qui calefaciat {patium immediaté fe-
quens trium palmorum ; apponaturdue’ ante
huncignem vaius palmialter ignis Bociufde
cxtenfionis & ahuiratis;itave inter hunc &
primuignem intercedat {patiii vnius palmi.
Porrdignis B.cum fic ein{dé aiyicatis cum
igne A, calefaciet fpatitm immediate fequés
tria palmori , & quia inuenit fecund palmd
ignitum , atque adeo perfeté affimilagum,
non potetitinillam agere, clim non fi capait
vlterioris gradus calons, & tamen agetin ter-

tium palmum {equentem , clim ille fit intra
T H 3

fuam




Scotus.

|
|
|

199
[.la_p.m_[};ﬁaél'_-aﬂi.-éi-gu in talicafuignis B.agetin
primum & tertium palmum , non 2gendo In
. 1

{-“:;‘dsl-:_-léund b probatur 'ib ab_furd.ﬂ :qui.?. fi|
non Porl'ci agentagere , nif vbhieft muncdu:l.-J
té pr:e,‘i:us per entitatem , {cq_u_crctpr agens |
corporeum non potle agere,, nifi in folam ex=
timam fuperficiem paffi. Sequelam probo,
quia in*fola extima fuperhcie poteft agens
corporeum efle prefens. Neque d1§a§.quull-
taten produétam in extima {uper_hcsc agere
in profundas partes paffi: Nam, vtipfa quali-
tas producta in extima fuperficie agere pof-
{itin partes profundas & extenfas paih,dc@ct
in hac fententia prius per {uam entitatem fe-
1i preefens in ipfis partibusextenfis & profun-
dispaffizaut certe, fipoteft ‘qua!itas_ exiftens
din folaextima fuperficie paffi, agere in partes
extenfas & profundas paffi, etiamfi mn illis
pnon fit immediate prefens ,iam dabitur ali-
qnaa&ioindiitans. ST Bh .

20, Tertio prubatur a priorit.quoniam cX
nullo capitecolligi poteft hec neceflfaria pre-

Disp. VIII.De Immenfitate D, Se

| fum poffibilem {ibi placitum : atqui poffet

{entiaagétis cum pallo,neque ex parte agen-
tis ; neque €x parte effectus, neque ex parte
a&ionis, Non ex parte agentis: nam agens,
producendo cﬂ‘cck‘um,non communicat fun
effe,fed aliquid 4 fediftin&um; vndenon eft
aGus informans, {ed efficiens. Nequevrin-
fuat ee in effeGum , debet peceflarid efle
\prefens effeui, nam in fententia multorum
aduerfariorum , poteft inftrumentum obe-
dientialiter influere ineffc@Gumlocodiftan-
tem ¢ e1go €X vi influxus non requiritur tn!_u
przfentia: neque hge prafentia eft neceffa-
ria ¢x parte effeGus; nam effeus folum di-

| time prelens.

citdependere ab agente, ab eoque fuum efle |
laccipere: putet{’c autem ::fﬁ:u_‘lus c!epcndcr: ab
agente, ab coque foum cffe accipere ablque
intima prefentia agentis, vt patet in'cffetn
obedientialiter produé&o abinftrumento lo-
codiftante. Neque ex parte altionis:nam a-
&ioeft tantum viaad communicandum efle
effectui ; identificaturque cum ipfo effe&u:
vndenon maiorem cum agente prefentiam
requirit, quam requirat effetusiple, vt con-
ftar de a&ione produ&aabinftrumento di-
ftante.

21, Probatur minorprimif{yllogifmiquo-
ad pofteriorem partem ; nam minor neceffi-
tas apparet huius intimz prgfc‘nt_iaa inagente
infinito, quz'tm finito ,quia inbinitum omni=
potentia{ud fuperare potelt quodcunqueim-
pedimentum ; atqueadeo omnem diftantiam
mtcripfum , & cﬁc&um inrc_rccdentem.quae ’
regulariter folet effe conditio impedicns a- |
&ionem agentis creati, quodin agendo, vi-
potclimitatum pendeta conditione{patij, 3
quo non pendet virtus infinita & illimirara,
Vade recte argumentatur Scotus :Si Deus |
effetin vnotantimlocodeterminato cum ea
potentia & virtute agCHdi infinita, qua nunc
eft, pofierin quamcunque diftantiam agere,
quiavirtus infinita & illimitata né pendetin
agendo Aconditionibus {patij , ficut pendet
girtus finita &limitata ; atque adeo poflecin

| ciendumaliud & fe: nequitautemagens prin-

co cafu agere 1n quamcunque diftantiam.
Neque exco quod Deushabet p::;'fui‘niﬂml'il\
dominium {upra creaturas, ex hoc precisé|
colligitur intima prefentia ipfius'ad creatu-
ras: quia perfectiflimum dominium confiftic
in poteftate veendi illis ad quemcunquev-

Decus vti creaturis ad omnem vium poffibi-|
lem fibi placitum , etiamfinon effet illis inti-
me pralens: nam omnis v{us Dei circa crea-
turas, vel fundatur in aliquaactione, vel in|
ﬁtfptnﬁunc alicnius adionis, quia vel vtitur)
creatura , ¢leunando illam ad effe@us, pro-
priam naturam excedentes, vel illam perfis
ciendo,aut deftruendo totaliter, vel partia-
liter: {ed hocipfo, quod Deuspofferagere in
cffeGum diftantem, perfeétiffimé poflet hoc
dominium excrcere: ergo. Vnde difpareft
ratio de rege creato : cuiusdominium vtpote
limitatum, quoniam non fe extendit ad res
diftantes, eas cognofcendo, difponendo, re-
;;_“_u'i.!nr.l\.l, & guhcrn;mdo s pcrfcc’tius cffer, fi
non tantitm pet [uos miniftros, {ed etiam per
feipfum fe extenderet, At dominium Dei
abfque prefentialocali, perfe&iffimo modo
{e extenderet ad res omnes loco diftantes,
difponendo deillis, non fectisac fieffet ijsin-

22.D1co 2. Ex a&ione Dei creativanon
immediate , fed mediaté colligitur intima
prefentia Deiin rebusomnibus, Fundamen-
tum efk : quoniam aio creatiua fupponitin
creanteactum purum: fed aduspurus necel-
arid eft intimé prefens rebus omnibus: ergo
cxactione creariua mediate colligitur intima
prelentia Deiin rebus omnibus. Maior pro-
batur, nam creatio eft aétio independensa
{ubic&o, faltem inhzfianis , cum fat ex nul-
lo prefuppofito fubiedto; ergo fupponit in
creante adtionemimmansntem imlcpcndcn—
tem a fubic&o. Confequentiam probo, quia
nullum agens habere poteft a&ionem tranf-
cuntem independentiorem 3 {ubiecto, quim
it fua 1p€_i-_|s immanens actio:tum quia hzc
eft caula & exemplar illius : non poteft an-|
tem cffectus & exemplatum efle perfecting
{ua caufa & excrmoplari, Tum quia per a&_io-
nem immanenté agens ordinatur ad feipfum
perficiendd, per tranfeuntem verd ad perfi-

cipale ordinari ad perfeétits perficiendum
aliud, quim feipfum,climad perficiendum
feipfum ordinctur primarid,ad perficiendum
verd aliud ordinetur fecundario. Igitur fi
creatio nequit fupponere in creante a&io-
nem immanentem dependentiorem a [ubie-
&o, quamjfic :'p{.i;cim]ipl.;ﬁlilfubicchl in-
dependens neceflario fupponit in creante a-
&ionemimmanentem independentem afub-
iecto,atque adeo identificatam cumipfalub-
ftantiacreantis: nam hocipfo;quod eft inde-
pendens a fubic@o ;identificarur cum illo:a-
lioquifi diftingueretur ab illo ,neceffario ef-
fetaccidens; & mhzfiué pendensabillo, {o-
lias autem actus purieft , habere actionem
immanentem identificatam cum propria

{ub=




—

{ubftantia. Igitur foliusaus puri eft; creare.
Redéergoex actionecreativa colligitur pu-
rirasactus in creante,

23. Iam probatur Minor primifyllogifmi,
sempe quod aétus purus neceffarid debear
leffeintimé prefens rebus ompibus : nam de
!rationc actus puricl ompem omnino poten-
[tialitatem excludere; atqui aliqua potentiali-
tas eft, pofle elle prelentem , vbi non eft; po-
teft tamen effezergo fi Deusnon efer prazlens
rebus omnibus, in quibus tamen effc poflet,
[nonomnem omnino poientialitatem exclu-
|deret, Vrigitur illam excludat, debet in om-
inibusefle preefens; ac proindereété ex crea-
{tione non' quidem immediaté, clim imme-
|diaté tatum colligatur puritas adus in crean-
te,{ed mediaté; cum ex perfectione aGus pu-
ri re&einferatur exclufio omnis potentialita-
tis , atque adeo intima przfentia ciufdem in
{rebusomnibus.
| 24.Apfundamentum primz, Refp, Prin«
A"ﬁ”d“’”cipium illud Arittotelicum, ad fummum in-
telligendum eflede agente & paffo ereato,
quz ob fuam finitudinem & limitationem,
requirunt indiftantiam localem ; non antem
de agentein creato,quod ob fuam infinitatem
& independentiam alpatio; poffet effeGumn
» . 'locodiftantemproducere, filnvno tantum
loco exifteret.

2§. Ad fecundum Di1co,agentem effe a~
&um pafli,non formalem , qui {olas rcquiri_l:
indiftantiam paffi, fed effeGtivum, quiper fe
talemindiftantiam non requirit , nifi forte ex
peculiari conditione talis agentis,

26, A D tertium , Nego confequentiam,
quiaquod diftat tempore, nullo modoeft, &
confequenter nullomodo agere poteft: quod
vero diftatloco , fimpliciter eft, atque adco
nonimplicat fimpliciter agere, Nego autem
relpe@u paffi hic przfentis, perinde effca-
gentemalibiefle ;ac inullibiefler , quoniam
nullibi effe , negat fimpliciter effe; atalibi ef-
fe,folim negat non effe hic. Implicatautem
¢X terminis , quodaliquid recipiatefleab eo;
quod fimpliciter noneft : non implicat au-
tem, quod recipiat efleabeo ; quod hic tan-
timnon eft, moddalibi fit: clim’ multihoe
{concedant caufis naturalibus, aut faltem o-
|bedientialibus.

| « 27-AD Patres & {cripturaRefp.Red e cos
{ex operatione Diuina probare przfentiam
Deiin sebusomnibus : thm quiahoc probare
potcrant mediaté e¢x propria a&tione Dei,
{quz clt creatio, vti nos fecimus : tim quia &
forté magis ad mentemipforum ; ctim pro-
bant przfentiam Dei ex operatione ; hanc
[probationem ipii non)afferunt, ¥t exactam
demonftrationem, {ed ve eficacem dunraxat

Ad Patres
& feripru-
ram,

rationem, & inter probabiles omnium proba-
bilifimam,vt reuera eft. Etenim non {femper
ipfi Dininas perfe@iones probant rationibus
demonftrantbus, fed interdum probabilirer
tantim concludentibus, vt conftat,quando
Xiltentiam Dei probant non folim perraa
tionesdemonftratiuas, fed etiam probabiles,
& vulgd accommodaras. Nec refert, quod

D{[/} UITL De Immenfitate Dii. Selia 11, ot

| {epe dicant » €X operatione Deum necefla-
£i0 efle prefentem rebus : quippequiintelli-
gendi {unt, non de neceflirate phyfice, fed|
moraliter tantim euidente , quz coincidit|
cum ratione probabilifimé oftcndente, quz|
ratio mosaliter folet demonftratio appella-
tis

S ECTIO 1

An Deus exiftat non tantim in boe
mundo , fed etiam extra illumin in-
finito $patio imaginario?

| 28. Zc clcelebris controuerfis ab o-
mnibusferé Scholafticis agitata,fed
 acritisd Theologis noftriftemporis difcufla,
obinextricabiles diﬂiculratcs,quas fecum in-
uchit inanitasilla fpatij imaginarij,quam prg-
{ens controuerfiainuoluit. Ad clariorem au-
tem propofite difficultatis notitiam , duplex
queltionisfenfus diftinguenduseft; alter, an
Deusfimpliciter exiftatextra hunc mundum;
alter, an exiftatin aliquo fpunc imaginario,
quod a&u fitextra huncinundum. Primus
{fenfusadhuc eft duplex; alter negatiuus & in
potentia,alter pofitiuus & in adu. Negatiue
& in potentia,dicitur Deusextrahunc mun-
dum,nonquod a&u fic, fed quod pofficefle.
{ Itavr hocmodo loquendi folim denotetur;
| effentiam Diuinam non limitariad hunc tan-
tum mundem fed ratione {uz immenfitatis
effepoflcin alijs; quiextra hunc condi pof-
{ent. Pofitiu¢ autem & adtn diciturefie ex-
| trabunc mundum, quia non foliim poreft
| effe, fi a&u extra illum aliquid creetur, fed
| quiaadtufit interminabiliter & infinité vel
in {patio imaginario , infinité excurrente ex-
trahunc miadum,vel in feipfo tantiim. Pre-
fens controuerfia noneft, an Deus negatiue
tantitm, & inpotentia ficextra hunc mun-
dum, omnes enim Cartholici ad mittunt; & de
Fidecfle puto: quoniam de Fide eft, Deum
efle omnipotentem , acproinde pofle alium
mundum extra hunc creare;:De Fide quoque
cft, Deum cffe immenfum atque adeo necel-
{ario huic nouo mundo prafentem fore: igi-
turde Fide eft, Deum negatiué & inpoten-
tia extra hunc mundum cffe. Ergo prefens|
controuerfia-tantumeft, an pofiriue & actu
Deusfit extrahunc mundum. Pofito autem
quod fit, aliainfurgitquaftio,an extraillum
fitin {patio aliquo 1maginario infinito, anin
feiplo tantiim.

29. Prima fententia negat, Deum effe ex-|
tra hunc mundum. Eft Bonauent. in primol pysapans.
diftinct. 37. p.2.artic. 1. quat. 3. Capreo-'Capresl,
liq. vnicaad quartum contraprimam Con- "‘_’j“.f‘!"fﬂi-
clufionem, Valquez. 1. p. Difp. 29. Gr::uadi_:,:‘j’::_’is
Di[p. 3 de Immenfitate Dei , Nazarij art. 2‘,M’o;um.‘
Controuerfiavnica §.r¢fo/utioin fine, Mon-|
cei Difp. 1. deImmenfitate Dei.

30. SEcVNDA fententiaaffirmat, Denma-

—

Hy4 &uefle




B st N R
——— 5 %
‘29 Difp. V1II. De Immenfitate Dei. Seétio 111,
'Fi'ucﬂ'—cgz:i‘iﬁn-c_Ex_andu:n ,non tamen i_n_cfu_it_’i“?{{mcgﬁhﬁ ,cum dixit, Deumefle ve-

i}

[Rick
Alenfis.

Angult;

arded,

\l.m\v o = = -
{{patio aliquo imaginario, {edin feipfo tan-
|¢tim. E& Alenf. 1. pat. qu.10. memb. 1. Ri-
¢hard. in primo Dilt, 37. art. 1. qu. 4. Mar-
filij quatt. 39. §. ad rationes ad oftansm Ban-
{nez. 1. qualt. 8. Fafolidubit. 4. Gillij lib. 2.
ltra&. 9. cap. 19, Theodori Smifing. tom.1.
:ride Deotra&. 2. Difput. 5. qugft.2. Neque
|'huic {ententizz contradicit Scotus inprimo
ift. 37.qui folum docet , Deum non effein
f{pdtiu imaginario, non autem negat effe extra
mundum. Hec {ententiaduas habet partes,
& quod Deus fit extra mundum, & quod
ponlitin {patioaliquo imaginario, fedinfe
‘ip{'o. Primum conftabit ex dicendis : fecun-
dum nititur  eodem fundamento , quo
precedens fententia , quod infra aflignabi-
trs
31 TERTIA [ententiaaffirmat,Deum non
lmoddielle extra hunc mundum in feipfo, ve-
rlim etiom in infinito fpatio ; non’'quidem
reali aginario; eft Carthufianiin primo
Dit: 37. quett: 1. Palatij Difp.2. Maioris qu.
vnica& in 2.Difi1.q:2.ad OGavnm,Molinz
r.p.q.8.art. 1.Difp. 3. Zumel.att. 2. q.vnica,
Valent. punéo 2. Suar. in Metaphyfi. D. 30,
Sec.7.8caliorum. Pro cuius controucriig de=
cifione,
32.D1co 1.Negatinon poteft, Deuma-
Gueile extra bunc mundum : Deduciturex
iptura Lob x1.vbi xcelfior Calasprofimdior
fernoslongrorterra latior mari , dicitur eius
menfura. Et 3. chumS.ﬁCm!nm, @ Cals
Ceelorups te capere on poffunt , €c. quo modo
loquendiferiptura fignificat, Dininam eflen-
ltiam non coardariad hunc mundum;fed;illi-
im'l'l::«tr:: & interminabiliter extra illum etiam
|repcriri. Atcedit communis auétoritas Pa-
trum, qui varijslocutionibus hane ipfam Di-
vinz fubftantig extra mundum exiftentiam
ant: afferentesillum non folim effe in-
ﬂtm,‘.ud sxtra, [L}p.—a,'.'n-lcquaquc,cmumqum
\-‘rjuu‘ & vndiqueinfulum, & circafufum. Le-
ge:Dionyl. cap. 9. de Diuinis nominibus.
Gregor.lib. 2. Mo ral. c. 8. Hieronymum in
Ifaiam 66. Richardum libr. 2. de Trinitate
c. 23. Quosloquendi modos imitatus Alen-
{is dixit , Deum efle in rebus, & extra ; intra
knuninclufum sextranon cxclufum. Eandem
veritatem nobis explicat Auguft. 7. Confefl.
cap. 5. apta fimilitndine infiniti & immenfi
maris, paruam aliquam {[pongiam intrafe vn=
dique circumambientis, Concipicham, inquic,
te Domine ex omni parte ambientem cam & pe-
netrantem, [bd vfquequagne infinitam : tanguam
i mare effes vbigue & vndigue per immenfa Spa-
tia infinitum [olum mare, @ habevet mira e
frongiam quamlibes magnam , fed finitam; tamen
plenaefier undigue Spongiailla ex omni [us patre
ex immenfo mari, Sic creatdyam twam finitam
teinfinito plenam purabam. Eft 1gitar, indice
Angaftino, mundus hic [pongia ; Deus mare
immenfum & infinitum , quod non tantiim
(aprefentiaimplet & replet {pongiam, fed
illam in infinitam excedit. Hanc iplam veri-
ratem ante Auguftinum exémplo {phere do-

icamm

]
aec

! huti pheram , cuius centrum efletvbique, cir-
'; cumferentia vero nuf-;_]uam. Nec Patresin-
telligi poffunt de exiltentia Dei extra mun-
dum potentiali; nam eodem modo dicunts
Decum efleintra atque extra mundum ¢ at-
qui Deus eftintra mundum aduergo & ex-
tra,
33.Ratio vero fundamentalis noftre af-
{ertionis,eft heec. Deus neceflarioeft a&u v-
bicumque poteft creatura, prefertim {piri-
tualis,exi Elcre:atquicxtralmnc mundum po=
teft creatura fpiritualis exiftere = ergo extra
hune mundi Deus neceflario eft aéu. Minor
patet; nan quis negabit pofleDeum extra
hunc mundum Angelum condere, quod fic

demonftro: nam poilet Deus extra hiuc mun-
dum quidefalto eft,alium condere cum vno)

Angelo, quo tantum conferuato: deftruere|
polet talem mundum: tuncautem folus An-
gelus exifteret extra hunc mundum : ¢rgo.|
| Maiorem aliqui probﬁt ex ¢o,quoniam ad o-'I
| mnem a&ionem prefupponi debet prafentia
agentis : vt igitur Deus agere poffit extra)
mundum prelupponidebet ipfius prafential
extra mundum, {ed hecprobatio non cf effi-
cax, quiaii ex via&ionis prt;cis?: , non colli-
gitur neceflario intima prelentia agentis ad
effe&um, A fortiori nec neceflario prefuppo-
netur eius prefentia ad actionem. quarcego
| maiorem fic pl'obu:Dcus rationefuz immen-
i fitatis & virtualis extenfionis, actu haber,
quidquid ratione {uz finitz locabilitatis &
virtualis extenfionis habere potelt qualibet|
| fubfantia creata fpiricualis: atqui fubftantia
fpiritualis creata, ratione {ug finitg locabili-
tatis & virtualis extenfionis, habere poteft v-
biextra hunc mundum : ergo & illad Deus,
a&u habet : ergo Deus actu eft extra hunc
mundum.Inhoc difcurfu, fola maioreft pro-
banda,nam reliqua ex ea euidenter deducun-
tur ; ca autem fic probatur ; quidquid perfe-
&ioniseft, velefle potelt in creatura, adu eft
inDeo, ablque vlla imperfectione ; habere
vbi extra mundum,perfedio eftin Angelo,&
nullam includitimperfectionem : ergo adtu
eftinDeo. minor probatur ;quia ficut habere
vbiintramundum ; perfectio eftin Angelo;
ita & habere,velhabere pofle vbi extra mun-
dum.fi quaveroimperfectio effet invbi A g-
gelico, effetlimitatio & finitudo , quam im-
perfeionem excluditvbidiuinum , quippe
cum fit interminatuom & infinitum.

34 Confir. 1.quia non elt maior ratio , cur
| Angelus habere poffit vbi extra hunc mun-
| dum & non Deus:quod (i habere poteft,actu
[ habet; chm fit perfe&io , qua ab extrinfeco
termino reali-non pendet, Confirmatur fe-
cundo : Irafehabet Deus ad hunc mundum
ratione Immenfitatis : ficut {chaber ratione
gternitatis ad tempus : fed ratione 2ternira-

tis, Deusnon {olum fuit, & ¢t in omni tem-
pore reali,fed etiamfuit, & eric, ante, & poft)
omne tempus reale. ergo pariter ratione [m-

\ tra, & vlrahunc mundums Minor conftar ex

{acrd

menfitatis, non {olum eft intra, fed etiam ex-

Trifwes:
Trifmegift.




" Difp. VIIL Delmmenfitate Dei. Settio T11. 031

f;;;;ﬁmmtliia Deus dicitur fuiffe, & i rinm occupabile;repugnar enim darl f})}]ii_[fm

| fore, ante & vitra {cula, & patct etiam ra- | OCCI._IPJ].‘-'.IC, & ill

rionc: quiaanie omne tcmpuS_Dcus erat, & | c‘ﬂ: enim occupatio effeGtus formalisimmen-

jpoft omne tempus erit: ergd ficu veré dici | firatis, qui ad 11l sieceffario confequitur,po-

[poteft, Deumante, & poltrempus fuille ac | fita titum capacitate termini, ciinonfitquid
lforesitaextra, & vitrahunc mundum effe. | diftin&Gum abiplainfinitafubftantiaDew

| 35. Dico2.Deus ratione {ug immenfita- | 38, Confirmatur: quia; ficut implicat, dari

tis actu occupat infinita (patia imaginaria ex- {patium pofitiuum occopabile, &illad acta

tra hunc mundam. Affertio hzc fequiturex | 3 Dea non occupari : ita fimiliter implicar,

precedente. Vnde noncohzrenter , meiu- | dari fpatium negativum occupabile , & illud)

dice,ratiocinanturij , quiadmittunt, Denm {a&ua Deo non occupari. Antecedens '.‘{:i'tai

| T
| probo 3 nam pofietangelus extra hunc mon-|

actu exifterc extra mundum, nullumtamen
:'pa:mm,vd inapitatem occupare exXira mun- dum moueri in ijmLum: 1mp1icu.r auteny
dum. Ratioverd fequele eft jquiaficutim- [ mobile moueri nifi per diftantiamzergo fi po
¥ teft angelus extra hunc muudum in infini-

plicat, angelum effeextra mondum & [patin
vul inagitatem aliquam extra mundi non oc- | tim moueri, cocedendaeft excrahunc mun-
cupare ; ita & Deumelleexrra mundam, & | duminfinitadiftantia negatiua. Célequentia
{patinm vel inanitatem aliquam fimiliter non elucet. Maior conftat,namqua ratione potelt
occupare. Etratio huius eft ; quiaimplicat, | angelus extra hunc mundum exiftere, poreit
angelumeffe , & com aliquo Vbinon efle, | & moueri: Nam poflct habere exilientiam
ficur & exiftere, & cum aliqua duratione | non contiguam mundo, & mncpofi'ct verfus
non exiftere, Arqui implicat concipere Vbi, | hunc mundum moueri, donec fierer conti-

B T L S

& non per refpedtum ad aliquod {patium, 3 gaus mundo. Confirmatur »quiafaltem pof-
velreale vel imaginarium. Nec dici poteft, | fet Deusmotu recto mouere hune mundum,
wtium effe hunc mundum ,ad quem v~ | &tunc ea iem foret ratio, ciim non poflet]
, extrahunc mundum exiftentis, di- | mundus localiter moueri nifi per diftantiam.|
petom : quia poliet deftru@o hoc | 39.Necredte id negant Bannez & Mon-{
\ wundo,adhuc a;;g-:luﬁc‘._‘m eodem vbi per- caus cap. 7. tumquia op pul_imm eft damr :
cuerare,clim tamen perad perfarios,mutato | tuminterarticalos Parifienfesinfertos in fine
{patio, neceflario mutandumeller vbi; quia | quartilibri Magifkn fentétiarum. Tum quia,|
hoc effentialiter dicitrefpeGumad determi- | communis Scholaadmittit motum in vacuo;
natum fpatium, Siigitur nequitangelusextra | atque adeo eriam extra hunc mundum , clim|
mundum exiftere fine aliquo Vbi, fpatiuma- | eadem ratio firdeinani & vacuo quoad mo-|
liquod occupante;crgd nec Deus fine fuo V- | tom localem, ve mox conftabit. Maiorem au=|
bi immenfitatis , infinitam {patium occapan- | tem,probo,quiz motus localis cﬂ'-cn:i.wlitcmf’cl
te.Nam ita e habet Vbi finitumangeliad {pa= | fucceffina acquifitio {patij : implicat autem}
tium Gnitum; ficut Vbi infinitum Deiad fpa- | fucceffiua acquifitio fpatij , fine aliqua faltem|
tium infinitum. negativa diftantia. Maioreft ipfa motusloca-|
36, Sccund?, Eadem af'{crtinpmbatur au- | lis definitio, qui eflentialiter eft derelidtiof
&oritate Aug. 11. de Ciuitate ¢. 5. vbiad- | terminid quo,& {ucceffina acquifitio termi-
‘mittil‘,nfﬁ incorporea fua preefentia occupa- | niad quem,qug finc aliqua diftantia inter ter=
re infipita {patia i-.nagiuaria extra hunc mun- | minumdquo, & ad quem , concipi non po-|
dum :imd abfurdum putat, & Divina fub- | teft. Minor etiam patet inmotu ,quiﬁcrrrin{
ftantia indignum , illum rantiim concludere | vacuo., inquo nifi aliqua intercedat diftantia|
intra hoc exiguum mundi fpatium : An fored, | inter latera ipfa corporisambicntis , impofi-]
inquit , fubffantiam Dei, quim nec incladunt, | bileeft, vtin eo fiat motus - quia motus loca-|
wee determnant  nec diffendunt loco, fedde ea, | lis non fit; nifi per dereliGionem termini al
it de Deo fenti e dignumeit , fatentar incorpo- | quo,& r:u‘."_nﬁrn'-ncar. terminiad quem. (_y_]a-;
rea prefentia q, totam. & tantis locerum extra | reconcedenda necellario eft extra hune n'lﬂ-!
mundum Spatifs abfeutem ;. ¢ffent dicturi , & wna | dum,infinita diffantia negativa,in qua,& per|
tantim , Aique in ComIparations illins infinitarss | quam,moueri puil":r Angelus, vel hicmid us,|
tam exiguoloco ; in qHo mundus eff , occuparam? | atquiea data, neceflaio fequitur Deum adu)
won opinor, eos in huc vaniloguia progrefros. | illam occupare & replereinfinita (ualubftan-|
Dumigitur abfurdum purat,fubltantam Di- | tia, Igitur negandum non cit, Denm extral

hocfp

ugnf.

uinam abfentem effe ab inBnitislocorum (pa- | hunc mundum ratione {ug immenfitais &
tijs extra mundum , aperte fentit, illam acka | virtualis quantjtatis, a&u occupate infinita;
occupare infinita {patia extra mundum. | {patia imaginaria.

37. Tertid probatur ratione inhuncmo- | 40, Aliqui nobifcum coneniunt re,folim!
dum. Concedenda et necefarid extrahunc | difcrepantes quoad modum loquendi.Siqui-|
munduem diftantia negativa &inBnitasin qua | dem concedunt, Deum {uainfinita fitbftantia
pofer Deus plures & plurss mados ininfini- J & virtuali quaritate; actu occupare huiufmo-)
tum condere,ergo totam illam necellario oc= | di infinitam inanitatem extra hunc mundum,!
cupatD:uSpcriuamimmumitmé & virtua- iicutocmparctinanitmcmvacnirnc;:mctr-.m&
llers extenfionem, Confequentia patet, quia | dici pofic , Denm effe in fpatio imaginario,|

- 3 & 2 . . ~ . s i n . _"J
Deus ratione {uz immenfitatis & virtualiscx- | fed infeipfo, 0 qudd effein fpatio ; importat
tenfionis;necellarid occupat quodetique {pa-

effeinloco reali: cumigitur [patiumhoc ni-|

Ll fit,

Ity

d a&u a Deo né occuparizf,

T damna

| esms.

[

TR S S S S




Explican-
tur Patres.

194 Di 74 "VIIT. De Fmmenfitate Dei. Seftio 111. \

|;mmt—clt in o vere Densefle aut di-
lci. Vertim (i de re conueniunt, non eft,curde
lmodo loguendi nobifcum contendant: pra-
[{ertim ctim etianynofter modus loquendiv-
lfurpetur a Patribus, ve conftatex Auguftino,

" 1& Scholafticis,

b I - A
{41, Quartd probatur cademaffertio dpa-
Iritate Aterniratis ; quo argumento vtitur cit.

tloco Auguttinus, ad probandam prafentiam

{Deiin {patijs imaginarijs. Nam ita fe habet |
fgternitas ad tempus, ficut immenfitas ad (pa- |

::ium: fed Deus ratione @ternitatis fuit in ré-
ipore Iumg:nnriu11}5[111:0; ergd & ratione im-
(menfitatis, eft in [patio imaginario infinito.
[Negant Aduerlarj Minorem, concedentes
|Denm ratione @ternitatis, fuifle ante omne
lt‘cmpus reale; negantautem fuifle in tempore
{imaginario, fed in fua dumtaxat rernitate.
Sed contentionem faciunt de nomine; ctim
nos per exiftere in tempore, vel in{patio ima-
ginatio, non !mcllégamus Deum exiftere in

quia inteHe@us fingir ; fed quia apartereicl|
talispegatio. Eodemmodo, quodhoc {pa-
tium fictalis diftantia negatiua,qua replex: &|
occupari poffit {ubftantia aliqua reali s no_nrj
pendetabintelledtu , fed a natura ralis{patij.|
Sicut quod inanitas illa,qug intecederet inter|
ceelum & terramy deftructis corporibusinter-|
medijs , {it tantz capacitatis, & non ma_ioris-
aut minoris, non penderabintelledtu , {ed Al
natura talisinanitatis, per refpectum ad cor-
pora, que diftant.Diftincto igitur anteceden-
tediftinguendum eft & conlequens : noncft
| in tali fpatio Deus per potentiam. & opera-
| tionem, concedo;per fubftantiam & immen-
fitatem,nego. Adhocenim, vt Deus fitinils
| lo per {ubftantiaoy, non requiritur s vt fitter-
| minusreahs, fed fufficit, vt nonfic repugnas:
| nam ficutillud repleriporefubftantiaange-
lica , & eiusreale Vbi terminare 5 ita repleri
| poteft fubftantia Diuina, ciufque realem im-|
| meplitatém terminare.

aliquo tempore, aut{patio reali ,fed innega- | 45 Nec eft cadé ratio dechimera;quia hec
tione POLIUS temporis;& l'pul:i] realis »aptira- cft ens omninofiétum; nec capax repleri {ub-
|men,vein co exiitattempus, vel {patium rea- | ftantia Diuina,ficut Ipanum lmag!mnﬁ. Non!
(lezquam capacitatem replet Deus {ua gterni- | diciturautem Deusetle in rebus poﬂii:]]ibusJ
tate,atqueimmenfitate. | preeteritis, autfuturis; dicitur autem efle in|
l 42. Quintd probatur ab abfardozetenim fi | {patio etiam non reali;quiaeffe in fpatio , fo-
{Deus actu non cllet in infinita illa vaftitate | lom dicic efle inillo repletiué feu occupati-
[inapitatis extra mundum , pofiet A {eipfodif= | ue, cfle verd in rebus , dicit cfle operating
iiUngi,& dilcontinuari: pam crect Deusalium | producendo vel conferuando illas implicat
imundum huic non contiguum, tunc foretin |autem Deum effe per operationemin rebus
jextrems realibus, & nonininani interme- |poffibilibus, preteritis, aut futuris »quia hoc
idie.Id ipfum fequeretur, (i Deus, corruptis | lp[b,quod elietinillis per operationem, non
'il]i(.‘l’mt.‘:'i\j‘« cmpuzlbus, conleruarert celum '!cilunt pofﬁbslcs,prgtcritg,aulfuturg,fcd pig-

{& terram. Irem fequeretur , Deum moueri
[cum lapide, fi & cglo mouerewr ad terram;
quia Deus neceflario eflet cum lapide, quo-
cunquc lapis moucretur , cuamque ille moue-
returl czload terram per vacuum, fiin va-
cuo non eflet Deus, neceflario deberet mo-
{uericum ipfo lapide.

43.08gcies 1. Patresaffirmantes, Deum ex-
;tra hush,_ mundum,nonin alio,quam in feipfo
efle.Refpon. Ciim Patres dicunt , Deum ex-
itra hunc mundum tantium efein fe iplo,vel-
le tantim excludere terminum {eu locum
realem , nonautem imaginarium , vtconttat
ex Aug.fupracitato,

44 Obijeres 2, Hoc fpatium eft ens iG&om,
vtex iplo nomine fpatij imaginarij conftat:er-
go non poteftin eo Deuseffe. Confequentia
probatur,quia nequit Deusefle in nihilo ; a-
lioqui efletin chimera, inrebus poflibilibus,
inrebus prateritis, & fururis.Relpond. Con-
ccdolmciparium efle icdtum quoad realita-
tem , cum pihil fit reale ; nego tamen effe fi-
&um quoad diftantiam & capedinem nega-
tivam, fecund im quam {uo modo exiftit in-
dependenter ab intelleu, eo modoquoin-
dependenter ab omni intelle@u dicitur ex-
iftere negationes , & priuationes ferum ,non
per realem aliquam exiftentiam , fed quia , ve
fintrales negationesaat priuationes,non pen-
dentabintelieGu , fed 3 narura talis negatio-
n1s;aut privationis : 06 enim light habet pri-

Uathl'LC:r}l_l_gnis,aut homo negationé Leonis,

{entes atque exiftentes.

46. Objeies 3. Hoc fpatium non‘eftalind,
quam non Icpugnantia corporis maioris &
matoris, quod Deus extra hunc mundii pro-|
ducere poilct: Sed hac non repugnantia non!
telt diftinéta ab ipfa poflibilitate corporis S
i quod nonrepugnare diciturzergd ifta capaci-
‘ tas{cu non repugnantiaad recipiendum cur—l

pusnon cltaliud , quim poffibile effe corpus|
i cum talivel tali Vbiconftitutum. Ergo }uglcl‘|
{iplum corpus, quod coltituitur, & pofitivum|
| Vbi, quod haber, nullumaliud {patia 1magi-|
nariu reperitur,in quo tale corpus recipiaturg|
ergo pretct Diumum effe, einfquereale Vbi,
nullum aliud {patium imaginandum eft, in
quoexiftat.Confirm. nullares, quando pro-
ducitur, dicitur efle aut recipi in n6 repugni-
tias ergo nullares, quando vbicatur, dicitur|
elfeaut tecipl innd repugnantia, Confequé-
tia probatur, quia ita {e habet non repugnan-
tia rei,ad fui exiftentiam, ficut non repugnan=
tia vbicationis ad exiftentiam ipfius vbicatio-
nis:crgb ficutilla, cim producitur, nonc.!id—
tur recipiin non repugoantia, fed vel in fub-
iecto reali,fiillud habeat,velin feipfa, G fub-
iccto careat:ita cim res vbicatur non ponitur
in non repugnantia, fed vel inlocorealiyvel in
feipfa.
47.Relp. Nego Maiorem:nam przter non|
repugnitiam corporis, eft diftantia negatiua,
occupabilis & corpore, atque adeo diftincta a

corpore,&d quanis fubftantia ocen p_aEiua_fpfa-

tij:itum




| #$p. VIII. De Jmmm_ﬁmre Det. Seltio 111, 95|

iuj;m'm quiaalioqui nun poffct angelusin tali
{fpatioextra mu ndum moueri, quia motus ef-
lientialiter (upponit diftantiam, per quam mo-
!!bflc m(rus::ur,dliﬁpﬂﬂ:’)‘) ab iplomobili. Tum
lquia , fiillud effetfola non rcpugmprin cors
lporis, & non diftantia negativa prafuppofita
{ad corpus, non poffet reddiratio, cur i Deus
annihilatis corporibus intermedijs, reli&is
tantim Ceelo & terra, non poffet, maius &
imatnscorpus inter ceelum & terram produ-
icere ;nam i nulla eftcerca diftantiainter cee-
dum & terram, non eflet maior ratio, cur ma-
fius aut minus corpus inter cas collocarinon
poffer.
| 48. Recurrunraliqui ad naturam Vbi, qui-
{bus Ceelum & terra conftitnuntur, quztalia
Hunt, vifint proximum fundamentumtante
|quantitatis intermedi¢,& non maiorisaut mi-
noris. Sed contra , tum quiahzc faluari non
!poﬂimtm tempore imaginario,intercepro ins
ter duotemporarealia: i1 enimy Deusinterrii-
pat tempus reale hodiernum , & craftina die
iterum incipiat realiter fluere , moraillava-
cua, quginter tempushefternum & craftina
intercipitur, eft determinata, cumilla non fit
capax, nifi tantz more temporisrealis, & 06
lungmris.aui breuioris : & tamen in ipfis ex-
tremis realibus temporis, non eft aﬂignurc =
liquid , rarione cuinsextremaip(a exigant ta-
tim tempusintermedium, & non mais , aut
minus, Tum quiaipfummet Vbifupponit {pa-
tii, 4quo fpecificatur: non enim reddi poteft
ratio,cur hoc Vb1 firaddi&um ad hoc {patia,
nifi quia fupponit & [i)cciﬁcatur ab hoc fpa-
tio , quod natara {ua cft immobile. Ad Con-

eft,quia non repugnantiarei,quaproducirur,
non diftinguitur ab. ipfins poffibilitate: atné
repugnantiafpatij,in qua res producitur, di-
ftinguitur areipfaqua producitar.Vode ne-
go eodem modo e habere nonrepugnantiam
rei,ad exiftentiam (ui;ac fe habetnon repug-
natia rei vbicabilisad vbicationem; quoniam
hzc preternon tepugnantiam rei vbicabilis,
dicit{patium in quo vbicatur. :

49. Objcies 4. Hoclpatium eft nihil ; ergo
non potelt effe aptum ad recipiendasientita-
tesreales. Confequentia probatur : quiaapti-
tudononreperitur,nifi in ente reali.R efp.di=
ftinguédodeapro pofiting,quo modo reperi-
lturin folo ente reali, & de apto ncgatiu{: pet
non repugnantiam ,quo pacto reperitur et-
{tam in non ente;veres,qu non eft,diciturap-~

ta, non quidem pofitiug, clim ante exiftétiam |
nihil fir, fed negatiue pernon repugnantiam, |

feu per negationem repugnantiz. Secando
|modo, non prime, fpatium imaginariumap-
tum dicitarad recipiendasentitates reales.
§0. Obijcies 5. Prafentiarealis dicit termi=
num realem:ergo nd poteft Deushabere pre-

reale n6 eft.Refp. diftinguoantecedens, dicit
terminumrealem intrinfecum , concedo ;ex-
trinfecum nego.Porrd terminus realis incrin-
fecus, cftipfum Vbireale intrinfecum ,d quo
intrinfecéres denominatur prefens (patio. Li-

firm. nego confequentiam : ratio difcriminis |

cetigitur Deus, aut quauis fub®antia creata
exiftensin {pario imaginario, non habeat ter-
minum realem extrinfecum, habet tamen teg-
minum realem intrinfecum , quiin Deo eft
immenfitas, feu virtualis quantitas, a@u oc=,
cupans & repléspatium ip!hm imaginarium
infinitum : in {ubftantia verd creata eft locae
bilitasintrinfeca,, afu replens fpatium ima-|
ginarium extrin{ecum.
5 1. Ex dicis colligitur, ITmmenfitaterneffe
ita propriam Dei, vt nequeat communicari
creatura, Nam fiueillaaccipiatur proaptitu=
dine coéxiftendi maiori & maiori locoin in-
finitum, fiue proa@ualiexiftentiaad {patium
imaginarinm infinitum , ncquit competere
creatur®, Nam quamuis Deus replicare pof:
fit Angelum in {patio maiore & maiore inin-
finitum , nullum tamen condere poteft, qui
hoc exigatabintrinfeco; vel qui adtu replice-
turin fparw infinito : nam in vtroque cafu
concedenda foret infinita perfe@io in crea-
tura. Dices : datur fpatium infinitam : ergd
non implicat creatura, queillud totm oc-
cupet. Confequentia probatur, quia occupas|
bile dicit ordinem ad occupatinum: ergo fi
datur occupabile aétu infinitum, dari poterit
occupatinum actu infinicd. Refp, nego Cone
{equentiam : & ad probationem primd nego
antecedés; nam dicere ordinem et proprium
entium realium. Secundd nego Confequen-
tiam;patet in potentia divina,quz cft infinita,
efto nullust¢rminus,aut mulotudo a&u infi-
nita producibilis fir.ex infinitate nam que po-

matitd , non categorematicatermini. ergo ex
infinitate fpatij tantum {equitur infinitas fyn-
categorematica termini occupatiui illius: ed
‘quod nulla datur creatura, qua perfedior
quoadlocabilitatem producinon poffit.

SECTIO 1V,

| §3. ActENVS oftendimus,; Deumefle

fentiam realem ad (patium imaginarid, quod |

. Quot, (5 quibus modss Deus exciftar
in rebus?

in rebus,&locis omnibus tam reali-
bus,quam imaginarijs: fupereft oftédendum,
quot & quibus modisin illisexifat, Duosin
vniverfum affignant Scholaftici cum Magi-
ftroin primo diftin&. 37.vnum communem,
quo exiftitin rebus omnibus; alterym fpecia-
lem, quoinexiftitin fanis,Priore modo tri-
pliciter docent Deum effe in rebus,primo per
effentiam;(ecundo per prafentiamtertio per
potentiam: per eflentiam dicitur effe , quate-
| nuscius fubftantia eft intimé coniunéta & in-
| diftansa rebus omnibus, per prefentiam dici-
tur effe , quatenus omnia,qua in mundo ge-
runtur, funt cicognitione prfentia, Tandem
perpotentiam dicitureffe, quatenus omnia
| virtutefua producit & confernat, Quimodi
{untita inter fe connexi, vt primus non ne-
ceflario includat reliquos;Nam erat Deus an-
te mundum conditum per effentiam ininfi-
nito {patio imaginario,in quo tamen non erat

tentiz, {olitm fequitur inﬁuirasfyncatcgurc-[

Magiffer e

schelaftici,

pex




96
per p:?e l'cnt-i'nm-,_f:"m'n nihil extra D:F m ciier,
quod cord ipfo vidente gereretur: Neque per
potentiam , Clm nihil ante munduml condit
effet, quod Deivirtute atque operatione ege-
rer. Reliqui verd duo neceflario includunt
primum ;e0 quod impoiﬁbilr fit, vt Deus fit
prefens rebus per cogmtion.':m,opcrntmnun—
ue, quin fimulij{dem przfens fit per fubftan-
tiam.

§3. Porrd cognitio,qua Deus dicitur pra- |
{ens rebus,non eft qualifcique, fed intuitiua |
rei prgfentis ve preelentis ,atque actu exiften-
tis ; nonenim dicitur Deus eile prefens rebus
po[ﬁbihbus,aut furaris,vel preteritis, {ed tan-
(um prse{‘cnnbus: ficut nec nos dicimurpre-
feates, nifi rebus; quz coram nobisaguntur,
Quo fit, vtante conditum mundum non di-
cerctur Deus prefens rebus , qua in futuro
mundo gcrenda videbat,nam prater })raa{_en- |
tiam intentionalem & obie&iuam, requiritur I
realis & fubietiua : contra verd , exiftens ex-
tramundum,dicitur Deusptaelens rebus,que
agunturintra m_undum ; nam 1jsumnihusdi-
citur Deus prelens, ad qua vi adtu exiftentia
{e extendit Dei intuitus.

54+ Objeies , poriuisres dicuntur prafentes
cognolcenti, quén:'. cognc}[ccns rebus , cum
per cognitiong potius Tes Aant pre {entes co-
gnofcenti,qua cognolcens rebus: ergo potitis
res dicuntur prglentes Deo, qua Deus rebus,
Refp. Sub diuverfa ratione dicires prafentes
cognofcenti, & cognolcentem rebus : Nam
cognofcens fit prefens rebus vitaliter, tanqua
termino fug vitalis operationis;res autem fidit
preflentes cognofcéti,obieétiue &intentiona=
liter, quatcnus exprimuntur intra notitiam
cognolcentis. Dices, eadem ratione dici pof-
fe, Deum prafentem fibi ipfi per intuitivam:
cognitionem {ui. Ref. Negofequelam:ad hoc
enim requiritur realis diftin&io inter cognofs
centem & res cognitas, |

55+ Ap complementum modi, quo Deus |
(dicitur pereflentiam effe in rebus, tria fupet- |
{funtexplicanda:primum,an Deusfitin rebus
perintimum illapfum : fecundum , an ficut
Deunsdicitur effe in rebus, itaresdici poffint |
efle in Deo; Tertium , an propri¢ Deusfitin |
loco.

56. Quantam ad primum Communis fen-
Itentia Scholafticorumelt,Deum effe in rebus
[pcr intimam przf{entiam & illapfum. Funda-
|mentum , quia Deusnon follim adeft rebus
vtcaufa cfliciens, fed etiam vtcavfa exempla-
tis,formans & figurans fingulas rerom cfien-
tias. Sicut enim figillum non folum efficien-
ter imprimit figuram {ui , fed etiam illam ef-
format & effingit communicido [e in genere
caufe exemplaris - ita Deusnon modo cfficit
effentias rerum,vertim etiam illas efformat &

Communts
fententia.

effingit in genere canfz exemplaris , commu-
;nicando {e 1llis participatiuc {ccundum varias
[perfe@iones,non quidem formaliter , fed ex-
{emplariter,

§7: Ab fecundum concedit S. Thom. 1. p.
quelt.8. art. 1, ad 2. omnia effe in Deo, ficut

§. Themas.

effe@usin canfa ;& Deum effe inrebus, fic-

Disp. VIIL. DeImmenfirase DeiSebtro 1V. ‘

ut caufam in cﬂ‘ctt;li--[)-i&s_:d_c;gmut res di-
cuntur effe in D co,antequam exiftant,ira di-|
ciporelt , Deum eflein rebus, antequam res
exiftant, Confirmatur , quia fivera eft hac|
propofitio ; resfunt in Deo; veracerit & cius,
conuerfa,Deuselt in rebus:{ed illa ab grerno|
fuit vera,ergo & hac. Refp. nego Confequé-|
tiam; nam res funt in Deo caufaliter , & ided
poflunt,etiam quando non exiftunt, vere dici
in Deo efley ratione virtutis canfatiuz: Deus
vero eft 1o rebus caufaliter, efle autem in
rebus caufaliter , eft altu caufare res : im-
plicat autem Dedm adu caufare res , & res
adtu non efle, quia hoc iplo, quo a&u cau-
fantur, font s nam media caufatione tanquam
viaaccipiunt cffe.Ad Confirmationem, nego
conuerfam huius, res{untin Deo , efle hanc,/
Deuseft in rebus;fed hanc, Deuseft canfa ex-
emplaris & effectina rerum , quz etiam ab
zterno fuitvera, Lege Bonau. in 1. ditinc, Boneuent.
37.prima parte,arriculofecundo, qu. 2.

§8. Ap tertium negant communiter S cho-|Secholasici.
laftici cum Magiftro, Deum propric cflcinMagifer.
loeo, quod cxp;—clfi' docuit Anfelmusin Mo-|47/«tmss
nologiocap. 22. & Auguft.libro de eflentia
diunitatisinitio,vbi Deum appellat docalem:
& apertc colligitur ex conditionibus loci,
quas aflignat Philolopus quarto Phyfico-
rum,inter quaselt, vt locatum concludatur
finibusloci : atqui Deus nequit concludi -
nibus loci; ergo nequit proprié effe in loco.
Eotamen modo improprio ; quo Deuseft in
loco, excedendo terminos loci, controuerfia
eft inter Do&ores, an fit in illo formaliter,
an tantim caufaliter, Thomiftz cum S. Tho.
quzft.cit.artic. {ecundo affirmant,efle caufa=
litet,quatenus Deus caufat corpora, qua for-
maliter replent loca: alij verd formaliter: qui-|
bus magis aflentior; Nam , eflein loco, im-|
portat continentiam formalem , non effe&i-|
uam, alioquictiam Ceeli dici poffenteflcin
loco fublupari; quia Ceeli per {uas influen-
tias effectiué caulant & conferuant corpo-|
ra, que formaliter replent loca {ubluna-|
ria.

§9. Alter modus {pecialis,quo Deusinexi-
ftit in San&is,adhuc cft triplex; primus digi=
tor {pecialis, quo in iuftis & fanétis habitat|
per gratiam , tanquam in proprio templo &
fede. Secundus fpecialior ; quoab aliquibus
Deushabitare dicitur in B. Virgine per 1den-|;
titatem,quatenus ex ea carné aflumpfit,quam|
proptiz copulanit hypoftafi. Tertius fpecia-|
liimus per vnionem hypoftaticam , quo fin-
gularifimo modo inexiftit in humanitate
Crist1Domini,illamimmediatéfana|
&ificando, & ad naturalem filiationem aifu-‘
mendo,vnamque perfonam cum eaineffabili-
teréfficiendo.

4 f;\g.-.sf:'.rn.
Ariffoteles,

S. Thomas.

DISPV-




	Seite 86
	Sectio I. An Deus sit immensus?
	Seite 87
	Seite 88

	II. An præsentia Dei in rebus euidenter colligatur ex operatione ipsius in res omnes?
	Seite 88
	Seite 89
	Seite 90
	Seite 91

	III. An Deus existat non tantùm in hoc mundo, sed etiam extra illum in infinito spatio imaginario?
	Seite 91
	Seite 92
	Seite 93
	Seite 94
	Seite 95

	IV. Quot, & quibus modis Deus existat in rebus?
	Seite 95
	Seite 96


