BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

Cursus theologici iuxta scholasticam huius temporis
Societatis Jesu methodum tomus ...

Amico, Francesco

Duaci, 1640

XVIIl. An scientia Dei sit variabilis.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82000

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82000

G.?h'f.l.

| Deitrina
Pairam.

{238

‘| primo celebrisilla dinifio {cientiz divinz,

fitic. Porrd fcientia, qua pratticanon elt, i
caufaefle non potelt, quoniam caufa dici- |
tur per ordinem ad effe@um caufandum, |
feientia autem fpeculatiua nullum habet |
ordinem ad effeGum caufandum, quia hic.|
pon habetur , nifi per ordinem ad praxim;
{ed rancim haber erdinem ad obieCtum |
contemplandum. : :
280. Super cft igitur, vt fola fcientia |
fimplicisintelligentiz, qua verfatur circa |
res concringenter producibiles, fit caulare- ‘
rum pra&ico modo de illisdi&ando. Non !
eft aurem necelle, vezalis {cientia, practica
practicé dictet de operefaciendo, hoceft vt ‘
adtu dirigat voluntatem ad opusipfum fa=
bricandum; {ed fufficic, firantim practice, |
hoceft, fi tantim proponat voluntati pra- |
&icum modum fabricandi opus, eftoadil- |
lud adtu voluntatem non dirigat. Nam |
{cientia non dicicur caufa, quia aftu cau-
fat, fed quia poteft caufarc; porcft autem
canfare non peradtualem, fed per virtua- |
lem directionem , quam haber {cientia hoc
ipfo, qubd practict proponit modum fabri-
candi opus,
281, Sola difficulcas {uperelt de [cien-
tia conditionata, an fir canfa rerum. Ad
quam relpondeo cum diftinctione : pam
fi fcienria conditionata comparerur ad
effeGum fub conditione futurum , noneft
caunfaillws , quia vt fic pon przcedit, {ed
{ubfequitur illum : caufa autem debet prz
cedere (uum effeétum, vecircaillum fuam
caufaliratem exercere poflic. Maior pacet;
quoniam fcicntia conditionara nonfuppo-
nit , fed {ubflequitur effe@um conditiona-
tum ; prills enim {upponitur, cffcctusfub
conditiene fumrus,qu:im cognolca.ur,cﬁm
nihil cognofci poflit, nifi quod fupponi-
tur effe. Si vero comparetur ad effeClum ab-
lolute fututum, vt fic, et canfaillius , quia
vt lic pracedit illum 5 pritis enim cognofci-
tur e ffectus fub conditione futurus, quam
abfoluté futurus.Et praterea dirigit volun-
tatem diuinam ad exccutionem operis, pra-
monftrando modum, quo talis effectus fub
conditione futurus, ficri poflic abloluwe
fururus.
282.

Ex tradita doérina intelligitur

in ﬁmplicem ST approba:ionis feu bene-
placiri. Silnpi‘_x {cientia dicitur, qua circa
tes verfatur , earum tantum haturas con=-
templando ; Approbationisyero qua citca
tes verfatur, illas approbando per produ-
&ionem, & in illis (ibi complacendo per
confervationem. De hac{cientiaintelligicar
illud Geneleos 1. Midit Dens cuntta,qus fece-
vat, & erant valde bona,(cilicer approbando
illa per produionem, & complacendo fibi
in illis per confernationem.

283, Iotelligitur fecundo communis
illadiftintio Patrum, nempe,quod #deo ali- |
g#a fistura fint ,qnia Dens nopitillazalia con-
tedsiden Dews mouit illa,quia futurafunt.Prior

Difp. XII. De Scientia Dei. Sectio XVI1L.

| re creanda, aut forma inducenda, confe-

| abfoluta, Nam {cientia conditionata , qua

intelligirar de fcientia Approbationis, qua

eltcaufa rerum: de hacenim valet dicere,
ideo res funt futurz , quia D cus nonitillas,
approbando per decreril {uz voluntaris. Vn.
de Auguftinus 1§. de Trinitate. cap. 13, Pai-
uerfas, inquit, creaturas ¢ [pivitnales, & cor-
pam!e:,nwr;.'mzﬁmr, ideomonir:fed ideo funt,
guia nouit.Pofterior auté intelligitur de (cig-

| tia Vifionis, qua eft puré contemplativa:de
qua valet dicere, ideo Deus nouit i]]as,qnia.‘

futarz funt, non cencrd ; quia videlicet ob-

iettum I'uppm}i[ur ad noritiam: coOntra vero|
effedtus (ubfequitur ad caufam. De hacfciés|

tiadixic Origenes in Epiftolam ad Roma-|
nesdNon proprerea aliquid erir, quiaid fcic)
Deus futurum 5 fed quia futuram eft,ideo
fcitura D e 0 antequam hat,

284. Poftremd colligitur,quo pacto fcié-
tia dinina fir caufa negationum, & privatio- |
num ¢ indireété (cilicer, & confequenter.
Quia cadem {cientia,qua practicé dictar de

quenter etiam diftat deoppofita negatio-
ne, aut prinarione deftruenda. Non elt au-
tem fcientia Det, caufa priuationis moralis,
feu mali culpe;quialicer Deus perfecté (ciar|
malam culpz, & modum quo i crearura il-|
lud commirti poffit,talis tamen fcientia in
D &k o pradica noneft.(ed (peculativa.Sicue
& ﬂ:icmia.quam Deus haberde entibus chy-
maricis ab homine f&ilibus. Cuius rario
eft ;quoniam vtin aliquo fuppolito {cientia
fit prattica, & caufa rernm,requirir,vtin eo
habere poffic effectum;alioqui,fiineo fuum
cflc@um habere non pofiit, neque canfz ra-
tionem habere porerir, quia hac formaliter
conftituitur per ordinem ad cffe@um fal-
tem poflibilem. Necfatis eft, quod Deus fi-
mul cum creatura caufet peccatum,quia non
caufat illud (ub ratione peccari , vtin mate-
ria de peccatis fuppono, fed tantum f{ub ra-
tione entis,

5ECTY1 O XVl
An [Gientia D fie variabilss 2

Qr1ss1mAratio dubitandieft,
quoniam fcientia Dei polfer no re-
prafentare aliqua obie@a qua de facto re-
prxfencat; & vice verfa,polcraliqua obiedta
reprefentare,quadefalonon reprafentar:
ergo eft variabilis. Antecedens conftar tam
de {cientia conditionata, quam defcientia

285,

de faltoreprgsératintelleétui dinino peeni
tentiam 1yriorum f{ob conditione furu-

Auguflin,

Origenes,

ram, (iapud cos miracula & virtutes Chrilti
faca fuillent, poruifler eandem Tyriorum|
peenitentiam {ub conditione fururam non|
reprefentare,fide fa&o Tyrij preuift fuillent|
fub conditione peenitentiam non aéuri, veil
prauideri pmui{Tcnr,ﬁ adhuc non obftanti-|
tibus miraculis Chrifti {ub conditione apud
cos faftis, ad oppoficum pro fua liberta-|
te fe determinaflent. Ecfcientia ili[_tj;l!fl,]

qux




e

18.Gregor,

————

q_-_a_.r. de facto ab zterno Deo reprafenca-
!ulr mundpm futurum , potuiller eundem
imondum futurum ab Zterno non repre-
fentare , fi mundus futurus non fuifler, vei
,'pomit futarus non efle, fi Dens illum ab
{zterno pro fua liberrate non futurum de-
creniflfer. Er & contra, aliqua fcienria de
aliquo effeétu tam conditionaté , quim
{ab(oluce faruro in Deo non eft, quz po.
tuitfer effe, (i ralis efefus pofitus fuiffer,
\vii poni potuit ex Dei, vel creature li-
{bera voluntate. Confequentia verd pro-
iharur: nam tam (cientia de penitentia Ty-
iriorum {ub conditione , quim de mgndo
|ablolucé faturo, eft perfeétio intrinfeda &
{increatainipfo Deo. Sed hzc potuitin Deo
nonefle : ergoaliqua perfedtio intrinfeca &
{increata in Deo eft, qua poruit non efle, Er
|é contra,aliqua perfe&tio intrinfeca, &in-
|creata expretliua alicuius effcétus fucari po-
‘taitin Deoefle, gunade fidto noneft: Igi-
{tur {cientia Deivariabilis et. Maior proba-
|tur: tum quia omnis fcientia eft vitalis ex-
|preflio obieéti: omnis autem viralis expref-
[fio obiecti eft intrinfeca petfeétio incelli-
lgentis : Igitur omnis {cienrtia eft intrinfeca
{pecfe@tio intelligentis ; tum quia omnis
{fcientia viraliter cerrificat intelligentem de
| veritate obieci. Atqui omnis vitalis certifi-
{catio de veritate obie@i eft intrinfeca perfe-
|&iointelligentis. Ciim igitur aliqua {cien-
{tia in-Deo [ir, quz potuit non efle : & ¢ con-
tra aliqua non fic, quz potuitelle , aliqua
intrinfeca & viralis perfedio in Deo eft,
qua poruit non effe: & € contra aliqua in-
trinfeca & viralis perfe@io in Deo noneft,
quz potuite(le.

286. Cerratamen & conflans omfivm
Scholafticorum (ententia e, {cientiam Dei
quoad intrinfecam pcrﬁ:ﬁ:ioncm, quam in
recto dicir , cffe invariabilem ; nec poruifle
‘quoad intrinfecam vllam perfe@tionem aur
‘defcciﬂ% s aut profeciffe : ne contra Apo-
/

1
\
|
|-

ftolum Iscobum aliquam tran{mucarionem,
{aur vicificudinis obumbrationem admitta-
{muosin Deo. Huiusveritatis fundamentum
|eft, quoniam quicquid in Deo cft , necefla-
[rium eft, cim fit ipfum effe per effentiam ,
I;': nullo dependens , neque a_b ipfomer Deo,
qui fias incrinfecas perfe@iones non libe-
r¢ , [ed nece(larid continet , ea protfus ne-
ceffirate, qua ipfeeft: alioquipoffet Deus
in feipfoadmitrerc accidentia Phyfica,cum
|quibus componerer vnum accidentale. Ex
|quo vlterilis {eqneretur, Deum non effe
{actam purum, nam hic omnem omnino po-
[tentialitatem excludit ad viteriorem perfe-
&ionem in (e ipfo recipiendam. Vade con-
tra Patres, non quicquid efletin Deo , effct
{ Deus, fiquidem aliquid effetin Deo, quod
potuiffer non effe, clim tamen de ratione
Dei, & coiufcamque perfe@ionis dininz
fit, non pofle non clle.
287. Confirmarnr, quoniam,vt B. Gre-
gorius lib.15. Moralium cap.4 docer,omnis

muratio eft quadam mortis imitatio » Id

Difput. XI1. Defcrentia Dei. Setio XVIII. 23

2 239:]
entm,inquit,guod mutat,guafi ab co guod craz |

interficit, vt definat effe, quod fust, & i;;c_"_p,-'.,ri:
| elfe, quod non fuit. A Dea aurem longe abeft|
omnis mortis imitatio, ciim (iciphidimaac]
puriffima vira totius mortis, ac mortis imi=|
tationis cxpers, ; ]'

288. Dicks, Poreftaliquid intra Deitl
produci, & tamen cum Deo ipfoidentifica- |
ri: Eftoigitur Dens, intra fe producar alj-,
quem atum {cicnria, poteft ramen fatim |
ille produéus 1dentificari cum Deo; Non|
igitar recte fequitur, talema@um fore ac- |
cidens, & diltinGuma Deo, & compoflitu-|
rum vnum accidentale cum Deo.  Antece-|
dens conftar, nam ram generatio pafliva|
Perbi, quam (piratio pallina Spiritus San- |
&i producitur d Deo, & ramen verag; pro- |
duéta ftatim identificatur com ipfo Deo. |
Ergo pari mado poller aliquis adus {cien-|
tiz-produci 4 Deo , & produéius ftatim |
identificari cum ipfa eflentia Dei.

289. Relp. Negandoantecedens : im-
plicat enim vel exipfis terminis , vei infra |
difp.23. fe@ione 2. fuliis probabitur, vt ali-
quid realiter producatur ab aliquo, & fimal |
cum illo re ipfa identificetor, Nam quod|
realiter producitur, debet realicer egredi i |
principio producente: quod autem re ipl'_ai
cum alio identificatur, nequit ab co realicer|
egredi,!cim nequeat idem realiter egredi
d fe ipfo, Sed quod femel ve diftinctum rea-
liter egredicur ab alio, non porcltreipfa
identificari cum eo : ficut € contra, quod
femel reipfa identificatur cumalio ; nequit
realiter ab co diftingui.

2go. At,inquics.poreft aliquid diftingui
ab alio in fieri, & fimul cum co identificari|
in facto effe.Sed contrd , rum quia inincelli-
gibile cft, vraliquid pro vna durationerea-|
liter diftinguaturab aliquo , &proalia re
ipfaidentificerur cum codem:ficur ¢ contra)
inintelligibile eft, vtaliquid pro vna dura-|
tioneidentificetur cum alique,& in alia rea-
liter ditinguatur ab eadem : Nam hoc iplo|
youm mutarctut in effentiam aleerius. Tum
quiz femper produ@um retiner relatio-|
nem produdti erga fuum praducens:ergo|
implicat, vt quod cft ab alio femel reali-
ter produfum , identificerur cum illo,
quemadmodum vertbum dininum femel|
4 Paue produdtum, & Spiritus fan&us
ab vtroque realiter procedens, femper ma«|
nent realiter diftinéti 4 fuis principijs prg_i
ducentibus, Tum quia implicat, vt idcml
abfque vlla muratione tranfeat in contra-
diGorium fui : Acqui realiter diftingui,
& non realiter diftingui ab aliquo f{unt|
contradictoria ; crgo implicat vnum tran(-|
ire in aliud abf,ve vlla murarione. Tran(-|
‘irét autem in - contradiGorium {ui abﬁ]ue!
mutatione ; i quod in fieri diiiingmtur!
ab aliquo , in fado efle identificctur com|
eodem. Neque dicas mutationem cffe|
ipfam cefflationem actionis, per quam res|
ab alio producitur : quia clim vi a&ionis'
res accipiat effe, implicat, cefante aétio-|

ue,rem




B =

J
e,nedum permanereiden-

340 Difp. XIL. Defiientia Dei. Sectio XVIIT,

jue,rem pet 3 |
[rificatam cum alio.
| 291. Ap probationem autem Antece-
|dentis , negandum elt, tam paflivam gene-
|rationem Verbi, quim paflinam procellio- |
| nem Spiritus 8. r¢ ipfa idenuificari cum {
{principio producente, fed femper manere
ab eo realiter diftinéas. Eft autem prinei-
pium formaliter productiuum generarionis |
Verbi dinini, non eflentia,cum qua realiter
identificarur: fed paternitas , 4 qua realiter
|diftinguitar. Sicur principium formaliter
productinum proceflionis Spiritus 8. no eft
|effentia , aut voluntas, cum qua identifica-
tzur, fed Parer & Filius, fecundiim virtucem’
[{pirativam, fecunddim quam realiter diftin-
[guantur d proceflione Spiritus Sanéti.
292, Infabis. Nonimplicat, vteadem
indiuifibilis entitas, communicetur & non
rcommunicetur, [2;0:[{1:_‘.‘15“1’ & non prndu-
catur ; ergo neque implicabir, vecademres
tinfieridiftinguarur A principio producen-
te, & in fafto efle identificetur cum eodem,
Antecedensconftar de effentia dinina, que
fimpliciffimain fe communicatur veablelu-
ta, non communicatur verelpedivaipro-
ducitar {ecundiim perfonalitatem Verbi &
Spiritus §. non producitur fecundim naru-
ram abfoluram.
| 293. - Relp. Negando confequentiam.
{Ratio, quia non repugnar, cum eadem fim=
|piiciﬂima entitatcidentificari plures perfe-
|&iones:, qua:rclar'm‘c opponantur inter e,
& noncumipfa entitate:Pofita autem iden-
[tificatione plurium perfe@ionum inter fe
foppofitarumin eadem entitate, neceflario
fequitur, vt tales perfedtiones vti manent
diftin&z inter {e & oppofit2 , & non cum
'ipfa cémuni entitate, ita maneant incom-
|municabiles inter fe, communicabiles vero
ipli communi entitati ; producibiles ipl,
lnon producibili ipfa communi entitate:
{cuius etfi nullum in rebus creatis exemplum
{habeamus , 4 priori tamen ; & in enritate
linfifiira nulla apparet contradictio. At vero
imaniféfta apparer contradi&io quod idem
ifecundum idem fimul diftisguatar, &iden-
-\Iziﬁcatur cum eedem : diltinguarnr , quare-
{nusab’eo producitur ; identificetur, quare-
fnusd parterei fic voum cum co ynam quid
{magis implicans, quim idem fecundim
fid em' diftingui & non'diftingui sidenficari
{& non identificari cum ecodem 2 Vel quod
ifemel diftinguitur ab aliquo, cum eodem
idenrificerur ? aut quod fémel identificarum
et cum aliquo, diftinguaturab illo ?

294, ‘Tora igitar difficulas eft in'fol-
uenda ratione dubitandi initio pofita. Ali-
quiitaillam foluone, veverbis tantdm ,re
autemipf(aintrin{ecam variationem ponere
{videanturin ipfa {cientia Dei.Dicunt enim,
'ilip{'am fcientiam Dei,pofito cffectufub con-
iditionie vel abfolure futuro, vitaliter expri-
imereac reprafentare illum ablque vila mu-
jratione fni: Adeo vripf(a vitalis expreflioac
ireprzlentario cfeus (ub conditione vel

1

abfolute futuri, qua in Deo potuic non cic,
fiv intrinfeca, & increata perfedtio condi-
ftinéta ab ipfo cffectu vel connoratione ef-|
fectos (ub conditione vel abfolure fucuri, &|
ipla virali expreflione eiufdem effectus vi|
poflibilis:Hoc autem aliunde non probant,)
nili quia f{cientia Dei ob {aam infinitam
eminentiam poreft vitaliter exprimere ac
reprzlentare aliquod obie¢tum , quod po-!
tuic vitaliter non exprimereac reprelentare
abfque vila intrin{eca variatione {ui: vui
etiam'de volitione libera Dei theologan-
tur; vt infra videbimus, '
2935, Sed contrd; nam iuxta hanc fen-
tenciam hzc vitalis expreflio, & reprzlen-
tatio effe@us faruriin Deo eft aliqua perfe-|
¢tio fen formalitas intrinfeca, ratione (al-|
tem diftin&a i {cientia cinfdem effectus vl
poffibilis : fed hac potuit in Deo non efle:
ergo aliqua perfe@io increara feu formali-
tasin Deo elt, qua poruitnon efle , contral
ea, qua fupra oltendimus,nihil poficin Deoy
efle, quod poruerit non ellt ; quod non fo-|
lim probarde perfectionibus diftinétis, fed|
dequacumque formalitate reali intrinfecal
Deo, Carerum dicere, qudd hoc fieri pofiit|
abfque vlla intrinfeca mutatione & varia-!
tione fcientiz divinzx, ob infinitam fuam|
eminentiam , eft pugnantia logui. Nam ex|
Vna parte poniturintrinfeca & viralis per-|
fe@iorarione dinerfa ab ipfa fcientia obie-|
¢&tipoflibilis,quz potuirin Deononefle: Ex{
alia parte ponitur , id totum ficti abr:]uc in=|
trinfeca variatione eiuf{dem {cienciz dining:|
ergo pugnantia afleruntur ; cim apereé pu-|
gnet, pofleid, quod eft intrinfeca perfectio)
intclligentis, defincre effc , & id feri ablq;
vllaintrinfeca mutatione einfdem, Nam
quz maior mutatio, qudm quod dé fado clt
realisin Deo, portueric realis perfeltio in
Dco non effe? &e¢ contra, quodde fadto
realis perfe@io in Deo noneft, realis pet-
fedio in Deo efle potuerit : Qudd aurem
hzcintrinfeca perfedtio vitaliter eXprimens
effeétum futurum potuerit in Deo non effe,
patet : quia potuit effedtus ipfe fututus non
effe; ergo & ipfa vitalis expreflio fururi
effedus , qua per aduerfarios eft perfe-
€tio intrinfeca, ratione f{altem inadzqua-
té dinerfa ab ipfa expreflione effectus pofii-
ilis.

296. Noscohzrentes ad noftra princi-
pia, queinfrd cradicuri fumus , ctm de li-
bera volitiene Dei difputationem infticuc-
mus, ad rationem dubirandi refpondemus,
negando confequentiam. Ad cuius proba=
tionem diftinguenda cft Maior:expreflio &
vitalis reprafentatio ¢ ffe@us fururielt per-
feftio Deiratione diftinda ab ipfa exprefio.
ne & reprefentatione einfdem vt poflibilis,
per aliquam intrinfecam & vitalem forma-
litatem , & nego ; perextrinfecam tantlim
connotationcm effetusin fcip[bcxi[lemis,
&'concedo. Eadem igitur fcientia implicis
notitiz,que intrinfecé & vitaliter exprimit

omnia obietta poflibilia,omnelque combi-

nationes

e s



8 Diffue. XiI, D7

“--"———'._._,_-—.__-_..._ —

. _

Inationes obic&orum poffibiles,accedente fo- |
{laconnotatione obiecti exiftentis in (e, inua-
riata quo ad ompiaintrinfeca, fit & dicitur
{cientiavifionis, Quare feientiavifionis, ea-
demque ratio eft defcientia media,non addic
{uper [cientiam fimplicis notitie , nifi {olam
connotationem extrinfecam effeus ablolu-
jt¢ vel fub conditione futuri, Quemadmody |
{libera volitio in Deo fupra volitionen fimpli-
|cis complacentiz neceflarid terminare ad |
creaturas poffibiles, non addit, nifi {folam ex-
trinfecam connotationem effeGus liberé &
[{e dependentis: nam quicquid requiritur in
(rationcintrinfece & vitalis tendeatig ad ef-
{feCtmm cxif%cmcunpm!'uppunitur:'n eadem
{diuina voluntate neceffarid terminata per
| modum fimplicis complacentig & affe@tus
lad eundem effc@Gum poffibilem , folimque |
tillideeratextrinfeca connotatio effe@us i
Iberea fi:Pmducii,relprodu:cndi , defetu
|cuius non poterat denominari amor & com-
.‘placcntia efhicax, quz (upra fimplicem add{t
{folamliberam produ&@ionem effe@tus, a (¢
{dependentis.lta quicquid ad intrinfecam & -
|vita]ém expreflionem effe@us fururi requiri-
|tur, przfupponitur in ipfa {cientia fimplicis |

[eientia Dei, Seldio XPTIL.

| feiploexiftens, eaque perfeueraret vique ad

e Ay = Sy T

241 |
poflibilis,quim cxercité futura. Igitug nihil

| eftin effe@u futuro exprimendum,quod ex-|

preffum non fit per fcientiam fimplicis intel-|

ligentiz neceflarid eerminatam ad cundem vr!

poflibilem. Solim enim futuritio cﬁ'cattusf
ponit effe@nm exeracaulasin feiplo exiften-

| tem:que futuritio effeGus, clim nil ponat m'

effedtu,quod non fuerit poffibile,non poterit

| dininam {cientiam intrinfece mutare , fedil-|

lam tantim extrinfece terminabit per moa|

| dum exerinfeci termini : qub paco termina~

ret vifionem corporcam de Antichrifto furu-

t roiplaexercita exiftentia Antichrifti prefen~

tis,& in {eip{o exift entis. Etenim fi Deus pros|

i duceret in meo oculo Ipeciem expreflam An-

tichriftifuturi cum omnibus coloribus & de-
lincamentis,que habiturus e Antichriftusin|

iplam excreitam exiftentiam Antichrifti prae=|
[entis talis exercita Antichrifti exiftentia nilI
variarct de mea intripfeca vifiope , quam def
codem Aatichrifto antea habebam - Quianil
poneret vifibile in obiedto, quod non fuiffet
antca expreffum per/{peciem,a Deo infufam.|
Solumaurem exercita exiflentia Antichnifti
prelentisextrinfece terminaret vicalem intui|

(notitie,quz dearticulaté exprimir quicquid | tum meioculi, quianteaterminabaturad ciol

perfectionis eft, vel eile pofler, per gquam-
{cumque combinationem poffibilem in iplo
effectu fu turo,tantumdue illideerat conno-
tatio ciufdem effeétusin fe iplo exiftentis.
! 297. Duo quippe in fcientia vifionis Dei
ldiitmgucndamn:, vitalis expreflio effectus
{futuri,& extrinfeca terminatio ein {dem f(cie-
ttizad effe@um in feipfo exiftentem. Prima
cft perfetiointrinleca & inuariabilis, guam
{Deus neceflarid habet, quatenus eft perfe-
lﬁnlima fpecics omnium & fingularum re-
rum poflibilium , omniu mque combinatio- |
npm, quas obiecta creata in quacunque dif- |
pofitione pofitahabere poffunt.Secunda,eft
extrinfeca connotatio , feu terminatio eiuf
dem [cientizad effeum fururum,ad quem,
| pofita futuritione,fatim diuinus intelleétus
[terminatur per modum vitalisintuitus , abf-
{que nouo relpeu realiintrinfeco, ne ratio-
[nequidem thtim‘ioabintuim,quu idem in- |
telletus divinus terminabatur ad cundem
vt poflibilem. Nam omnis nouus refpectys
realis(cientigin obie@Gum eft ad exprimen- |
dum aliquid in obieéto, quod anteanon ex-
primebatur; Atquinihil exprimendumeft in |
leffle@u futuro,quod non fuerat expreflum in
leodem vt puHib:}i:IgiLurnuI’.us nouus refpe-
|(‘ius realis accedit fcientiz djuinz adeffecti
,Ifumrum squinon fuericad eundem vt poifi-
bilem. Maior patet: nam {cientia eft propter
|cxprim::ndum obie@&um :ergo fi nihil noui
|cﬁin obiecto exprimendum , nullus nouus
relpeus realisaccedit fcientig ad obie@um,
298. Minor, inquatantim cft difficultas,
{probatur. Namquicquid fine intrinfecum,

frue extrinfecum cft, vel effe poteftin cffectu | ftens, de quo cim nil noui debeat intelleGus
{futuro,prits fuitin codem vt poflibili, clim | diviousinfeipfo exprimere , quod in feex.|

(nil pofliceile fu turum, quin fuerit poflibile:
vode ipfamet fururitio effe@us prias fait |

I De Deo Tom, 1.

e e g

dem vt intentionaliter exprellam per vifios

| nem 3 Deo productam, Pari modo nec in-!

trinfecé variarctur eadem corporea vifio, fi
adhuc ea perfeuerante corrumperetur cbie-
dum. Nam codem modooculus haberetil-
lud intra (e pervilionem intentionaliter CX-|

preflam, atque habebat antea, dumillud erat|
| realiter preefens ; (olim variaretur extrinleca
| terminatio vifionis ad obie@um in fe ipfo

exiftens.

299- Vnum hicaduerto difcrimen, quod
foric oculus habens [peciem expreflam obe-
iecti poffibilis non aduerrerce prefentiam il-

| lius,f1illud poftea ferer prefens:ficut nec ab-

fentiameifdem exprelenti ﬁcrcrabﬁ:ns,per-
feucrante eadem vifione vt ante: clim tamien
intelletus diuinus perfe@iffimeé aduertat
obictum ex poffibili fa@&um efle przfens &
aCtuinfe iplo exifbens. Venim hac aduer-
tentiain Deo cium fic per modum vicalis ine-
tuitus terminari in obie®umin fe ipfo exi-

| ftens, nonaddit nounm refpe@um realem

intrinfecum ip ipfa{citiaDei ratione diver-
fum abiplo intujtu vitali terminato ad idem
obiectum vt poffibile, {ed extrinfecam duin-
taxat connotationem ciufdem obie@i in {e
iplo exiftentis.

300. Ex his[oluitar alia probatio ciufdem
confequentiz: quo nimirum paéto poffic di-
vinusintelleGus reddi certus de effecty fue
turo abfque nouo refpe@u, velformalitace
realiintrinieca diftin@aab ipfa fcientia de
codem effectu poffibili : quia videlicet hae

| certitudo non eft, nifi per modum vitalis in-
| tuitus terminati ad obieGum in fe ipfo exi-

preflum non prehabeat ; nulla acceffio §e
{cicotiz dining cx huiulmodi certitudine,

A fed




L Augeefin.

a2

]cxiﬂ'tmis.

i 301. Vigebis: Ompois certitudo eft perfe-
|&iointrinfeca [cientis: fed aliqua cértitudo
{potuitinDeo non efle: ergoaliqua perfetio

intrinfeca potuit & Deoabefle. Minor coftat

decertitudine obiecti futuri,, quapotuit in |

Dco non effe, {cd potius oppofita certitudo
de effe@u no futuro. Maior elucer,quoniam
certitado eft perfectiofcientis , qua redditur
vitaliter certusde veritate obieéti,
302. Refp.concefla Maiore, diftinguéda
cft Minor: poteitaliqua obieéti certitudo 4
Deo abeffe ratione alicuius intrinfec® perfe-
&ionis, nego; ratione extrinfecz terminatio-
nis,obic&i(juc connotationis,concedo. Ete-
nim ciim {cientia dinina neceflaria non exté=
datar ad obieéta futura per modumrnous ex-
prefsionis vitalis,cum illa intelleGtus dininus
perfectifsime cxpref_{h prehabeatin ipfafcié.
tiafimplicis nqtitiz;ed per modum pure in-
tuitionis,intuendo tantum illa in feipfis exi-
{tétia,poteritablque noua accefsioncalicuius
perfectionis intrinfecz , {ola extrinfeca ter-
minatione connotationeque obiectiin feipfo
exiftentis,vitaliter certificare intellectumdi-
uinum de ipfa futuritione obiecti. Cuiusra-
tio eft, quia {cientia non variatus intrinfecé,
nifi ad variationem intentionalis atque vita-
lis exprefSionts obiecti: Arqui hecin {cien-
tiadiuina nd variatar, ve{uprd probatum eft,
cti nilin futuro effeétu exprefsibile fir,quod
de eodem ve pofsibile expreflum non fuerit.
303, Hanc neftram rationem colligo ex
Auguft.lib. 15. deTrinit. cap.13. vbido-
|cet, nil {cientiz diuing accedere cx futu-
{risrebus, clim eas perfede nouerit ante ca-
|sum faturitionem ¢ ficenim ibidem feribit.

\niserfas antem creaturas fuas ¢ Spivitnales

03

| @ corporales non quia fisnt ,nouit , fed sdeo |

fint, gusia nouit: non enim nefcime que facrat

CTEeaALnYns . Lfgg'd ergo _ﬂ'm.‘{, CYERARIE, HWON quiz '

CrEduit, [cistit: nee aliter ea [cinit creata , quam
ereanda, Non enim cins apientia aliguid acceffit
ex eis, fed illis exiffentibus., ficut oporichar , &
\quande oporschat,illamanfit vt erar. Hzc Au-
guftinus,

| 304. Exdi&isa fortiorifequitur, non va-
[tiari intrinfece {cientiam diuinam circa ipfa
futura,qug modd diciturreprefentare vt fu-
'tura,modo vt prafentia, modo vt praterita.

:Eundcm quippe Ad'amum ;quemab 2terno |

/dicebatur reprafentare vtfuturum, intem-

\pore dicitur reprefentafle vt prafentem, |

inunc vero vt prasneril:um:omncsnamquciﬁg
|denominationes defumuntur per connota-
'‘tionem ad diverfa tempm'a,reﬁ‘lcﬁu quorum
leadem res dicitur vel futura, vel prafens , vel
praterita, Velutin tora przcedente zternira-
tedicebator Adamus futurus, in tempore ve-
10, in quoeft creatus,pralens, in toto-autem
‘tempore {ublequente ipfius mortem, dicitur
prateritus. Ceterum {cientia divina ex ipfa
eternitate reprefentanit illum vt exiftentem
in fua propria duratione com refpectu ad
omne tempus;preteritum, prefens,& futurd,

" Disput. XIT. De fcientia Deiz Sectio X VIIL _«

d notia tantum conngtatio obiettiinleiplo . Quo fir,viicicntia diuma nunquam definat|

candem rem reprefentare vtfutoram,vt pr:r-'
fentem, & vt praeteritam per ordinem ad di=
uerfatempora,quibus dicitur futura, prefens,
& prarerita. Proinde etiam nunc {cientia
dinina reprefentar Adamum vt futurum,
non quidem refpectu temporis prefentis,in
quoillum reprefentat vt prateritum, {ed re-
[pectu pracedentis grernitatis , per ordinem
ad quam dicitur futurus, Quare ficut Deus
zterno {uo intuitu comprehendit totam -
ternitatem - camque femper actu rcp_racﬁ:n-
tat, nec voquam illam_ definit reprelentare:
ita [emper aétu reprefentatres omnes, qua
in eadem gteraitate coéxiftunt cum refpe-|
&u ad tempus przcedens, prefens , &
{ubfequens carum cxiftentiam. Quo fit, ve
nonquam Deusdici poflit,definere a repra-|
{entado obieo vt futuro,vel prafente:Quial
licet resipfa definarpro vno tempore cile t’u-|
| tura, vel preefens, haud tamen definit, quin
| proalio tempore fuerit futura, ant prelens:|
Etquia Deus femper reprazfentat rem cumy
1 huinfmodi triplici refpeciu & connotatione|
Ltcmporis precedentis, in quo dicebatur fu—]
tura, coéxiftentis,inquo dicebatur prefens,
| & fubfequentis;in quo dicitur praterita,ideo)
etiamfi resipfa refpeu vnius temporis defi-)
natefle futura vel prefens, haud ramen defi-
nit Deus illam reprgfentare ve futbram vel
| preefentem refpectuillins temporis , in quo
| fuit futura vel prefens:ficut enim ab zterno
| repreefentauit Adamum vt prateritum per|
ordinem ad tempusfublequens mortem ip=
fius ., Ita ¢ contra nunc reprafentat cun—i
| dem , vt futurum per ordinem ad tempus|
ipfius exiftentiam antecedens. Nam ex co|’
qudd Adamus pro hoc tempore defijt effc|
futurus , nondefijt, quin aliquando futu-[
rus fuerit: neque ex eo quod res definit efs
| (e fatura, Deus definit illam cognofcere vt
futuram per connotationem illius temporis,
quo fuit futura. Vnde Avuguftipuslibro 1z,
de Ciuitate cap. 21. Non enim inquit more
| nostroille,vel guod futwrum eft profpicit,vel quod
priefens e}?,gfpwx:,migﬁad‘um:n ituns eff, refpi=
cit: fed alis modo quodam 4 noffrarum cogita-
tionum confuerndme longe lateq, dinerfo. llle
quippe non ex boc in illad cogitatione mutaia,
[ed omnino incommutabiliter videt: ita vt illa
| qscidem,quatempomhfer finnt , & fuaturanon-
dums fint , @ prafentia iam fint, @ prazerita
| iamn now fint, ipfe vero hac omnis flabiliac fem-
piterna prafentia comprehendar. Eadem ratio-
{ne ctim dicitur divina prefcientia muta-
ri in fimplicem [cientiam feu vifionem rei
prefentis, non eft mutatio, nifi quo ad ex-
trinfecam denominationem per ordinem
ad dinerfa tempora,per ordinem ad que €a-|
dem res reprafentatur. Eadem quippe feien-
tia dinina vt reprefentat rem faturam, ﬁ:ui
per refpe@um ad tempus antecedens exi~
{tentiam iplius, dicitur prefcientia: Eadcm{
vt reprefentat rem prafentem, feu per)
relpedtumad tempus prefens , cui resipla
coexiftit,dicitur {cientiafeu vifio.

| Auguilin




\§.Thomas.

|
|

J
l
1

{ Difput.

! 305. Exhisfoluitur alia qugltio, quam
proponit 5. Thomas prima parte quzltione
14.articulo xg.ad tertium. An Deus definat
(cire aliquam enunciationem, quam prits
[civit. Cui quettioni refponder ipfe cirato
loco affirmatiué: & ratiogem aflignat, quia

ficut cadem enunciatio tranfire poteit de |

vera in fallam :vt ante Qhrifti patinitatem,
!lwc cnunciatio, Chriffus nafeersr, erat ve-
|1a;poft eius verd natiuitatem, ceepitefle falfa;
yita cadem enunciatio tranfire poteft de {ci-
[bilitn nefeibilemn: nam quod eft verum, eft
{feibile:quod eft falfum, eft nefcibile. Igitur
|potuit Deus {cire definere alignam enun-
[c1ationem vt veram , quam pridis vt veram
|fciebat, non variatione ipfins fcientiz, fed
lobiecti {citi. Nec et eadem ratio, vt in

(Caietanus. | precitatum locum aduertit Caictanus, de

re , & enunciatione, quoniam res non
potelt eadem perfeuerans murari de vera
in falam: pam G res mutatur de effe in
{non efle, vel contra » non manet eadem,
{ideeque neguit, vna eademdue res inua-
Iriatain e modd efle feibilis , modd nelei-
{bilis. Atenunciatio eadem inuariata manens
{mutari porelt de verain falfim, & defulfa in
Veram,variato tantiim ipfius fignificato.

| 306. Verim coharenterad noftra praeia-
| &a principia dicendum eft, nun quam Deum
{definere (cire aliquam enunciationem vt ve-
[ram,quam priss {ciuit vt veram , fed l"cmpcr
illam feire ve veram per ordinemad voum ta.
(pus;eandem; (cire ve falfam, feu non feire vt
{veram . per ordinem ad aliud tempus, v
{de rebus ipfis {upra diGum eft; nam co-
dem modo enunciatio, quz femel refpedu
{vaius temporis fuit vera, manet refpedtn
{eiufdem temporis femper vera, & confe-
[quenter refpectu illius - temporis femper
{2 [cientia diuina reprafentatur vt vera,efto
|refpedu alrerius temporis fic falfa, & idj.-
[winalcientia refpectu talis temporis femper
{repralenterur ve falfa.

307- Obijcies primd, Si fcientia vifionis
rei future nullam fuperaddic perfedionem
[intrinfecam fcientiz fimplicis intelligentie,
[fequitar , quod etiamfi Deus neflciat rem
futuram, nulla carear petfe@ione . Potuit

{non feire res,qua aliquando funt future.,
| 308. Refp. negando fequelam: nam efto
{{cientia vifionis nullam {uperaddat perfe-
|Gionem feientie fimplicis inrelligentize,
fupponit tamen illam ita perfedtam, vefta-
tim ac ponitur noua veritas, neceflarid eam
reprglenter , abfque nouo accremento fui,
icum prazhabeat in fe quicquid . requiritus
ad quamcunque nouam veritatem reprae-
fentandam - Argueretur igitur imperfedio

feu finitas & limitatio in {cientia diuina, fi |

pofitanoua veritate , non ftatim ad illam (&
‘extenderet, eftonullam de nouo perfeio-
jhem acciperet ,ex tali reprefentatione. Cu-
11us d priori ratio ea eft : quoniam fcientia
diuina non furmit 3 rebus , fed ex {e ipfa
habet, quatenus eft infinita fpecies omnium

~ De Do Toms L,

1D Josentia DA, 5o PIl——

igitur Deus ablque detrimento fux fcientiz |

243]
— __:___.__——-.il.. _—i
| ereaturarum, & combinationum poffibilia,
| vt pofitis omaibus ad feiendum requifitis,
| ftatim reprafenter quamcunque veritatem
[ de nouo politam, cum de ratione f{cientia
|
|
\

fit neceffantd in verdm ferri. Vode fi alis
| quod verum effer, ad quod [cientia dinina!
non ferretur , id neceflarid acciderer ex
[ defedtu alicuius perfeétionis intrinfecg ip-
‘ fius ﬁ:icntig, nempe !urhinlﬂ,f'pccim , vel
attus, cim ex parte obiedtinon requiratur
nifi fola veritatis pofitio. 5
309. Obijcics 2. Deus (cit aliqua, quz
pefluntde tao non effe - ergo faltem non
| omnia, qua ipfius {cientia reprelentar , re-
| prefentac infallibiliter. Antecedens proba-
tur,quia Deus {cit futurum pececatum An-
tichrifti quod poteft de faGonon effe fu-|
turum, clim femper maneatin Antichrifto
liberras ad peccandum, donec a@u ponar
actum peccaminofum exera fuas cau fas. |
310. Relpond. cum diftin@ione antecc=
dentis : pofiunt defado non cfle furura,
qug ‘pendent a libera voluntate creaturz,
poteftate antecedente , & in fenfu difiun-|
¢to, concedo - poeflunt nop effe f‘utum_va!
teftare confequenti, & in fenfu compolfito,!
nego. Nam facta femel fuppofiticne, quod,
res{it futura, non potedt non efle furura:
non minus quam fada femel {uppofitione,
| quod resiit prefens,non pateft non efle pre-|
| {fens, & confequenter fiec poteft @ Deo non
fciri. Cgtertim quia fcientia Dei non tollit,
| nec mutatintrinfecam potentiam, quam in-
| tellectualis creatura habet ad omnes {uas
liberas a@iones , cum infallibilitate {cien-|
i : : . e =
[ tiz diginz fondate in huiufmodi {uppoli-
tione rei futore, {emper manet libera , &
&antecedens poteftas ad oppofitum facicn—i
dum, donec ipfa creatura libere fe dctcrmi-l,
netad id,ad quod ex fuppofitione ponitur fe
determinarura,
| 311, Hinc etiam conftat, cur Deus; in
noftra prefertim fenrentia , neceflarid (ciat
| omnia futura conditionara :quoniam in no+
ftra fententia antecedenter ad quodcunque|
iberum decretum diginum a&u pofitum in|
| Deo datur veriras fururorum conditiona-
lium fundarain fuppofitione huiu{nm{:{ii‘u-
turorum,quafuppoefitione fa@adiuipa fcien-|
tia neceflzrid illa repraflentat. Dixi, én nofira
prafere im fententia: nam in .(cntcmia‘c_drun_u,
quidicunt, huiufmodi futura condlt_mnaim:
| pendercexlibero decreto divinoa@uin Dc_ai
‘ pofito.non fequitur,vt omnia fucura .Cundl-:i
tionalia, que elie poffunt, 4 Deo &IJIITUF,I
fed tantlim ea, de quibus Deus habet libc-I
rum decretum : quod fuprd impugnatum|
eft: quia cum maxima p:rf‘cﬁhu i_n Deo f:t,l
fcire, quid vnaqueque creatura in quacun-|
quedifpofitione pofita liberé operatura {r;,;:
non poteft hec ch negari ; nam quamuis|
ipfa reprefentatio fururi condipr?nm non|
addat pousm perfe&ionem _f_c:lmn'ci_-"e fim-
plicis notitig, fupponic tamenillam ita per-
fectam, veabfque vlla fui motatione ‘necels
(ario fe extendac ad hniufmodi futura cons

ditio-

P o kL




P

e S

sl L

|2 44
‘i;!f{u;:-u_:uTnJ_.mP:a:_élt eadem ratio de [cientia
fabfolute fururorum, que fine vlla imper-
‘feione potuit in Deonon efle: nam fi hec
{cientia poneretur in Deo neceffaria;prgiu-
dicarcr maiori perfeioni dining, quzelt
Ilibereas in pl'mluccndis, vel nonproducen-
dis creaturis; cui perfeétioni non obftat , fi
ponatur [cientia futurorum conditionalium
|neceflaria in Deo: quoniam vt hac a Deo
leognofcantur , necefle non eft, vrilla Deus
ad extraproducat,fed {ufficit, vedeillis tan-
[tim habeat conditionatum decretum, fiue
luhieaitiut,iiuc {fubiectivé iuxta varias [enten=
tias, quo pofito ftarim de illis refultatdeter-

l[h:nal.'- veritas, 2 Deo cogno&tbliis: Fateor

{iuxtaillam {ententiam,qug aflerithuinfmodi |

futura conditionalia 2 Deo non cognofc,
nifi pofito libero decrero in Deo actun &
{ubicétine , rri]mmd:ri[_soﬂb, eriam talem
{cienttam prziudicaturam diving libertatide
condendo nouo decreto intra Deum, fi ca
ponatur necefluria. Verum quia nos indi-
|camus, maiorem fore perfe&ioneminDeo

a quauis intelleGuali creatura in quacun-
gue \hi‘pniitiuuc pulim producenda forent,
quam elletlibertas ipfla de condendis decre-
tis, qua ad veritatem huiufimodi conditio-
palium neceflaria effet, ideo abfoluté proni-
ciamus, etiamii hzc futura conditionalia co-
gnof'ucnda effent per decretum intra Deum
[actu pofitum , eorum {cientiam neceffarid
ponendam efle in Deo, cim maior perfe-
I¢tio Dei fit notitia omnium conditiona-
lium , quam libertas talia decreta intra {c
condendi:quia ctm per huiufmodi decre-
ta nil debeat Deus ad extra producere, fed
{tantum maneant intra iplum Deum, nulli
{videntur perfecioni divine praiudicare , fi
|neceflario in Deo ponantur ad ampliorem
de creaturis notitiam habendam. Czrerum
analiunde hoinfmodi decretain Deo repu-
gnent, conftatex fe&ione 12.

| 3124
ter duo exrremarealis variatio, nifi aliquo
faltem extremo realiter variato. Sed inter
{cientiam Dei conditionatem , & ipfius
obiectum concipitur realis variatio , nulla
reali mutatione fadta in obietto; ergo de-
bet realis variatio fieri in ipla {cientia: &
confequenter [cientia conditionata Dei e-
rit intrinfece variabilis. Maior patet: quia
ncqll‘ctmr cadcm exXtrema ccdrm mudo

lem caufare, cim omnis realis denomina-
tio fundari debeat in aliqua tormareali in-
ltrinfeca , vel extrinfeca. Minor probatur:
lnam eadem fcientia conditionalis de pce-
pnitentia Tyriorum fub conditione forura
potuic efle {cientia de oppofita impeeni-
tentia {ub conditipne furura , nulla reali
mutatione facta in iplo obieto, cum obie-
‘&um conditionatum in (e ipfo non mute-
tur, {ed femper maneat (ub fuo nonefle.

| 313, Refpond. diﬂinguendu Minorem;
5'1_nH<1 fir in obie@o conditivnali realis mu-

e ,Di}?iat.j{f I. Ii’mrm Dei, Seftio XV_IH; !

{habere notitiam omnium futurorum, que |

Obijeies 3. Nulla concipipoteft in- |

| 316, Oppofita tamen {ententis,quez affe-
permaneptia nouam denominationemrea- |

o S T — -

tatio {ubic@iua, concedo: kﬂ_l_iﬁ_ﬁt—ii}fffsi
mutatio obietiva, nego . Qua mutatio|
{ufficit ad nouam denominationem realem,
per quam eadem {cientia inuariata intrin-
{ece fieri poflit {cientia contradicoriorum,
Vnde concedendum eft , obieétum con-
ditionatum, vt tale femper manere {ubnon
effe abfolute , variari tamen pofle fub
effe conditionato & obie&ivo: quia quod
habuit effe fub conditioneex fuppofitione
liberg determinationis creatura, habere po-
tuit non effefubconditione , ex{uppofitio-
ne libere determinatiouis einfdem. _
314 Obijcies 4. Videmur {upra fuppo-
nere,{cientiam Dei de ceeaturis poflibilibus
addere aliquam perfeionem intrinfecam
! & neceflariam iph {cientiz Dei de fuamet ef=
{entia.Hoc autem falfum eft, tum quia crea-
turz poffibiles funt tantim obietum fecun-,
darif,& materiale {cientiz diving,ctim [cien-|
tia totam fuam intrinfecam pcrfccticmcm dge|
{umat ex motiuoformali & obiecto. prima-
| rio, quod infcientia diuinaeft fola increara
effentiaitum quia eadem ratio eft de creaturis|
| poffibilibus ac futuris: crgo ficut ad 1'umrus;
' cxtt:ndtturabfqucintl‘inﬁ:capcrfé&.iunc,fulai
connetatione obieti futori: Ita & ad pofli-|
| biles ab{queiritrinfeca & vitali perfedtione,|
| {fula canotatione ebiectipoffibilis. Tum quia
| alioqui Deus penderet  creaturis.Etenim cﬁ!—
{cientia Dei iriplum effe Dei,fi {cientia Dei
de creaturis poffibilibus fuperadderet ali-)
quam p::l'h:&mncmmtrinf}:cam ipfi fcientig, |
[ quam Deusde {eiplo habet, effe Dei depens|
| deret A creaturis poffibilibus,

| 315. Vafq.prima parte q.14. in expofitio=Va/guez.

| nearticuli1§. & difp.143.cap.6.Didacus
larcon tradatu 2. de fcientia Dei dilp. 1.
cap. 3, cum alijs recentioribus exiftimant,)
{cientiam Dei de cresturis poffibilibus pul-}
Jam fuperaddere perfectionem intrinfccam

ipfi [cientie,quam Deushabet de {eipfo,fed
‘ addere extrinfecam ditaxat terminationend;

non fecus ac [cientiaipfa vifionisde creaturis
[ futuris nullam fuperaddit intrinfecam per-|
fe@ionem {cientie , quam idem Deus delc|
iplo habet. Ex quoinfert,quod quemadmo- |
dum fublara futuritione creaturarum nihil}
petfectionis [intrinfeca decedit ex {cientia
diuina: itafublata poffibilitate creaturarum,
nil perfectionis intrinfecze demiturex cadem
| {cientiadiuina,

rit.feientiam creaturarum poffibilismintrin-
fecam pesfe@ionem fuperaddere ipfi fcien-
tiz,, quam Deus de {e ipfo haber, & pro-
babilior cft , & noftris principijs Coni‘cr-!
| mior: Eamqueexprefse docuit Augp[?;_ilius!
libro 83. quaftionum q. 46. vbi definiensy
quid fintidez in mente diuina, ita ﬁ:nbt::;
Sunt :'degpr:’nrr’pn!c:jbrmx guedam 5’ el mr:ur—!
nes vera, flabiles argque immutabiles s q4& 1P/%
formate non funt, ¢ per hoc aerne, ac fem-

per codem modo [efe habenies ; qust in dining|
intelligentia contineniny » Et cism ipfe negue
oviantur, meque intereant , fecundnm eas tanien
P e e R formari

e e S et o

A‘I.Drri‘a{m
| Abarcon.

B B -




I e i

e

plate,

Auguitin,

Auguttinus.

:},_-,?, & omne quod aritur & interit, Et pauld
pOl: Has astem rationes vei arbitrandums o5
¢ffe,nifiin ipfamente erearoris ® non enim exira
(e quidguam pofitum intucharur e fecundum
id conflstuerer, quad conftitichat: nam hoc opi=
nars facrilegum eft . Oued (i be ( concludir)
|rerum emnism creandaram ; creatarumue va-
\tiones in dising mente continentur, negue in di-
|nm.¢ mente quidguam nifi cternum arque in-
jcommsatabile potest offe : «Atque bas rerum
|rationes priucipales appellat ideas Plato; non [o-
|liews fiant idee , fid ipfe vers [unt, guia ererne
i_(mxr. @ ewfmodi atgueincommutabile manent,
\quarem participatione fit vt fit quidguid eft guo-
|G modo cff; i guarum vifione anima rationd=
s fit beatiffima, Sunt igicut in fententia Au-

L"-rr;:r:.-.rr'i dicitur omne quod oriri - inLerive pom

{gultiniide® rationes quedam zternz atque .

|increatx in divina meateexiftentes, ad quas
\Deus reflpicicbar, dum creaturas extra fe ab
lipfa grernitate condere decerncbat. Atqui
fhg rationes Lcrne atque incommutabiles
\perfectionem in Deo dicunt ratione diuer-
{am ab ipla cognitione, quam Deus habet
de fua increata effentia: €rgo cognitio crea-
turarum poflibilium perfectionem intrinfe-
cam {uperaddir Deo ratione dinerfam ab ip»
{a perfecione , quam folius increatz eflen-
tiz cognitio importat. Igitur fublata poffi-
bilitare creaturarum,ac proindeearum cogni-

deret € Deo. Maior, vevidimus, et Augufti-
ni. Minor probatur: nam ifte rationes zter-
\nz & incommurabiles in Deo, quarum vi-
{fione anima rationalis beatur, {untipfe crea=
[turg intentionaliter atque intelligibiliter in
diuinamente expreffz:fed has non exprimit

vel inde patet;quoniam i creaturz non ef-

[nz edentz exprimens iplam effentiam ; ab(-
que expreflione creaturatum : ergo exprels
fio creaturarum ratiane diverfa eft ab ipfa

|hypothefi effet tota expreflio dininz effentie
ablque expreffione crearurarum.

tc!ponfums 3 iu__;b]am pofﬁbihtat; creatura-
rum, nihil pcrfcfj.‘iunis intrinfece {ublatum
liri exipfa fcientia Dei , fed tantim connotaw
ltum extrinfecum . Contendunt enim {cien~

fefle aliud, quam ipfam cognitionem diuine

I_)zfjbrat_Xr l. De j?z':‘-?fé'm Dei. Seftio XPTIL

tio 3 Deo, aliqua perfe@io intrinfeca dece.” |

{ola pracifa cognitio diuinz eflentiz, quod |

{fent poffibiles, adhuc maneret cognitio diui- |

317.. Video aduerfarios huic argumento |

[ fecundiim efle natprale, quod 2 Deo condi-
lexpreffione eflentie divinz: fiquidem in ea |

245
pacto funt iplamet increata effentia , vtoeft
fpecies intelligibilis creaturarum. Nec dici
poteft, has rariones effe ipfam cognitionem
diuing effentig, connotata tanitim potibili-
tate creaturarum: pam Auguftinus conten-|
dit , animam rationslem non tantum beart
vilione cogoitionis Dei, quatenus perfectio
{ubiectivaelt in Deo, fed iplarum etiam ra-|
tionum, & obiedtorum,quz diuina cognitior,
ne exprimuntur , qua funtipfg creatwiz fe-
cundum efle intentionale & intelligibile in/
Deo expreffum. Porrd i huiulmodi ratio=
nes diuina cognitione exprelle nl alind ef
fent,quim iplg crearurz conotatg fecund ! m|
illud effe naturale & creatum, quod extral
Deum habent,non poflet anima rationalis ca.
| rum vifione beari.
518. Eadem fententia aperté fequitur,
exdoérina §,Thome. Docetenim §. Do-!
| &or, Deumintelligere creaturas fecundim S-Thomas:
proprias rationes ipfarum , eafque expreffas
intelligere infuo Verbo,tanquam in ratione
in qua, vt ex varijs tellimonijs dapfius fuse
nobis probatumecit difp.g.fed. 3. Cuius opi-
| nionisfuiffe Doctore S exprefsé fateturipfe-
| met Valq.x.p.difp.72. cap.z.nu.ar.Exhisigie
i tur 5. Thomg principijs,quibus nixi citato lo -
| cocum eodem negauimus {peciem im pr;fé
fam & expreflam divinz efentie, fic dedu-
citurnoftra {ententia: Deus intelligit creatu.
raspoffibiles expreflasin fus Verbo fanquam
rationein qua: ergo creature vi in diuina co-|
goitione expre(lz (uat aliquid intrinfecum|
in Deo ratione diuerfum ab ipfa effencia &|
cognitione Dei. Antecedens iam {upponitur|
|efle S.- Thoma. Confequentia pmbatur:"S ok
| quiafiverbum divinum non cft tantym ra«> 12074
tio, qua Deusintuetur creataras, {ed etiam|
| ratio, in qua eas intentionaliter expreflas in-
tuctur,debeteasin feipfo fecandiim effein-
telligibileatque intenrionale continere - quia
cum necillz contineantur in Deo formaliter

afquez.

ftin&um habent,neque (ola continentia emi-
nentialisfeu caufalis {ufficiar ad eas in (e ipfo
fecundum proprium efe intuendas , alius
modus non fupereft , vt eas in {¢ ipfo fecun-
dum proprium eile,quod a Deo condifbin-
cdum kabent, intueatur, quam continentiz
intentionalis: quain eo confiftit, vt Deus

| creaturas cxprimat in fuo verbo fecuadiim
{tiam creaturarum poffibilium in Deo non |

eflentiz.connotatatantim poflibilitate crea- |

turarum, qua (ublatamaneret tota intrinfeca
perfectio fcientie divinz, Sed videant ifti
Authores ,an hac {olutione fatisfaciant Au-
\thoritati Avguftini, de qua nunc tantiim
|certamus. Contendit enim fan&iffimus hic
'IDa&c;r,mtiunts]fhs,quas Plato ideas ap-
ipellabat, effealiquid increatum in Deo,fiqui-
\dem, vt ipfe ait, carum vifione anima ratio-
tnalis fit beatiffima: non fitautem beatiffima
\vifione creatorarum fecundiim effe carum
{proprium, fed [ecundiim efle intentionale &

jintelligibile in diuinamente vxprciihm,quo | priork quoniam exprimerein fe intelligibi-

| D¢ Deo Tom I

illud idem eflc, quod 3 Deo diftinGum ha-
bent. Eft enim Verbum mentis naturalis
imago obic&i, in qua delinearur natora ipfal
& proprictates obie&i, qua tefte Aureolo,
ponitio profpe@uipfiysintellectus obie @,
quod in {e ipfezintelligibiliter atque_inten-
| tionaliter delineatum atque expreffum ha-
bet: Atquih@ludmodi intentionali intelligi-
bilique expreflione créaturarii careret Deus,
| fublata poffibilitate creaturarum : ergo co-
| gnitio creaturarum po(_ﬁbiiium intrinfecam
perfedionem fuperadditipfi fCientiz, quam
Deus de fe ipfo habet.
319. Tandem probatur hzc {enteptia A

X 3

liter




fuumiphusintelle@um,connotata cognofci-

S St

124(—{"

\Fiter creaturas, non cit tantum eas cxtrinfece
lconnotare, fed eas intrafeip{um intentiona-
Hirer expreflas habere:igitur expreflio crea- |
[turarumeft pcrfec’ciointrinfccain Deo. An- |
tecedens probatur : ti quia haberein fe crea= |
fturas per {peciem intelligibilem impreflam,
lnon eft illas extrinfecé tantum connotare, |
[fed eas intra {eipfum realiter continere per
fimilitudinem intelligibilem virtualem, quz |
intrinfecaeft Deoj ergo haberein {c cafdem
pet [pecicm intelligibilem expreffam,noneft
illas extrinf{ecd rantlim connotare,fed easin- |
trafe ipfum realiter continere per imilitudi-
pem intelligibilemformalem, qug pari modo
intrinfeca cft Deo, Tum ex proprio modo |
operandiintellectus,qui eft,trahere ad {e ob-
ieGum per vitalem atque intentionalem fi»
militudinem illius.

320. Confirmatur primd. Aliqua perfe-
&iointrinfeca decederer ¢ Deo, fi fublata
poffibilitate creaturarum , tolleretur fpecies
intelligibilis imprefa illarum:ergo aliqua etia
Iperfectiointrinfeca decederet & Deo, fi fub-
lata poffibilicatc crearurarum , tolleretur |
{pecies exprefla earundem. Confequentia
conftat: tum quianon minlsintrinfeca per-
feio Deicft fpecies exprefla, quamimpref-
{a creaturarum: tum quia fublata fpecic ex-
prefla creaturarum , tolleretur impreffa ca«
tundem, que tota ordinatur ad expreffam.
Antecedens verd probatur: namfpeciesine
telligibilis impreffa creaturarum non cft pura |
/connotatio cxtrinfeca obiedi, fed virtus &
[perfeiointrinfeca, vim habens affimilandi
{creaturasin efle intelligibili & intentionali,
lintraip{um Deum intelligentem.
| 321. Confirmaturz. Cogpnitio,qua Deus
{cipfum cognofcit , quaque (e ipfum in fuo
increato Verbo intentionaliter exprimit, eft
\perfeio intrinfeca ratione diuerfa ab ipla
leflentia & intelle&u dinino, qua {i carcret,
aliqua perfectione intrinfcca careret; ergo
etiam 'cognitio, qua Deus creaturas poffibi-
lescognolcit, quaque intentionaliter in {uo
\Verbo exprimir,efl perfetio ratione diucrfa
‘abeodemintelleu & cognitione, qua Deus
fe ipfum fuamqueeffentiam cognofcit; qua fi
carcret,aliqua perfe&ione intrinfeca careret.
Antecedens 4 nemine fanz mentis Theologo |
negandum puto. Confequentiam autem pro-
bo. Namf{i vera eft aduerfariorumratio ; qua
probant, cognitionem creaturarum poffibi-
lium nil perfectionis intrinfece fuperaddere
cognitioni diuinz , quafeipfum cognolcir,
‘e qubdicientiaDei nihil aliud eft;inquivnt,

'quim perfe@io & a@us diuinz cllentiz,con= |
{notata cognofcibilitate obicti,cadem ratio |

probat,{cientiam, qua Deus {c ipfum f{uam-
que cffentiam cognofeit; nil alind effc, quam

bilitate {uz cffentiz. Vnde nullam perfedtio-
nem intrinfccam fuperadderet Deo ipfa co-
gniti_ﬂ,.qua {e ipﬁ;m !i::ur.ciuc ellzntiam co-
gr_:o(‘cit. Ex quo vlterilisfequitur, nullain-
trinfeca perfedtione cariturum Deum fi {ui
ipfius,{fuzqueeflentie cognitione careret.

Difput. X1 1. De feientia Dei. Settio X VITL

| actemporibus : quianon debetilla incra (e

| &um s:ogno{'ccntis. Et confirmatur : nam)|

322. A!obijciunrmiucr[arTjEEtr:{_h:;(;‘
fententiam primt‘). Deus per candem indiui-|
fibilem rationem immenfitatis , qua coexiftit|
vni loco, coéxiftit omnibus & infinits: & pcr’
eandem indinifibilem @ternitatem, quacoé-
xiftit voitempori.coéxiftit omni atque iuﬁr.i—:
to tempori : ergo per candem indiuifibilem|
cognition€, qna feipfum fuamdue effentiam|
wgnu{cit,cog[m!tic creaturas omnes,earum

{ tantiim poffibilitate connotata. |

323. Refpon. negando confequentiam,
Erenim ratio immenfitatis , & =ternitatis,
prater perfectionem intrinfecam in Dco cxi-l
ftentem, importat {olam connotationem ex.|
trinfecam,loci, ac temporis fibi co (.-'milcmis.l
Vnde poterit eadem perfeétio diuina intrin-

fecainuariatain {e coéxiftere pluribus fparijs|
|

exprimere,fed tantlim extrinfece connotare.
Cogaitio vero non dicit folam extrinfecam
connotationem obie&i,fed vitalem intentio-
nalemdue expreflionem ipfius intra in:cllc-|

etiam in creaturis concipi puteﬁ res diutius|

| & diutius durarcab{queintrinfeca mutationc‘ll

rei durantis , folaextrin{eca connotationeté-
poris fibi coéxiftentis ; & inaliguorum fen-
tentia poteft idem Angelusintra {uam {phz-
ram mod & maius, modo minus {patium oc-
cupare abfque vila intrinfecamutatione f{ui,
fola extrinfeca connotatione loci . Nequir)
autem idem intelle@us creatus de vno in
aliud obiectum difcurrere ablque intrinfeca
mutatione {uz cognitionis.

324. Obijciunt2.n0n minor perfedtio in-
trinfcca Deo eft potentia producendi crea-
turas, quam cognitio eafdem exprimens ac
reprefentas, Atqui fublatapoffibilitate crea-
turarum, nihil de intrinfcea perfe@ione de-|
cederetDeo : ergo eargndem creaturarum|
poffibilitate fublata nihil de intrinfeca perfe-
&ionedemeretur Deo.

325. Refp,primo negando Minorem;
nam {ublata poffibilitate creaturarum, tolle-
retur vircus producendi creaturasaDeo,non
propter dependentiam Dei acreaturis, fed
propter dependentiam creaturarum A Deo.
Relp. 2. negando confequentiam, cuivs dif-
criminis ratio eft : quoniam porentia ad ex~
traproductina in Deo per fe tenditad com-
municandum effe alter, fundaturdue in ipla
effentia Dei. Vinde pofita impoffibilitate
creature producibilis,mancrctcadem virtus
quoad intrinfecam fuam perfedtionem,mu-
tata fola denominatione potentiz quoad ex-|
trinfecum connotatii creaturz producibilisy
manente cadé quoad {unm principalé tffc-'r
&um formalem conflituendi effentiamdini=
nam.Cognitiovero tendit ad cxpt‘imcnduml
vitaliter obie@um intra ipfum cognofcen-
tem. Vnde {ublata poffibilitate obiecti, tolli-
tur vitalis expreffioipfius intra cognefcen-
tem : nec manerepoteft proprer alium effc-
&um, cum nullum alium effedum cogni-
tio habeat, quim exprimere vitaliter obie-
&um intra ipflum cognoﬂ:en{cm- Secus eft

de




———

depotentia,quz (i fundatur immediate in ip-
{a fubftantiaagentis, vti fundatwr potentia
[diuina,fublata poflibilitate effeGus , manere
|poterit quoad totam fuam intrinfecam per-
tfeionem propterconftitutionem ipfius na-
ture agentis.

326. DicEes. Sublatapoffibilitate crea-
{rurarum,Deusnon pofceretillas vicaliter in-
tra fe exprimere:ergo nulla careret perfectio-
nefibidebita. Refp. Tranfeat totum: nego
{tamen inea hypothefi futurum Deum cum
lijs omnibusperfe@ionibus,cum quibus nunc
eft. Quemadmodum {1 ponatar Deus ex hy-

|
|
|
|

pothefi ad intra nonproduivus,non pofce- |

(ret perfonarum Trinitatem: quatamen care-
}rc,cll'ct aliquaintrinfeca perfectione carere:
jac proinde alterius perfetionis futurus effec
{Deustunc,atque eft nunc,

| 327. Ex his relpondetur ad omnes in-
i&mtius in quarta obicétione allatas. Ad pri=
{mam negandum eft, totam perfeltionem
{fcientiz defumiex motiuo formali & obie-

" |&to primario, fed etiam ex obiedto materiali

{& termino fecundario. Nam licer {pecifica-
tio {cientiz defumatur ex motivo formali
|8 obiecto primario , indiuiduatio tamen
!dcfumitur ctiam cx obicéto materiali & ter=

imino fecundario . Ratio eft, quia {cientia |

tnon {olim exprimic intentionaliter intra in-
{telle@Gum cognolcentis obieGtum formale
& primarium, fed etiam quodcunque ma-
teriale & fecundarium : ac proinde non tan-
tum intrinfecam fuam perfe@ionem defu-
mit ex obieo formali& primario,fed ctiam
ex materiali & fecundario ; quamuisex illo
idefumat fpeciem, cx hoc indiniduationem
{tantiim.

328. Adfecundamnegatur Antecedens:
namin obiecto futuro nihil remanes inten-
tionaliter exprimendum , quod non fuppo-
natur intentionaliter exprellum per cogni-
tionem de codem obicéto vt poffibili , vii
{upra oftenfum eft. Atincreaturis poffibilis
[buseft aliquid intentionaliter exprimendum,
quod non {upponiturintentionaliter expref-
{{um per folam cognitionem diuinz eilen-
tig ; nempe proprium effe naturale creatu.
rarum, quod indiuina eflentia formaliter
non continetur,

329. Ad tertiam negatur fequela: nam

itrinfeca Dei, illam tamen Deus A creaturis
inon emendicat,fed haber 2 fe,ex eo quod eft
{pecicsintelligibilis earum. Vndeficut ex eo
quodeft fpeciesintelligibilisimpreffa creatu-
‘rarum, qua careret, implicantibus creaturis,

nondicitur dependere a creaturis: ita ex eo |
quod fitfpecies expreflacarundem, quacare: |
iret,implicantibus creaturis, non dicitur de- |

Ipenderedcreaturis:ed quod huinfmodi per=

fectionemnon delnmita creaturis;fed haber |

lex fe.

Difput. XI1.D¢ féientia Dei. Setio XIX.

licet cogpitio creaturarum fit perfetio in- |

| SECTIO XIX.

An [cientia dinina reprafentet infinita
catigorematice? '
Refens quaftio intelligitur de obie-
¢iis fecundarijs , tam poffibilibus,
quim futaris, an ca in mente diuina fint
infinita categorematice, an {yncategorema-|
tice. Etfancablque vlla controueriia inter
noftrosScholafticos eft, que Deus afe di-
ftincka cognolcir, efle infinita, ac fine certo
termino, contraquofdam antiquos Philofo-
phos,qui aflerebant,qug Deus cogrofcit,efle
finita , ed quod infinitum vt infinitum co-
gnolcibile non eft. Caius erroris fuifle vide-
tur Ariftoteles,qui primo Phyficorum rextu
35.8 2. Metaph. in fine,ait,infipitum vt in-
finitum efle ignotum. ‘
331. Verim predidos Philofophos h:!c'i
| vnica ratione confutat Auguftinus 12.de Ci-|
uvitate cap. 18. Omnes numeri funt infinitiz|
OmNes nmeros cugno!_cit Deus: cognofci[
| igitur Deusinfinita.Maiorem probat Augu-|
| ftinus: quoniam quocunque sumero dato|
| femper dabilis cft alius & alius in infini-|
tum fine fine: ergo numeri funt infiniti, |
| Minorem & nemine ait negari pofle , nifi|
] a dementiffimo:quam ratione,& authoritate
i confirmar: Ratione,quia cimnon fic affigna-
: bilis certus numerus, vlra quem increatus)
intelletus non fe extendac , dicendum eft,
illups ad omnes poflibiles numeros fe ex-
tendetes Authoritate, quoniam, vt caniturt in
Plilmo 146. Sapientic ¢ins non 51 numerus.
mﬁr;im; itague numeri , Ve ipfemet citatol
locoinfert, guamuis infinitorum numerornm|
unllus fit numerns , non eff tamen mcomprehm-t
Sibilis ci, cuins intelligentic non off numerys.
Cuius ratiocinationis vis in eo fitacft:quod
ficut fcientiadinina in cognofcendo cft fim-
plicicerinfinita: ita nullus eff numerus pofli-
| bilis,quems ipfaatu non cogoofcat: aliogui
| fi effec aliquis numerns, vel multitudo nume-
rorum poffibilis , quam (cientia dinina adtu
noncognofcerer, noneffetinfinitafimplici-
ter,quippe ctim non haberet cam perfectio-
ad cognolcendum vlteriorem nu-
ceflaria foret. %
332. Quoniam verdijdem Philofophi,vtde
Arniftotele certy eft,putabant, mundum pro-
| ductum efle ab @terno,ne cogerentur.conce:
dere,Deum per glernitatema parte anté pro-|
duzxiffeinfinita, qua ipiemet Deus non co-|,
gnofcerer,finxerunt, vtibidem 17. cap. no-|
tauit Auguftinus,Deum fempereadem repe-|
tendo,que antea produxerat, reproduziile.
Quoniam i non eadem inguiehant ;repetantuy ,no)
| poffunt infinita dimerfitatevariata vila eins [cien-|
tia, wi,omﬁ-:'cmm compn'bwdi.‘ Non procul
| abhocerrore fuerunt Wicleffus , & [oan-;
nes Hus , qui vt in Concilio ('_',mii}an—!
tienfi fe&ione 1§. refertur,inter alia falfal
l dogmata , que docebant , voum eraphoc:]
Non potest  Dens mundum  maiorare  vel

[ 339

nem,que

mMerag

mine-

247,

[

A sgulin.

Angaflin,

duguftin.

VVicleffn..

oan. EHus.'




	Seite 238
	Seite 239
	Seite 240
	Seite 241
	Seite 242
	Seite 243
	Seite 244
	Seite 245
	Seite 246
	Seite 247

