UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Georgii de Rhodes Avenionensis S. J. disputationum
theologiae scholasticae tomus ...

Rhodes, Georges de

Lugduni, 1661

Sectio Il. De poRibilitate visionis Dei per vim supernaturalem.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

pernaturales v. g. vifionem Dei,gratiam, 8c. quia
im ijla entia incelligi poilimt abaliquo intelleétu , qua

= '1.r“;slc- {unt in eadem gr.lch! abltractionis a materia,illa enim
Que \L:m ratio erat ob quam negabatur Poiﬂbillm; intellectus
& na- qui Deum naturaliter videat , fed entia fupernatura-
lia creata {untin eodem gradu abftraétionis cum fint

Y,occn[infiu > CLZO puﬂhnt ab :Lliquo intelleétu natu-

tnralirer
{upernaty-
1alia.

raliter videri.

Refp. elle quoque impoﬂjibilcm intelledtum qui
naturaliter cognofcar encia {upernaruralia creata,
etiamfi illa fint in eodem gradu abftractionis in quo
eft intellectus Angelicus v.g, ratio eft quia ille intel-
leétus i'pcciﬁca.rcmr ab obiecto {upernarurali, arque
ita effer fupernaturalis , quod oftendi cile impoflibi-
le. Deinde obieétum ﬁ]}m‘rn;}[m’.dc femper eft im-
Pr._upo:[io:mtum cum Puicnti_; naturali ergo natu-
raliter ab ea non pon:ﬁ attingi. Fatcor ergo verum
efle, quod intelletus non poteft vnquam naturali-
ter cognoicere id quod cft in gradu :ib%h'a&iouis {u-
periori, fed nego illum polle Cog_noiccre quidquid
eft in codem gradu abftractionis i fit improportio-
natum,

1L

D'e pofiibilitate viffones Dei per vim [upernatn-
Py ;
ralem. Art.r. & 3.

SEcT10

I non Teft creabilis & Deo vllus intelledtus, qui
Smtumlitcr cum intueri poflit , reftac, ve fi videa-
cur , aut videri poffic , id fiat per eleuationem inde-
bitam omni proxlils intelleétui creato , vbi triplex
effe poreft dubium. Primo virum vere Dei vifio fic
Pofﬁbilis intelleéui humano & Angelico , sirquie
au exiltens.Secundd verum illa poflibilieas demon-
ftrari poflic. Tertid vrrum illa fic poflibilis oculo
cotp 0reo , aut alicui faltem alteri potentiz mate-

pali.
e B

Vtrum wifio Dei fit pofSibilss intellecéni elengto
& wiram [it aciu exiffens.

Egarunt beatis facialem hanc Dei vifionem Ar-

meni apud Alphonfum de Caftro, & Armaca-
num , dicentes Deum per elfentiam non cognofci ab
illis, fed fulgorem dumtaxar quendam manantem a
vultu Dei ; quem etiam errorem video tribui Petro
Abaillardo, & Socio eius Arnaldo Brixienfi licét re-
fragetur Valquez recéntiores fané Grzei abierunt in
hane {entenciam , & dicunt non videri Deum nifiin
luce quadam , & imagine ab eo effluente , quamvo-
cant Theophaniam.

Ratio autem dubitandimultiplex omnino, & dif-
ficiliseft , quam video peti partim ex parte obicéti
vifi, partim ex parte intellectus videntis.Primo enim
argumentor ex improportione Dei claré vifi cum in-
relle@u creato , nam illud obie@um ab intelledtu
etiam eleuato non poteft attingi, quod non habet
proportionem vllam naturalem cumeo ;- {ed Deus
claré vifus non habet vllam proportionem narura-
lem etiam inchoatam cum intellectu , ergo, 8cc. Ma-

Hieretici
plurcs ne-
garunt vi-
deri Deum
a beatis.

Prima ra-

tio dubi- 1orem admittunt omnes , fi enim nulla requireretur
tandi ex  proportio ctiam inchoata obiedti, & potentiz; pof-
‘f“l’m?gf‘ fer quaeliber potentia quodlibet attingere obiettum,
t::?;‘f % & fic oculus poffer audire , oculus videre. Probarur

malor » vbi eft diftantia infinica ibi non eft pro-
poitio , fed inter Deum clare vifum , & intelle-
&um eft diftantia infinita , ergo non eft propot-
tio etiam inchoata. Probo maiorem,diftantia infini-
ta poteft illud rorum quod facic diftantia finita, imd
cum contineat diftant s finitas , poterit il-
lud totum quod poflunt s diftanriz finite

OI1%

Ol

Difp.I11. De Deo. Quaft. 1. Seét.11.
p .

{ed diftantia finita {ufficit ad tollendam propoitio
nem, imo diftantia , 8 impropertio videntur {y-
nonyma , ergo diftantia infinita tollet omnem pro-
portionem.

Neque {atis eft dicere inter Deum claré vifum , &
intelleGum, non effe proportionem in ratione entis,
fed in ratione , obiecéti & potentiz. Contra enim eft
quiailla ratio obiecti & potentiz, cft ratio realis,cr-
go eft ratio entis : ergo illud diftat in ratione obicéti
& porentiz quod diftat in ratione entis. :

Secundo obiedtum omnino [hp{'mnmmle vt {ic,
non cft intra latitudinem obieét adzquati potentiz
creatz , Deus claré vilus eft obie¢tum {upernaturale
(vt dixi) ergo non eftintra lacitudinem obieéti adz-
quati potentia creatz. Probatur maior illud non eft
obiectum potentiz creata  quo potentiacreatanon
poteft {pecificari, {ed non porteft etiam ina pquALe
{pecificari ab obieéto ﬁ.zpcnmtumli,quia quod fecun-
dum {e totum eft puré naturale , non poreft fpecifi-
cariab ente ﬁlpcrmtumli, ergo obiectum f.-LlPCL'IlLHLl-
rale, non eft intra obiedtum adzquatum potentiz
creata.

Neque dicas intelletum non refpicere rationem
illam fupernaturalem vt fic, fed tantim {ub ratione
qu;‘nda.m communi qua nec eft naturalis, nec {'uiacr-
naturalis,fed abftrahit ab viroque.

Contra eniminfto : ordo tranfcendentalis poten-
tix ad obiedtum antecedit omnem operationem in-
telle@us , illa ratio communis eft tanciim per intel-
lectum , ergoilla vt fic non refpicitur trani( ¢
taliter 4 potentia. Deinde illud faltem inadequace
{pecificat pétentiam quod attingitur 2 potentia, ifta
ratio fupernaturalis attingitur , ergo faltem inada-
quate {pecificat,

Tertio quo perfectius elt obiectum eo maior de-
ber efle perfectio dererminata vifionis qua illud at-
tingitur quidditatiné prove eftin fe , Deus eft obie-
¢tun infinitum fimpliciter,ergo vifio eius debet effe
infinita {impliciter. Probatur maior vt videatur ob=
iedtum finiré perfectius alio obieéto finito , neceffe
eft vt vifio illius fuperet determinata perfectione fi-
nita vifionem obicéti minus perfecti, nam vifio equi
perfectior eft cateris paribus , quam vifio lapidis,er~
go vt videatur obieétum infinité pcrfcﬂcius > Qporter
vt eius vifio ﬁrpcrct vifionem alterins determinara
perfectione infinita. Cpnﬁ;_‘matur primo nam ideo
Deus eft infinitus quia {uperac , & continet , omnes
{ubfantias finitas , fed vifio Dei fuperat & continer
ommnes vifiones finitorum obieétorum , ergo eft infi-
nita. Confirmatur fecundd Deus vt comprehenden-
dus non magis eft infinicus quam vt vid ndus, fed
vt Deus comprehendatur ncceffaria eft infinita co-
gnitio , ergo vt videatur, neceflaria eft infinira perfe-
¢tio. Confirmatur tertio quia vt videantus creature
omnes puiﬁi)ﬂcs requiritur infinita vifio , ergoilla
eft multo magis neceffaria , vt videatur Deus qui et
obiectum multd magis infinitum quam omnes crea-
ture fimul fumprz. _

Quartd, potentia viralis non potc-;ﬁ eleuari extra
fuum obiectum , fed Deus vt claré vifibilis non mi-
nus eft extra obicctum adzquatum intelledtus,quam
Dens vt comprchcnﬁbilis ,tota enim ratio cur dicas
effe intra obiectum adzquatum eft quia Deus vt vi-
fibilis eft ens ; Deus autem vt comprehenfibilis eft
etiam ens.

Quinto,magis diftat ackus pums:d? intelletu po-
tentiali, quam ens {piriruale a potentia corporea {al-
tem pofhibili, fed neque OCU.II.!,S €OTPOIEUS , Teque
vila potentia marerialis poflibilis poreft videre :11;—
quod ens {pirituale , ergo intellectus non poreft vi-
dere Deum.Neque dicas magis diftarein ratione per-
fectionis non in ratione obieéti., Contra enim, nam

i

cn

Secunda

ratio d
tandi

Tertia ra=
tio dubi-
tandi ex
perfeétio-
ne infinita

Dei.

Quartara-
tio dubi-
tandi ex
parte in-
tellectus.

Quinta ra’
tio dubi-
tandi ex
paritate
potentiz
COIpOIe-




De vifione Dei.

fiaétus purus poteft effe intra obicé:tqm adaquatum
intellectus potcntialis , ens ctiam lPi[itll.‘.lC poterit
efle intra obicGum adequatum potentiz alicnius
materialis,fi non exiftentis {altem poflibilis, vel pro-
betur implicantia.

Dicendum tamen prjmb eft , beatos omnes tum

Conclufio : ; b o

certa de Angc]os tum homines Deum immediate in fe LP{'O

fide videre pofle,acde facto videre per auxilium fuper-
naturale. Itainter Catholicos ommnes certum habe-
tur de fide.

prmapro-  Primo enim fic habetur in multis {cripturis viriaf-

baioeX  que teftamenti. Mz 33. Kegem in degore fho vide-

SEPUSe s ocils einsy afpicient rerram de longé, id eft veexpli-

cat Gregorius i ipfo fulgore dininitatis s fiue vt ait

Gloffa interlinearss, in ipfa Deitate. Plalmo 83. Ihunt

de virtute in virtutem, videbitur Dews Deornm in Stan,

Quod de beata vifione interpretantur Auguftinus,

Lyran. & alij , primz Ioann. 3. Cum apparuerit fimiles

¢f crimus , quia videbimus ewn fienti eff; id eft , imme-

diaré in fe ipfo 5 vt explicat Euarift. Papa, Epiﬁﬁols. ad

Epifcopos Africe,Concilium Francofordien(e,Epitt.

ad Epilcopos Hifpania : prime ad Corinthios 13.

Usidemns nunc per [pecalum in anigmate , tHNC ARIENE

fasie ad faciem. Nunc copnofCo ex parte, tUnc autemcog-

#ofeam ficut & cognitms [fm. vbi Apoftolus interpreti-

bus Ireneo lib. . cap.7. & Auguftin.lib.z.de Trinit:

cap.13. cognitionem per {pecies creatas, quamnunc

- habemus de Deo, Focat [fecalarem, & «AEnigmaticam,

quia mediata eft, & obfcura,fpeculum enim fignificat

effetus , in quibus prigs cognitis cognolcitur Deus

tanquam in caligine : cognitionem vero alterius vite,

dicit elle facie ad faciem, ideft nullo interpofito me=

dio, pra:fcnrcm Deum intuentem , quia clara, &

immediata eft , vnde addit , nune cognofce ex parte, id

elt inadzquaré , vel yr explicant alij per partibilia

Tiun autem cognofeam ; ficut & cognitus fim. id eft, in-

quit Anfelmus pure cogmofcam enm , fiont ipfé me nonit.

Alia etiam loca innumera poiﬁlnc Profen‘i > Beatr

mundo corde 5 8cc. Angeli eornm [emper vident faciem

patris mei. Neque obftar quod in {Cripturis aliquan-

do dicatur Deum videri facie ad faciem, quamuis

videatur obfcuré tantim , vt Geneleos 32. Fids Do~

minum facie ad faciem ; nam reuera quoties hoc dici-

tur vifio facialis fignificatur , fed Angeli alicuiusin

corpore allumpro Deum seprafentantis , & ex {ubie-

¢ta materia rotoque contextn intelligi deber de cor-

porea vifione, loca vero que attuli de huinfmodi vi-

fione nequeunt incelligi cum dicitur 5 v. gr. quod

Angeli vident faciem patris. Si quando autem dicunt

Deum efle innifibilem , Deum nemo vidit vnquam,

non quia Patrem vidit quilquam , &c. de viatoribus
explicari debent.

Secundd definita eadem veritas eft in Concilio
Viennenfi, Clementina ad noftrum de Hareticis,
Florentino in litteris " vnionis, Tridentino fefl: 25.
de inuocatione fané¢torum, Deinde ab Euarifto epift.
1. citata, ac demum A Benedicto XII.vt probat Bel-
larmin. vel XI. vt putat Vafq.in extranagante quam
habet Caftro verbo Beatitudo. Denique confentiunt
omnes Patres Nazianz. orat. 26. Quanta ¢ff vilitas
noffra, e abiellio » quanta vurfis pollicitatio, Deum
cogiofzere wt cogniti fwmas. Irenzus lib.4. cap.34. Ho-
mines igitnr vii&mxt Denm, & winent per vifionem ins-
mortales falti, & pertingentes vfgue sn Denm. Vide
Vafquem d. 37. cap. 5. vbi plurimos refert , vnus fa-
+ neé Chryloftomus difhicilia quedam habet loca fed

benigné tamen tantus Doctor explicari deber de co-
gnitione adzquata , & comprehenfiua,

Tertid ratio eriam afferri poteft,quia folus Deus eft
obiectiua beatitudo Beatoium vt prima {ecunda pro-
bari folet , ergo beatitudo formalis , perfecta eriam
voffeflio effe debet quz non poteft efle nifi vifio di-

Secunda
probatio
ex Conci-
s & Pa-
tiibus,

37

ftinéta & immediata. Aliz rationes ftarim examing-
buntur accuratius.

Ad primam Refp. concedende efle debese pro-
portionem aliqqmn inter pbie&um cognitum & po~
tentiam cognofcentem : fed nego illam proportio-
nem ¢lle pofle vllam zqualitatem aut fimilicudinem
Pcrfc&ionis » in co enim duntaxat propostio illa
confiftit , vt obiedtum participet rationem forma-
lem obiecti adaquati huius porentiz , ratione cuius
ab illo attingi poffit. Itaque debet effc proportio in
ratione obieéti vt cognofcibﬂis snon in ratione per-
fe&tionis, nam auris , v. gr. licét in ratione pctfc&io—

. nis , proportionem habeat cum colore, in ratione

tamen obieéti cogno&ibilis nullam habet. Deus
autem claré vifus licét in ratione perfeéionis pro-
portionem cum creato intelleétu non habear , habec
tamen proportionem obiecti cognofcibilisad poten-
tiam , quatenus participat rationem communem ob-
ieti adzquati intelleétus. Fateor ergo quod vbi eft
diftantia infinita non-eft proportio in racione perfe-
Eionis,quamuis effe poflic alrera illa proportio quam
dixi, neque enim illaeft proportio in ratione entis
abfolute fumpti , fed in ratione entis vt cogno-
{cibilis.

Ad fecundam Refp. eo argumento probari quod
potentia vitalis nullum elicere po(ﬁ:t adtum fuper-
naturalem, Potentia ergo naturalis quatenus eft
obedientialiter operarina {pecificari poreft ab obie-
ko fupernaturali , quia v fic eft fupernaturalis fal-
tem connotatiué, & licét obieGtum fuPematuralc
non contineatur intra obiedtum adequatum poten-
tiz naturalis, vt haturalis eft, continetur tamen intra
obiectum eius vt eft cbedientialis.

Ad Tertiam Refp. proportionem aliam vocari 2
Do¢étoribus Geometricam,aliam Arithmeticam.Geo-
merrica illadicitur , in qua menfira & quantitas ex-
ceflus , non eft fixa & immobilis fecundum gradus
perfectionis ; fed eft tranfitus ad alreram fpeciem.
Arithmetica diciturilla in quamenfura exceflus fixa
omnino eft & immobilis fecundum gradus perfectio-
nis , ficuttriplum {¢ haber ad duplum, fic quadru-
plum fe habetrad triplum , inter obiedtum , & cogni-
tionem non cft propottio illa determinara , & Arith-
metica , ita vt fi obie€tum ynum excedat aliud ob-
ie¢bum, in tribus gradibus perfectionis , cognitio
ctiam illius excedar tribus gradibus perfetionem
vifionis alterius, fic enim probatur vifionem homi-
nis , v. gr. effe infinitam , quia homo eft Pcrfeﬁtiot
infinitis aliis entibus Pofﬁbilibus, inter obiectum igi-
tur , & cognitionem, eft proportio folim Geometri-
ca, ratione cuius quando pertectius eft obiectum,
cognitio etiam fir perfectior , in diuerfa fpecie , non
autem {ecundum eandem menfuram , & quanritatem
perfectionis. Si enim obicéum fit infinite¢ perfe-
&um, cognitio eius erit in {pecie nobiliori, quam
fit cognitio cuiufcunque obie&i inferiosis, fed non
proprerea tamen crit infinita , quia cognitio non
crefeit fecundum proportionem Arithmeticam , &
fixam aliquam quantitatem. Vnde ad argumentom
diftinguitur maior , qud perfe@ius eft obietum, €d
petfectior eft cognitio determinata perfectione gra-
duali fecundum proportionem Arithmeticam per
plutes gradus perfectionis, nego : {ecundum propot-
tionem Geometricam , ratione cuius cognitio fit in
alrera fpecie concedo.

Ad primam confirm. abfoluté negatur quod ided
Deus fic infinitus quia fugcrat omnes fubfkantias fi-
nitas : fic enim fequeretur hominem effe infinicum.

Ad fecundam confirmat, patebit poftea quid de
comprehenﬁone dicendum fit ;nunc {atis eft d'l'f:ere.
ided cognitionem comPrehenﬁuam obiecti infinici
effe infinitam , quia eft cognitio adzquata obiecti

5 33 infiniti

Solutio
prime du-
bitationiss

Solutio
fecundz
dubitari@s
nis.

Solutie
tertie du-
birationis.




o A et e i R

infiniti , q@od non conuenit vifioni €0 ipt'o quod eft
intuitiua.

Ad tertiam confirmationem de creaturis poffibili-
bus ratio etiam afferetur poftea quare cognitio ea-
rum effet infinita s quia eller comprehenfiua Dei, ve
probabitur. T L 2

Inftabis fi cognitio alicnius obicti PCi‘FL‘d‘lO.-
ris vt ynum , fuperat determinata pcﬂbétiunc-cogm--
tionem obiecti minus perfecti; cognitio Obmch vt
fex fuperabit determinata pcrfcé‘cinnc‘ maiori,Cogni-
tionem iflam,ergo cognitio obiecti infiniti perfectio-
tis 5 infiniré ﬁrpcrabit illam Cognitioncm. :

Rci'Pondsrur negando con{cqmn[é:lm‘, quia cog-
nitio obiedi perfectioris vt vnum , non fuperat cog-
nitionem obiedti minus perfedti, fecundum propor-
tionem fixam & immobilem , fed fecundum propor-
tionem Geometricam.

Ad quartam Refp. o
&us efle ens vt cognoltibile cognitione finita , non
cognoftibile coguﬁfunc infinita, Deus v vifibilis,
eft cognolcibilis cognitione finitd , ides eft intra ob-
iectum adzequatum intellectus Cl'c:Lti_, Deus vt com-
prciwnﬁh]'lis » non eftatcingibilis nifi cognitione in-
finitd vt probabitur , atque aded non eft intra obie-
Gum intelledus.

Ad quintam conftabit ex fine {eGionis 26tum pu-
rum in ratione perfectiofiis magis diftare ab intelle-
¢tu , quam ens fpiritale difteta potentia material
{ed in ratione obieti minus diftare. Quod cffe diff
cillimum conftabit ex ibi dicendis.

el )
Piram pofibilitasvifionts Dei demonflrari pofiit.
DV}ulicitC[ poflibilitas rei alicuius poteft demon-

ftrari primé cuidenter negating , i foluantur
cuidenter argumentaomnia, quibus Proi)lri viderur
eius impoflibilitas. Secund® euidenter pofitiue , fi
afferatur medium aliquod quo demonitretur illam
efle poflibilem,

Prima du- Rario ergo dubitandi primd eft quia puﬁ]lu;’[im-
bitatio e tern hanc {ufficienter demonftrare videtur ratio S.
?.;’.I:g;z Thome , quam etiam approbat Vaﬁl_ucs Toedi djfp.
20. cap. 2. & petitur ex maturali defiderio videndi
Deum. Cognito enim effe¢tu naturaliter defidera-
mus cngncﬁ:crc intuitiué illius caufam , nam cogni-
tio folum abftractiva non poteft fatiare appetitum,
vt patet, imo magis llum accendit. Sed hoc natura-
le defiderium , effe non poteft inane , ergo vifio cau-
(& prima poflibilis eft. Deinde omnis creatura ratio-
nalis, defiderium habet natarale beatitudinis , que
non eft nifi vifio Dei fed exco appetitu neceflario fe-
quitu eius poffibilitas , nunquam enim appetitusna~

turalis ferturad rem impoffibilem : ergo , &c.
Secundo argumentari videtur efficaciter Scotus in
4. diftinét. 49. qualt.8. porentia cuius obiectum eft
omne cognofcibile; debet pofle cognolcere intuitiug
primum cognolcibile, obiectum intelleGus eft omne
cognofcibile ergo deber , pofle cognoltere intuitiyd
Deum qui eft primum cognofcibile probatur maior
omais potétia cognofcens poteft attingere illad obie-
&um qued finion cognofcat quictari non poteft, {ed
potentia cuius obieétum eft omne cognoicibile,non
poteft quicihnc donec cognoftat primum cognofci-
bile , fi enim nen cognofeatillud nifi in vninerfli,
non cognofcet illud ut eftin fe,ac proinde inea cog-
mnitione non quicfcet , ficut vifus non poteft quietari,
niliin pulcherrimo vifibili. Ergo potentia cuius ob-
iectum eft omne cognofcibile , deber videre intuiri-
a¢ Deum alioqui non quiefcer. Confirm. potentia
eléari poteftad id rotum per quod non extrahitur
extra fium obietum adaequacum.Sed fi videat Deym

Solutio
Quarte d!l'
bitationss,

icGtum adequatum intelle-

Solutio
qQuintz du-
bitationis.

{

Secunda
dubitatio
ex Scoti
ratione.

Difp. 1L De Deo. Quaft.1.Se&. I

non extrahetur extra fuum obie Y
go ; poteft eleuari ad videndum Deum.
Tertio arcumentatur ¢

2

- 1am Scotus quod eft pro-
prium perfectionis in aliquo genere , i COmpetit in-
h11u{1.:11.1110 genere » Competit etiam {uperiori , fed
Cognitio intuitina obiecti principalis conuenic fen-
fui , ergo multo magis canuenit inrellectyi.

Dico fecundo poffibilitas vifionis Dei demonftrari
euidenrer negatine poteft : Pofitiué aurem demon
ﬂ'l'.ll"l non yidetur fL_‘d probabiliter tantim {uppofica
reuelatione declarari,

Prima pars certa eft ex di&is , nam illud cuidenter
negatiue demonftratur , quod oftenditur non impli-
care {foluendo Jmplimnnm omnes, que afferuntur.
Quacunque vero implica
ftrare videbantur , enide

Secunda pars contra

nriax

n vifionis Dei demon-
ter foluta funt.

nultos thm veteres , tim re-
centiores Theologos ‘probatur , quia obietum fe-
cundum {ubftantiam {am {upernaturale non poteft
certo , & enidenter cognofci per

Jel eft {fecundum fubftan (

vites nature , vifio
1 am fupernaturalis,
ergo, &¢. Probatur majorficur caufa puré naturalis,
non poteft producere rem Jlnj;-u lem ex
quod illam non contineat 5 & fit inferioris ord 1S,
fic neque potentia naturalis cognofcere illam poteft,
cum inferioris etiam fit ordinis. Confirm. quia non
l:u{{hm cognofcere naturaliter , intelleGum P.__.H'e
{cire , illud quod non poteft {cire naturaliter , {ed in-
tellectus naturaliter non poteft videre Deum, ergo
non polfum fcire naturaliter intelle@um id polle.
Deinde id magis conftabit ex folutione rationum
quibus probari foler illa poffibilitas , apparebit enim
illas probabiles quidem effe,fed non demonftratiuas.

Tertia denique pars oftenditur tribusillis rationi-
bus quz fané probabiles funt ( ve dixi ) deinde con-
gruentiz :’.&l‘rtm!ur optimz , quia Dei bonitas pro-
pendert ad fui communicationem , in vifione aitem
Deus fe ipfum preftantiflime modo communicat,
iz vniatur beato , & vifio Dei polleflio Dei fit,
Participatio Dei eff videre Denm (inquic Irenzus , &
L‘}L‘SJI][’L‘I’ "\_J'“vrﬂ]urs Fifro De; ( inquic) poffeffio eff fals-
tariss@ torives boni vadix in mobis ¢ Ivrt'mipz‘xm. Dein-
de illa eft gloria Dei maxima , cum fir manifeftatio
euidens totius magnitudinis eius. Denique conftat
nobis Denm mulra pofle fupra vires naturz , neque
vifio Dei oftenditurimplicare , ergo concludendum
eft illam eff¢ poffibilem.

Ad primam Refponderi poteft , nullum efle in
nobis appetitum proximum ad vifionem Dei , & bea-
titudinem , vt prima fecunda probari foler. Cogni-
to ergo effectu nacuraliter appetimus videre illius
caufam , {i poflibilis exiltimetur vifio caulie , fi verd
non puretur pofsibilis contenti fumus cognitione {o-
liim abftrakiua. Beatitudinem ctiam fupernaturalem
feclusi reuclatione naturaliter non a petimus , quia
eam {eclusi reuelatione non coen

Cu

€O

s, Poflumus

autem [uppolfitd revelatione naruraliter eam appete-

re per appetitum clicitum,fed hinc non probanur eius

Fr}fmbiii[u »quia poteft actus elicicus fepe appetere
aliguid impofsibile.

Ad fecundam Refponderie

I

iam potelt quod co-

t
dem argumento , probaretur Deum polile compre-
hendi, quia provt comprehenfibilis, eft ens. Deinde
probatzqué , naturalicer polsibilem effe Dei vifio-
nem; nam etiam obiectum ab intelle@u naturaliter
attingibile eft ens, Iraque refpondeéri pofler obiectum
adaequatum intelleétus elle ens viinerfalifiimé fium-
prum {ub quo continetyr Deus vt abftradtiné cog-
nofcilis, ens autem vniunerfale ptovt continet Deum
intuitiue vifibilem , non effe obietum intellechus.
Ad tertiam Rci‘pondcri etiam poteft cum Suare
lib. 2. ¢.7. eodem argumento probari polfe quod

Probatio

Primz Pai-
1S,

Probario
{fecundz
parti

Prebatie
tertiz par.
tis,

Solutio ras

tion

Thomas




De vilione Dei.

clariras propria ﬁ_:icntiae g m}tltc‘) magis competere
poteft fidei, qua {cientia nobilior eft. Imd probage-
tur videri Deum Rolfe naturaliter ab i_m:ellcclu,
quandoquidem {enfus naturalicer videt fuum prin-
cipale obiectum. Traque diftinguenda eft illa maior
quodeft proprium perfectionis fimpliciter in algquo
gencre , fi competit inferiori comperit etiam lupe-
‘ vioris i fint in eodem ordine naturali concedo, fi
fint in ordine diuerfo nego, Obiectum {enfus & fen-
‘ fus ipfe,funt in eodem ordine naturali, ided {fenfus
‘ intuitiué cognofcit obieGum funm principale ; Deus
antem vt vifibilis non eft incodem ordine in quo
eft intellectus , ided argumentasi non licet & fenfuad
intellectum.

§. IIL
Pirum oculus corporens , ant alia potentis ma-
terialis pofiibilis elenayi pofiis ad Viden-
dum Denm. Atc. 3.

| DVplidtsr potentia materialis attingere poffet
obicébum {pirituale, primo per cognitionem cot-
| poream , Secundd per actionem meré {piricualem
l quz obedientialiter prodiret 2 potentia corporea de
| viroque modo.

| Pima r-  Ratio, dubit. primb eft , tota ratio qua probat ef-
tio dubi-  fx impoffibile , vt potentia materialis attingat ens
e incorporcum, arque aded ipﬁlm Deum , eft quia, ens
InCorporeum continesi non poreft intr‘a. obiectum ad-
@2quatum potentiz corpore yilla ratio nulla eft, er-
go.Probatur minor,non magis implicar, yt ensincor-
poreum contineatur intra obie¢tum formale poren-

tiz materialis,quam ve actus purus,& infinitus conti-

neatur intra obicétum adequatum intellectus poten-
tialis, & finiti, Sed actus purus continetur intra obie-

¢tum adequatum intellectus potcntialis > CIZo €ns
fpirituale poteft contineri intra obieétum adequata
potentiz materialis. Confirn.quia magis diftat actus

purus ab intelledtu potentiali, quim ens fpirituale &
potentia materiali , ergo fi actus purus habere poteft
proportioncm in ratione obiecti cum intelleétu po-
tenriali,poterit ctia ens lpim'tu;llc,habcrc proportiong

¢ in ratione obiccti, cutu;aliqm potentia materiali.

I'J[i?jﬁfa SCCund(‘),Fnu'ﬁ oculus corporeus cleuari ad viden-
bicandi,  dum Deum, {i poflit efficere ac recipere totum illud,
quod poteft eflicere , ac recipere intellectus dum vi-

i det Deam , fed poteft totum recipere ac producere;
poteft enim producere ac recipers verbum mentis

? quo intelleétus formaliver redditur intelligens , &
. t adtionem ctiam fimilem, ergo tam oculus corporeus

videre poteft Deum quam intellectus.

| Tettiara- 3 ;
I tio dub': Tertio poteft aqua cleuariad producendam gra-
' undi,  tiam » & quoduis alind ens ; ex eo pracisé quod eft

producibile , ergo poreft elenari oculus ad produ-
cendam vifionem , & ad cognofcendum quodlibet
cognofcibile. Probo confequentiam non magis egre-
ditur oculus extra obieétum adiequatum videndo
guodlibet cognofcibile, quia eft cuguofcibiie > quiam
aqua producendo quodliber pmdu_cibilc > €X €O pre-
cisé quod eft producibile, fed aqua non cgreditur
extra obiedtum ad;t:qunrum s €rgo neque oculus,
Confirmatur nam ficut frigidum cft obieGum ade-
quatum aquz , provt eft potentia naturalis , om-
ne autem producibile eft obiectum illius provet eft
potentia obedientialis, ita eriam coloratum eft ob-
ietum adzquatum potentiz vifiuz agentis naturali-
ter; omne autem cognofcibile illius erit obieétum
prove agit obedientialiter. §

Allertiq
Iegari . : . o1 ;
&3 renitia vlla materialis exiftens ant poﬁlblhs , eleuari
poteft ad videndum, vel etiam ad cognofcendum ab-

factiue Deum,

Dico tertio neque oculus corporeus , neque po-

39

Primam partém de’ qualiber potentia materiali Prinmprol
attu exiftente admittunt vaaniiiiiter (colaftici ome P2w0-
nes cum S. Thoma bic art. 3. Scoto'quatt. 11, & ali-
qui etiam certum ex fide putant refragantibus aliis
cum Valentia & Sala:

Primo autem fic ominino aifefunt Patres explican
tesillud Exodi, non poteris videre ficiem meam , &
{eribentes aduerfus Antropeitiorphicas. S. Petrug
ad Clententem lib. 31 recognitionum Deus ( inquit)
videtur mente noi corpore ; fpiritii non carne. Siku=
ftinus in Dialogo tion potelt (inguit ) oculis afpict
Deus fed fola mente peripicicut.,  Idém; aflerune Di-
dymus Alexand. enarr. primain Epift. primam Toan®
fiis.Nazianz. orat, 34. Auguftinus licér videarur ali-
quando dubitaffe prafectim Epift. 3. & lib.2o. Ciui~
tatis cap. 19. alibi tamen facis (nam mentem explicar
prafertimIib. x. de Trinit. c.6.lib.z. Capite.item 6.
Lib. 3. contra Maximinum , epift. 6. & epift.rr2. ad
Paulinam , dudiar caro carnaiibs cogitationibis ebiin,
[piritns ff Densyybi ctiam allegat Ambr.L1.in Lucam
cap.1.cuius verba funt , Nec Dens st loco videtir fed
mundo corde s néc corporalibus ocutis Dens queritnt, nec
circunferibitur ifs 5 nee tenetnr 1ailh > nec anditwr af-
Jarn , nec fentitur inceffis , ¢ cum. abfens putatar , vide-
iy, @ cum prafens et aon videtnr.

Secundd tamen, ratio qua implicantiam illam de-
monftier difficillima eft ; namilla petitur vel €x -
proportione porémi;u organice , cum obieto in-
COIporeo ; quz P[Ub.l[iu eft S. Thome ; vel nicitur
co principio quod nulla porentia egredi poffic extra
limites obieéti fui adaequati: fed hac veraque ratio i
nihil addatur non videtur fufficiens , quia dici poffée
potentiam organicam obedientalirer cfle pofle pro-
portionatam obiecto fpiritnali, & illam etiam poren-~
tiam eleuatam habese pro obieéto omne cognofeibi-
le neque vacat examinare , ,nunc’rationes quibus
veuntur Suares, Herice, Arrubal, videntdrque infuffi-
cientes nifi cis addatn aliquid.  Sic igivur videor effi-
caciter pofle argumentari.:

Nulla potentia viralis eleuari poteft ad attingen=
dum obiectum fuum vitaliter,ad quod non habet pro-
portionem vllam naturalem faleem inchoatam, id eft
quod non poteft vllo modo attingere naturalicet ; po-
tentia corporea,non poteft naturaliter attingere obie~
Ctum {pirituale, ergo neque poreft elenari ad illud at-
tingendum fupernaturaliter. Minor cerra eft faltem
agendo de potentia ordinaria. Maiorem in qua cft ro-
ta difficultas, fic probo pritho ex variis incommedis
que fequerentur fi potentia vicalis, non habierer idem
obietum adzquanim,8 connarurale,fic enimbiuta
eléuari poffent ad cognofcendam indifferentiam ob-
ie¢torum in tatione boni , & mali, arque adeo cfle
poflent capacia libercaris , & meriti : lapis etiam cle-
uari poifcr-nd videndum Deum eodem modo ac ocu~
lus, fimiliter autis & odotarus noft potfunt videre
Deéum,oculus non porteft videre forum,aut [hporcm,
fenfus ratiocinati, & apperere fion polﬂmt. Quorum
omnium ratio vnica eft;quia porentia vitalis,non po-
teft clenari ad obiectuim illud fupernaturaliter attin-
gendum quod nullo modo poteft artingere naturali-
ter, fine quod idem habeat obiedtum adaequatimn, &
connaturale. Vnde confirm. videre Deum, videre
fonum,guftare ; aut rangere Detin  nullo mode’ dif-
ferunt , fed implicat videri fonnm , guftari , aut tan-
giDeum , ergo implicat etiam oculo videri Deum.

Deinde probatur i priori eadem maior quid po-
tentia vitalis , verbi gratia potentia vifiua Pffiﬁ‘:;‘-‘
tur inratione potentie vifjh , ab illa inchoata pro-
portione naturali,quam habet ad obiedtum connaru-

Ratio pro~
bans ocu.
lo non
[wﬂ"e vide-
i Deum,

‘rale quod cft colorarum , per illam habitudinem ad

coloratum vt fic diftinguitir & potentia auditiua.
Vnde argumentor potentia vitalis non agit vitali-
ter




Nulla po-
tentia cog-
porea eft
poffibilis
GuzPeum
videat,

40

ter etiam eleuata, nifi tendat in id per quod fpecifi-
catur in ratione potentiz agcmis vicaliter > ‘fcd m?'rg
fpcciﬁcat-nr in ratione agentis vimiitcr‘mu_ ab il
la proportione inchoata , & ‘rcm_ienm in pro-
priam rationem furmnlcm_ OblCF}_I Cmmat'uml]'s 3
ergo. non pom{’t agere Vil::lllt(?:F nif1 rcnd.‘.u in pb:g-
&um connaturale. Probatur minor , per illud fpeci-
ficatur potentia vifiua formaliter , per quod di-
finguitur 2 potentia auditiua, odoratiua , intelle-
¢tiua , fed non diftinguitur nifiper illam Ircnxl'ca:rmm
in propriam rationem formﬂalcm obieéti connatu-
ralis : ergo per illam (pecificatur in ratione poten-
tiz vifiuz formaliter etiam provt eleuata : ideo.

Confirmatur (ni fallor clari imé ) tunc poten-
tia vifivanon videt quando non agit vt vifiua for-
maliter, {ed fi videret rem ipirirunfcm,cum qua natu-
talem non haber proportionem , non ageret formali-
ter vt vifiuayergo viderct I'H.m_i » & non videret. Pro-
batur minor,tunc potentia vifiua non agit formaliter
vt vifiua quando non tédit in obieétum formaliter vt
vifibile , {ed non tenderct in obiectum formaliter ve
‘Jiﬁbi]‘_c’ergg non ageret formalirer vt vifiua.Probatur
minor , ratio formalis obiecti vifibilis noneft ratio
communis entis {ub ratione veri , fed eft aliqua ratio
[pecialis propria folius potentiz vifiuz , nempe co-
loratum , in quo conueniunt ommia vifibilia. Sed
potentia vifiua tenderet tunc in obieftum f{ub 1atio-
ne communi veri feu intelligibilis, ergonon rende-
ret in obie@um v vifibile. Nam vifibile , vt vifibile,
quocunque modo {umatur naturaliter , aut !ilpcr—
naturaliter , diftinguitur ab intelligibili , vt fic, fed
non diftingnitur i vifibile fic communis ratio entis
vt veri, non autem ratio colorati, ergo folum co-
loratum eft vifibile formaliter , arque aded illud {o-
lum attingi poteft & potentia vt_vifina ctiam fuper-
naturaliter, ficut implicat yr-aqua calefaciat {uper-
naturalicer , provt eft frigefn&iua > €180 fimiliter im~
plicat vt potentia vifiua vt vifiua tendat in aliquid
quod non eft coloratum.

Secunda pars de potentia materiali poffibili diffi-
ciliis probatur , quia non eft facile oftendere quare
ith'CCt rem [}ﬁrjtunh‘m effe intra obie@um ad-
@quatum potentiz alicuius materialis poffibilis,quod
cum admittunt recentiores nonnulli , viam emnem
Prxcludunt ad Pmbandum ii)ititl:ﬂlitﬂt@lﬂ » & 1m-
mortalitatem animz rationalis.

Probatur tamen primo, quia omnis potentia cog-
nofcitina debet habere obiectum {pecificativum di-
{tinctum ab obie&to fpecificante alias porentias , illa
potentia materialis quz percipere pollet corporea,
& incorporca non haberet obie¢tum aliquod {pecifi-
catiuum diftinétum ab obiecto fi)cciﬁcamte alias po-
tentias , ergo eft impo{ﬁbilis potentia materialis in-

, tra cuius obieGtum adequatum contineatur ens i'Pi~

rituale. Probatur minor , illa ratio formalis deberer
neceffario effe aliquid commune rei materiali, &
rei fpiricuali ve patet , fed nulla ratio potelt effe com-
munis enti materiali , & immarteriali,nifi ratio entis,
vt cognofcibilis, que fpecificatiua eft intellectus:
ergo nullum poreft dari obie@tum f{pecificans ralem
potentiam.

Deinde vt argumenmbzr olim , virtus cognofciti-
ua potentiz cognofcentis debet effe , fecundum mo-
dum immaterialicatis ipfins cognolcentis , id eft po-
tentia cognolcens non deber efle infra modum im-
iaterialitatis, in quo eft obiectum cognitum. Sed
potentia materialis eft infra modum immarerialiratis
obieti {piritualis huinfinodi, ergo non poreft at-
tingere rem {piritualem. Denique obieétum adzqua-
tum potentiz materialis minds laté deber patere,
quim obiedtum potentiz {piritualis ; 2qué autemef-
{erexcenfum i cognefcerer {pirituaka,ergo implicat,

Difp.1II. De Deo. Quaft. 11. Se& 1L

vt obiedtum fpiricuale fit intra obietum adequatam
potentiz corporex. Hinc.

Ad primam Refp. negando ablolate illam propo-
fitionem : non magis im{plicar rem incorpoream con-
tineri intra obieétum formale potentiz corporex;
quam a¢tum purum contineri intra rationem obieét
adzquati intellectus potentialis, & finiti. Rario au-
tem difparitatis duplex eft ex his quz modo dicebam.
Prima guia actus purus, & intellectus potentialis
conueniunt in aliguo modo immarerialitatis, in quo
non Conueniunt, potentia corporea, & obieftum
{pirituale, Ideoque cum obiectum fuperans in omni
modo immaterialitatis potentiam y percipi non pof—
fir , fequitar obiectum fpirituale nullo modo pofle
percipi 2 potentia puré materialt. Deinde altera ra-
tio difparitatis eft , quia dari poteft aliqua ratio fpe-
cificans intelle¢bum communis actui puro, & aliis
obicdtis potentialibus qua cognofcuntur ab intelle-
&, nempe ratio veri vt fics fed vt oftendebam nul-
Ia poteft dari ratio {pecificans potentiam materialem
commuinis obiecto corporeo 5 & incorpofco > quid
illa non poflet efe nifi ratio veri, per quam fpecifica-
ri non poteft porentia marterialis, cumilla fit ratio
fpcciﬁcatiua intelleétus. Iraque actus purus poteft
participare rationem formalem {pecificatiuam intel-
lectus, res fpiritualis vt oftendi non poteft participa-
re rationem fpecificativam potentiz materialis quz
cum non poffit effe ratio veri, necellarid cft aliquid
praprium folius entis marerialis. Imd etiam addi po-
teft rationem illam qua fpecificat potentiam mate-
rialem minus laté patere , quam rationem formalem
quz i'pe’ﬁiricat intelle€tum , fi aurem continerer rem
{piritualem zque laré pateret, ergo implicat rem {pi-
ricualem contineri intra obie@um potentiz materia-
lis , cam ramen actus purus contineatus incra obie-
&um incelle@us.

Ad confirm. non reftar difficuleas, quia actus pu-
rus , & intellectus potentialis in rdtione obiecti mi-
nus diftant , quam Angelus , & oculus, quamuis in
ratione perfetionis magis diftent vt fzpé dixi.

Ad {ecundam Rci'p. difting. maiorem,poteftocu-
lus elenari ad videndum Deum =qué ac intellectus,
{i poffic efficese rotum illud quod facic incelleétus,
cuin eadem Proportioue inchoata naturali concedo,
fi poreft fine illa inchoara perfeétione nego , quia
potentia vitalis ( vt dixi’ ) nunquam eleuari poteft
ad opcr:mldum circa id ad quod non habet inchoa-
tam proportionem 111[1115‘_110111 »idedque licér oculus
aut ctiam lapis Pomt efficere diuinitas , ac recipere
totum illud quod poteft efficere ac recipere intelle~
&us , dum Deum vider , nunquam tamen vide-
bunt Deum , quia nunquam fir vifio nifi quando ra-
lis actio, & terminus,fiunt ab co quod habet inchoa-
tam huiufmodi proportionem. Neque dicas formam
communicatam fubiecto communicare illi fuum ef-
feétum formalem , fed vifio Dei tota effe poteft in
oculo, nam illa vel eft {folum verbum mentis, vel
aétio fimul & verbum mentis,etgo, &c.Refp. vifioné
Dei efle non polfc in oculo , etiam fi verbum men-
tiseflet rota vilio, quia effer quidem tora vifio quan-
do effer in {ubiecto proportionato ; non autem quan-
do effet in fubiecto improportionato , effet enim ibi
mortuo modo non antem vitaliter

Ad tertiam Refpond. polle aquam eleuati ad pro-
ducendum quodlibft Producibilc » modo id fpeciali-
ter non implicer; fed negoquod proprerea oculus,
aut alcera potentia cognofccns vel appetens n::lcuari
poffit , ad cognofcendum quodliber cognoicibile.
Ratio difparitatis eft,quia potentia obedientialis vi-
lis ( vr fzpé dixi ) non exigit vllam inchoatam pro-
portionem naturalem cum effetu quem producic,
cum nop depominetur talis per illam proportio-

nem

Solutia
primz dife
ficultatis.

Solutio
fecundx
dubitatio-
nis.

Solutio
tertiz du-
bitatiopis.




De vifione Dei.

nem aut habicudinem {pecialem ad obieGtum. At verd
porentia obedientialis vitalis (vt probaui) li.cg-{ = ta-
tione porentiz actiuxe, aut pafliue proportionem il-
lam non exigat,Vndc nculus-tom:_n pro;’.uccr‘c po-
teft entitatem vifionis , tamen in ratione potentiz vi-
talis neceffarid exigitillam proportionem & ll.i_lbitu—
dinem per quam {folam dcnomilu;lmr 5 b\: fpt’l(‘ih‘catm:
ac diftinguitur 3 quacunque alia potentia .Vlmil > at-
que ita egrederetur extra limites fui obw&; ad;cql_mn
quod habet tanquam potentia vitalis , i cognofce-
ret quodlibet cognofcibile.

Qe NCESS T O

De principiis productinis vifionis Dei.
Art. 3 & yi

Abemus poffe videri 2 nobis Deum , & de fadto
videri ab omnibus beatis, defiderantibus {fem-
per coni'vl:icerc lum_cn illud quofi vident , & in quo
habitant & cuius afpe@tu beati funt ; habentes quod
defiderent & defiderantes quod habent. Nunc ad
quaftionem an fit, pertinent criam principia produ-

 €kina huius vifionis : primum cx parte obiedtife te-

Obiedtum
corcarrit
adcopni-
tiopem vel
pecie,vel
Petfpeci€,

Quid fic
fecies
imprell;,

nens ,eft {pecies impreffa. Secundum fe tenens ex
parte potentia dicitur lumen glorie. Tertium poten-
tia ipfa intellectiua,

SEcT 1o -k

De principioex parte obied®i cancurrente ad
vifionem. Art. 2.

Ertum eft primo, nullam effe cognitionem ad
quam non concurrat obis:‘&um vel per feipfum
immediaré, vel per vicaria (ui {peciem.Cognitio enim
ex porentia & obiectonafcirur, vt ﬂzpé docet Augu-
ftinus, & virumque ad illam concurrit:potentia fem-
per per fe ipfam,, obicétum aliqguando per fe ipfum fi
ﬁcpr:eﬁ.-us,& proportionatum, aliquando autem per
vicarias fui {pecies, quas impreflas dicimus: Neceffe f?
inquit Philolophus 3. anim. cap. 3. textu 38. res ipfas
ant formas in anima effe » at nonfunt in ea res ipfz
profe&to , non enim lapis iple inanima, fed forma
lapidis.
Certum eft fecundo , (pccicm impreflam commu-
niter definiti:ef virtmalis fimilitudo alicuins obiefts , id
cft qualitas qua loco iplius obieéti efe&iué concut-
rit ad cognitionem , complendo potentiam, & illam
determinandosex parteipfins obie@i. Dicitnr [imili-
tudo,quia reprafentat obieGum, id cft facit illad elle
przl'ms potentie. Dicitur virtualss , quia non repra-
fentat obiectum formaliter, reddendo illam formali-
ter coginolcentem , fed reprafencatr virrualiter quia
facit iplam cognitionem tanquam vicaria virtus ob-
iecti. Vinde colligitur tria efle munera (peciei. Péimum
eft vnire obicctum potentie, id eft facere potentiam
intentionaliter fimilem obiecto, non enim poteft effe
fimilicudo , quin fubieGtum in quo eft faciat fimi-
le obiecto, co modo quoipla eft fimilitudo. Secun-
dum determinare potentiamde {e indifferentem ad
multa cognofcenda, vt cognofcat potitis vnum quim
aliud. Tertium 8¢ praecipumn eft complcrc poten-
tiam,ex parte ipfius obieéti. Hocautem noneft alind
quam {peciem efle infhrumentum ipfius obiecti in
productione cognitionis ; habitus enim fc_tenet ex
Ppatte potentie,quia eft actiuitas ipfius potcntix:[}?c-
cies aurem eft quafi actinitass & inftrumentum ob-
lectisfaciendoid quod facere poffer obietum fi effet
Er&[‘ens,& proportionatum. Cognitio enim duas ha-
et formalitaces, eft vicalis , & cit reprafentatio for-
m_alis tei cognite, toram quidem entitatem cognirio-
Bisproducit potentia,& toram {pecies ; fed porentia,
am. 1.

41

& quidquid fe tenet ex parte potentie,pracipué cos-

currit ad cognitioné ve vitalis eft. Obiectum autems,

& quidquid concurrit ex parte obiedti , pracipuc

concurrit ad eam vt cft imago ipfuus obiedti,vno igi-

tur verbo {pecies ex parte obiecti dicitur concurrere,

quia facic cognitionem loco ipﬁus obieéti, faciendo

id quod faceret obiectum. Et hoc diligenter obferui-
dum eft quia ex falfa eius interpretatione, mulra dici
{folent,vt patebit ftarim , falfa omnino & commenti-
tia,v.g.quod {pecies debeat effe pertectio ipfius obie-
¢tisficur omne accidens eft perfectio {ubie@i Deinde
fingunt quidam Theologi quod fpecies effe debeat
immaterialior obiecto , debear effe ciufdem rationis
{pecificz , ac participare omnes perfeGtiones obiedti,
quaz omnia {unt aperte falfa, vt patet ex {peciebus An-
gclomm,quis enim dicat eas efle immaterialiores An-
gelis & eiufdem rationisfpecifice. Denique falfum
ctiam eft quod addunt, eﬂ% necefle vt fpccics produ-
cantur per emanationem neceflariam ab obie ¢to,quia
non {unt imagines ad placitum,fed naturales, falfum
inquam eft;quia poffunc aliquando fpecies liberé pro-
duci,neque tamen figna funt ad placitum,quia ex fup-
pofitione quod fint neceflarid reprefentant.

His pofitis,celebris inter Theologos controuerfia
eft circa caufam illam quz concurrit ex parte obiecti
ad vifionem intuitinam Dei : an (cilicet Deus per fe
ipfum concurrat,an per vicariam fui {peciem , qua vt
clariflimé diffoluatur.Primd,videndum eft,an fit pof-
fibilis fpecies imprefla Dei qua concurrat ad vifio~
nem, Secundd , verumilla detur de facto inbeatis.
Tertio, in & quomodo Dei effentia concurrat ad vi-
fionem verum autem fic poffibilis {pecies aliqua Dei
obiectiua,quz fit abftraétiua fimul & quidditativa &
de fpecie expreffa dicerur quett. 4.

Sl
Virum fit pofiibilis [pecies impre(fa Dei.
NEgant poffibilicatem huius fpeciei cum S. Tho-

ma,omnes Thomiftz, quos [bquunrur mulci re-
centiores in Iralia,& Hilpania,Cabreca, Ruiz, Atrub.
Granadus, Tannerus , Recupitus , a quibus immn}cm
excogitata {unt argumenta,fed fere inania & ineflica-
ciaex plurimis conditionibus quas falso atcribuunt
fpeciei,& omnes vno verbo negari debent.

Ratio ergo dubitandi primo, fit,quia ex 5. Thoma,
obiectum {uperioris ordinis non poteft intuitiué co-
gnofci per fpeciem inferioris ordinis 5 alioqui obie-
¢tum {pirituale,polfe reprafentari per {peciem mare-
rialem,fed qualibet {pecies creara eft inferioris ordi-
nis , quam ens increatum,non folim in effendo , fed
ctiam in repraefentando,nam fpccics per eandem om-
nino formalitatem habet quod fir,8 quod reprafen-
tetsergo tamimplicat {pecies imprefla Dei aétus puri,
quam fpecies materialis,alicuius Angeli. Confirmat.
primo,quia omnis {pecies pofita in intellectu eft ob-
iectum ipfum incelligibilirer , fed ens creatum quod
non eft fuum effe,non poteft efle iple Deus intelligi-
biliter ; non enim eft actus purus,& fimile Deo veefk
infe, ergo, &c. Confirm. {fecundd,quia ens il}%mira—'
tum cffentialiter in ratione intelligibilis contineri
non poteft intra {peciem limitatam, alioqui dari pof=
fet {pecies Dei compreheniua.

Secundb [pecies effentialiter ordinaturad fupp[en'"
dum defecbum obiecti , quando illud vel eft abfens
vel improportionatum cum cognitione,quarum net-
trum conuenire potelt Deo, ergo implicateins fpc-
cies. Prob.confeq. quotiefcunque aliquis defectus cft
impoffibilis , implicat etiam namura realis ordinata
tantim ad {upplendum ralem defectum ficur 1‘mphg‘at
potentia ordinata ad producendu{n cli_—céhml impoffi-
bilem, & ficur fi anima eflér per (e ipfam effentialicer

intelleétus

Prima ra-
tio dubi~
tandi.

Secunda
ratio dy~
bitandi,




	Seite 36
	Seite 37
	Seite 38
	Seite 39
	Seite 40
	Seite 41

