UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Georgii de Rhodes Avenionensis S. J. disputationum
theologiae scholasticae tomus ...

Rhodes, Georges de

Lugduni, 1661

Qvaestio lll. De obiecto visionis Dei.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Solutio”
primz du-
bitations,

Solutio
fecindz,

Solatio
g,

De vifione Dei. 51

tribui poffet actio » caufa vero fubiectiua obedien-
tialis non porteft efle inftrumentum, fi non pofiic
recipere tanquam virtus vllius alterius caufe prin-
cipnlis receptiuz ; nam Dults clcun‘us caufam rece-
privam non rccipi: » licat agit quando cleuat canfam
aétivam.

Vinde argumentor cfficaciter : illa noneft caufa
inftrumentalis quatenus receptina qua recipit {ola,
vifionem,fed intellectus folus recipit vifionem , non
autem Deus , ergo intellectus non eft canfa inftru-
mentalis receptiva. Neque dicas Deum effe caufam
Priucipnlcm huius receptionis in genere caulze effi-
cientis , contra enim arguo , nulla caufa eft inftru-
mentalis in eo genere, in quo non refpondet ei vlla
caufa principalis , fed nulla caufa principalis refpon-
det in genere fubiecti , caufe fubie@iuz : ergo cau-
{2 illa fubie@iua non poteft efle infrrumentalis in
genere canfa fubiectine ficur enim inftramento ef-
tectino refpondere debet caufa principalis effeétiua,
ita inftrumento receptino , debet re[lpondcrc caufa
receptiua principalis. Denique vt intellectus Deum
alicluo modo videat priucipulitcr,cxigimr y vt fit
caufa principalis vifionis , vel ve agens, vel vt reci-
piens , non caulfat principaliter vt agens , ergo vt re-
cipiens,

Ad primam Refp. Deum cffe caufam principalem
vifionis vt aétioeft, fed nullo tamen modo, poile
dici videntem; vifio enim principaliter denominat
caufam in qua eft, non autem caufam a qua eft,idea
intelleGtus folus denominatur videns, quamuis fit
tantlim principaliter videns, vt eft principinm re-
ceptiuum , non prove eft principium produétiuum.
Vnde ad argumentam , diftinguitur maior , intelle-
¢tus non eft inftrumientum , fi prater ipfum nulla fie
caula principalis videns,provt videns fignificat prin-
cipium vifionis tum actiumn , tum receprinum ne-
g0 : provt ﬂguiﬁcat principium receptinum vifionis
concedo , nam intellectus inftrumentum eft quate-
nus efficic vifionem , principalis cft caufa quaténus
rezipit, non eft enim necelle vt detur vna tantaum
caula principalis vifionis {fecundum totum quod vi-
fio dicit. Ad probationem diftinguo hanc propofi-
tionem,omne inftrumentum habet caufam principa-
lem fibi correfpondentem , in ¢o genere in quo eft
inftrumentum concedo, in co genere in quo non eft
inftrumentum nego , cum igicar intellectus videns,
fic inftrumentum vr agit, non vt recipit, rcipoudet
ci caufa prmcipalis Vvt agenti, non vt recipienti, ca-
démque ratio eft de a&u meritorio, in quo voluntas
fola dicicur merens, quia licer agat inftrumentaliter,
recipit tamen principaliter 5 quod fufficit ve fola di-
catur mereri.

Ad fecundam Refp. ditinguendo antecedens vi-
fio eft eflentialiter cffeétus viralis pracisé vt pendet
a caufa cffeiva , fiue precisé vt actio eft 1ego : vt
pendet a caufa tum effectina tumn receptiua, fiue vt
eft effeftus receprus concedo. Satis ergo ad eam vi-
talitatem cft quod pendeat 2 caufa effectiua inftru-
mentali, & pafliua principali. Ad confirmationem
diftinguo eodem modo , intellectus vt eft canfh ef-
ficiens vitalis non oft inflrumentum recepriuum con-
cedo, effe¢tinum nego id eft non eft inftrumentum
vifionis vt paflio eft , fed tantum vt adio eft.

Ad tertiam Rciimnd. nullum effe inftrumentum
naturale quod non habeat paratum concur{lum ad
c_iﬁd‘um quem producit , {ed in eo ve dixi fitam ef-
fe rationem inftrumenti quod producat aliquid im-
Proportionatum & alreri debitum.Satis anrem often-
lum et , vifionem elle improportionatam intelletui
etiam habenti lumen gloriz , & efle debiram Dea
VEagenti principali, proprium munus habituum fu-
pernaruralium cft reddere ipfum effeétum connatu-

Tom. I'.

raliter debitum tanquam inftrumento , non tanquam
1 Jgf_‘ﬂ.ti.

tam Refp. probatum effe quod illud ag-
gregatum ex fnrelleGtu, & lumine gloriz cum fit vi-
tale, & fupernaturale folum inadaquaté , fimpliciter
elt ignobilius vifione quz adequace yitalis eft,& (u-
pernatuaralis.

Ad quintam fatis allata viderur difparitas poten-
tiz obedientialis actiue , & paflinz , primam dixi
efle neceflarid inftrumentalem eo quod proportio-
nem non habeat cum effe@tu ad quem {upra {uam
vim elenatur ; potentiam paffivam ( quantumuis fic
improportionata & eleuetur ) negaui effe ‘inftru-
mentalem , quia effe poteft principalis & imperfe-
&1’01" forma quam fecipic , & quianon refpondet ei
caufa principalis recepriua,

Supererat hic quod propefueram tertio. loco dice-
re , verum incellectus aliquis hominis viaroris ali-
quando viderit Deum, beatus & folus potens, rex re-
gum & Dominus domin:mtimn‘;qui folus habet im-~
mortalitatem 8¢ lucem habitar inacceffibilem , quem
nemo hominum vidic neque videre poteft.Cui honor
& imperium {empiternum amen, verba funt Apoftoli
1. ad Tymotheum ¢.6. vbi quaftionem viderar dif-
folucre , qua pofitiua magis efle videtur quam {cho-
laftica. In ea verd probabililimé philofophari vi-
dentur iili quiaiunt. Primo Beatz Virgini pro cetto
concellum effe hoc privilegium vt Deum in vita vi-
derit a iquorics, v. g. in Conceptione Verbi, in eius
Natiuitate , in Refurrectione , quod lariffime proba-
tum inucnics apud Recapitum 1.6, q.14. c.1. & 2.
vbi decem haber eximias rationes : Secundd Adz ,
Moyfi & Paulo , nunquam in via conceflum effc ve
viderent Deum intuitiué,egregi¢ probatidem authox
ibidem ¢.3.4.5.

QVASTIO 1L
De chiecto vifionis Dei. Art.8.9.10.

Adtenus beatz huins vifionis exiftentiam , &

principia extrinfeca indaganimus , nunc ma-
ior dificuleas eft circa obieGtum illud quod proximeé
terminat vifionem Dei , feu quid videant in Deo, vi-
dentes Deum facie ad faciem, quia vero aliud dicicur
obiectum primarium aliud fecundarium huins vifio-
nis,de vtroque nobis accuraté dicendum eft.

S ECTF Q]
De obiedo primario vifionis Dei.

Sew quomodo videantur ca qua [unt in Beo for-
maliter.

Ertum cft primd obiectum primarinm huius vi-
Cﬁonjsillud appellati, quod ratione fui , & non
ratione alterius videtur : fecundarium illud quod ra-
tione alterius videtur, feu mediante aleero , in quo,
continetur, differunt hec obiecta’, quod primarium
fimul fic obiedtum mateiale, & formale , id et id
quod viderur,& ratio videndi.Obiecta autem fecun-
darium non fit nifi obiedum mareriale , vade fequi-
tur obiectum fecundarium femper videri mediante
alio, quod fit obicctum formale , & medimmetiam
prius cognitum in quo videatur vt poltea dicerur. -

Certum eft fecundo totum illud effe formaliter in
Deo , quod fecundum propriam fiiam rationem , &
definitionem , intrinfecum cft Deo , qualia funt at-
tibura omnia & perfonalitaes.  Eminenter il-
lud quod fecundum propriam fuam l'ﬂr‘icﬂfﬂ} s &
definitionem cft extrinfecum Deéo , intrinfecum
autem {ecundum aliquid @quivalens & nobilius

: G2 cuiufmae

Solutio
qu;.rm:.

Solutio
quint.

Obieftum
prima-
rium.

Efle in
D::() f{‘:-.
malicer.

1 e, b e B K.

|
!
1l
‘§




Piima da-
bitatio,

52

cuinfinodi funt creaturz omnes , & perfectiones
quz non funt fimplices : cminmjtin vero illa per
quam Deus continet Creaturas , ‘torms:litcr in Deo
eft , non eminenter , quia cft ipfa perfectio infinita
Dei , quatenus excedit creatutds, N3 p}‘oducc{c illas
poteft. Idedque quotics videntur omnia qua form:‘f-
fiter funt in Deo , eft necetle vt videatur hzc emi-
nentia. Similiter licét creaturz in Deo non fint nifi
eminenter , potentia tamen carum effectrix, {cientia,
ide®, amor, & alia huiufmodi, qua rc:lpcc'tum dicunt
ad creaturas » formaliter fins in Deo , imd & refpe-
ctus ip[‘c formaliter ﬁlmprus , quiaeft in Deo fecun-
dum propriam rarionem & definitionem.

His pc;ﬁris circa obiectum primﬂrium » & ea qua
formaliter funt in Deo duplex cit inter Theologos
controuerfia. Prima verum de fackoilli omnes qui
Deum vident, omnia videant qua formalicer {unt in
Deo, fecunda de poflibili, verum vidert poffic vnum

attributum, aut voaperiona fine alijs omunibus attri-

butis & perfonis.
§. L
Vtrum videntes Deum wvideant altu omnia que
formaliter [mt in Deo.
Atio dubitandi ¢ft primo,quia vt videantur di-

ftincké atcribura Dei & perfona,necelle eft veil-
lavel videantur vt diftinéta , vel yt videantur per

- actus diftinctos neutrum admitti poteft : crgo viden-

Secunda
dubitatio.

Tertia do-
butatio.

()_Il‘]v:tftﬂ
dubitatio,

Corclufio
affirmati-

Seriptura.

tes Deum , non vident illa diftinété. Probatur ma-
ior quia illa diftinctio vel {c tenet ex parte obiecti,
vel ex parte actus,fi primum ; ergo videtur obicéturh
vt diflinétum, (i fecundum ergo videtur per actus
diftinctos.

Secundd,{i beatus videt infinitatem Del, xternita-
tem > immenfitatem, neceflario Deum videt , vt infi-
nitum,zternum, immen{iim , hoc autem implicat,
quia {i videat Deum vt immenfus cft , necelfe eft ve
videaromnia loca quibus eft coextenfus per immen-
fitatem -quam cognofcit vt eft in fe: fimiliter {1 vi-
deantur idez omncs, tota fcientia Del, imo & decre-
ta libera qua fine dubio formalirer funt in Deo 5 vi-
dentur etiam creature omnes tim puﬂibilcs 5 tum
future.

Tertidsargumentum eft eciam difficilius de decre-
tis liberis, nam illa nihil fuperaddunt effentiz , quod
non haberet effentia fi tale decretum non efler, ergo
vifa effentia non videtur decrerum liberum.

Quatitd, fi videantur attributa, & !nml&mm umul
cum cffentia , vel illa pertinent ad obiectum prima-
rinm vifionis, vel ad obie¢tum fecundarinm, non ad
primarium quia eflentia fola concurrit ad modum
I;I)CL‘EC' non ad fecundarium quia illud non videtur in
fe ipfo immediate.

Dico ?1‘51\12.1_.[“_':_11:1' omnes videntes Deum , vident
formaliter diftinété ipfam effentiam Dei, Trinitatem
perfonaruin , & arcributa omnia, fecundum propriag
& primarias rationes, ita Catholici omnes Doctores
quorum aliqui vt Bannes & Zumel certum efle de fi-
de putant.

Primd enim ita ex varijs {cripturis colligunt Pa-
tres, v. g. loan.17. Huee it vita eterna vt cognofant
te vernm Denm 5 &€, Hoc fier (inquit Auguftin, I,1.
de Trinit. ¢.8. ) cum venerit Domins, ¢ illnminauerst
aconlea tenebrarum ., boc erit mane nostrum de gHo 175
plalmo dicitnr mane adftabo tibi , & widebo , 1d et cum
perduseric iuftos, in quibns nunc ex fide vinentibus, re-
gnat mediator Dei, i homsnnms homo Christe Jefis ad
contemplationem Des , ¢ parris. Deinde ibidem pater
gstos dedists mibi 5 volo vt vhiego fum s @ illi fint - v
Videant claritatem meam , 1d eft dininitatem meam vt
interpretancyr Cyrillys L1 1. inJoan. ¢,28. Chyfoft,

Difp.11. De Deo. Quaft. 111 Set. 1

hom.8 1. in Ioan. apertus etiam eft locus Toan. 4.
videt me, videt & patrem menm ,qum{ de vifione pa
triz intellioi debere afferunt Cyrillus, Hilarius , Au-
guftir fll} & in Plalmum 84. Foree (_lirului!. )
videndo patrem & non filium erini beati, ipfum audi
Chriftum , qiii widet me,videt ¢ patrens menm Cum

enim vnus Deus videtur, Trinitas videtur, Pater,

lius, 8cc. Praccrea ex pfalmo ;5. .-f;;:nf te sl

i, ¢ in lumnine tuo , videbims lumer
Alexander, Alexandrinus, At
Concilio Niceeno , & docent tres ib
n vi.Et Damafcenus F i iftola de Tr
demex c.4.Apocalyplis vbi non habent ani-
ncka requicin die ac J:(N‘,-f'{.‘ repetentia ter fan-

icet Trinitatem fempér laudant quam
1

collig
malia {
&t 5 quia f
yident.

Secundo,Patres long
zianz.orat.1 1. Suprew
Lismiinatio s ion tam vintlam mentem 5 & prrﬁ;,ﬁ,e; dif-
fufam fuffuzient i (e toti menti contemplan-
dam, ac te ]
noSires animis affulgentis, & orat.x g Ios (inquit ) Jux
omniluce clarior excz'pz‘ex > @ fantte r.ﬂlgiwsjuc Trinitates
purim fam ¢ clarims illuwminantis , totamane fe cum tota
anenie mifcentis contemplario. Auguft.l.de Carechizan-
dis rudibus c. 2 5. Omanes (inquit ) delicie Dess erir o5
Secictas fanlla cimitares, in illo y @ deillo, fapienter , o3
beaté winentes., efficiemur enim ficut ab illo promiffam
Speramus, ¢ expeltamus aguales Angelis e,
eis pariter illa T‘:‘immrcpnﬁmmm‘,&:L‘.]‘dc;‘n tradune
Gregorius magnus l.30.¢.3.Ifidorus de fummo bono
¢.10. Anfelmus in elucidario.

Tertiv,rationes etiam optime illud prob.mr v.g.
quia vifio vt ﬁEPC’ allerit S. Thomas fidei 1'5:{"}10n{5ch
Qnod hic eredidersnt (inquit Auguft. L. de diligendo
Deo,c.18. ) ibs widebunt, 8 l.2.0.ciuitatis c.2 1. guid ?
idemms nifi Dewms T omniaque nunc non videms cre-
dentes, Deinde quia fi videretur effentia fine peifonis
in parria mPCWHEE aliquid beato, cum inquictudine
optandumsatque ita beatitudo non effer perfecta ex
omni parte.Denique vifio Dei quidditatina, & intui-
tiua exigit {altem connaturaliter , vt mpdus videatur
quo effentia fubliftit, in tribus aurem fubfiftic perfo-
nis.Qua omnia ficut probant videri a beatis tres per-
fonas diuinas,fic etiam prob;mr videri accributa om-
nia,falcem fecundum rationes primarias. Dixi fecun-
dumtationes primarias ; nam perfectio fere queli-
bet Dei fpectari dupliciter poteft , primo {ecundum
rationem quidditatiuam per quam noftro modo in-
telligendi [pecificatur : qua vocatur ratio primaria,
gr. ompipotentia {pectari poteft prove eft poten-
tia effectrix omnium poflibilium , per illum enim re-
{peétum formaliter con!‘tit;!ir;tr In ratione omnipo-
tentiz, Secundo fi:c&zltu cundum extenfionem
1ad varasc > quz ratio eft fec
daria, qu petfeétio illa per eam non ipcgihcr‘;:cru_ ,
vt cum {pectatur omnipotentia prove effectiua Pe-
tri, Pauli, &c. Namin Deo non folim eft potentia
produétina omnium in communi , fed etiam ¢ft po-
tentia fingulorum in particulari, fed per illum refpe-
&um ad Pecrum verbi gratia omnipotentia non i‘pc—
cificatur , idem dico de ideis , amore , {cientia , im-
menfitate, &c. Certum autem cft non videri a beatis
rationes illas {fecundarias alioqui viderentur omnia
poflibilia vt dicerur poftea.

m cffet referre praclaré Na-
Trnitatss (inquit ) purior il

entis , totigue dininitatss lumine,

Tl V7

V.

obiedtiua

Patres,

Ad primam Refp. vifionem ided duntaxat dicidi- gop0, .

ftinctam 5 quod nulli confufioni , & obfcurirati ad- ey

mixta fit,vel refpectn actus, vel refpectu obiccti quod bit

viderur vt eft in fe, cum clariflima enidentia;fic enim
diftinétio non opponitur identitati , fed obfcurati
atque ita vifio non dicitur diftinétaquod contineat
a&us diftinctos , vel qued in obiedto aliquam affir-

met

de du-
ationis




Tnftantia.

Pima du-
bicatio,

Secunda
dubiatio,

Tertia du-
itatio.

De vifione Dei. 53

met diffinctionem ; guam potius omnem negat, fed
quod attingat obicc”tm}t,provt diftinguitur ab om-
1i co quod noin eft iplum.

Inftabis videre omnipotentiam , & {cientiam fe-
cundum rationes primarias, cft videre illas duntaxat
m genericam, fed beati vident dun-
1, & feientiam fecundum ratio-
125 | ins :ctgo vident illas folam confuse.

Refy 1do malorem,nam co quidem argumen-
to , recke probatut creaturas Poﬁlbilcs videri cpnﬁl—
s¢ tantim , quando videtur omuipotentia fecun-
dum rationem primariam, fed non probatur quod
omnipotentia confusé videatur ; nam videre hoc
modo attributum omnipotentiz , non eft vide-
re illud vt contentum {ub ravione wvniuerfali , fed
eft videre cerminum cius , vt congentum {ub ratione
viiaeriali.

Ad fecundam Rc'.’p. eo argumento recke Prob:lti,
quod infinicas , ilnmtniir_ns, amor , icicmia‘, omni-
potentia non videntur {ecundum rariones fecunda-
rias , id eft fecundum extenfionem totam ad obieéta
creata ; {ic enim visd immenfitate deberent videri
omnia loca , & visa omnipotentia videri deberent
omnia poffibiliz. Sed non probari,quod non videan-
tur fecundum rationes quidditariuas 3¢ primarias.

Ad tertidm grauis erit difficultas fect.fequenti quo-
modo videri poflint in Deo decreta libera qua nihil
intrinfecum addunt actul neceffario de quo ibi dif-
putabirut. T

Ad quartam Refp. perfonas & attributa effe obie-
&tum primarium, non motioum fed terminatinum,
funt enim obieGtum materiale , fimul & formale,
quamuis effentia fola dicatur mouere.

§ 1L

. - oL . .
Vtrum videntes Deum necefJario videant omnia
gue [unt formalizer in Deo.

{ecundum ratione

Atio dubit. multiplex omnino eft,& grauiffima
quam video peti tum ab identitate ac indiuifibi-
lizate obicctt vifi , tum & propria rationc vilionis

Primb,areamentatur Arrubal. d. 24. ¢ 4. ex fum-
ma obiedki iilxa'ralicif-ztc. Id quod eft in fe omnino in-
dinifibile, & viderur ficuti ¢ft , co ipfo viderur prove
eft vium,&indinifibile;,alioqui non videtur ficuti eft,
fed Dei effentia cam gcr."{mis, & attriburis eft ali-
quid cirer vnum 3¢ ind lesergo videri non
poteft efientia Dei, nifi videarur cuin attributis , &
per onis, Similiter videri non Pntcﬁ PC[f{)nl vna
quidditariné,quin cognofeacur effentia, fed cognofci
non poteft effentia fine omnibus perfonis , ergo vna
perfona.fine aliis omnibus cognolci non poteft.Con-
firm.quia clfentia Dei, & ateributa ante operationeim
intelle@us nullam habent diftinétionem ergo non
polfunt videti feparatim fi videantur ve funcd par-
te: rei.

Sccundo, argumentantur Suares ¢. 22. & Recupi-
tus queeft. 32. cap. 4. implicar cognofci quidditatiué
Deum,quin omnia coguoi'camu[ qua funt de conce-
pru eius quidditativo, & quae conftituune vicimam
cius differentiam,fed omnia attribuca funca parte rei
de conceptu eflentize divine , & confhituunt vt dixi
cius vicimam differentiam , ergo imPiIC:IE effentiam
I?Ci Cngnolﬂci s quin Cognof‘cnntu( ateributa omnia, &
hmilicer cum voun artribacum fic de effentia alrerius
attribuci , non poreft cognufci vium intuitiué , quin
omnia cognofcantur.Confirm.quia implicat cognol=
Citernarium formaliter, quin cognofcantur formali=
ter tres vnitates ex quibus componitur.

Tertiv , argumentaruy Falolus ex eo quod Chri-
ftus;loann. 1 4.dicic Philippe quivides me , videt & pa=

n

irem e, an ;;;ﬁf;' gikid ego _z’?:»‘?iitre > &5 pater in me et
vbi prulmll Chiriftus,quod vifo filio videtur pater,quia
pater eft in filio; & filius in patre;id eft propeer yuita-
tem natura,ex qua fequitur circuminfeflio. Vade ar-
gumentor fi poteft videri vna pcrfmm fine alia, non
fequitur ex vnitate nature 5 quod vifo filio videatur
pates,fed Chriftus probat ex vnirate natura,quod vi-
fo filio videarur patersergo,&e. Vnde recté Nazian,
orat.49. Mevite, Inquit, gui videt filium , videt ¢ pa-
trem , quia vnitate [abflantie , & maieflare dininitatis
v [t quie aliorum etiam patrum mens eft apud
Valentiam & Suaremi.

Quarto, ex natura vifionis intuitiue argumentan-
tar alij mulcipliciter.Non potefl videri res intuiting,
quin videarur ve eft infe , fed Deus ve eft in fe habet
cifentiam perlonas & attributa funul identificata , er-
go fi videtur Deus vt eft in fe illa omnia videri de-
bent. Deinde implicat videri identificationem effen-~
tiz & atcribatorum , quin videantur effentia & ateri=
buta,led at videri Deum, vt eft in fe quin iden-
tific: atur , ergo implicat videri Deum vt

im

eft in fe quin videantur clfentia & atcribu:a,Dcnique
1

in fe videri non poteft quin videatur vt exi-
ftens & f{ublfiftens hic & nunc, fed non poteft videri
vt {ubfiftens quin videatur exiftentia, & (ubfiftentia,
crgo non poteft videri vt‘c& infe >quin videarur vt
exiftens , & fubfiftens ; fed modus fubfiftendi Dei
funt perfonalitates : ergo qui vider Deum veeftin fe
videt perfonalicates.

Quinto, illa cognitio non eft intuitina , fed abftra-
&iuain quaidem ve ftat {ub vno conceptu, praicin-
dica feiplo , veftat {ub alio conceptu, fed fi fupicn_
tia dimina, v.gt. identificata cum bonitate , videretur
non visa bonirate ; eadem entitas ve concepta fub ra-
tione {apicntiz Prx(cindercr afe ipfa,ve frat fub con-
ceptubonitatis, ergo illaelfer cognitio abfiraétiua
non intuitiua, Maior eft euidens , nam quid eft cog-
nitio abftractiva nifi ea qua abftrahic, Ezd ciim con-
cipitur aliquid inadequacé fic abftradtio qua non
eft aliud quam cognitio vnius , non cognito altero,
ei identificato @ crgo cognitio intuitiua non eft in-
adequara.

Dico fecundb,poteft videri per potentiam Deiab-
folutam eflentia Dei.fine Pcﬂbualimtibus s> & vna
perfona, & vnum ateriburum fine aliis omnibus. Ita
cenfent Scotus,& omnes (cotifte , & ex Thomiftis
etiam nonnulli Paludanus , Palatius , Scotus, Salas,
Granadus, Alarcon, contra Durandum , Gabrielem,
Medinam,Suarem, Valentiam, Vall]tlcm 5, Becanums;
A1'1'11]3110111,Hcricc,Rccupi:um,qujbus aperte fauere
videtur S.Thomas in hoc articulo.

Rario tamen qua hoc efficaciter perfuadet, ifta ef-
fe viderur: fi implicaret huiufmodi vifio cflentie, fine
pcr[bnis,.‘k vniuspcrlbnx fine altera ; vel implicaret
cx ratione vifionis intuitiue;vel ex ratione identitatis
& indinifibilitatis qua eft in obicéto vifo, ¢x neutro
capite imp]i{:ut 5 €10 Non imPiimr. Maior patet ex
tota ratione dubitandi qua petitur duntaxat ex co
duplici capite. Minor prob. primum poﬁtiué. Dein-
de negatiué foluendo ea quz opponuntur,

Primd, ergo ex ratione vifionis intuitiuz oftendos,
id non implicare, Poteft vifio intuitiua Dei rerminari
ad effentiam (ine perfonis , fi de ratione vifionis in-
tuitiuze non eft v fit adequata, & vt atringat omnes
formalirates identificatas obieto quod intuetuz fed
de ratione vifionis intuitive non eft , vt fic adequara
quia cam oculus videt albedinem , intelleétusinrui-
tiu¢ illam cognofcit , fed non propterea cognofcir il-
lam adzquare, {ecundum omnes &rmah’t«‘}tes identi-
ficatas , non enim cognofcitrérioncm qualicaris ; re=
i;‘ttion(‘m creaturxs; & _SilTﬁlthI cum vides homi=
nem procul venientem , pefCisan fit homo an fers,
G 3 coguolex

Quarta

dubitacie.

Quinta
dubiratio,

Prima pros
batio,

t
{
|
tl




Inftantia,

Secunda
probatio.

Inftantia,

s4 Difp.1l. De Deo. Quaft. l11. Se&. 1.

cugnofcis animal , non Co_gnim rationali formalirer.
Ergo cagnitio incuitiua efle poteft inadzequa :

Dices cffe difcrimen inter cognitionem fenfunin
que non cft quidditatiua , arque adeo ('!’Jb poteft in-
adequyga , & cognitionem intuitiuam mdcpcnd}:n—
tem 2 fenfu , que cum fic quiddirativa , eft etiam

adequara. e

Sed contra,non eft maior ratio cur cognitio intul-
tiva independensa fenfu, fit neceflario qmddft kt]‘L!:l,
potius quam cognitio abftractiua dc}mn_de{:s a lenfu,
{ed cognitio abftractiua dependensa fenfu non ne~
cefario eft quidditatiua , ergo neque cognitio intui-
tiua independens & fenfu. Si enim cognitio depen-
dens afenfu eft veré intuiriva quin fit quidditatiua,fe-
quitur quod de ratione cognitionis intuitiuze vt {ic,
non eft quod fir quidditativa,ergo vifio independens
a fenfu effe porteft intuitiva, & non quidditatiua,
Non enim poteft afferti ratio cur fit effentiale vifioni
intuitiuze independenti a {enfu, quod fit quidditatiua,
cum hoc neque fic effentiale cognitioni intuitiuze, ne-
que cognitioni quz non dependet  fenfu. Deinde
cognitio Angeli terminara ad alrerum Angelum eft
veré intuitiua , & f1 velis quidditativa , & tamen eft
inadequata, quia cognofcit hanc fubftantiam , non
relationes qua cum illa identificantur 5 neque poten-
tiam obedientialem f{ecundum omnes refpectus in
particulari ad effeétus poffibiles , ergo cnidens eft
quod poteft dati cognitio intuitiua inadequara in-
dependens a fenfu.

Secundd; quod criam ex fumma fimplicitate ac in-
dinifibilicate obiecti hoc non implicer probatur.
Etiam fi {umma {it in Deo fimplicitas , & vniras pro-
ducitur tamen perfonalitas, & non producitur effen-
tia,communicatur effentia , non communicatur per-
fonalitas,vnitur immediaté vna perfona,fine aliis,imo
& non vnita effentia immediate : ergo non obftante
:[_Luu]pﬁ fimplicitate videri poteft eflentia, non vifa
perfona, & perfona non vifa cffentia. Probo confeq.
nulla eft ravio cur ad communicationem realem ef-
fentiz finc perfona fufficiar diftinéio rationis , aut
etiam virtualis,non autem fufficiat ad vifionem.Nam
propeer diftinctionem vircualem cffentiz , & petfo-
nx produci poreft perfona, non producta efientia ,
conmunicari potelt ¢llentia non communicata per-
{onazergo proprer illam virtualem diftinétionem po-
teft videri ellentia non vifa perfona.

Dices cffe difparitatem quia natura non cft aliquid
producibile ; perfona vero eft aliquid produr‘fbh
lf;, ideoque mirum non ¢ft quod producatut per-
fona non produdta effentia, i

imilitex effentia eft com-
municabilis,non perfonasided vina communicatural-
tera non communicata. At vero tam eflencia , quam
perfona funtaliquid vifibile atque ita vna vita vide-,
tur altera neceffario.

Sed contraquia non obftante fumma identitare
effentiz & perfonz non {equitur quod perlona fic
communicabilis , ex eo quod communicabilis fir of-
fentia , exgo non {‘cquimr cx ea identitare , quod vifa
effentia, videatur perfona. Deinde fic arguo, diftin-
&io virtalisinter effentiam & i:i‘l‘iim;un, {ufficit vt
]_\1'0due.‘i 5 & vnirl Poiﬁr p(‘rfuns non producta neque
vniraeilentia, ergo illa diftinctio fulficic ve cognof-
catur perfona non cognira eflentia, Tam enim vnio,
& productio , terminantur ad perfonam vt eftinfe,
quam vifio, fed vnio » & productio tam inadequate
terminantur ad perfonam vteftinfe, quim vifio, er-
go vifio rerminari poteft inadequate ad Pcs'jbnﬂm v
eft infe: quo codem argumento impngnatur altera
€ommunis refponfio , quod vnio terminetur forma-
Licer primario ad perfonalitatem, in qua perfona di-
Linguuntut , non ad effentiam quz non eft vnibilis,
vilio autem quiddiratiua ccrminerur primariv ad ¢f~

{entiam que intelli perfonz
vaum ;ideoque mirum non efle, {ivaio terminerus
ad vnam perfonam fine alii
erminetur.

Eodem, inquam', argumento impugr
ficut ynio Potc[} tcymimz'i primarid ad pe
terminari poteft vifio , eft enim intelligi
effentia ; (i enim Cognitio abftractiva potef

10, lic ad ‘eam terminari pr
=

ibilis eft , & in qua

5 vifto aureimad omnes

ri porefl

terminari pri
poteft vifio. Nam recu
ditatiuamseft petere prin
liber cognitionem intuitinam e
ditativam.
° Tertiv , argumentor efficaciffime , quia fi ex fum-
ma identitate omnium ] itin Deo for i
fequitur neceffarid quod videri fimu i
f‘cc]m'r(:m' etiam quod vifo Deo videre
rid Creatur® 0mnes pr:{ﬁbil(‘» n
decrera libera. Conf
u ’1‘f}v'i_§, ergo ex fumma ident
in Deo non lequitur illa del
jor ]_‘l‘()l‘;:lﬂll’ g 11131!1' videri formaliter & diftinéte
{cientiamDei de Petro in particulari, & potentiam
provt eft factina Penri in partic i, quin videatuy
Perrus in particalari, & fic de cateris omnib’creaturis
poffibilibus;fed qui videt Denm necellarid vider for-
maliter & diftinéte, {eientiam Dei vt eft reprafenta-
tina Petriin particulari& fingulorum poflibili
potentiam Deivt eft fadtiua corum in particulari,e
go fequerctur videri necellarid poffibilia omnia in
particulari. Probo minorem:nam per te videntur ne-
ceflario diftinété,omnia qua funt formaliter in Deo,
fed potentia factiua Perri in particulari ve fic,forima-
liter eft in Deo,& formalier diftinguitur a potentia
vt factina ceeli, idem dico de fcientia : ergo necefla-
rio videtur potentia vt factiva Petri, & omnium }nui‘—
{ibilium in particulari, & {cientia etiam vt eorum te-
praelentariua : certa ergo eft illa minor.

Iam vero maior probatur : 1m];-licslt L\}gnurci di-

: ad cognitionem qtiid-

cipiu r quam-

{larid quid-

que

l om

i

L'.L]L;l'l)\_“;

tequens illud non admjicant ad-

te omnium quz {unt
> yvideti neceflarid. Ma-

ftincte imaginem vt rtpr:clbm;ltiL1:u_11 rel alicnius in
p.u'm:ulnri > quin cognoll:axu_r illa ves in particulari,
fed {cientia de Petro m particulari v fic,eft 1mago re-
l?l‘.L‘ﬂ:tl\l’;lEilM Petriin }mm‘cul:u'i > ergo implicar cog-
nolci {cientiam vt reprafentativam Pecri quin cog-
nofcatur Petrus in particulari. Idem dico de poten-
tia fackiua Petri; nam implicar cognofti formalira-
tem ve diftinétamab alia formalitate , quin cognol-
cantur ca per que diftingnitar: {ed porentia vt facti-
ua Petti,prove difl‘jngujt}i:‘ a potentia vt factina Pau-
li , diftinguitur per iplum Petram : ergo impli
cognofci f.nnnipurcpfgi;‘.nl vt factinam Perri in
culari , quin cognofcatur Perrus in particulari, Con-
firm. quiaimplicat cognolci refpectum quin cognof-
catur totum yued ingreditur quidditatem talis 11-@)(;7
Ctussfed potentia vt factiua Perri, includit eflentia-
litcripi"mtcr. inum.

Eodem argumento prob. videri neceflarid decreca
omnia libera in particulari ; nam illa omnia fun
Deco, identificata formaliter cum effenda , :
perfonalitates & ateributa coerera. Sed ided vi
atrributa & perfonalitates , quia formalicer funt in
Deo, 8 identificantur eflentiz : ergo videntur necel=
{arid decreta emnia in par[ic:u‘t;ari s {1 enim poteft vi-
deri viium decretum non vifo alio idenrificato. Cur?
videri non poterit attributum vaum , altero non
vilo.

Dices primo , cum Arrubale vifo refpectu videri
neceflario terminum primarium qui eft [pecificati-
uus, non videri neceffarid terminum fecundarinm,at-
que ita visi omnipotentia videri neceflarid poffibilia
{ecundum rationem communem lloi'ﬁ'mijs ST i
gula pofibilia in particulari.

tin

Tertia

probatjo.

Prima el




5|:|:unda
;e{pouﬁo
Herice.

Solutio
prima du-
bigationiss

Solutio
fecundzz.

Solutio
iz,

Solutio
Quartz,

Solunig
Juingg,

Dee vilione Dei.

Sed contia, pot_cnn'a vt f.’t&iua_Pctri in particul.u'i
non Puicﬂ: cognolci quin‘f.'ognolcatu[ totum ¢ quo
{pecificatur eflentialiter, {ed lpcciﬁcntqr c!]cm?ahtcr
A Perroin particulari, & xque illum refpicic clIc'!lcm.—
liter,ac potentia factina omninm Poﬁlbl_[iun_l refpicit
omnia poflibilia in communi : & diftinguitur { vt
dixi) a potentia factiua Pauli , per ordinem ad Pe-
trum in p;u'ti{:uhyi.

Dices fecundo cum Herice videri quidem omnes
omuino refpectus Dei ad creaturas quia illi {unt for-
maliter in Deo , fed quia illi non penetrantur pro-
Prcr?n creaturas non omnes videri nifi confusé
tantuin.

Sed contra, ille cognoftit aliquod obiedtum cla-
réac diftinété, qui cognofcit illud fecundum ratio-
nem propriam prove diftinguitur ab mpm’ :llio_ snon
autem provt continetur {ub aliqua ratione yniuerfa-
li; fed qui videt potentiam Dei vt factinam Petri in
parriculnri 5> vider Petrum iecundmr{mtior}cm parti-
calarem & propriam , non autem fub ratione com-
muni poffibilis:ergo videt diftinété Pctrpm,mm‘lm—
plicat videri diftinéte refpectum, quin eius terminus
videatur diftinété.

Hackenus pofitiué. probaui non implicare vifio-
nem vnius attributi fine alio nunc ve oftendam id ne-
gatiug, : -

Ad primam Refp. illad oblef_tuar_l quod-cft in fe
omnino indiuifibile realiter , & diuifibile virtualiter,
non neceflarid videri prove eft voum & indiuifibile;
quia videri poteft inadequate ficuti eft , fecundum
pastes illas virtuales , quarum vna terminar conce-
ptum altera non terminante. Dcind_c conccg{o ,quc_:d
perfoni quidditatiué cognita cognofcitur eflentia,fed
nego petfonam cognofci non pofle neuitiug , quin
cognofcatur. quidditatiué. . Ad confirmar. {zpe di-
&kum eft quod atcribura ante operationem intelle-
&kas habent diftinétionem fundamentalem ; & vir-
tialem , vnde mirum non eft fi vaum cognofcatur
inadequaté fine altero,

Ad fecundam Refp.attributanon ingredi effentiam
Dei formaliter explicite, fed formaliter implicité vt
dixi, idev farcor non poffe cognofci quiddiratiué
Deum quin attribura omnia cognolcantur formaliter
implicite. Ad confitm.Refp.tres vnitates includi for-
malirer explicité in ternario hominum , vnde di[’}_)a-
ritas eft.

Ad tertiam Refp. argumentum Chrifti, quod ex
nitate nature parris & filij colligivvifo filio videri
patcem,optimum effe, rion quod hoc ﬁt‘ necellariom,
{ed quia eft connaturale, & debitum fecundum po-
tentiam ordinariam.

Ad quartam Refp. vem prove eft in fe pofle videri
vel adzquaté; velinadequare ; fi videatur adequarte,
videnturomnia cam quibus identificatur , i non vi-
deatur adequare, negoneceflarid videri omnia qui~
busidentificatur. Dixi Deam videri Po[fcinaquua-
t¢ s atque adeo videri pofle vnum atcributum fine ef-
{entia & effentiam fine identificatione attributorum.
Fateor tres perfonas efle modum quo Deus exiftic ad-
®quaré ac in concreto confideratus , non ficut mo-
dus quo Deus exiftit confideratus inadequare. Ne-
que enim implicat cognitionem intuitivam inadz-
quatam ferri in rem in abftradto , & fine {ubfiftentia,
feunon cognird fubfiftentii nam eriam demon ‘in-
tuitiue cognofeebar Chriftum cuins ignorabat per-
{onalitatem. 3

Ad quintam Refp. quinocationem apertam com-
mitei s in nomine cognitionis abftractine. Si enim
cognitio abftractiva fignificet eam que fit per fpecies
alienas, concedo cognitionem intuitivam efle non
pofle abftractiuam : Si vero cognitio abftractina fi-
gnificet eam qua inadequata cft, & vnum prefcin-

55

dit abalio,inhoc fenfu dico cognitionem intnitigam,
Fl!c_pu[[c abftraétivam. Sed hic modus vt pater cit
mulitatus , & Improprius.

b

De ohiecto [ecundario vifionis Dei , [0 quome.-
do videntes Dewm videant ea que [t
in Deo Eminenter.

S & eiTor

C_Ertum eft primo, creaturas vocari obie€tum fe-
s cundarium vifionis Dei,quia Deus vifus,eft ratio
videndi creaturas, Vera enim eft hec caufalis,; ided
beatus vider creaturas quia Deum vider : hae falfa
ideo beatus Deumwidet quiavidet creaturas, Diffieal-
tas igitur tota eft,quomodo Deus vifus poffit efle ra-
tio videndi creaturas. Hie enim totus cardo eft nobi-
lifima controuerfiz , ad cuius intelligentiam {cire
necefie eft quibus modis fierd poffic vt Deus vifus,fic
ratio videndi creaturas , & quid propric fit videri
creaturas ex vi vifionis Del.
Certium igitur fecundo oft; wripliciter polle Deum
efle rationem videndi creaturas. Primd, caufaliver fed
mediate tanoium fi Deus vifus in intelleéu beati pro-
ducar f'pccicm creatura, reuclando videlicet exiften-
tiam talis creature.Sicut enim vifio Dei & vifio crea-
rure {unt acbus diverfi, 8 habent principia immedia-
tadiverfa vtpater. Sccundd , Deus vilus poteft effe
ratio videndi creaturam , ctiam caufaliter, & effecti-
u¢ tanquam ebicctum intelligibile fi eflentia Dei eo-
dem modo concurrat per {eiplam immediate ad vi-
fionem creature quo concurreret fpccies impreffa
propria ipfius ereaturz ; nam obiedtum concurrit ad
vifionem vel per fe vel pex fpeciem fibi propriam. Si.
ergo De’ concurrit ad vifionem faciendo id quod fa-
ceret fpecies , concurrit ad vifionem effecting fed
immediace tanquam obie¢tum intelligibile ; non ta-
men vt obicctnm cognitum'; quia iPccics non prius
cognofcitur quim per cam cognofcatur obiectum.
Tertio,poreft Deus efle ratio videndi ereaturam for-
maliter,8& vr medium prius cognitum, fi determinet,
intelleCtum: ad videndas creaturas tanquam aliquid
prius ratione cognitum,& penetratum,inferens cog-
nitionem creaturarum, proprer connexionem quam
habet camillis , & quia illas conrinet,& hoceft pro-
pri¢ videre creaturas ex vi vifionis Dei,quia obiedtum
primarium ex fui penetratione determinat intelle-
¢tum ad vifionem creaturze non effectiué tantlim ve
in duobus pracedentibus fed etiam formaliter ve pa=
teccum fit obicctum formale mouensad videndum
codem actu obie@um primarium & fecundarium,
Certum eft tertio , tria omnino requiri vt Deus fit
medium , & ratio formalis videndi creaturam. Pri-
mb vt per vnicum ackum, & per vnicum principium
videantur Deus & creature. Sed hoc non fufficic
quia Angelus per vnicam {peciem impre(lam , & ex-
preffam cognofcit Perrury & Paulum , & ramen Pe-
trus non eft ipfi ratio videndi Paulum vt patet. Se-
cundo,vt peitedtio Dei cognita inferar cognitionem
Creature propter connexionem quam haber cum il-
la; i enim penetro perfecionem aliquam < etiam
penetro qua connexa cumilla funt, - Sed neque cori-
nexio illa fufficit , alioqui creatura effet mediuni cog-
nofcendi diftiinéé¢ Deum cum quio haber connexio-
nem. Tertid , ergo vt Deus vifus fir medium ; & ra-
tio formalis motiua videndi creaturam , requiritur
continentia credrure in ipfb Deo;Pofita enim conne-
xione fimul & continentid poterit diuina perfectio
penetrata cfle ratio videndiereaturam’; €6 modo quo
pramiffie (yllogifini funt motiuum formalc, ac mé-
dium prius cognitum ingquo videri poffic conclufio,
{i cognofceretur codem actu , ficut Angelus eam co=
gnoeicic,

T

Ratio vi-
dédi creas
LUras.

Triplex

modus vi-
dédi crea-
tuIas,

Triplex

conditio,




Diuilio
contro-
ucrliz.

Triplex
dubitatio,

Conclufio.

Videntar
aliquz
preatiie,

56

gnofCcit , fimiliter etiam partes videntur in toto , pro-
prietates in effentia , & v dixi conclufiones in prin-
cipiis. His pofitis. .

Circa vifionem creaturarum in Deo vifo,grauis eft
& multiplex controuerfia.Primd \'rm.m_viib Deo,ea-
dem eriam vifione creatura videri poflint inmitiué_,
fecundum efle proprium. SCCU[}L!EJ,WI':IH! vi‘_dcriyo%—--
fint in Deo vt medie prius cognito , & ex vi vifionis
formaliter. Tertid, in qua Dei Pc‘rﬁ’ﬂiorm ‘;idc;lr}tur
tanquam in medio. (@m’tb,quas creaturas necefle it
videri ab eo qui Deum vider : id eft verumille videar
neceflario omnia po(ﬁhilia & exiftentia; vel cerce
verum videat falcem aliqua. Quinto , quas creaturas
poﬂibﬂc fit videri = id eft virum omnia poflibiliaimo
futura etiam & exiftenria ; ac proinde libera Deide-
creta. Sextd , quid beari de facto yideant,

§. L

Virum creatuys videantur aliquo modo ex vi vi-
fionis Dei [ccundumefe proprinm quod
habent in [c ipfis.

Lxi fGonndum effe proprium guod in (¢ ipfic habent,

Nam fecundum effe illud eminentiale,quod ha-
bent in Deo, & cft ipla creatrix effentia , non eft du-
bium quin omnes videantur ereature vifo Deo. Dif-
ficultas exgo tantam eft deillo effe quod ipfe funt,
verum illad beati vifo Deo cognofcant ; non folum
cognitione quadam comimuni,& coi.fusa, {ed diftin-
&ka, 8 proprid penetrante vl_'c]uc ad vltimas differen-
tias ; 2que acfi creatura ipfa per fe ipfam moueret
intellectum ad fui cognitionem.

Ratio dubit. eft primé , quia cognolcere creatu-
ram intuitiug, eft illam cognofcere immediaté vreft
in fe,& per fpccicm propriam, ergo fi cognofcatur in
Deo non cognofcitur intuitiué, quia npn cognofcicur
in fe,nec per {l)CCiCm propriam,nec immediate ; quia
Deus erit medium cognofcendi eam. Confirmatur
quia poffibilia cum non habeant exiftentiam cognof-
cinon poffunt intuitiug.

Secundt , nihil cognofci poteft formaliter in Deo,
nifi quod formaliter cft in Deo , fed creatura non eft
inDeo formaliter 5 & diftinéte, ergo non porteft in
Deo cognofci formaliter fecundum effe proprium,fed
tantim lecundumefle illud eminentiale quod in Deo
habent.

Tertid, ille viliones diftinguuntur quarum yna re-
manere poteft alterd (ublara, fed vifio creaturarum
tolli poteft;& murari,remanente Dei vifione, nam ve
infia. probabitay videvi poteft Deus fine vllis creatn-
ris, & Deus beatis {ubinde nouos effectus redelat,
Deinde illud diftinguitur ab alio quod ab co cau-
{arurs fed vifio creatura canfatur  vifione Dei; nam
veraeft hee caufalis, ideo videtur creatura quia Deus
videtur,efgo non poteft effe vna vifio.Denique fi vaa
eft vifio Dei,& creaturz & tamen creatura videtur ex
vivifionis Dei, {fequitur creaturam cognofciex vi vi-
fionis fii,

Dico primo, videntes Denm,vident in Deo faltem
vt obiecto primario aliquas creaturas fecundum pro-
pritum efle,vina & indiuibili vifione,tres conclufio ha-
bet partes.

Prima, quod videns Denm faltem aliquas videat
creaturas conftans Theologorum omnium fententia
eft , quam ex variis laelf[iblts poltea probabe. Vifio
enim,fide yondet, iide autem mulca credimus que
I:Pc&am ad creaturas , imo fneilla cognitione man-

- caeffecbeatitudo.Deinde illud effe eminentiale quod

creature habent in Deo cognofcitur ab illis qui vi-
dent Deum, {ed illud non poteft diftinété cognofci
ac penetiani,quin cognofcantur creatyre fecundum

Difp.11. De Deo. Quaft 11

|
1K,

effe proprium quod in {
teft diftincte cognofci con
concentin,
Secunda p:
icck b} v i "ll‘. onre
obiccko primario fupplente i

rs quod creatt i in Deo v
3EC]
tem per reuelationens,aut per {pec
b;ltm':quin Deus facere poteft per
facit cum canfis fecundis,e
les preefertim cum contine
illius 1Pcw;icm » e1go per fe i
quod facerer ipk: Ne
Valques afferens videri

verbo. Nam (v dixi)fi concurrit vt {pecies intelligi-

ndo illz

{pi

bilis,concurrit foltim efectiné fed immed;:

modum maximé approbant Arrub. Recupic. & alij
quos citant.

i pofline
act : {is creaturis magis pe-
netratur perfectio clentie dininz ve probabo pofl
fed nifi yni vifione videa
trabitur ex cognitione cre
diftinguerur & perf

Tertia pars quod ¥vid

per eandenm ackum probatur

r,Deus non magis pe
ure, quia perfectio vnius
: terius, & nihililli adder,
ergo vna cft vifio Dei & crearnrarum.

- Ad primam’ Relp. cognolci vt eft in fe dupliciter
fumi pofle, primo ; terminatiné quando aliquid cex-
minat cognitionem eodemmodo quo eftin fe, Se-
cundo motiue, quande per'fe ipfum eft motinum
cognitionis. Ad vifionem inruitiuam tequiritur , ve
obicctum cognoibzitur vt eft in fe texminatiu¢ non
moting. Creatura verd qua cognofcitur in Deo, tog-
nofcitut vt eft in fe terminatine , quia reucra cognof-
citur o modo quo eft , quamuis Deus {it motiuum
cognitionis. Similiter creatura fic cognita cognof-
citur imeediate tanquam  terminus. cognitionis ,
quod fufficit ad vifionem intuitinam;ad quam fufficic
quod obiedtum videatur per propriam fpccitm, vel
in aliquo quod illam contineat {altemn eminenter quo
modo effentia dinina continet {peciem creaturz, Ad
Confirmat. Refp. pofle aliquid intuiciné cognofci,
quamuis non exiftat , modd videatur per fpeciem
propriam , vel peraliquid in quio illa centineatur.

Ad fecundaim diftinguo minorem fed creatura non
eft in Deo formaliter fecundum efle proprium , tan-
quam forma intrinlecé Deo inherens,concedo : tan-
quam aiiqm’d habitudinem , & connexionem habens
cum Deéo, nego. Non poteft ergo in Deo videri nify
quodeft in Deo, vel quod haber connexionem cum
co : Poteft autem videri quod non eft intrinfecum
Deo , modd connexionem cum eo habear.

Ad tertiam Rcfpomf. vifionem qua terminatur ad
Deum & ad creaturas ita efle vnam, & indiuifibilem
vt mutari non poffic circa creaturas quin murterut to-
ta. Siergo incipit beatus de nouo cagnofcere obie-
ctum nliquod creatum,non cognofcir illud per vifio-
nem beatam alioqui,;mutari deberer tota etiam vifio
circa Deum,quia mutato etiam parciali & fecundario
obiecto,tota vifio necellario mutatur.Imo fi vifioies
effent diftinétz murtarth vifione obiedti fecundarijmu-
tari etiam deberet vifio primatij. Nam quando magis,
aut minus penetratur obiectum primariam,vific circe
illud mutatur,quando antem mutarar vifio obiedti fe~
cundarij , magis vel minus obiectum primarium pe-
netratur.. Deinde nego vifionem Dei effe caufam vi-
fionis creaturz ; etiam fi verum fit quod creatura vi-
deatur ex vi viflonis Dei.  Nam hoc non fignificac
quod vifio Dei caufet viliongm creature,vnicus enim
eft actus, fed quod Deus fic obiectum formale mo -
tiuum illius vifionis qui videtur creatura ve patebit
ex modo dicendis,

Ol

fione.

primz du-
bitationis,

Solutio fe-
cundz=z,

Solutie
tertix,




yideri ex
yj vifionis
formali'
ek

ey

W a

Frrum creature videantyr in Deo vt med i
prius cognito ¢ ex viviflonis
formalizer.

ZApé contingit vtduo coguofcantur eodem actu,

quorum tamen vnuwm non videtur ex vi vifionis
alterius ; cognolti enim creaturam ex vi vifionis Dei,
eft intelletum ex penetratione diuine perfectionis
connexx -cum creatura ; illimque continentis cog-
nolcere codemadtu creaturam diftin&iffime vique ad
vltimas differentias fic , enim obiedtum mareriale
illins actus erit creatura ; Dei autem perfectio exit
motiuum & obieétum formale , quia erit ratio cog-
nofcendi.

Rario autem dubirandi eft primo, quia i perfectio

Pima da- inrrinfeca Dei eft medium ducens in cognirionem

biratio.

Secunda
dubitatio,

Tertia du-
bitatio.

Conclufio,

Auguft,

certam creatusarum,oportet vt Deus habeat relatio-
nem tranfcendentalem , 8 connexionem eflentialem
cum creaturis hoc autem negatum alids eft , quia vi-
detur abfurdum dicere quod implicante mufcd im-
plicaret ctiam Deus,atque ita Deus non effet ens ma-
gis neceflarium quam mulcd : ergo Deus non eft me-
dium ad cognitionem creaturarum. Maior probatur
quia, quando aliquid fundar cogm’tion‘cm certam &
neceflariam debet effe connexum neceflario, & eflen-
tialicer cum altero ad quod eft medium , vnde argu-
mentor:Ponamus per impoffibile quod creaturz non
fuerunt poﬂlbilcs vique ad hanc die}n » & hanc poffi-
bilitarem incipere hodie,Deo prorius immutato:tunc
Deus comprehenfus heri non ducebatin cognitio-
nem Creaturarium, ergo neque hodie ducit. Probo
confequent. nihil eft hodic in Deo quod non fueric
heri , ergo fi heri Deus non ducebat in cognitionem
creaturarum neque hodie ducit.

Secundd, {1 Deus eft medium prius cognitum, non
cognolcitur eadem cognitione qua cognolcitur crea~
tura,alioqui eadem cognitio priox effer fe ipfa : Con-
firmatur quia Deus caufat illam cognitionem crearu-
rE vt cognitus,ergo cognitio Dei caufat cognitionem
creaturz.Denique quando effectus aliquis videturin
caufa dicitur videri folium abftractiue.

Tertid,non apparet in qua Dcipcrfc&jone videri
po(ﬁnt creature tanquam in medio prius cognito:
poflent videri omnes pofibiles , videri autem nullo
modo polflent futura ac exiftentes,quod tamen abfur-
dum eft. Ergo quamuis creature videantur in Deo vt
obiecto intelligibili dici tamen non poteft eas videri
tanquam in medio prius cognito.

Dico fecundd, creaturz faltém Poﬂibiles videntur
in Deo tanquam in medio prius cognito, & ex vi vi-
fionis formaliter ita docent cum S. Thom. commu-
nitis Thcoiogi »quibus immeritd repugnat cum om-
nibus Nominalibus Vaflques difp. §o.& eum fequuti
Becan. Alarcon. &c,

Primo, enim ita exprefse docer Auguftin. lib. 4. de
Genefi ad litreram cap. 22. & {eqq. lib. 11. Ciuitatis
cap.7.8 29.ybi explicans fex illos dies quibus fadtus
diciturefle mundus , de cognitione quam habuerunt
Angeli,de conditis creaturis , occafione illius factum
eft vefpere,ac mane dies : duplicemin Angelis diftin-
guit cognitionem creaturarum , alteram vefpcrtinnm
qua cognofcantus res in propria natura: alteram ma-
tutinam qua cognofcantur in Vetbo Dei. Nam ( in-
quitlibro illo de Genefi) in comparatione lucss illins
gie confpicitur in Uerbo Deisomnis Cognitio, qui creats
ram aliguam in (¢ ipfa nouimus nox quodammodo dici
porefi. Ex lib. 11, Ciuizar. Cognitio creaturarum in ¢
decoloratior eff, g:rém CHm N f}‘wpz'emm Des concipitur,
welut in arte per guam falla efk. Neque illa explicare
Ppotuit Vafques de illo effe eminentiali quod creaty-

Tom. I,

- & quantum eft ex fe tam effer potens, & fciens

De vifione Dei. 57

rz habent in Deo. Nam illud cam fit ars ipfa, & vi-
ta Dei,non poteft dici videri in arte Dei. A

Secundo , eadem aliorum fine dubio Patrum mens
eft , Bernardus 1ib. 5. de confiderat. Frides ( inquic)
beatiss Verbum . ¢ 11 Verbo facla per Perbum : negue
opsss baber ex his que fatta [unt fafloris notitiam mend;-
care s nec enimpvel vt ipfa nonerit ad illa defeendit, Gitig
llaibrvider , vbi melius funt gudm in [z ipfis. Fauent
etiam Gregorius lib.2. Moralium cap.2. Anfelmus in
clucidarioJfidorus lib. 1. de fummo bono cap. 10.&
illi omnes qui dicunt videri creaturasin Deo vt in
{peculo vt dicam fatim.

Tertid , igitar Rationes efficaces id Pcrﬁmdcnt:
q}rj:l quotielcunque aliuluis effectus habet conne-
xionem neceflaram cum caufa ,in qua etiam con-
tinetur {ecundum omnes proprias rationes cognol~
¢i poreftin caufa tanquam in obiecto formali cog-
nitionis quid ? enim eft effe medium quim effe ne-
ceflarid connexum , & continere ; illa enim ratio
eft ob quam proprictares cognolcuntur in effentia
vt medio , & conclufiones in principiis , fed crea-
ture necellariam habent connexionem cum Deo , &
in illo continérur tanquam in caufa, & idea tum pro-
Xima fwm remota : ergo Deuseflt medinm ad cogni-
tionem creaturarum.Confirmatur quia ficur fe res ha-
ber ad effe, ita fe haber ad cognofci, fed creature fe=
cundum totum {anm efle continentur in omnipoten-
tia Dei , €Igo continentur ctiam {ecundum toram
cognofcibilitatem , ergo poflunr ex ¢o cognofci.

Deinde , creaturz videntur in Deo tanquam in
medio cognito fi videntur ex eo qudd magis pene-
tretur Deus , fed videntur ex eo qudd Deus pene-
tretur magis , ergo videntur in Deo vt medio. Pro-
bo minorem : namad comprehenfionem, & penetra-
tionem alicnius canlz oporter cognofci eius effe-
Ctus, ergo creaturz videntur ex eo quod magis pene-
trecus Deus.  Confirmatur quia ficut implicat vide-
re omnipotentiam vt fic, quin cognofcantur crea-
ture faltem in genere, fic implicat cognofei omni-
potentiam vt factivam Petri, quin cognofcarur Pe-
trus. Non enim maiorem haber connexionem cum
creaturis in genere , neque magis illas continer quam
creaturas in particulari.

Denique , Deus in fua effentia , & omnipotentia
tanquam inmedio videt omnes creaturas vt poftea
dicam , ergo effentia Dei poteft effe mediumad cog-
nitionem cieaturarum ; {i enim in ratione obiecti ha-
bet hanc vim,fic ctiam illam habet in ordine ad cog-
nitionem creatam.

Ad primam Refpon. negando efe neceffariam re-
lationem tranfcendentalem Dei ad creacuras 5 vel
etiam connexionem effentialem vt Deus fit mediam
ad cognitionem creaturarum , fed (afficere conne-
xionem necelfariam cx fuppofitione neceffaria & in-
fallibili. Fateor nullam effe in Deo relationem fe-
cundum efle, ad creaturas , fed tancim fecundum di-
ci,fed neque dari connexionem vilam effentialem
Dei cum ereaturis , quibus implicantibus non ftatim
fequerctur implicare Deum. Eft ergo tantiim inter
Deum & creaturas connexio neceflaria , ex fuppo-
fiione quod creaturz fint poflibiles’; qua fuppofi-
tio neceflaria cft effentialiter ; & hazc conttexio fuf-
ficit vt creaturz videantur in Deo vt medio , ficut
ergo Deus licér omnino abfolutus fir, ramen ex fiup-

‘pofitione quod creature {unt poffibiles, intrinfece

poteft illas producere & intrinfecé illas perfecog-
nofcer fic ducere potc& in cggnin‘onem creaturarum,
ex fuppofitione quod illz fint poflibiles,& ficut Deus
eflet omnino idem fi creature non effent Pc_»fﬁbi}t’b‘,

cundum toram enticarem intrinlecam {cientiz ac po-
tentix , fic etjam: polfer quantam cft ex {e intrinfe=
H ¢

Rationes:

Solutio
primz du-=
bitarionis.

e S e g o

t




Solutio
{ecundz
dubitatio-
nis.

Quadru-

plex du-
bitatio.

58

c¢ ducere in cognitionem creaturarim poflibilium,
quamuis de fadto ad eam non duceret , non €x (!l.f&-
¢tu perfectionis alicuius inn’in\fcc.t ,fed ex defedtu
poflibilicatis creaturarum. Imb addo vnum quod
valdé in hoc negotio videtur notandum.Nam quam-
uis nulla creatura effec Poﬂlbilis,Dci tamen omnipo-
tentia femper effe pofler medium ad et cognof-
cendas ex iuppoﬁtionc quod cﬂcnt_ Po_{hhllcs » nam
femper hzc omnipotentia cifet relativa fecundum di-
cl, & mgnoi‘ccrctur per ordinem ad creaturas eriam
in particulari ‘ex fuppofitione quod non eflent im-
poffibiles. :

Vnde pater quid rcfyom!crg debeat argumento
propofito. Primo, enim t1j£ti:1g. illud ‘HI?ECCCd.\pDn‘J—-
mus quod creaturz non fuerunt poffibiles vliquc ad
hanc diem , tunc Deus heri non ducebat in cog-
nitionem creaturarum poflibilium , ex defectu perfe-
Honis alicuins intrinfece Deo neceflariz ad repre-
{enrationem creaturarum, nego : ex defedtu pofhibili-
ratis creaturarum,concedo. Sicut enim €i pofita fk
tim {ine mutationc intrinfeca effer potens , fic fine
mutatione intrinfeca effet re prILbnt.ms, quia I‘L-mpur
totum habet ex parte {ua necellarium vt iir‘}mm:s,
{cicns, & mprm[bnmns. Secundo , C_L'iam 1zbioi}:t&ii--
lud Pmcii negari. Si_CIC:'LELIL':-i‘: cf?u.‘nt impuﬂ}bllc.\,
Deus nonillas reprafentarer fub fuppofitione poffi-
bilitatis quia femper ordinem habercr ad eas {ecun-
dum dici.

Inftabis : pofitd impoflibilicate creaturarum Deus
non poteft intrinfecé reprafentare illas v poffibiles,
& nunc incrinfecé reprafentat , ergo nunc aliquid eft
intrinfecum in Deo quod tunc non effer.

Refpondetur difting. antecedens Deus non re-
prafentaret intrinfecé creaturas ex defeftu perfe-
¢tionis intrinfecz Deo neceflariz ad repralentan-
dum nego : ex defedtu Pofﬁbilimtis creaturarum
concedo.

Ad fecundam Refpon. femper obieétum formale
prius ratione cognciti > quam obiectum materiale &
tamen eadem Co;;nitl‘m!c L‘(‘)gnuiﬁ, quia non Cogno[‘—
citar prius naturd , vel prius tempore, Neque ab-
furdum eft quod vna cogni:io , provt terminacur ad
obiectum Pl’in‘m[ium & formale , fic prior ratione
e ipsd, provt terminatur ad obieCtum fecundarium.
Cu:'_;noi'c:i autem ex vi vifionis non eft cognofci cx
caufalitate ipfuis vifionis , fed ex caufalitate obiedti
formalis vt Cognili eadem cngnitiune ficut reuelatio
cft formale obiectum actus fidei prove credita eodem
atu quo creditur articulus ipfe fidei: fimiliter enim
Deus caufar Cuguiuoncm creatur® vt cognitus eo-
demactu. Denique vifio effectus in caufa qua fecun-
dum oimnes rationes illum continet eft vere intuiti-
ua vt dictum eft.

Ad tertiam vt Refpondeatur videndum eft paulo
fllﬁﬂh-

e

I

§o<LLL

In qua Dei Ferﬁ*f?ime videantur creatura,

X his , qui Deum putant efle medium prius cog-
nitum , alij purant creaturas videri folim in om-
nipotentia , alij addunt {cientiam, & ideas, alij amo-
rem etiam & decreta libera. Communiter autem di-
citur illas videri in verba diuino.
Rario dubitar. primo eft : quia creaturz non pol-
{unt videri magis in vetbo s quam in patreac Spiri-

tu Sancto , fi creature neque magis connectantur,
neque magis contineantur in Verbo » quam in Pa-
tre ac Spiritu Sancto. Sedille neque magis conne-
xionem habent s neque m:igi& C(}ntincntur, €Igo non
videntur {pecialiter in Verba.

Secundo , creaturz non videntur in Verbo tan-
quam in caufz, {cd tanquam in fpeculo,; ergonon

Difp. II. De Deo. Quz!

videntur in Verbeo vt medio pris
quent iaeft clara , (lm'J_ QPL';_'H_'\_;nn non eft med

videndum obieétum oppofitum , neque vid

tux ]H_l
candem {peciem ; obiectum & fpeculum s fed neque
obie¢tum videturex vivifionis {peculi ; fi enim Deus
non coucurrerer ad vifionem fpeciili 5 obiectum ta-
men in eo yvideretur. :

Tertié , 41 Deifcientia & idea {unt rationes obie-
&iuze in quibus prius cognitis cognofci poffint intui-
tiu¢ obicta quee reprafentant ; fequitur quod in ipf:
vifione Dei creata , intuitiué cognira
ipfle Deus cui 1
vt poftea dicetur, ergoicientia , & i
formales L:c-l'n:xli_':t::.‘.tioncs,:r1 qu
tur mtuitie.

videri p
Videsl

autem abturd

1s obiecta videan

1T0 5 {1 videnturc

\tirE In. omnipoetent
idea tanguam in caufis , videri etiam ;‘--,;‘rr;}uut in de-
creto & amore. Hoc dum eft.

Dico text

1\3 C

infcientia practica , at

aris > EN 1IN om

etiam in proprietate 1 na dinini Verbi. In decre
autem dinino non videntur.

Ratio prima partis eft + quia Deus per illas ﬁim—
cialiter perfectiones poteft effe medium videndi crea-
turas per quas cum illis haber connexionem, 8z illas
coptinet. Per omnipotentiam & ideas , canfar crea~
turas , atque aded connexionem habet cum illis &
illas continer. Imé & proprictas relatina Verbi di-
uini , {pecialicer et illarum caufa , quia vt Verbum,
{pecialiter eft ars Dei, & idea notionalis ad cuius
fimilicudinem Deus omnia facit : atque ita per quan-
dam appropriationem dicuntux potius, Creaturz in
Verbo yideri quam in Parre ac Spiritu Sancko. De-
inde Verbum fpecialiter reprafentat creatusas exco
quod procedens per intellectum , reprefentat criam
quod eft in intellectu Patris, arque ita videntug in
eo creaturz vt infpeculo, ve in prototypo , vt inli-
bro: Fident emsm ( inquit Auguftinus lib. 13. Con-
fefl. cap. 15. ) faciem tuam femper , & ibi legunt fine
Jllabis temporum , quid velit voluntas tna.

Secunda pars qua docet implicare vt in decreto
Dei vlla creatura videatur intuitiué manifeftis ratio-
nibus probari poicft. Primd enim decretum non po-
teft effe medium ad vifionem rei cum qua noneft
connexum necellarid , & quam non continet tan-
quam eius caufa ; fed decrerum liberum non eft ne-
ceflario iunétum cum effeéibus liberis voluntatis
creatz , neque illorum caufa eft feclusi omniporen-
tia, ergo implicat vt in decreto {olo videantur vlli
eftectus. Deinde implicat videri decrerum , vreft de-
cretum tale , quin videatar texminus eius extriefecus,
vt vigebo poltea }‘iu:‘i‘m'\s. Quia decretum vt ficin-
cludit falrem in obliquo terminum , ergo il.‘ﬂPhC.lt vt
terminus videatur in decrero vr medio. Alioqui ter-
minusille prius videretur quam vidererur. Deinde
in caufa procfus indifferente vt fic , implicat cog-

nofci effetum dererminatum , quia illa non magis
repreefentar ynum effetum quam alium , fed decre-
tum de effeétu libero, cft omnino indifferens alio-
qui tollerer libertatem : ergo implicar ve in eo vi-
deantur effeétus liberi.
concluf. 5.

Ad primam liquet refponfio : quomodo cum Ver-
bo per quandam appropriatjpnem , magis dicantur
connedti , & contineri Creafyre ,qui\m cum patre,
quia ex {ua proprietate notjonali eft caufa exempla~
1is omnium,

Ad {ecundam Refp. frequentiffime Theologas vii
hac Metaphoré fpeculi voluneagij, vbi & in quo vi-
deantur creaturz , quod aiunc, prefertim S. Thom.
Bonauent. Scotus & Durandus qui Deum appellane

{peculuin

Sed de hoc iterum dicam




Sratus ¢o-
nouerfiz,

Triplex
ety
dibitztio,

De vifione Dei.

fpeculum intelligibile vbi om-nia rc_lucc‘ut. Dcdluc"tft-
que appellatio cft ex Auguftin, epift. 112. & lib‘. de
criplici habitaculo cap. vltim. quem imitatur Con-
cilium Senonente decreto 13. Deum appellans (pe-
culum omniforme, vt poftea dicam. Sed fatendum
tamen eft non efle propriam illam , fed foltum Meta-
Phoricam loquutionem, vt bm\‘(‘-_ prqb&_{ argumen-
tum, Pm:ferrim quia obiedtum v1£m‘n in {pecu_lo can-
fat fui vifionem & pet Proprfnm {peciem v;demf:
fpeculum enim non eft {pecies obiccti, neque caufar
¢ius vifionem,neque eadem {pecices cft obiecti &_ipc_-~
culi. Cum tamen in videntibus Deum Deus ipfe fic
quafi fpecies creatuse , cuius ctiam vifionem cau l'?nf.
Videtur tamen apriffima effe fimilicudo illa fpeculi,
quod ficut intuens fpeculum oppofitum , tranfit in
rem illam qua in co reprafentatur fic intuens Dei el-
fentiam , cranfic per illam ad crearuras.

Ad tertiam Refpond. {cientiam Dei {i fumatur
pracise in ratione imaginis intentionalis effe quidem
medium ad cognofcendas creaturas abftractine , quia
vt fic non continet neque caufat creaturas. Vndein
{cientia Dei pure fpeculatiua nego videri creaturas
intuitiné , fed abftractiué rantim cum illa non fir
caufa rerum.  Si verd fumatur {cientia veeft practi-
ca , & idea omnium effectrix , tunc eft veré cau-
{2 continens creaturas in elle reali.  Vbi eft mani-
fefta difparims, inter creatam vifionem, quz {o-
Iim cft imago , & fcientiam Dei quz imago cft &
caufa.

Inftabis in caufis cteatis cognofci non poffunt ef-
fectus per eas Prod'ucibilcs » alioqui qui Cognoﬁ:cret
intelleétum humanum, cognofccrct omnes eius cog-
nitiones ; & omnia obicéta-per eum cognofcibilia,
ergo neque Cognol‘cuntu[ in Dnmilmtcntin. :

Relpond. etlamin caulis creatis effectus cognofci
polle, fi adequate abillis pendeant de comprehen-
{ione maior difficultas eft de qua poftea dicetur.

Ad quartam patet difparitas inter omnipotentiam
& decretum ; illa enim elt eflentialiter connexa cum
re poflibili, & continet illam.

§. IV

uas creatwras necefle fie videvi ab eo qui
Denm videt.

HAbcmus perfectiones dininas in quibus vt cau-
fis creaturz videntur , nunc vrgent 3ducrfarij
difficilius ; necefle igitur fore vt videantur omnes
tum poﬂ'ibiles , tum future, tum exiftentes cum om-
nes in Deo vt caufa aqualiter reprafententur. Vnde
tria hoc loco quarimus , virum neceffe fie videri
creaturas omnes ; virum necelle fit aliquas faltem
videri : & vnde oriatur vt videantur plures aur
pauciores.

Ratio dubit. primo eft , quia omnipotentia Dei
non eft continentia entis poffibilis in communi , fed
in particulari, neque terminus eius primarius eft ens
poffibile in communi , fed ens poffibile in particula-
1i, ergo visa omnipotentii non eft opus vt videatur
omne poflibile in communi, fed in particulari. Pro-
bo anteced.omnipotentiaeo modo continet ens pol-
fibile, quo modo poteft illud producere , fed poteft
illud producere tanciim in particulari, ergo continet
illud in particulari non in communi.

Secundd , effentia Dei qualiter reprefentat crea-
turas qualuis poflibiles , & neceflario illas reprafen-
tat, exgo fi videtur aliqua, neceflavium cft videti
omnes. Prob. confeq. non poteft imago videri quin
Cognofcatur res per illam rcgr:clbnmm , beati vident
totam Dei {Cientiam & omnes ideas, ergo vident
omnes creaturas. Confirmationem quia ided per te
¥ng Creatura videtur , quia videtur ompipotentia

Tom. I.

59

illam reprafentans , fed omnipotentia omnes in pac-
ticulari reprafentar , ergo videntur omnes i pat-
ticulari.

Tertio , 1 non omnes creaturz videantur fed ali-
quz taptiim , dari deber aliqua caufa que proximé
determincr intelle¢tum ad yidendam potius vnam
quim aliam, id eft deber dari ratio cur videatur po-
tins yna quam alia , fed nulla poteft dari ratio. Vel
epimillaeft lumen gloriz , vel concurfus omnipe-
tentiz, vel obic&um primarium vel ipfamer vifio:
non lumen gloriz quia illud eft indifferens ad quafli-
ber creaturas manifeftandas ficur quiliber habitus
verfatur circa qu:flibct obiefta materialia , quz par-
ticipant eandem rationem formalem : non effentia
dinina , qua 1‘Cpra:ﬁ:nr:it azqun]itcr omnia peque ipﬁl
vifio ; quia quaritur, vade determinerur inceilectus
ad vilionem creaturz vilus magis quam alrerius,

Dico quartd,yidentes Denm intuitiuc,non vident
neceflario creaturas omnes in Particulari > fed neque
vllam determinace , quamuis neceflarid videant om-
nes {ub ratione communi poflibilitatis.

Prima pars quod non omnes creaturz in particu-
lari neceflarid videantur ab eo qui videt Deum pro-
bata manet ex fect. fuperiori ; fi enim vna perfeéio
diuina poteft videri fine alia, poreft etiam videri
fcientia , & omnipotentia, quin videantur refpectus
emnes quos dicunt ad obicéta extrinfeca , crvo vide-
ri poteft omnipotentia , quin videantur :iniamriculari
omnes Creatura.

Secunda pars quod neque neceffario videatur crea-
rura vlla in parciculari,{ed poffic dari aliqua vifio Dei
adeo imptrfeéta vt videat Deum , & tamen non vi-
deatin particulari vllam creaturam. Prob. quia fi po-
teft aliqua creatara i particulari occuleari iis qui vi-
dent Deam,poteft etiam occulrari crearura queliber;
non eft enim vlla ratio cur occultari non poffint om-
nes fi poteft vna, Deinde cum Deus concuriat ad vi-
fionem: per modum {peciei , quare? non ita poteft
moderari concurfum vt eflentam folam videndam
exhibeat fine creatuta vllain particulari. Quo ergo
petfectius videtur Deus , eo plures videntur creacu-
rz in Deo vtmedio prius cognito : quo autem - vide-
tur imperfetius eo videntur pauciores ; poteltautem
aliquis videre aded imperfedté vt non videat vilam
creaturam detérminatam.  Vnde implicat vifionem
omnipotentiz Dei, fine creaturis effe perfectiorem
etiam circa Deum quilm cum Creatuiis ; quia omni-
porcntia co Pcrfc&im vV idctur,quo magis penctratur,
fed quo plures & perfectiores crearure videnturco
magis penctratut caufa,ergo vifio circa Deumeeft pes-
feGtior cum creaturis quam fine illis.

Tertia pars quod implicervideri omnipotentiam
formaliter , quin videantur creature omnes lecun-
dum rationem communem poflibilis , negatur ab He-
rice , 8 dubia videtur Suari. Probarur autem : quia
implicat cognofci potentiam {ub propria ratione
productiui quin cognofeatur alicuius poffibilis effe
potentia , fed videntes Deum vt omnipotentem vi-
dent omnipotentiam vt productiuam , e1go cognof-
cunt illamalicuius poffibilis cffe potentiam. Probo
maior€ quia omniporentia quiddm.tiué cognofcinon
poteft ine eo , fine quo non poteft definii , non po-
teft autem definiri nifi v alicuius producibilis pro-
ductiua , ergo neque cognofci. :

Ad primam Refp. codem argumento probari poile
quod oculus non {‘Pcciﬁcztm i colore.in communi
tanquam ab obiccto & termino primatio, quia folim
videt colorem in particulari. Vade nego primim an-
tecedens , nam omnipotentia vt ficdc{mmimu!r ab
ente Po[ﬁbili in communi. Ad probationem diftin-
glio maiorei : omnipotentia eodem modo Contintjt
poffibilia guo illa porelt producere , omnipotentia

k2 {umpta

Conclufie

Non elt
necefle vie
deri om-
ne poffibi-

{=3

Nec eft
necefle vi-
lam videri
creaturaie

Videntur
omnia e«
cundum
rationem
communé
poffibilis.

Solutio
prim® du-

bitagionis.




Solutio
fecundz,

Solutio
tertiz.

60 Difp.11. De Deo.

fumpta inadequaté {ecundum ]!r;tcif;'.m mtl'm_)c‘m
omnipotentixz , Nego :‘(Jllinipulcntja .td:tqunti- fuim
pia fecundum totum fuum ambitum cunccdo_l, po-
reft autem vt {h;p{- di,\_i videri omnipotentia , kecun-
dum tationem przcilam omnipotentia quin videa-
tur fccundum totum {unm ambitam.

Inftabis fermonem hic efle de omniporen
in e diftinét¢ cognira , non autem prove fubeft
ceptui noftro pracifivo. Refpondeo enim efle fer-
monem hic de omnipotentia vt eft in fe inadaquate
{iunpm » non autem de omnipotentia vt eft in {e
adzquate, Fateor quod fi vidererur adzquate om-
nipotc‘utm s viderentur etiam omnes creaturae Pom-
bilis in particulari , fed i videarur inadequaté >Vi-
dentur tantium creaturz fub communi ratione poffi-
biles , nam omnipotentia {ecundum inadazquarus
conceptum maiorem haber connexionem cum ¢
poﬂibi[i in communi s qiuhn cum ente i*oﬂlb'
particulari, 5 i

Ad fecundaim Refp. eflentiam Dei qLLal' er, in
adtu primo & 1m;a.ff_.mo,rcpra:{bnmrc omnes creatil-
ras {ed non in actu 1ccund‘u > quia poteft moderari
concurfum fuum ad reprafentationem in 2ty {ecun-
do.Ad Ffubﬁr. }.)iﬂingui\'ur n}aior,non potett videri
imago in :\C‘hi primo reprafentans quin videantur
res reprefentata nego malorein : non poteftvideri
imago in actu fecundo reprafentans concedo. Ad
confirm.dift.maiorem,ided viderur vna creatura quia
viderur omnipotentia illam reprafentans in actu pri-
mo nego: in actufecunde concedo.

Inftabis, omnipotentia in actu fecundo reprafen-
tat neceflarid creaturas in communi,ergo & creatu-
s in particulari. Refpondeo difparitatem effe quia
omnipotentia {ub ratione omnipotentiz: denomina-
tur i crearuris fub ratione communi }'.rombﬂis ,1on
{pecificatur ad vlla creatura in particulari.

Ad tertiam Rcfp. caufam que determinat intelle-
&tum ad videndum in effentia Dei vnam potius crea-
turam quam aliam , duplicem affignari polle, priméd
formalem, fecundo effeétinam. Ratio formalis.ob
quam yna potius creatura videtur quam altera eft
maior penerratio eflentiz dininz ; Nam quo magis
penecratur effentia eo plures , & perfectiores in ea
videntur creaturz. Iraque quando pluresille viden-
turvifio eft intenfior , & perfedtior circa obieénm
primarium , 8 diuerfam habet perfectionem indiui-
dualem ratione diuerfi obieéti fecundarij.

Ratio autem effectiné intelleétum determinansad
videndam in verbo vnam potius creatiram quam
aliam obfturi:’lr eft, alij eniin putant hoc prouenire
a diuerfa perfectione luminis gloriz , quod determi-
nat ingelleétum ad videndas plures creaturas quan-
do eft perfectius. Sed hoc eft difficillimum vr recté
probar Arrub. d. 26. ¢. 3. & 4. quiz omnis habitus
extendi poteft ad omnia obieéta materialia in quibus
eft ratio propria obiecti formalis. Nam v.g. quilibet
habitus fidei poteft inclinare ad credendum quemli-
ber articulum : habitus temperantiz ad moderatio-
nem cuiufcunque yoluptatis, fed in vifione Dei crea-
tura eft tantiun obiedtum mareriale , Deus autem
obie@um formale. Deinde vt recté argumentarur
quez d.50.¢.4.f1 2 folo lumine proucnit quod vi-
creatura Pcril—ﬁtior > poterit ex vi huius lumi-
1is L_‘_ﬁ*jci vt videantur omnes creature qua {unt im-
perfectiores ea qua videtar.

Alij ergo v Arrubal. & Herice id referunt ad fo-
lam Dei omnipotentiam que concurrit vt {pecies,
fed hoc eft ctiam dificile, quia quoties perfedtior eft
vifip circa obietum primariim necefle omnino eft
vedetur lumen gloriz perfectius , fed v plures vi-
deantur creaturz neceilaria eft vifio perfectior circa
abiectum primarium , ergo neceflarivm eft lumen

Quait.IIL S

proxi
meu\ Cre
concurlum diuerfum omn
ciel , quia id quod determi
1 materiale quam ad al

N, quim :

ad ynium

potius obiectu non eft

{olus habirus {e tenens cx parte potentiz , fed illud

quod fc tenet ex parte obie Stione con-
= 5 v . £¢

{tare poteft. Deinde verd id quod primar
us, intelleGtum determin

3 &K T€-

at ad hanc vifionem eft

mo
ctiam lnmen glotie , quia (vt dixi) vbicunque per-
&ior clt vifio primarij ol

mquiz'iaa:r} kips, cumautem pe
turz cognofcuntur , Deus cognc
Iraque lumen glorie non determ

hanc potius creaturam g

‘.'u.[ V
quitur quiod videatur tali
arius dinerfus concurfus omnipotentie qui
inct ad hanc potius videndam crea-

Pru\'mx{? dete
turam quam alteram a¢

3 lumine olo
2

s pechectionis , qul hoc

{t vt recte probat
QUIMENTUm poflit valere ad viden-
das omnes cieaturas aquales aur minores, modo de-
teriinatio fiat per omnipatentiam.

1
I

Sehan
Quas creatuyas fit pofiibile wideri ex Vi wifio-
wis Dei.

Riplex etiam hoc ritulo difficulras clanditur fe-
Tqur_‘ns,uu quod diximus videri creaturas exvi vi-
fionis Dei. Queeritur enim vtrum ex vi vifionis Del
poflint videri omnia poflibilia. Deinde verum videri
poffint etiam fututa & exiftentia : denique quomodo
videri poffint decreta libera. Primumillud capurde
cognitionc omnium poflibilium difcutietur commo-
dius quaft. {equenti, cum agam de incomprehenfibi-
lizate Dei ybi ctiam dicerur de cognitione omnium
futurorum & exiftentium,nunc ergo quoad fiitnra &
exiftentia , faltem aliqua & quoad decreta Dei li-
bera.

Ratio'dubitandi primd eft,quia {i futura & exi-
{tentia videnturin verbo , necefle eft , vr quando res
prius futura incipit effe aétu exiftens tota IMULErur
vifio; namid quod erat prius effentialiter reprafen-
tatio furuxi, ve futusi , neceflarid peric {i non repre-
fencar amplivs fururum ; cum amittat predicarum
fuum effentiale,confequens illud ablurdum eft, quia
fic vifio Dei perpetud mutaretur tota, quia femper
aliquid incipit effe actu exiftens, quod crat prius
foturum : ergo beati non vident in verbo exiftentia
& futura alioquivifio Dei non exit immutabilis S
zter

Secund® fi beati vident futura & exiftentia in ver-
bo ; vident illa inaliqua Dei perfectione intrinfeca
tanquam in medio prius COgNIto , ficut yident po{'-
fibilia. Probatur, nam polluncexiftentia ; & futura
cnguu{hi in mwnfpotc:lrii , fiadeam cognitionem
futliciat connexio neceflaria ex fuppofitione;fed hu-
iufmodi connexio fufhicit ; nam alioqui poffibilia
non )uoifcnt cog];ofﬁ.‘i » v probaui i“u_l.!r‘l : e1go co-
5(10[&'1 ctiam Po!ihatt exiftentia , & futura, quie cx
{uppofitione ‘quod fint futura & exiftentia,func ef-
fentialiter connexa cum Deo. Confirmatur primd
quia non minus ellencialiter res futura eft connexa
cum omnipotentia , & decreto , quim res poffibilis
eft connexa cum fola omnipetentia , ergo res futura
tam videtut vt furura in omnipotentia , & decreto
quimtes pofibilisin fola emniporentia. Confirina-
tur fecundo effentia & perfectio Dei prorfusi
tata poteft cognefere,ac producere creatu

':.
potcir

Triplex
contra.
uerfia,

Prima dp-
bitatio,

Secanda
dubitatig.




Tertia da-
butatio-

Quarta

dubitatio.

Non vi-
dentar fu-
tura in
verbo,

De vifione Dei.

zfentare, quomodo enim plura, re-
relentationem quam ad produdtio-

poteft illam rep
quiruntur ad rep
ne.

Tertiv,fi poflnt videri decreta libera in eflentia
vt medio cognito pofline etiam videri futura, & exi-
ftentia, fed potlunt videri decrera libera, ergo & fu-
tura,maior lxpe probata eft , quia vifo conftituro,
necelle omnino eft videri conftitutiuum eius, & di-
ftinctinum ab omni alio , terminus autem faltem ex-
erinfece diftinguir vawm decrerum ab alio vt patet.
Probatur crgo minor, non maior requiritur muta-
tio in eflentia Dei vt rcpra:li:nrc't decretan, quiun Vi
faciat decretum , fed vr faciat decretum nulla requi-
ritnr mutatio, crzo neque vt illud reprafentet. Dein-
de illud decretum qué eft in Deo ac fi eflee alignid
Deo fuperadditum , fed fi effet aliquid Deo fuperad-
ditum videri poffet in cilentia ve medio , ergo etiam
nunc videri poteft.

Quartd,tam implica videri rem furyram in eflen-
tia, vt obiccto inn‘iiigibili concurrente ad modum
fi\ccici » quam in ea videri ve medio cognito.Quod
probo ideo per teres furnra cognoﬁci non poteft in
ellentda ve medio quia Imutara manente omnipo-
tentia potc‘i’t gcs effe futura , vel non futura , fed ea-
dem ratio Pmb:.t futura non pofle videri in ellentia
vt {pecie intelligibili , nam effentia immutatd non
Potcﬂ reprafentare id q_uud eit contingens tanquam
cius fpecics, Denique fi non videntur futura in Deo
vt obiccto formali , non videntur eadem vifione quﬁ
videtur Deus,quia non l)olllult eiufdem actus plura
efle obicéta tormalia,

Dico quintd,implicat futura , & exiftentiaimo &
decreta libera videri in verbo tanquam in medio
prius cognito; fed videntur tantim in eo vt obiecto
intelligibili concurrente ad modum {peciei, ac per {e
iplam determinante intellectum ad vifionem.

Prima pars negans futura & exiftentia videri poiﬁé
ex vi vifionis formaliter, conrra Thomiftas, Falo-
lum, & Smrem,Ptobatur a Molina , Hevice , Recu-
pito, primo quia non poffumt videri futura ex vi vi-
fionis mifi videantur vel i ipfa potcntin diuinz , vel
in eius caunfalicace, neurrum dici poteft, crgo non vi-
dentut furura ex vi vifionis formaliter,minor proba-
tur nam virtus ommipotentiz dicit tantiumn quid
Deus pollic, non autem quid aftu faciat , caunfalicas
non et in Deo (ed eft actio extrinfeca qua {ic non vi-
debitur in Deosfed in & ipfa.

Dices videri futura in omnipotentia fimul & de-
¢crero.

Sed contra claré argumentot,in canfa indifferente
vt fic implicat cognofti cffedtum determinacam:
fed omnipotentia eriam pofito decrero eft ad-
hue indifferens ad dandam concurfum vel ad eum
neganduim , alioqui decretum illud aduerfarerur Li-
berrati, ergo in emnipotentia & decrero implicar
cognofci effectun libernm. Deinde duo funt in iplo
decrero libero Del @ alterum in reéto cft actus iple
neceffarins indifferens intrinfece ad plura : alcerum
in obliquo eft ipfum connotatum exttinfecum , in
ipfa Dei perfectione intrinfeca fola implicar viderd
furnram ; quia illa perfectio intrinfeca fola , noneft
decretum fine connotato extrinfeco : ergo non po-
teft videri deceecum ve fic fine connotato quod eft
tes futura , ergo decretumunon poteft cifc medium
ad videndam rém futuram. Deinde dbcrera videri
non polfunt ex vi vifionis formaliter vt probabo
{katim.

Secundo illud non videtur ex vi vifionis formali-
ter, quo vifo non magis penetratur effentia, fed vi-
lo effectu futuro , non magis penetratur effentia &
omnipetentia, ergo futurum non videturex vi vifio-

nis formaliter, Probatur minor vilo effectu futuro

61

penetratut perfetio intrinfeca effentize
mu:_lilnnu. x5 fi polird fururitione nulla fic major
perfectio ii 5'11}[cca in omnipotentia, quim fi effe-
¢tus non ellet futurus , fed nulla eft maior perfectio
;'jm'i‘ ca in omnipotentia quam fi cffeétus non effer
futurus , ergo cognird futuritione vel exiftentia non
magis penerratur perfectio intrinfeca omnipoten-
tie.

nonzy

Dices magis penctrari omnipotentiam fecundum
vircutem intrinfecam 8 extrinfecam fimul , non fe-
cundum virtutem pure intrinfecam.

Sed contra,implicac rem futuram videri in Deo vt
mcdin_ cognito , quin videatur in perfectione pure
intrinfeca Dei, alioqui videbitur res in e ipfa non
autem in Deo,quia illa perfectio extrinfeca Deo , eft
ipfa res futura {ed res furura videri non poteft in per-
fectione Dei puré intrinfeca , ergo videri non poteft
in Deo vt medio prius cogrito.

Secunda pars quod etiam decreta Dei libera non
videantur ex vi vifionis formaliter probarur ij{dem
rationibus ; quia cognito decreto non magis pene-
tratur perfectio intrinfeca effentiz , i enim non effet
decrecum illa perfectio effer omnino cadem intrinfe~
ce, ergo illud decretum non videtur in perfectione
intrinicca effentiz. Neque dici poreft illud decre-
tutn videri in pmfc&ionc intrinfeca vt rerminata s
hoc enimn reijeitur clariffimé,quia pcrﬁ.‘&io intrin-
{eca vt terminata eft petfectio intrinfeca & termi-
nus, ergo videre decretum in Perfc&ione intrinfeca
terminaia , eft illud videre in pcrf'c&ious intrinfeca
& in iplo termino. Deinde ve per vifionem effentiz
videatur decretum, necelle eft vt effentia in e ha-
bear ‘J.quuid intrinfecum quo GCra:fcnrcr decretnm
& libéram eius terminarionem , fed effentia nihil ha-
ber quo reprafenter decrerum , & liberam eius ter-
minationem , nihil enim.omnino in fe habert intrin-
{ecéquod non habetet , i non efler tale decretum ,
fed fi non effer rale decretum non pofler effentiail-
lud rcifr:e{cntare intrinfecé , ergo neque nunc poteft
reprafentare.

Tertia pars quod illa omnia videri poffint in Deo
vt obiecto intelligibili concurrente ad modum {pe-
ciel, pl’obatur a Granado,Arrub. Recup. quia eflen-
tia Dei poteft preftare totum, quod preftaret {pe-
cies imprella propria rei future vel exiftentis & de~

' creti , fi contineat eminenter totam illam {peciem ,

fed conrinet illam, ergo poreft ynisi intellectui eo
modo quo vhiretur talis fpccics , & concurrere ad
corum vifionem. Non formaliter fed effectiué : quo
modo facilé vitantur omnia incommoda quz oppo-
fuimus dicentibus decrera libera, 8 res futuras vide-
ri in aliqua Dei perfectione ex vi vifionis formaliter.
Nam hic Dei concurfus eft puré effectous , & facilé
oftendic quomodo perfedtio Dei prorfus immutata
intrinfece. poflit reprafentare futura,& decreta libe~
12 qua non repralentaret i non effent futura;hi enim
inftes , vt perfectio intrinleca Dei poffit concurrere
per modum fyccici, cum Prius non Poifet concurre-
re; debet habere aliguid intrinfecé, quod non habe-
ret {i non poffet concurrere , fed fi res non efler furu-
ranon poffer perfectio Dei concurre ad eius vifio-
nem,, per modum fpeciei ergo vt pofler concurrere
quando res eft farura debet habere aliquid intfinfe-
cé, quod non haberet ; fires non effer furura : Re-
fpondco enim ad minorem qued fi res non elfer fu-
tura, Deus adhuc contineret toram fpeciem que re-
prefentat illam vt futuram , arque ita poller vere
concurrere ad eius vifionem per moduin {peciei :
nam v.g. tametfi Petrus nunc non'exﬂfir,mm eft d_il-
bium quin poffit Deus producerein oculo meo cius
{peciem qua illum videam @qué ac fi effet prafens.
Ergo funilicer immediaté concurrere poteft ad vilio-
e nem

Decrega
ibeia.

Videntur
vt in obie~
&oinrelli-
gibili.




Solutio
mz du-
bitationis.

o]

Solutio
fecundz
dubitatio-
nis.

Solutie
tertiz.

g
Dilp.

i non futura > qua videam illam futuram , vbi
m quia Deus non diceret rem il-

uturam , imo fi hoc oftenderer beata qui
ate non porteft reuclarer codem tempaore rem il-
lain non eéfle fururana, quamuis exhibeatur vt fu-

rura.
Ad primam l(cfponci €0 argumento recké pr obari
quod futura & exiltentia non \ulcntm eadem vilio=
ne qua videntur eflentia Dei, attribuca, & creature
[Jofhb'ks ; nam vilio Dei cum fit beatirudo eflentia-
lis, eft etiam immutabilis : necefle autem cffecillam
mutari fi per eam viderentur futura , & exiftentia,
nam implicat vt cognitio creata que Prius €1ar repre-~
fentario rei vt fieurxsinci ipiat eflencialiter e H:c repre-
{entatio rel vt non future (ed exiftentis, nifi fiat in ca
mutatio,aliogui fine mucatione crafiret A corradicto-
Tio in contr; mu,tounmuwm Jl‘a‘-FhL-’nE,ﬂHlt'[ll1 per {o-
lam etiam murationem €xir. infeca fadtam in nb‘L&o,
pollet intellectus creatus fcire d].lLlL'lld quod non fcie-
bac prius , & volunras creata immuraca, poflet ali-
<1ru<f yelle libere LJHUG non volebatr pnus .Hoc¢ autem
(11111;1:115 admittatur 1n Deo ptoprer infinitatem , ¢x-
plicatur tamen difficillime:in creaturis autem certum
eft admitti nulle modo po fé;quia carum adtus fpeci-
ficancur eflentialicer ab obiectis,atg; ita mutaris obie-
¢hissmutantur etiam neceflario. Du:crc auté qnod Vi-
flo rei fucura,incipit elfevifio rei prefentis qum exte-
diturad rem vt lnsclcntu., vel etiam dicere quod mo-
dificatur, non foluit difficultatem . Primo quia illa vi-
{io qua eflencialiter eft reprafentatiua rei ve future
Poﬁm quacungue extenfione,vel modificatione fem-
pcre & ]nPL‘L tatio rel vt fuluu‘ {ed vifio rei fu-
rurz eflentialicer lcpn.ulmr !Ilnn vt futuram, €Ig0o
criam pofita-illa extenfione reprefentabir vt fucn-
ram, ﬁtquc beatus videbic futurum , g quod eft pra-
tericum. Deinde illa extenfio; & Hlt)uint 1io, eft no=
ua entitas reprafentans vitaliter rem vt exiftentem
que prius non Coffnnﬂ:a‘b:mlr, ergo eft noua vifio.
Dicere aurem quod vifio beata repr: efentat exiltens
{pecificatiué abltrahendo a tempore, prefenti, & fu-
turo, videtur abfurdum., quia cxilh 1tia dicic adk
litatem in aliqua differentia temperis , dico enim
quod res vel erit, vel et vel fuit : imo queram de
i}\fn tcmporc,quo% beatus videt futurum ('x"lh-m,:f
}natu:tum, certe non Potcft abitrahere illius cogni-
tio ab huiufimodi differe ntijs.
Traque dici neceffarid debet futura & exiftentia
videri per v tionem diftinctam a beatifica , neque in-
conueniens eft illamfubinde mutari.
Ad fecundam facis probatum eft {fuperius poffibi-
lia effe neceffarid connexa cum omnipotentia,ex fup-
pofitione quod fint poflibilia qua fuppofitio eft ne-
ceffaria. Futura vero, & exiftentia funt nece(laid
connexa cx fuppofitione contingenti,, quz connexio
nullo- modo {ufficit ad cognitionem infallibilem
aliogni omne contingens cognofceretur neceffa-
1i0 , & hac {uppoliio eft iplinn fururum quod co-
leicur.
Ad confirmat. nego rem futuram elle tam necef=
{ario connexam cum omnipotentia & decrero »quam
pod ibilia funt connexa cum ommpme ntia. Nam
pofito dulc_to poteft res non effe futura , quia il-
lud eft indifferens , & conditionatum. Deinde illad
1 cognofci non porelt fin ;F’U Lﬁ&d”u,nrqm
ita im vt dixi vt effeétus cognofcaturin decre-
to tanquam medio. - Ad{ecundam confirmationem :
concedo num fieri & cognofct denono aliquid fine
mumuom intrinfeca , neque pole tamen reprafen-
tari ab eflentia vt medio, quia requititur connexio
necetffaria vt ftacim dicam.

= Ad tertiam probatum eriam eft; decretaDei libe-
ra videri nulle modo polle in effentiave medio prins

on

11. De Deo. Quaft. 111. Seét. 1.

cognito.Ad pri

matoyem :ad ;

vt l'iJ-_-LiL-‘. c|' 15 n‘emu'h non ;"]u'; a I-'L‘illi!l.'-‘_ir'!i.[L‘ L]:\;.:i-.
|

eflentia repral

1.4.I.]L\ L ¢co

modo requiricy
eo Luumm ipfa eflentis te
ram plul)'. ()"L"l‘lLfii‘l’;f[]‘7l!i[‘ll' etiam : {eéd i effer alie

Connexio ne ¢ oportet vt
magis penetretur. Ad :

qmd fuperadditum contingenter connexum videre-
tur in cffentia nego , i ellet neceflarid COnNEXIn,
concedo.

Ad quartanm iun dixi effentiam immucacam poll le
ch..;imc.uc res futaras, per modum fpeciei , quia
femper contineret fpeciem impreffam earum ctmnp
non eflent futurz , quomodo autem diuerfa fic vifio [
{atis di¢tum cft. I

|
|

Solutio
quarta,

G- VN

Quanam creatire allu videantny ab-co qui vj-

det Deum.

€0 5 partimve Triplex
ftatus.

Dlxi quid videre beati poffint in D
medio, partim vt {pecic, nunc minor difficuleas

eft circaca, qua adtu vident etiam 1j qui minimam
vilionem habent,id eft ea qua nullus ignorat beatus,
vbi diftis 1gliere oportet ea qua pereinent ad ftatum
nature : qua ad fkatum gratie : quae ad ftatum cuiul-
que proprium.

Ratio dubirandi pr imo efle poteftiquia fanéti ora-
tiones quz a v 1 1p. ios Lflllfm'ltur 3 Ve | videntin ‘.un-\,
vel extra verbum,fi in \(.lb(l ,» mutatur vifio fubinde
quod negatum eft:fi ¢ verbum repugnare videbi-
tur Concilio Senonenfi prius citato.

SCLUHdU fi Ltw'zom..nt beati omnia, quz
tum cuiufgue pcltmmr, fieri porerit veplur
{cantur ab eo qui minus h("hila eft, quam abeo qui
cft magis beatus « quod abfurdum 111,41;1‘1 intellectus
beati duu.mn.zrm ad plures creaturas cog *'miu.cn

das per lumen glori perfectius, ergo qui magis bea-
tus eft }‘!LHU cognofcit creaturas.

Dico f{exto, nullns eft beatus qui non cognofcat
ex vi vifionis concoinitanter multa hlrum, & exi-
ftentia, & plun etiam Dei decreta libera.

Primo enimita docent Patres ﬁ.ilna citati Bernard.
1.5.de confideration. c.4. ,gindm wideant ibi cor De,
guidni ? 1hi probetur que fir voluntas Dei bona, L’u.:zrrs!q~
cens @ perfecta, parens vifterami @nmrdm,awmrmmr
partﬁ duu':‘efm:m > mfleria bone volit
tatts arcana , & alibi wident verbum, ¢ in verbo,
per verbum. Augult. per cognitionem matutinam &
\(fputilmm hoc fine dt blu intellexit,& Concilium
Senonenfe decreto 1 3.docet beatls peruium effe di-
uinicacis {peculum, in quo quidquid eorum interfic
illucefcat.

Secundo quia vifio vt dixi hidei refpondec 5 dein-
de ftatus beatitudinis hoc exigit, rertio etiam amici-
tia Deierga beatum exigit communicationem fecre-
torum.

Dico I-cprim(‘) Coglmﬁ'it beatus quilibcr diftincté Qu=
ac quidditatiue quecunque C(’Jgnol}:umrur per {cien=
tias quifcuwuu.‘ naturales »quacunqgue pertinent ad
myfteria fidei, & quzcunque pertinent ad propriym
eius {kacnm, ita omnes Theologi communiter.

Ratio enim vniucr{in eft quia {tatus beatitndinis
eft ille in quo defiderare ni ul vlera bearns potefk.
poer autem {i ea ignor arce quee {pedtant ad ffacum
natura, ad Sidifem gratie, ad ftarum proprium.

Primo ergo cognofcit diftinéke , ac perfecte crez
turas omnes .1c,tu exiftentes intra ordinem natur
lem, fecundum genera, {PLLlu, indiuidua,e{fentia
Lxuhntmm,plopuLmLcs, Gregor. L1z J‘.m:gl &
_C_fg.ﬂ intws claviratem omnipotentes 1 |

Mualta vi-
dent beati

o
B
5.‘

Ordg ng~
tHEE.

Aes
igent 5




1 &
Ordo gra
LE

Quz p::ir-
THEND a8

{tatum.

De vifione Dei.

wmoda credendum e, effe aliguid guod ignovent 5 & l.4.
Dialogotum c.3 3.gued et guod #hi nefciant subi fcien-
sem omnia fcinnt:Bernar.l.de triplici genere bonorum,
anientias »;m/t ommia qus ipcalos o terra funt Pffﬁ-
ofcemuns > 11 ipfo fonte fapientia , verum o
tonems bibentes, alios omitto.

Secundd. intra ordinem f{upernaturalem cogno-
{cic beatus quilibet omnes creaturas qua aliquo mo-
do pertinent ad myfteria fidei , earimque rationes
circunitanrias, cflentias, exiftentias, & proprierates,
ita enim colligitur ex ﬁ:l’iPtuL‘iS s widemus nune per
Specalum in e Ensgmate tunc avtem faie ad faciems
renelatd facte ‘gl'on'am Domini Speculantes , &c. Fa-
uet eriam perfectio beatitudinis , & fané Chrifti
Domini , ciufque Matris amantiflimz nonafpectus
duntaxat , & ccngreﬂhs > fed perfedtiflima etiam co-
gnirfu > Magnum videtureffe complcmcnrum beati-
tudinis , eorum qui per filij & matris amorem re~
dempri {unt.

Tertio,cognitio etiam illa extenditur ad omnes
actus liberos & furura contingentia qua pertinent
ad cuiuflibet ftatum , alioqui non eflet ita perfecta
beatitudo, vt beatum quietum redderet in fuo ftatu,
fignificamt autem breuiter ea Guillelmus Parifien-
fis, prima patte {ummz track. de animz immortali-
tate . 9. guidguid decebit, vel deleflabit eas videre,
wifare funt, {ciir itaque omnes amicorum,& confan-
gnineorum PI'@prms , aut aduerfos euentus , viam
qua quifque ad ceelum deductus fie : parentes quz-
cunque {pectant ad familiam:fundarores religionum
que ad earum bonum, aue malum facum; & czrera
huiufmodi.

Ad primam Refp. certum effe quod orationes ad
ipfos directas finguli {ciunt , & diftinété cognofcunt
fandti & quidemin verbo, vt perfuader Concilium
Senonenfe, led tanquam in {pecie , ac obiecto intel-
Iigibili » mon tanquam in medio prius cognito vt
probarum eft.

Ad fecundam Refp, fieri pofle vt aliquis minus
beatus Plum {ciat ratione ftatus particularis , quam
alter magis beatus fed ifte tamen ratione beasitudi-
nis in genere multd plura cognofcicquam aleer, & ad
hoc determinatur per lumen glotiz perfectius.

#if cognit

QVASTIO 1V.

Quidditas , & proprictates vifionss beate.
Apeas by

X his que hactenus difputaui de poffibilitate,

principijs , & obiecto vifionisbeate, facilis eft
cognitio quidditatis eius & proprietarum,ide quibus
wriplex reftat controuerfia.  Primo quanam fit pro-
pria eius quidditas. Secund® an vifiones Dei fine in-
aquales. Tert1d an vifio fic vel effe poflic Dei com-
prchenfiua.

SeEcrio L

Quidditas, & pradicatn propria vifionts Dei.
DVo habet quzlibet cognitio intelleGus ex qui-

bus eflentia eius dignofcitur. Primus eft cermi.-
als qui per eam Ptoduc:irur. Secundum eft obic&um
quod per eam atringitur , ideéque tota vifionis hy-
ius innotefcet quidditas , fi primum conftet qualis
peream producatur terminus id eft verum preduca-
tur peream fpecies exprella, & verbum mentis, fo-
cur_ic{o quomoclq peL eam attingatur proprium eips
obiettum qua funt propria pradicata huius vifo-
nis,

63
i F

Virum vifione Dei producatur neceffariy fpecies
expre(fa fine verbwm mentss,

Pecici exprefla nomine , vt ex Philofophia con-

ftat , mttlligitur reprefentatio formalis obiedti
cogniti , qua potentia redditur formaliter cognof-
cens, folérque illa dici verbum mentis, co quod per
eam intelle¢tus loquatur fibi, id eft reprafentet , fen
reddar prefens obiectd. Cum €rgointer gimnes con-
frer rcpcr}'ri neceflarid in omni alia cognitione ali-
qui huiulmodi reprzfentationem formalem,quz vel
adzquare vel inadequaré ﬁt’r:ognmo » etiam fi du-
bium fit verwn illa diftinguacur ab actione per quam
producitur , difficaleas inquam eft verum vifio Dei
etiamfit fpecies expreffa, & verbum mentis pro-
ductum de nouo , an verd per lumen gloriz intelle-
Ckus creatus ,ita vaiatir eflentiz Dei prafenti, vt -
ne vlla fpccie exprefla fiar videns Deum.

Ratio dubitandi eft primo quia fpecies expreiTa
non eft neceffaria nifi ve fupplear abfentiam ‘cbie-
&1, fienim obicftum eft fe iplo prefens , non debet
fieri priefens per alind , ergo ad cognitionem intuiti-
uam Dei prafentis non requiricur {pecies creata.De-
inde verbum eft id quod immediare illtclligitur,ergo
vbi Deus immediaté intelligitur , nullum requiricue
verbum ; {i enim inter intelleétum , & Deum,reperi=
tur aliquid medium fam vifio nen eft immediara.

Secundo , fi intelleétio qualiber eft neceffarid
Eroduétilm verbi,{equitur quod fecunda & tertia pet-
fona Trinitatis quande intelligunt, perducnar ver~
bum, hoc autem eft abfurdum vt patet.

Tertio,fi datur in intelleétu beati fpecies exprefla
Dei,pofler eriam dari aliqua {pecies obiectina, in qua
{cilicer prius cognita cognofcatur Deus, qued com=
muniter non admittitur : probe autem {equi, quia
qui vider intaitiué hanc fpeciem expreffam neceflz-
110 videt Dewn ; vider enim Deum eo modo quo illa
Deum reprafentat fed illa repraefentac Deum veeft
infe formaliter, esgo qui videt hanc fpeciem videt
Deum vt eft in fe.

Quarrd,fi datur huinfmodi {pecies exprefla , ma-
net etiam in memoria ['Pccics huius fpecici , vt fitin
alits cognitionibus quarum recordamur, & per quas
codem modo videmus obieétasac fi effent prafentia,
ergo fi fanctus Paulus v. g. vidic Deumin raptu &
cius vifionis recordabatur , videre femper poterat
Deum intuitiue.

Dico primb,implicat effe Dei vifionem in intelle-
¢tu beati quee non fit {pecies expreifa & verbum men-
tis realiter de nouo productum : ita Theologi omnes
commuinitey contra recentiores Thomiftas qui ad-
hzrere hac in re maluerunt Caietano , quam {anéta
Thomz afferenti fepius verbum mentis in viGione
Dei, vt reété oftendit Suarez , Molina , Valq. Fafol.
Agrub. Herice , neque faris video quem fenfum ha-
bere poffit eorum fententia quam eriplici ratione fie
llTlPllgllO.

Prima fit ex ratione cognitionis : omnis cognitio
creara etiam intuitiua eft eflentialiter produdtio ver-
bi creati, vifio Dei eft effentialiter cognirio creata s

. - . . A
crgo eft productio verbi creati. Maior cxprefsé ha-
betur apud Auguft. 1.6. de Trinit. ¢,10. Curm f&merns
BOUIE 5 (T AIRAL 5 IHNGILHT €5 AMOTe verbum eita‘, uod
itcrum probat C.11. cam Dewm nomnas, MaANINETHE -
cum eadem notitia etiam placita, dignique amAta s ver
bum eft,8 5. Thom.q.27.azt.1 .qﬂimﬂqﬁf_"ﬂma_'g” i
hoc ipfa guod intelligiv s procedst Aﬁqf“r_d wttra i 5
?ﬂﬂd eft comelpriv rei intellelta ;_C_é' dicirur ver ‘f”:”’ Coxe
dés. Deinde argumentor omnis Creara cogninia , elt
reprafenrrio formalis creata ebiecti cogniti , nam

Qmnis

Species
exprf_‘ﬁl-

Prima dus
bitatio,

Sccunda.

Tertia

Dari fpe=
ciem €x-
p:cﬂam.

Prima ras
Q.




	Seite 51
	Sectio I. De obiecto primario visionis Dei.
	Seite 51
	Seite 52
	Seite 53
	Seite 54
	Seite 55

	Sectio II. De obiecto secundario visionis Dei.
	Seite 55
	Seite 56
	Seite 57
	Seite 58
	Seite 59
	Seite 60
	Seite 61
	Seite 62
	Seite 63


