UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Georgii de Rhodes Avenionensis S. J. disputationum
theologiae scholasticae tomus ...

Rhodes, Georges de

Lugduni, 1661

Qvaestio IV. Quidditas & proprietates visionis beatee.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

1 &
Ordo gra
LE

Quz p::ir-
THEND a8

{tatum.

De vifione Dei.

wmoda credendum e, effe aliguid guod ignovent 5 & l.4.
Dialogotum c.3 3.gued et guod #hi nefciant subi fcien-
sem omnia fcinnt:Bernar.l.de triplici genere bonorum,
anientias »;m/t ommia qus ipcalos o terra funt Pffﬁ-
ofcemuns > 11 ipfo fonte fapientia , verum o
tonems bibentes, alios omitto.

Secundd. intra ordinem f{upernaturalem cogno-
{cic beatus quilibet omnes creaturas qua aliquo mo-
do pertinent ad myfteria fidei , earimque rationes
circunitanrias, cflentias, exiftentias, & proprierates,
ita enim colligitur ex ﬁ:l’iPtuL‘iS s widemus nune per
Specalum in e Ensgmate tunc avtem faie ad faciems
renelatd facte ‘gl'on'am Domini Speculantes , &c. Fa-
uet eriam perfectio beatitudinis , & fané Chrifti
Domini , ciufque Matris amantiflimz nonafpectus
duntaxat , & ccngreﬂhs > fed perfedtiflima etiam co-
gnirfu > Magnum videtureffe complcmcnrum beati-
tudinis , eorum qui per filij & matris amorem re~
dempri {unt.

Tertio,cognitio etiam illa extenditur ad omnes
actus liberos & furura contingentia qua pertinent
ad cuiuflibet ftatum , alioqui non eflet ita perfecta
beatitudo, vt beatum quietum redderet in fuo ftatu,
fignificamt autem breuiter ea Guillelmus Parifien-
fis, prima patte {ummz track. de animz immortali-
tate . 9. guidguid decebit, vel deleflabit eas videre,
wifare funt, {ciir itaque omnes amicorum,& confan-
gnineorum PI'@prms , aut aduerfos euentus , viam
qua quifque ad ceelum deductus fie : parentes quz-
cunque {pectant ad familiam:fundarores religionum
que ad earum bonum, aue malum facum; & czrera
huiufmodi.

Ad primam Refp. certum effe quod orationes ad
ipfos directas finguli {ciunt , & diftinété cognofcunt
fandti & quidemin verbo, vt perfuader Concilium
Senonenfe, led tanquam in {pecie , ac obiecto intel-
Iigibili » mon tanquam in medio prius cognito vt
probarum eft.

Ad fecundam Refp, fieri pofle vt aliquis minus
beatus Plum {ciat ratione ftatus particularis , quam
alter magis beatus fed ifte tamen ratione beasitudi-
nis in genere multd plura cognofcicquam aleer, & ad
hoc determinatur per lumen glotiz perfectius.

#if cognit

QVASTIO 1V.

Quidditas , & proprictates vifionss beate.
Apeas by

X his que hactenus difputaui de poffibilitate,

principijs , & obiecto vifionisbeate, facilis eft
cognitio quidditatis eius & proprietarum,ide quibus
wriplex reftat controuerfia.  Primo quanam fit pro-
pria eius quidditas. Secund® an vifiones Dei fine in-
aquales. Tert1d an vifio fic vel effe poflic Dei com-
prchenfiua.

SeEcrio L

Quidditas, & pradicatn propria vifionts Dei.
DVo habet quzlibet cognitio intelleGus ex qui-

bus eflentia eius dignofcitur. Primus eft cermi.-
als qui per eam Ptoduc:irur. Secundum eft obic&um
quod per eam atringitur , ideéque tota vifionis hy-
ius innotefcet quidditas , fi primum conftet qualis
peream producatur terminus id eft verum preduca-
tur peream fpecies exprella, & verbum mentis, fo-
cur_ic{o quomoclq peL eam attingatur proprium eips
obiettum qua funt propria pradicata huius vifo-
nis,

63
i F

Virum vifione Dei producatur neceffariy fpecies
expre(fa fine verbwm mentss,

Pecici exprefla nomine , vt ex Philofophia con-

ftat , mttlligitur reprefentatio formalis obiedti
cogniti , qua potentia redditur formaliter cognof-
cens, folérque illa dici verbum mentis, co quod per
eam intelle¢tus loquatur fibi, id eft reprafentet , fen
reddar prefens obiectd. Cum €rgointer gimnes con-
frer rcpcr}'ri neceflarid in omni alia cognitione ali-
qui huiulmodi reprzfentationem formalem,quz vel
adzquare vel inadequaré ﬁt’r:ognmo » etiam fi du-
bium fit verwn illa diftinguacur ab actione per quam
producitur , difficaleas inquam eft verum vifio Dei
etiamfit fpecies expreffa, & verbum mentis pro-
ductum de nouo , an verd per lumen gloriz intelle-
Ckus creatus ,ita vaiatir eflentiz Dei prafenti, vt -
ne vlla fpccie exprefla fiar videns Deum.

Ratio dubitandi eft primo quia fpecies expreiTa
non eft neceffaria nifi ve fupplear abfentiam ‘cbie-
&1, fienim obicftum eft fe iplo prefens , non debet
fieri priefens per alind , ergo ad cognitionem intuiti-
uam Dei prafentis non requiricur {pecies creata.De-
inde verbum eft id quod immediare illtclligitur,ergo
vbi Deus immediaté intelligitur , nullum requiricue
verbum ; {i enim inter intelleétum , & Deum,reperi=
tur aliquid medium fam vifio nen eft immediara.

Secundo , fi intelleétio qualiber eft neceffarid
Eroduétilm verbi,{equitur quod fecunda & tertia pet-
fona Trinitatis quande intelligunt, perducnar ver~
bum, hoc autem eft abfurdum vt patet.

Tertio,fi datur in intelleétu beati fpecies exprefla
Dei,pofler eriam dari aliqua {pecies obiectina, in qua
{cilicer prius cognita cognofcatur Deus, qued com=
muniter non admittitur : probe autem {equi, quia
qui vider intaitiué hanc fpeciem expreffam neceflz-
110 videt Dewn ; vider enim Deum eo modo quo illa
Deum reprafentat fed illa repraefentac Deum veeft
infe formaliter, esgo qui videt hanc fpeciem videt
Deum vt eft in fe.

Quarrd,fi datur huinfmodi {pecies exprefla , ma-
net etiam in memoria ['Pccics huius fpecici , vt fitin
alits cognitionibus quarum recordamur, & per quas
codem modo videmus obieétasac fi effent prafentia,
ergo fi fanctus Paulus v. g. vidic Deumin raptu &
cius vifionis recordabatur , videre femper poterat
Deum intuitiue.

Dico primb,implicat effe Dei vifionem in intelle-
¢tu beati quee non fit {pecies expreifa & verbum men-
tis realiter de nouo productum : ita Theologi omnes
commuinitey contra recentiores Thomiftas qui ad-
hzrere hac in re maluerunt Caietano , quam {anéta
Thomz afferenti fepius verbum mentis in viGione
Dei, vt reété oftendit Suarez , Molina , Valq. Fafol.
Agrub. Herice , neque faris video quem fenfum ha-
bere poffit eorum fententia quam eriplici ratione fie
llTlPllgllO.

Prima fit ex ratione cognitionis : omnis cognitio
creara etiam intuitiua eft eflentialiter produdtio ver-
bi creati, vifio Dei eft effentialiter cognirio creata s

. - . . A
crgo eft productio verbi creati. Maior cxprefsé ha-
betur apud Auguft. 1.6. de Trinit. ¢,10. Curm f&merns
BOUIE 5 (T AIRAL 5 IHNGILHT €5 AMOTe verbum eita‘, uod
itcrum probat C.11. cam Dewm nomnas, MaANINETHE -
cum eadem notitia etiam placita, dignique amAta s ver
bum eft,8 5. Thom.q.27.azt.1 .qﬂimﬂqﬁf_"ﬂma_'g” i
hoc ipfa guod intelligiv s procedst Aﬁqf“r_d wttra i 5
?ﬂﬂd eft comelpriv rei intellelta ;_C_é' dicirur ver ‘f”:”’ Coxe
dés. Deinde argumentor omnis Creara cogninia , elt
reprafenrrio formalis creata ebiecti cogniti , nam

Qmnis

Species
exprf_‘ﬁl-

Prima dus
bitatio,

Sccunda.

Tertia

Dari fpe=
ciem €x-
p:cﬂam.

Prima ras
Q.




‘

il

N S

Secunda
fario.

64 Difp.11.De Deo. Quaft.1V

omnis cegnitio eft LCI)L"CjCIl‘L'JU_() formalis , htclqc ita
coghitio creata, eft creatareprafentatio ;5 fed ver-
lmm creatum & exprella fpecies creata non eft aliud
formalirer,quam reprefentatio formalis creata ( hoc
Cniﬂ\ l'& quOd omncs g 'IP'P( Hslllt ' lellju _1]"C]l[l\ crea-
tum ) vt :J.mpllus conftabit dllplzt.ltlonc‘ {exta , ergo
cuidens eft quod omnis cognitio eft productio verbi
creati.

Confirmatur ,qun i quid impedirer hanc vifionem
ne productiua elfer vmbl cl]u pn.hmtu ob m,h &
eius mzclhmbﬁnas hoc enim eft qdcd aiunt Thomi-
ftz; [thxc prafentia & intellig gibilitas obiecti,non
JmpLdlt productionem verbi. klll}d srobo : qmuuo
Pater zternus producit verbum » cognitio eft intui-
tina , & eflentia Dei eft pmhuc przlens, hocnon
1mpc:{it pmduc‘numm verbi, ergo prefentia effen-
tie diuine non impedit_proc luétionem verbi , ficuti
eciam quando f\u_ clus e l[‘ldf 1 cognoleit , producit
fine dubio verbum. -t

Deinde certum eft quod fepif-
{imé Patres & S.Thomas probant proceflioneimn ver-
bi diuini FC’ intcllectionem ex eo quod omnis co-
0“ILIO ;_1(-1 Juumtf..l[ verbiin » quaargumen tatio
hui[“ 1al iqua cognitio creata non PwJuuc ver-
{)E]l!l-

Neque dicas efle difcrimen inter intelleGtionem
creatam, 8¢ diuinam quia ifta dictio eft. Sed contra
nam dictio {eu loquucio eft formatio verbi,vnde
gumentor : dinina intelle@io etiam fi (it intuitiua 5
clt tamen luthll.le eu productio verbi , ergo’ creata
intellectio intuitiua , poteft efle dictio & productio
verbi.

Supereft ergo vt probctur prima minor , quod vi-
fio Dei fit effentialiter vifio creata; i enim 1lla efee
aliquid increatwm formaliter,fequeretur quod homo
fieri pollet intelligens formaliter per intellectionem
increatam , volens per voluntatem increatam , imo
& viuens per vitam dininam, quod eft dampatum in
fexra fynodo contra Monotheliras ve tertia parte, &
& in tract. de beatit, oftenfum eft, & repugnat etiam
}‘Jllilo[bph]:r que docet intelledtionem ellentialiter
efle actionem vitalem , atque aded efle operationem
illius in quo recipitur.Deinde repugnat etiam Theo-
logiz , nam vt intellectus conftitueretur intelligens
per intelleétionem increatam,. deberct creata intel-
ledtio immediaté vniri cum intelleGtu,eft autem im-
poffibilis immediata vnio nature creatz , cum natu-
ra dinina, & attributis effentialibus , vt ctiam faten-
tur Thomiftz. Vnde manifefte fequitur quod vifio
Deielt mﬂmr;o Creara, & LO!I{L(IHLI]"L} vertbum men-
tis & 1 m-.,lu €x

u.lu

2 I\mo fit ex ratione aé hom\ vifio Dei effentiali-
ter eftactio, {fed omnis actioseft fieri alicuius termini
velab ea diftinétisvel indiftinéti (de quo nunc né la-
boro)e rgo vifio Dei eft fieri, & }noﬂudho termini qui
prius non erat ; ille autem rerminus dicitur verl
métis,fine illud diftinguatur ab actione fiue nos
datur verbum mentis in vifione Dei. Maior pro
clar¢; omne reale quod non erat prius 5 debet 1

rio fieri de nouo ; nihil enim eft de nouo, quin fi
d¢ nouo pex actionemrealem clllhmlam 5 ¥C ‘l n
Ctan o Dei eft reali

ot fieri de notio }_m
: L\ionw lo @ er .
quam ante » finon fit magis quam ante's nam qm,d

cunqu dixeris elle vifionem, certé illud fieri debet,
cum p s non fieret , fiue dicas effe vnionem cum
effentia divina , fiue aliquid aliad : femper illa vnio
fit,illud nouum fir,crgo vifio Dei eft adio.

Tam yeros prima minor probatur. Quia omne fieri,
eft el alicnius rei, omnis dependentia eft alicuius
tei dependentia , vbi eft generatio,aliquid eft quod
generatun,fedactio eft fieri , & dependertia effedtys

agente , ergo eft
cum.s,qu.mm,ndu el

calore , & alic
terminus ille fic nAl u
formaliter rc k»mmwml.n obiedum poten
{centi eft yerbum mtl'l'Es Perhanc actionem prodi
citur id quo reprafentatur formaliter obiedhun po-
tentize (.(Jl"loiuml » ereo illud et verbu
aliud produci potelt per
gnitio eft , quam verbum mentis , ‘quod
aliis omnibus cognitionibus i
verbum men

T IMEntis p robatui

T IMENtis;

Ghlm enim crlon

quibus id quoc
5> ergo & in ifta
ntor ex vitalicate vifionis , i

ducitur eft femper
1 L.]'Fm .1!3 1Me

cmu-i h!rn ter , & in actu fecundo eft vita

(klnt cfle mmluu.u termini viuentis > vifi

in a&u fecundo & -u‘.m

c!lc n]r.dmuo I

(6] D‘_
ter vita creata , erco d
entis. Maior eft cer
ud clt quam pofle produ-
5 Ve patet "ltﬂitlat.ﬂ]l"

4 gtla

ergo vita inactu {ecundo eft producere
formaliter & in 2 fo tur viuens.
enim de illa vaione cuin el f\ ntia in qua dicu
miftz confiftere vifionem , illa vel eft actus pr
vel actus fecundus, fi primum , ergo per cat
&us eft potens videre non adtu videns : fi fecundum
ergo eft actio aliqua 1 productiua termini, Confirma-

tur clum ila vnio eft aliquid diftinctum 2 lumine
gloriz , ab effentia diuina, & ab intelle@u , illud di-
ftinctum eft aliqud productum de nouo , er go illa
vnio eft aliquid mouuctum de nouo , &eft fine du-
bio verbum mentis. Quia (vt fupradixi ) eftid quo
formaliter obicftum eft luscfum potentiz cogno-
{centi, ergo illa vuio eft formaliter verbum men-
tis.

Ad primam Rc{}) fatis oftenfum effe fpeciem ex-
preflam non efle ordinatam ad lllpphnd 1m a b[(u“
tiam obiecti, alioqui Angelus fc iplum cognofcens
non pm:h.uut f]ucmu n)mnﬂ m. Sola igitur eft
in cles U'Llpu.h.t quee fi 11)}1 ¢t abfentiam nlnu.ti s de
qua loguitur S. Thom. cum ne gat in vifione beata
inueniri !luctnm. Deinde contra Phllofop iam &
contra experientiam eft dicere quod in omni cogni-
tione verbum mentis cognofcatur immediacé , quis?
enim non experitur contrarium , producicur ergo
immediate verbum mentis , fed immediace Lmvhu-
{eitur obietum : quia quoties inter 1nu_llum<.r > &
Deum reperitur aliquid medium quod ¢ n-nmti‘mu,
fateor Deum non immediace L’owmuu » {1autem re-
17('1J1Lh1 -'JIL‘UJU mce J]llfﬂ (111()( P'lOdl]LITHI s I

fe-

qui quod 1),.1.:, cognofcatur foliim mediaté : nam il-
lud verbum eft ratio formalis cognofcendi, ficur ef-
¢ pendet ab ag

hcms ummed 1te , quamuis de-

ali,ita Deus cogno-
- o 1

mecL T11,~rr.‘.t

) ],q‘n'\( 0. €

producti u}-yun'u,nu‘ 1:qua anc i«) autem non
eft diftinguibilis ab bo,tunc nego illamefle
pr odudtiuam verbi ; intelled lis in patre ,
quia diftinguibilis eft 4 termino pmptcrua eft pro-
ductina \usln , filius autem & Spiricus Sanctus in-
telligunt incelleGtione {olim L!Lntnhquz:noa efk
d!’h[]bl![bihb i termino cum fic abfoluta communis
omnibus’ petfonis , ided intellectio in fecunda t¢
terria perfona Trinitatis mon eft productiva verbi
deinde verbum, & Spiricus Sanctus intelleGtionem
habent candem quam haber pater , quz quatenus cft
in patre productiua cft verbi, non autem quacenus

eft

bitationis,




-

Solutio
eIz,

1w
i

airlnn

Otlo pro..
Prittates,

5.2 VDéviliope Dei) |

eft-fimaliis duabus perfonisiquizilladamexhauftacft

quando in patre produxic yerbum. Mnde dico intel-
le@tionem efle: produdtivam ~veibi quando, non. eft
exhaufta producendo vetbum, quando autem eft cx-.
hauftanego illam, éffe productivamiverbi.

ciem Dei obiectinam,in qua ranqumn'in medio prius
cognito videatur Deus intuiting, qnia implicat creas
tura qua contineat eminentervel formaliter cognof-
cibilicatem , & pexfeétiones Dei.. Sed fpec:es illa in
qua tanquam in medio prius cogiro videretur Deus
vt eft in fe deberer continere formaliter vel eminen-
ter Pcrf‘cét_ioncs Dei,nam obiectam quod eft medium
rius cognitums; debet (vt dixi) continere hoc mo-
do id quod in ip{o cognofcirur ( vt oftendi ) ergo im-
plicat huinfmodi ;i)ccies. Non eft autem par ratio
tpecici tumimprefle,cum expreflz, quia in illis prius
cognitis non vldc‘tm‘obicélum;impre(fa enim virtua-
liver tantiim reprafentat, expreffa‘eft folum formalis
{imilitudo,quia etfi non cognofcatyr facit tamen co-
gnofcentem formaliter,cum ergo perfectiones omnes
Dei videantur. in {pecie obiectina debent etiam effe
in ea neceflarid.In {pecie tumimprefla, tum exprefla
non videntux Pcrﬁ:ﬂ:ionc.s. Dei {ed per illas videntur
idedque non debent inillis effe.
- Ad ptobationem igitur nego eum qui videt vifio-
nem Dei s vel eius fpcc_icm impreflam , videte pro-
prereaDeum ve eft in {e 5. .quia cognofcit Deum per
Ppropriam fp_eciem ranguam per medium cognituim ,
non tanquagm. per principium effetiunm; yel forma-
le cognitionis ; cognofcere.autem Deum per {peciem
propriam tanquam per medinm cognirum,non eft yi-
dézeillumintuitinc., Deinde yider Deum eo modoy
que reprafentaturperdpeciem tanquam per medium;
Aonautem €o mﬁ).dﬂ'&.}.'-}@' P_Ia?f_‘t‘ma{tur pex ii)gt__cic‘lq
ratiquam-per fimilicudinem formalem aut vircualem,
fed per, illam dpeciem vo oft medium priuscognitum
non reprafentatir Deusiyteftin fe; ergo non vide-
tur Detsviel Ao si go oy ot sttt
-rAd quartam Refpond. probabilius effe quod fpe-
giesiexpreffa Deinon producit.in.intellectu fpeciem
wHamiimpreffam fui ad memoriam , quiacum illa fic
sxmatuadua femper durans, inutile prorfus eft y
aliquam fuifpeciem rclin_quat_, cum per {e ipfam fa-
giagtorum quod facerer {pecies imprella, Deinde ad-
do quod fi relinqueret {peciem aliqgnam impreffam
inincelleétu , non cogllo[E(;[etur Deus perillam in-
tuitiue. ; quia cognolceretur per {peciem, propriam
vilionis» {ed pon per {peciem propriam ipfius D ;
ficut ergo qui viderer vifionem Dei , Deumn non vi-
deretintuiriug , fic qui videret per {peciem vifionis
abftratine folum videret Deum. Verum autem vide-
ret quiddiratiué dicerur ftarim. Negs par eft rario de
alijs obiegtis intuitiu¢ cognitis quorum re¢ordamuyr
cognofcendo illa intuiciné ; quia tunc in memoria
-ynaeft fpecies propria obiect, & altera vifionis pre-
terite in recordatione vifionis Dei ; nulla efle poreft
fpecies propria Dei, fed folim vifionis, '

Neo L H S b e
- Quenam fint vifionis Dei pradicata propria.

Ideo illa excogirati poffe plurima: Primd enim

&iffimé fcientifica cui proinde nullus error fubefle
poteft.Secundo eft {peculatiua fimpliciver, & tamen
_extrinfece practica cum ex ea nalcatur amor , gau-
dium, &c. Tertid cft fupernaturalis fecundum fub-
ftantiam, &eéx obieéto,quia nulli creaturz debeti po-
teft vt oftendebam. Quarcd indicatina eft fimul & ap-
prehenfiu; fimpliciffima tamen, & indiuifibilis ¢

ok i P dclima tamen, & dndinifibilis Quin-

t0 cft immediata cam i ca pet ie iplum yideatur
;) v V0] ot e ket i T et T
Tom. 1, J 2

Ad tertiam Refp. elle omning impoffibilem ‘fpc_—-

eft cognitio certa & euidens atque aded perfe- -

5 \ 6 S }
Deus,non autem per fpeciem alrerius.Sexto eft intui-,
tya guia yiderur per.eam Deus vtelt in fe iplo,non
ad modyim alterius.Seprimoelt quiddizatiafic enjim
appellarur cognitio diftingta quidditaris rei,Dens au-’
tem cognolcitur inea quoad guid eff,non confusé fo-
limyled diftindtiffune,vnde fatis facile viderur poile’
{olui, queeftio de qua difpurasi folet contra Scotum.
Veeum fit poflibilis cognitio Dei quiddicatiua falrem
inadequata,que non fitintuitiua {ed abftraétina, Nec
enim recké probari videtur effe impofiibilem huiuf-
modi cognitionemex eo guod cxiftentia fic de effen~
tia Dei., Nam ficut yna pars eflentie confiderari fine
altera poreft,ynum fcilicet ateriburum fine alcerosfic
certinn videtnt gnod aeriburnm quodlibet confide-
rari poteft,quin cx]:ilitiié' confideretur exiftentia:yn~
de fequitur ranciun 5 effe impoffibilem cognitionem
Dei quidditagivam adzquatam, quin Cognolcarur exi-
{tentia , fed non fequicur effe impofhbilem Cdgn'i:io—
nem illam inadequatamprererquam quod cognitio
efle poteft abftractiva,quamuis atringat exiftentiam:
Vera igitur fatio cur implicer cognitio Dei quiddica-
tina que fir abftvactiua, eft;quia cognofcere Deunab-
ftraéhiné eft Cognoﬁ:ere per fpcdum creaturz,fed nul-
la creatura poteft oftendere diftinéte fed confusé tan-
ttim quid fit Deps , cum eius perfectio infinité ab eo
diftesergo implicat cognitio abftractina Dex qua fic
quidditatina. Minor probatur , quia _tunc cognitio
quiddiraris eft confula , quando fit pex conceprus
COMMUNES,NON AULEM PEL conceptus propiios, cum
autem Deus ex creagurs cogn_ofcitur,cognitio hacfic
per conceprus t:tn'_i_l\llm COMIMUNES , NON autem pex
proprios . ergo non poteft efle cognitio diﬂ:ﬁir;f}a.
O&kguo ita el cognitio directa ye implicer _eéii: efle
reflexam fupra fe dplam,ve fu§6_§tpbqbo, feck s o

SecdTio Tk
An.& guomods vifiones Dei Jint inaguales inter fer

C rtim ¢} Pr‘i}n%Dm vifiones triplicicer dici pof-
_le inzquales. Primo, Intenfite {1 vaa Deum cla-
Tius atcingar quait altera , arqué aded plures habeat
gradus.Secundoindividuahrerfi vna eidem quidem
fit fpecici cum aleera; fed fibftantialem tamen perfe-
&ionem habeat shaiorem quam illa,non formalem eo
quod non habeat aliud obicétun formale, fed mare-
dalem ., co quod attingat plura obiefta marerialia.
Tertio {'Pc'c':iﬁcé fi effentialirer differac ab altera, &
tantlm €onueniat in ratione vifionis intuitiuz Dei.

Cerrum eft fecundd derfitacem {pecificam vifio-
num Dei ex _duPh'ci capite oriri POHE. Primo ex eo
quod habeant principia effectina dinerfa , v. gr.vifio
producta per intellectum Angelicum: & vifio produ-
cta perintelleGtum humanum habent principia {pe-
ci¢ diuerfa.Secundd ex e quod habeant obiccta {pe-
cie ditierfa v. g. vifio qua cognofcit in verbo plures
crearuras,vel eriamn dinerfas perfedtiones dininas;his
poficis. | _ .

Triplex de hac inzqualicate controtierfia eft, 1.
Verum he vifiones fint aliquo modo in2quales, in-
tenfiuc;aut alio' modo.z. Verum fint irequales fpeci-
ficé ; quando habent principia effectina diuérfa.s:
Vtrum quando habent obieéta dincrfa.

ok

T B i
Virum inier vifiones Dei aligua [it inequalitas initenfius.

\ T Egauit jam olim inzqualitaté intenfiud premij,
& beaticudinis elenrialis Touin. & nonit2 pri-
dem Lidtherus eo quod fola ju{’ciria Chuifti quis im-
putara (aluari nos velic. E Carholids-nui_lus\e‘am ne-
ganfed inditidualé illi {oli refjemunt,qui neganc indi-

_uidua emfdé fpeciei P":ﬂ;s- differre plus quam numero,

“URadio dibitindi rofd peticur ex Parabola vinci:
: ARG

‘Matth.

Omn’s co-
gnitio Dei
eft inguiti-
va fielt
quidditax
il

Triplex
inzquali-
tas vifio-
num.

Fx duplici
capire’ po-
teit oritls

Heretico-
um €Iiof.




Conclufio

Catholica,

Inzquali -
tas indiuj-

dualis.

Difficultas
parabole.

66 Difp.11.De Deo.

Martth.20. nam ibi operarijs omnibus idem rependi-
ditur Denarius diurnus, quo certum eft fignificari
bearitudinem zternam , nonautem yvocationem ad
gratiam , vt malé contendic Valquez , quz non cin‘-
tur ve merces operis , & contientione facta , 1F-d {o-~
la gloria. Eam autem dari omnibus zrqur'.lcm inten-
fue patet : €x €o quod primi vocat poft laborem
torius dici , conqueri fibimetitd videntur,quod can-
dem habeant mercedem cum ijs,qui vna tantum hora
laborauerunt.

Dicenduin tamen primd;eft vifiones Det ef?['e ali-
quo modo inzquales tum intenfiu¢ , tum entitatiué
acindinidualiter in diuerfis beatis : acque adeo vnum
il altero beariorem tumeflentialiter; tumacciden-
taliter.

1.Pats certa & Catholica eft:fic enim fzpé reftan-

rut feripture March.i; Alinddedit frattum trigefimii,
alind fexagefimumy alind centefimum.Joan.1 4.9 domo
patris mei sndnflones mlte funr = 1.ad Corynch. 13.
uniafguifqie propriam mercedem accipiet fecundum la-
bovem fanm - & €. 15, ficut fella differt a flella in cla-
vitate, [ic erit re wrrellio mortuorum;alia omitto. Idem
definicurin Concil. Florentino , in litreris vnionis,
& habetur communiter apud Patres, pi‘s:lbrtinl] Hie-
ronymum libris contra Iouin. Auguftinum wack, 67.
in Toan. Aperta ratio eft: quia merces adequatur
merito -, vifio darus vt merces meritorum inequa-
linm,ergo darur inequalis.

Secundz partis , de inequalitate indiuiduali ratio
eft : quia vifiones qua non differunc numero tan-
tim; & intenfiné, neque differunt [’peciﬁcé, necefla=
rid differunt entitatiué ac fubftantaliter ;vifio qua
Deus viderur fine vllis creaturis , non potelt differre
folim gradualiter, 2 vifione qua Deus videtur, cum
creaturis Pluribus, quia perfectio qua nd eft nifi gra-
dualis, non facit vt noua videanrur obiecta,fed ran-
tim yr eadem obielta videantur claritis. Deindenon
poffunt du ill vifiones folo differre numero , quia
plus differunt vifio Dei fine creaturis , & vifio Dei
cum creaturis, quam duz vifiones Dei fine creatu-
1is , {ed duz vifiones fine creaturis numero differunt,
ergo vifio Dei cum creaturis , & vifio Dei fine crea-
turis differunc plufquam numero. Non differunt fpe-
cificé alioqui haberent diterfum obiectum prima-
rium : ergo differunt indinidualiter, neque in contra-
rium opponi alia poffunt , quam quas yniverfim pro-
bant effe impoffibilem vllam diftinctionem fpecifici
minorem, & maiorem numerici.

Ad parabolam autem de operarijs inzqualiter la-
borantibus 11 vinea, & zqualem in fine dfes acci-
piencibus mercedem.Refp.efle quidem in ea parabola
mulca ob{curiffima,in quorum explicatione interpre-
tes non parum laborant : fed non effe ramen difhicile
{oluere id quod opponitut ex ea, contra inzqualita-
tem Bearitudinis : difficile primd eft , quia fi loquitur
ibi Chriftus de @qualitare pramy , quomodo? addic
erunt nouiffimi primi, & primi nouiffimi. Vbi poni-
tir manifefta inzqualitas : fi non loquitur de illa
zqualitate , quid habenr » Quod conquerancur pri-
mivocati, aut quare ? addunt & pares illos nobis fe-
cifti. ‘Secunds eft difficile , quia perillos operarios
vel inzclliguntm‘ foli praedeftinari, vel rcprobi fimul
cum pradeftinatis : 1 foli efedti quare 2llos incre-
pans dicic Dens an oculus tuiss nequam elf. , tolle grod
tunm eff , aur quomodo 2 inuenitur inter €os mui-
mur 3 coxfclud{tquc mlti fint vocari pauci-elelti,quali
dicar exillis operarijs pancos eletos eile, plures au-
tem reprobos, quod fi vertin eftiQuomodo de om-
nibus illis dicicur redde illis mercedem; 8 quidem di-
cuntur omnes eam accipere parem, quz omniaz ma-
gnam habent obicuritatem , in qua difeutienda non
eft nobis nuneimmerandum.

Quzft.1V. Sect. 11.

Satis autem nunc {ir dicere, {fcopum parabole hu-
ius elle-oftendere dinine gratiz tantam efficaciam ,
vt exiguo tempore laborantes affequi poffint pre-
mium eorum , qui longo tempore laborauerunt, im-
properabant videlicet gentilibus, Iudzi quafl recens
vocatis, neque P.lticbanmr ¢0s inmerito , vel digni-
rate fibi ®quari, quos vt redarguat Chriftus often-
dit , eos vnius duntaxat horz labore tantopere me-
resi potuifle, ve prioribusiquari poflent, vel cos et~
jam antecedere;non dicit ergo @qualem omnium vo-
catorum eile mercedem 1 labor eorum & fernor inz-
qualis fuerir:fed tantum aflerit 2quale fore pramium
vbi diuturnior fueritlabor,& minor feruor.

§. 1L

Firum vifisnes fint inaquales,quando intellecim
4 quibws pmdymnmr,diﬁ'ﬂm [pecie.

Atio dubitandi primbeeft, quia ille vifiones {pe-
Rcic differunt ' in quibus funt ordines effentiales
{pecie diuerfi , fed vifiones quz funt ab intellectibus
{pecie diuerfis, habent ordines tranfcendentales {pe-
cie diuer{os 5 nam aétus vitalis i‘empcr ordinem dicit
eflentialeny ad potentiam a qua eft , & omnis actio
refpicit eflentialiter principium 2 quo pender - exgo
actiones quz flunt ab intelledtibus fpecic dinerfis »
differunt {pecie.

Secundd,ille vifiones {pecie differunt quaz habent
obie@a formalia {pecie divesfa , fed vifiones proce-
dentes ab intelleétibus dinerfis fpecie;habent obicéta
formalia diuerfa,ergo differunt fpecie. Probatur mi-
nor : obiecta formalia vifionum funt obiecta forma-
lia intelleétuum. Nam potentiz non tendunt in ob-
ieéta nifi medianteactu , fed obiecta formalia, incel=
lectuum diftin¢tornm fpecie, differunt {pecie;certum
enim cft quod obietum formale adzquatum invelle-
&us Angeli;{pecie differe ab obieéto formali intelle-
&us humani , ergo etiam obiedta viflonum quz {unt
ab intelleétibus diftinétis i:pccic differunt.

Tertio,quoties duz canle partiales (imal conen-
runtad aliquem-effeGtum, £i vna earum,etiam inftria-
mentalis fic perfedtior quam alcera , effectus eft fem-
pex perfeétior 3 fed intellectus , & lumen concurrunt
ad vifionem vt caufe partiales: ergo quoties intelle-
Etus erit pcrfu&ior etiam vifio erit perfectior. Maior
videtur certaznam maior perfectio inftrumenti, {ufh-
ciens'eft ad ponendamiin effectu i:mqunlimtcm, v.g.
eadem facultas vifiua -cum perfectiori {pecie , ob-
iectum pcrfcd;ius vider', quam cum i‘pccic impuxfc-
&iori ; himiliter in operibus arcefadtis quo perfectius
eft inftrumentum, eorcffectus eft perfectior : Confir-
matur quia {1 fir.idem habitus fidei tum in homine
docto,tuminruftico ;alfenfus fidei elicitus ab homi-
ne ruftico erit imperfedtior quam habitus fidef a fan-
&o Thoma clicitus'; exgo licér canfz obedientialirer
agat,fi tamenfit petfectior ager perfectius cumaequa-
1 lumine.

Dico fecunde; quantumcunque intelleétus {pecie
differant,eiufdem ramen fpeciei eft Dei yifio in omni-
bus beatis,neque vnquam perfectior cft vifio quoties
intelleétus pcrfc&iar zquale habet lumen gloriz, ita

' cum S.Th. & Thomiftis aflerunt Valq. Suar. Arrub.

conrra ‘Caietan. Durand. Richard. Melin. Herice,

Alarcon, & alios recentiores Theologos.
Ratioautem eft:quin i perfectior effec vifio-quan-
dointellectus perfectior eft cum equali lumine : fe~
queretur quod duobeati; zquale habentes meritum
inzquale pramium haberent; & duosbeatos inequa-
1¢ habentes meritum; habere pramium zquale quod
{tatim patet ¢ffe abfurdiffimum. Viraque {equela pa-
tet:fint enim Angelus , & homo vel Angeli duo di-
uerlz fpeciei 2qualis incer™f¢ meriti , vnus perfe-
&ius

Prima du~
bitatio.

d

Tertia du-

Sccunda
ubitati.

bitatio,

Conclufios

Prima ga-

io.




Duplex
confirma-
1o,

Ratio &
prioil.

-"Oimio
Piimyp dy-
bitatia i,

$outin
fC{liilda:,

De vilione Dei.

tius videbit Deum quam alter 5 quia xquale habe-
bit lumen gloriz, intelle€tum aurem per f.\-(;polx 1n-

Dices : ei qui perfectiorem habert intelleétum, da-
ti minus lumen gloriz , quam ei qui habet intcilt_:—
¢um perfectiorem , ficque vifiones zquales efle,
Sed contra : nam quantumcuneue inmqu?ha fint lu-
mina , fi differant {pecie intellectus , vifiones erunt
inzquales Ipcciﬁcc‘-, deinde !Li'.n_cn g!otim pramium
elt debitum beato tanquam perfectio incelledus, er-
) vbi meritum eft 2quale, deber eti.‘ﬁm lumen d‘lf
rizquale, fed neque recte Molinla rcﬁrpondcr Sy
effentiam moderari funm concurfum fécundum pro-
portionem meriti nam caufz in adtu pyimo com-
plete , Deus non d@Ing.lt concurfum fine t'llih‘.{.'l.l;(:h
intellectus perfectior cum axquali lumine,eft caufa in
actu primo completa ad vifionem Pcrfc&io1‘<_.‘::x,crgo
Deus fine miraculo non denegarilli concarfum.

Deinde confirmatur pmb;ztio primo , (illi.l fi vi-
fiones {pecie differunt quoties intellestus {pecie dlf‘
ferunt, fl‘c]ucrctur nullumefle Angelum qui non vi-
deat effentialiter perfectius Deum , qum vidc:m
Chriftus , & Beara Virgo , arque a.cIFb fequeretur il-
lum Angclum elfe beatiorem tlllsliﬂ Chriftum 5 ham
vifio eft fpecifice Pm‘fcﬂ;m’ > quando imx:l]'\:ct.usﬁuﬂ:
fpecifice perfedtior , intellectus autern Angeli {pe-
cifice perfeétior eft humano intelle@u Chafti, imd
quod dicitur de, vifione dici etiam debebit d.c_v.mo—
re ; nam voluntas Angeli amorem habebic perfectio-
rem ciTcm:i.llirc.-r,qujr:\. habeat voluntas Chrifti, & B.
Virginis,atque aded fequitur illam effe lhr.d*im‘cm_.

Confirmatur fecundo,quiafi ab intellectn perfe-
Hori vifio produceretur petfectior cum equali lu-
mine , fequerctnr quod (6li perfe@ioni naturali in-
tellectus refponderet aliqua perfectio fupernaturalis
vifionis : fit enim lumen intenfom ve quatuor inn-
Gum intellectui perfecto ve fex , fi vifio habeat fex
gradus perfedtionis fequitur duos efit gradus vifionis
debitos incellectni ratione folius perfectionis intel-
leébus 5 nam illi non funt debiti ratione luminis vt
quatuor ; crgo funt debiti perfedtioni folius intelle-
ctus pure naturali. ‘

Denique a priori ratio eft , quia principia {pecie
diuerfa {zpé concurrunt ad actones & effectus eiuf-
dem omnino l'pccici » quis ? enim dicat calefactio-
nem A fole manantem fpeciedifferre 4 calefadtione
quz nbignc prodit : motum localem hominis , &
bruti {pecie differre, Huinfimodi enim actiones ef-
fentialiter pendent 2 principijs & quibus funt , & ta-
men nemo dixerit eas {pecie differre , quia non pro-
deanc 4 principijs quatenus fpecie dinerfis : imd ne-
que actiones & motus fpecificarur 4 principijs 4 qui-
bus funt , {ed 2 terminis ad quos funt. Alrera etiam
ratio eft , quia omnes potentiz- obedientiales vt {ic
eiufdem funt {pecici, quia idem habent obic@tum
formale.

Ad primam Refpond. intellectus fpecie diuerfos,
quando Deum vident non agere ¥t principia fpecie
diuerfa,fed provt conueniunt in ratione generica in-
tellectus eleuati ; ficur fol & ignis quando calefa-
ciunt , non agune vt principia Ipccic diverfa. Vnde
negatur quod vifiones prodeuntes 3 dinerfis incelle-
&ibus , habeant ordines {pecie diuetfos, cam non
refpiciant fua principia vt {pecie dinetfa.

Ad fecundam Relpond. negando etiam quod vi-
fio Dej humana , & Angelica , habeant obieéta for-
lpnlii {pecic diuerfa. Nam obicéum veriafque vi-
fionis eft Deus prove eftin fe, ficur fides humana ,
& AI}gCIiCl non differunt {PCC!'C 5 (_llli;l reuclatio eft
obiectum formale vtrin{que. Neque ad hoc vt po-
tentiz vitales fpecie differant necelle eft v carum
tinguli aGtus fpecie differant , hazc igitut propofitio

i el e ¢ igit 1
deoet diftingui , obic&a formalia viltonum , {unt
Tem. I.

o

67

obiedta formalia intelleGtuum, inadequata conces
do : adrequata nego. Fatcor quod adzquata obie-
¢ta inrellectuum ipecie diftinctorum differine {pe-
cie , non autem obieéta mmadequata , nam incelle-
ctus Angelicus etiam fi mulros habeat actus {pecie
differentes ab actibus intelle@tus humani €08 nimird
ad quos haber potentiam completam ; habet tamen
alios multos ciufdem {pecici; quia fe extenditad to-
tum ad quod {& excendit intelle@us humanus.

Inftabis quoties potentiz vitales differunt fpecie,
actus etiam eacum fpecie differunt , alioqui intelle-
ttus , & voluntas producere poflent adtus virales
ciufdem fpeciei,

Retpond. difting: anteced. quoties potentiz vi-
tales diftinguuntus{pecie ; ita vt earum obiedta for-
malia diftinguantur adaequaté , tories necelle cft vt
actus earum {pecie differant concedo : quoties
rum obieéta formalia inadequaté tantum  diftin-
gunneur nego. Nam potentiz fpcciﬁcanturpcr adtus
adequaros , non per actus inadaquatos , veibi gra-
taintelledms’y & voluntas ira fpecie differunt , vt
caruin obiccta formalia fint adequare diftincta; ob-
icctum enim incellectus eft verun > & obic&tum vo-
luntatis eft bonnen : ided aus intelleCrus > & volun-
tatis femper {'}wcic differune.  Inrellectus autem An-
gelicus, 8 humanus ira {pecie differunt , vt obiedta
earum formalia ron fir adequare diuerfa, namyveer-
que refpicit ens veverum , ideoque non eft neceffe
YVt omnes cormm actus 1iua-cic differant.

Ad tertiam Rc!i\oud. dii"-;ing. maiorem , quories
duz caufe partiales concarrunt fimul ad eundem
effectum , ff yna earum fic perfectior, effetus etiam
elt perfectior , i canfa illa perfectior , ita eleuerur
per alteram ve equaliter femper agat , nego : fi non
L;IL‘[!:‘I[U_‘ peralteram concedo , verbi gratia quando
Ipecies in oculo eft perfectior ided perfectius vider
oculus, quia [pecies minus perfedta,impedit ne ocu-
lus exercere poflit torum fium conarum neque {pe-
cies perfectior oculum elenat ve agat {upra fuas vi-
1€S , AL Vero quando intcllectus agit cum lumine glo-
tiz , elenatur ad agendum , & =zqualiter femper
agit nam intelledtus perfectior non impedit ne lu-
men gloriz rotum fimm conatum exerat >qued idem
dico de inftrumentis artis. Vnde vno verbo dici po-
teft illa omnia vera effe pofle in caufis naruraliter
agentibus , non autem in ijs quz agunt obedientiali-
ter o quod caufa perfectior non agat nifi quantum
eleunatur.

Ad confirmar. Refpond. cum Valque in affenfu
fidei duo effe , primum eft appreherfio terminornm
de quibus fertur iudiciom , alterum eft iple affenfus
fidei , primum illud in homine"doéo perfectius eric
quam in ruftico, fecundum nunquam exceder perfe-
&tionem habirus fidei.

§& 1L

Frrum vifiones Dei fpecie differant quando ea-
um obieéla [pecie differant.

Oteft vifio habere obiecta dinerfa primd, i plures
P-.mt pauciores videat creaturas quam altera. Se-,
cundo i vna videat vel vnam perfonam fine altera,
vel vium ateributum rarithm: aleera verd videat o
nes perfonas,& omnia attributa, quaricur ergo quo-
modo vifiones ille fpecic differant.

Ratio autem dubitandi cft primd , guia quando
aliqua res ordinem vnum effentialem habet , quem
non habet aleera , fpcc:ic diftingmitur ab altera , vi-
fio quz non videt nifi Deum non habét vnum or-
dinem efencialem quem haber vifio quz termir
tur ad Deum, & creaturas ; h#e enim pofterior vifio
per fuammet eifentiam exprimit creaturas in omni-

: =3 g N potentia

Inftantia,

Solutioc
tertiz,

Triplex
dubitatie




Conclufio,

Solutio
prima du-
bitandi.

Solutio
Tecund:z.

68
sotentia & eft ordo effentialis ad illas , ergo fpecie
differt ab altera illa vifione. Confirmarur quia fiel-
fent duz vifiones quarum vna patré exprimeret {ine
filio, altera fAilinm fine patre, diftingnerentur fpecie,
ex co pracise quia dinerfos haberent ordines tran-
{cendentales.

Secundd,fi daretur forma intellectualis qua ex fua
natura effet principium intelligendi, & appetendi:
altera verd effer tantiim principium intelligendi , di-
{tinguerentur fpccie » quia yna careret ordine tran-
{cendentali, quem haberer altera , crgo due yifio-
nes differunt {pecie , propeerordines tranfcendenta-
les diuetlos.

Textio, vifio qua cognofcii- creaturas 11 omnipo-
ccmin,cxprimit in modo C()g:l()lﬁCIlLf_f‘Ol‘m1iP(JECntif‘L
diuerfomodo quam illam exprimat vifio qug non co-
gnofcic creaturas , ergo ille vifiones differunt ctiam
obiedtis formalibus Primm-ijs: imo vifionem qua di-
ucrfas cogno(Cit creaturas, diesfa cognolbuut attri-
buta Dei.fed huinfinodi vifiones diuerfa cagnofcunt
attributa Dei , ergo fpecie differunt.

Dico testid,viliones Dei,quz terminantut ad crea-
guras {pecie cii}lf.‘fﬁ-\ﬁ differunt pcrﬁ-{tlonc indiuidua~
1i non autem {pecifice,fi autem terminarentur ad vna
perfonam fine alijs vel ad vnum atcributum fine alijs
{pecie differrent.

Prima pattis ratio elt quia, illud inter vifiones
ponere non poteft diftinctionem {pecificam quod
non {pecifica vifiones ; fed créature vife in verbo ,
cum {int obiedta folum materialia, & {ccundaria,
non {pecificant vifiones : €rgo quandin idem videtut
obiectum primarium ; etiam {i diverfa videantur ob-
iecta fecundaria , femper vifiones funt ciufdem {pe-
cici,cum folum obie¢tum formale vilionumillas non
Ipecificet cum autem diuerfitas illa vifionum non fit
tanttim nuiwerica ( vtdixi) debet effe fubftantialis
{ed indinidualis.

Secunda pars enidens eft : quia vbi funt abiecta
primaria diuerfa, ibi funt vifiones diuerfz formaliter
& f{pecificé ; fed i vifiones ad diuerfas terminentur
perionas, vel ad attributa dinerfa , habebunt diverfa
obiecta formalia ; exgo erunt dinerle.

Ad primam Refp. vifionem habere ordinem tran-
{cendentalem primarium , & formalem 4d obiectum
primarium,& formale : ordinem antem fecundarium,
& materialem duntaxat ad obieGtum f{ecundarium,
& materiale. Quamuis autem vterquce ille ordo fic
effentialis vifioni , non fequitur tamen vifiones fpe-
cic differre, per ordines effentiales {fecundarios dun-
raxat & materiales, quia ficur obiectum fecunda-
rium s & materiale non conftituic vifionem in fua
{pecie, fic ordo ille fecundasius , & marterialis ; vel
potius {ecundarid tantiun eflentialis, S matesialiter,
non dat diuerficatem nifi materialem : ordo ergo
quem vifio Dei habet ad obiecta {ecundaria , eflen-
vialis eft {ed macerialiter, & fecundario, ideo non va-
riat {peciem vifionum, vade.

Ad confirm.Refp.vifionesillas differre {pecie qua-
rum vna refpicerer patrem , altera filium ; nam illz
haberent obieta primaria diuerfa atque adeo cran-
{cendentales ordines formaliter diuerfos & primario.
Ad argumentum ergo totum,illa maior diftinguitur ,
ill vifiones fpecie differunt quarum vna ording
tranfcendentali caret, quem haber altera , fi fit

ordo effentialis , primacius & formalis concedo :
i fic ordoellentialis fecundarius & matexialis , ne-

go.
% Ad fecundam eadem Refponfio eft : nam forma
illa qua principium effer intelligendi fimul & appe-
tendi, & illa qua principium efler duntaxat intelli-
vendi , haberent ordines ad diverfa obiecta forma-
Yia , ideq fpecie differrenc, viliones autem ad diuerfas

Difp.11. De Deo. Quzft 1V.Se&. 11

creaturas habent ordinem ad diverfa tantim obiecta
materialia.

Inftabis,vbi eft effentia diuerfa ibicft fpecies di-
uerfaled vbi eft ordo effentialis diuerlus , eft dinerfa
elfentia, ergo & {pecies diuerfa.

Refp. difting. maiorem ybi elt cifcnt_ia formali-
ter 5 & pl‘innu'ib diperfa eft {pecies diugr{a concedo :
vbieft effentia macerialiter folum, & fecundario di-
uerfa ibi eft [pecies diverfa nego.

Adtertiam Refp. eandem femper diftinctionem
recurrere , vifio quz in unmipetc:ztil diuerfas expri-
1mit creaturas , cxprimit omnipotcntium diverfo mo-
do, formaliter & Prinm;ii) nego : diverfo modo ma-
terialiter & fecundariod concedo, fimiliter il vifi
nes {pecie differunt qua diuexfa exprimunt ateribu-
ta Dei primarid & f8rmaliter dinerfa concedo , di-
uerfa materialiter tantium & {ecundarid nego = cum
cognofcuncur diuerle creaturz in Deo , non cogno-
{cuntur necelfario attributa primario diuerfa fed tan-
tim fecundariz rationes eiufdem attribuci, v fupra
dixi.

o=

Secrio IlL

Vtrwm wifio Dei fit;vel effe pofiit comprehenfina.

CErrum cft primo comprehenfionem {umi ali-
\ quﬂ:_]\du_1m‘p‘roprlc., alquando P;(_)}n'lc" : fumpra
impropri¢ fignificat aliquands cognitione m quan~
cumque intelleétus enidentem s vt pofﬁtis compre-
hendere cum omnibusfanékis,id eft euidenter cogno-
{cere :aliquando adeptionem , {en aflequurionem fi-
nis intenti, vnde beati omnes dicuntus comprehen-
fores , & inter dotes Beatitudinis via eft compre-
henfio. Propri¢ autem {impra comprehenfio, fign
ficat illam cognitionem , que fic adeq
&o cognito 5 VE nihil in o fic quod lateat cognof-

centem , id eft ira vt nihil in obieéto fit cognolcibi-

le, quod ab ea cognitione diftinéte non attingatn.

Hanc autem veram cife fignificationem comprehen-

fionis primd probari poteft ex analogia comprehen=
fionis corporca ac localis : loco enim dicitur com-
]_wchf_-;:di cotpus , quod fic eft intra locmn adequa~
t&,ve nihil eius fit exera illum locum, Deinde fic om-
nino explicant S. Patres , praefertim Auguftin. cpilt.
1 12.C.8. Alind es? (inguit ) videre, alind comprehen-
dere, guandoguidem id videtur gtod prefens vicungues
[entiznr : torum antens campr‘cbeﬂd;mr videndo 5 gisod
ira videtnr vt nibil eivs lateat videntemn , alibi etiam
vocat plenam & perfeclam cognitionem VT in queftiunc.

de Trinit.& optimée L.12.de ciuit.c.18.oftendit adz-

quationem hanc obicdti, & cognitionis 5 guidgiid
( inquit ) Gientia comprehenditur 5 [Cientis cognitione
fintur 5 1d et ita adequatur vt nihil obieéti fit extra,

fed cognofcatur totaliter , aliorum patrum cadem
mens cit vt patebit infra.

Certum ¢ft fecundd,eas ad comprehenfionem con-
ditiones neceflario requiri , que neceffariz funt vt
cognitio fit omnino adequuta obiedto intc.llingili
cum autem in obiedto alia fit perfedtio extenfina quia
obieétum pluses habet perfectiones {altem ratione
diftinétas : alia intenfitia quia eader perfectio obie~
civ. g. {apientia,plures , vel pauciores habet gradus
virtuales, arque adeo impcﬂ-‘cc’hus vel pcrfcékius po-
teft intelligi : proprerea duas conditiones vera com-
prehenfio requirit, prima eftve adzquer intelligibili-
tatem obiecti extenfivam,aded vt nihil fie in obiecto
vel formaliter vel eminenter quod non cognofcatur
wna & indiuifibili cognitione ¢ fecunda vt adzquer
intelligibilicatem intenfinam id cft cognofcar obie-
éum quancum illud eft cognolcibile quod {ané quid
fir- difhcillimé video explicari : nam illud quantum
eft \.‘uglwfcibilc vel fignificar aliquid fe tenens ex

paste

clt oble-

Solutio
tertiz.

Q

Triplex
conditio.




Anomi.

Triplex

dubitatio,

Conelufio
negans,

De vifione Dei.

patte obiecti, & fic fignificat tantiin quod fignifi-
cabat priot conditio , Llum{.nihil fit in obiedto quod
ilon arcingatur :_vcl fignihicar perfectionem ipﬁus
aus, & fic fenfus eriv quod comprehenfio debeat
effe cognitio intenfiffima & perfectiflima qua de ob-
iedto aliquo poteft haberi , vt volunt nominales.
Vnde {equeretur formicam effe tam incomprehenfi-
bilem quam Deum , cum nulla fit cognitio creata
formice ,. qua non poffit dari pecfectior , vel fenfus
erit quod principium cognofcens debeat effe tam
Petfcftum » quam obiectum cognitum , vt videntur
dicere quidam recentiores , quz interpretatio inuti-
lem reddit quaftionem de incomprchenfibilitate
Dei per creaturas , cum cuidens {icnullam cognitio-
nem creatam effe polfe ram perfectam , ac perfectus
cft Deus , vel fenfus erit ille quem habet Arrubal. vt
cognitio fit tam clara, & euidens quim res eft ex fe
.inthiigibilis 5 quod videtur non effe necetlariam ad
comprehcnﬁoncm, cam hoc non fit neceffarium , vt
omnia cognofcantur qua funt in obiedto.

Verum conftabit ex his qua poftea dicam quid fi-
gnificet cognofcere obie€tum quantim eft cogno-
fcibile , ita nimirum ve illud (quantam) partim fe
teneat ex parte obiecti, & fignificer cognolci fingu-
las Dei perfectiones , {ecundum omnes gradus vie-
tuales intenfionis quos habent, partim {e tenear ex
parte cognitionis , quz totam perfectionem clarira-
tis , & intenfionis habeat ad quam obieGtum ipfum
smouere poteft.Hoc enim eft adequare perfectionem
intenfinam ipfius obiecti,

His pofitis celeberrima inver Theologos difficul-
tas cft vtrum vifio illa Dei clara & intuiciua de qua
dixi hactenus, fir vel cereé diuninivds effe poffic com-
prehenfiua & adwequara vbi video tria poffe quari.
Primd veram reuera implicer vt vifio aliqua Dei crea-
ta {ir comprehenfio.Secundo verum id implicet ex co
quod adzquari non poffit perfectio extenfiua Dei.
Tertid verum id implicet quod adzquari non pofiit
perfeétic intenfina.

§. L

Virum ifio aliqua creata, vel creabilts pafiit effe
Dei comprehenfia.

INComprcheuﬁbilimtcm omnimodam Del nega-
A runt iam olim Eunomius & Anomai, vt referunt
Bafilius, Nazianzen. Chryfoft. alij ve Fulgentius , &
Hugo , Victorinus , anima Chirifti tribuere videntur
omnimodam Dei comprehenfionem : Denique Vaf-
quez licer Theologicé cerrum puret comprehendi
non pofle Deum,negar tamen id effe de fide, :

Ratio dubit. effe porteft primd,quia omne enis {im-
plex aur totaliter cognofcitur , aur ignoratur torali-
ter ; Deus eft ens fummé fimplex , & non ignoratu
totaliter , ergo cognofcitur totaliter quod eft com-
prehendi. Confirmatur quia beati ( vt diximus ) vi-
dent omnia que funt actn in Deo , ergo nihil eft in
Deo quod cos latear.

Secundd, Deus non eft magis incomprehenfibilis,
quam inuifibilis, fed ita eft inuifibilis per vires natu-
1&,ve per potentiam obedientialem fic vifibilis , ergo
per potentiam eriam obedientialem eleuari poteft
creatura vt Deum comprehendat.

Tcrrib,1111[1a ratio probare poteft impofibilitatem
huius eleuationis , velenimilla petererur ex eo quod
cognolci non Pofﬁnt omnia qua funt in Deo, & hoc
non ?r_ob;mxr elfe impoffibile : vel ex eo quod nuila
Cognitio creara pofic, effe ram perfeta in ratione
cognitionis quam Deus eft perfectus in ratione co-
gno{-.::ibilis »& hoc non probatur cfle neceifarinm.

Dico primd,nulla cft polfibilis creatura cuius 1in-
sellectus eleuari diuinichs poflitad Deum compre-

henden

n & videtur effe omnino cern
ita cum 8. Thoma , Bonauent, & Scot:)t:;l::ilf::t%:{fai
nimiter Theologi feré omnes.

‘Primb enim euidenter id exprimitur in fcn’pturis
plalm.ty. Pofuit tenchras laribulnm funm ex quo loco
incomprehenfibilitatem Dei probat Nazianz.orat.1.
Destm abyJiss operit s cuins tenebre lasibulum funt, plal.
138, Mirabilis faila est feientia tua exme 5 vt egregic
ponderant Chryfoft. homil. prima de incomprehen-
fibili natura Dei, & Athanaf, epift. ad folirarios,1.ad
Timoth. 6. lucem habitat inacce(fibilem , vt idem ex-
pendet Chryfoft.homil. 3. Theodorer. in eum locum,
Eccl.x. fapientiam Des precedentem omnia guss } tnue-
figanit : Concluditque wns et altiffimus, creator om-
#ipotens , & rex, &c. lexem. 5 2. magnus confilio, ¢ in-
comprebenfibilis cogivata, Iob.1 1. forfitan vestigia eins
camp;—'ebmdc.r s & vfgie ad perfelinm amnipotentem re-
peries , vt oprime interpretatur Gregor. [.27. Moral.
cap. 4.

Secundd accedit Patrum fuffraginm, Cyprianus in
prologo de operib. Cardinalib. Nez {inquit ) immen-
[itatss eints profundumsvlla creaturayvel colestis,vel ter-
rena mecitnr. Minucius in Octauio. Dess (inquit ) nec
videri poteft, vifit clarior eft, nec comprehends potest nec
aStimari, [Enfibus maior St infinitus , inzmenfiss 5 & fols

[bi, quantus et , morsr, Terrullianus in Apolog. €.17.

inuifibilts eff etiam f§ videatnr , incomprehenfibslis , et
iam [i per gratiam vepraféntetnr : ineflimabilis erfi hu-
mang fenfibus effimetur 5 ades verns, & tantus eff. Ca-
terum quod wideri communiter, giod mﬂfmari,,i?meﬂ Mi=
mus eff ocults guibus oCEHpRtnT 5 manibus 7;;!5151‘ con=
taminatur, &' [enfibus quibas inuenitur 5 guod vero im=
menfum eff [0l fibi notum est.Hoc grod est;Deum &ffi-
mari facit s dum eStimari non capir; & ne dicas loqui
Tercullianum de eo quod poteft fieri naturaliter 5
Deys eft incomprehenfibilss ( inquit ) etfi per gratians
veprafentetur, alios omitto.

Tertiosenim Concil. Lateranenfi cap fitmiter aper-
ta definitio eft , Deum effe immenf{um,zternam ; in=
commutabilem , incomprehenfibilem , nam de illis
omnibus attributis loguitur 2qualiter : ergo fighum
eft Deur codem modo effe incomprehenfibilem quo
eft incommutabilis, & 2ternus;fumi autém incom-
prehienfibilicatem in fenfu in quo eam fitmunt coit=
muniter {cholaftici patet ex fequentt capite;vbi dici
Concilium fe iflam in eo fentu fumere , inquo fumis
illam Petrus Lombardus & f{cholaftici, ergo ex men-
te concilij patet effc omning de fide quod Deusa
nullo intellectu creabili comprehendi poreft vt me-
titd pronunciatum fit & Chryloft.hom. 2. Manifeitam
effe infaniamyminiméque fevendar diceré Dewns nos pof-

S cognofeere,, fivut ipfe fé nosir.

Quartd,ratio tamen Theologica ghz 1d efficacitex
prober difficilis eft. Argumentantur aliqui cum Ca-
1etano quia cognitio elfentialicer finita non poteft ef=
{c adzquata obiecto infinito ; tognitio qualibet crea=
ta eft effencialicet firuta : ergo non poteft effe ade-
quata obieéto infinito; cuinfmodi eft Deusiergo non
poteft effe comprehenfiua. Hec ratio nihil probat
quia dici poffet {atis effe,ad comprehenfionem v co-
gnitio adzequetur obiedto in ratione obiecti ; quam-
uis €1 non adaquetur in ratione entis. Deinde inquie
Recupitus , cognitio comprehenfina , & obiectum
quod comprehenditur debent effe in eodem ordibe
{pecifico abftractionis A porentialitate 8¢ a materia,
alioqui obiectum non adzquathr A tognitione. Sed
hoc probari vix poteft prefertim fi agatur de poten-
tia obedientiali & inde fequeretut quod Angﬁ'lu}i fu-
perior comprehendi non poffer ab Angelo inferiore,
ijs igitar & aliis huiafmodi omiffis.

Ratio proponi hocmedo potelts nulla creatura

poffibilis compehendere poteft Deumn etiam prove sasie,
I

3 elenatay

69

e

Scriptura.

i
3

Patres.

Conciliad
Latexa-
nenfes

Rationes
mions Ci
cacts.

Bffican




'™\’ 3
70 Dilfp.1L
cleuata,fi non poffit eius cognitio cffe adequata per-
fedtionieius tum extenfine tum intenfiue , fed nutla
creata cognitio pouf} adzquare perfectionem exten-
imam,ﬁ.ut intenfiuam, Dei , ergo nulla cognitio ¢
ta poreft efle u)znpmlun[uu. Veraque pmpoutin
examine indiget quoad vtramque partem,de qua mox
dicam.

Solutio Ad priram Relp.ens fumme [1111 plex quod eft vir-
dubitatio= tuahru mulea puih cognol ci partialirer , & ignoraxi
. totum » ntf.uld to-

partialiter. Imbd alind oft cognofc
raliter Cognoi'i:x.%"mnis omnia cognolc
funr in Deo, non ic.qucac"un Tamen co
quia non cognofteretur cotaliter v ftatim conftabir,
Ad ixmndim hdp. negando Deum co modo effe
incor 1"}’1(.[1».111114(‘%1 s quoe {t inuifibilis vt patebic ex
hqlmntﬂm; vbi i(.lponuu icaf m ad tertiam.

5. 1L

Vtrum implicet Dei comprebenfio ex eo quod ad-
aquari non pofSit perfectio exten-
fina Dei.

tur que
brehenfio,

Rimum itaque tationis allace membrum erat: e
wecef{arium ad Dei cox nprehenfionem ve cog-

nolcantur omnia qua funt in Deo tum forma 11rc|
tum eminenter , atque ita vt cognofcantur omnes
creaturz poflibiles,8c omnia decreca Dei arque ac 1eb

futura omnia, & exiltentia. Hocautem effe it npofli-
bile qou veramaque diflicultatem haber non leaem.

» enim Cura non funt a aliquid Dei, ereo
il Jz\]uﬂtc Dens, Deinde
endi poteft Deus quamuis non cogr 16{C
1 pofibilia, {i«
:n.m non Lﬂgﬂ olcantur

Prima du.
Bigacio.

cr 'E":,

ifinte
omnes cff

ifs produ
funt (1ne
non poeeft
20 Augf:]m
1 Deus. Imo
erit;[i enim Ga-
'-|<_ > poterit Gabriel
cognofcere hanc fui con PLLnlLNilOllU]l,’lElll‘LL itailla
cognirio Lummicu {e ipfam. Dmuquc Angelus, fi
cumpu'ncnd.u formicam Comm!u;u ubu infini-
tos effectus quos per lmru,n.m\ naturalem, aut obe-
dientialem pxodm.csc .L}mttft

Secundo, fico m agis penetraretur Deus, quo plu-
res cognolcuntur creaturae,{ equeretut non pu ife cog-
nolci creaturas infinitas in Deo nifi pet cognitionem
infinitam , quod communiter non admitricur ; s qm
porel ft finira L{;'TIHL]( e Logm)iu Deus mimlius 5
poflunt finitd cognitione C(’)"ll()[tj creatut® infinite.
Probatur tamen maior tunc cognofcitur Deus ¢ 0g-
nitione Jilfmlt.. qua ndo mﬁnltt: PLllttialur hd cum
infinite cognofcuntur creature in Deo infinité Dens
penetratur, vt conftat ex {upm dickis, ergo fi cognol-
cantur infinite creature, cognitio eft infini

Tertio, nulla ratio pmn.u elle impoffibile, vt cog-
nofcantur omnia poxhblu-h& omnia tum furura,tum
exiftentiain Verbo, crgo ex eo L.tpjrc non ]n‘hPhLJl
cnmpr-"htm 1i Deum.  Prc Hn antecedens rota ratio
reur eftsquia nulla vifio Fcnr”} \"um { 'phm
{ed v ifio beata necelfar nofcit fe ipfam ﬂu)mu
non cffer perfecta bes atitudo , qu debet Lo'nmh,ue
‘ .|.=u nm‘-.un am. Deinde non ilh“.mll vE po—

..'("‘:'lull..'l.n 1.L‘ 1Pi 111

ccanda
dubitacio,

6] C()

g potelt i\ Wp“m th.mm OrLC
habeac ab obiedtam. ]n*u cum dico Deus cognofcic
omnia poﬂ;bllly. cogn nofcit ix. IP[JH] 5 Clim
1Pf:z fit vium ex polsib ;
ctiaim in Deo cognitio efls non poll

CITi

er.directa h.nul,

De Deo.

Quaft. IV. Se&. 111

n in Deo implicat vt eadem
2, & darentur reflexiones actu

& reflexa ,
cognitio {it prior feip
in| f!\u' 2%

Dico primd , ad Dei comprehen{ionem requiritus
cognitio creaturarum omnium an‘llmm inVerbo,
» eft fimpliciter l‘uiml,tbllls Ira commu-
ef fumiu_u cum S.Thoma hicart.8. & ; 3-P-q- 10
art.2. Bonauent.in 3. diftict. r4.queett. 3, arc.2.Scot o
quatt.2. Suare, '\ftliquc.

Prima partis Ratio difficilisnoneft »quia necefle eft
ad Lumpuhmhuncm, vt nihil Dei lateat cognofcen
tem, {ed (i non videantur creature omnes pofsibiles,
aliquid erit Dei quod latear L("""l\ln_lf‘l“.ﬂ]_\]'lul]'l].d
qrmd continetur eminenterin [ aliquid Dei,
imo & re! pnd:us omnes quos haber Deus ad creatu-
ras funt '111(}”11{ Dei, idez omnes funt alic quid Dei;
potentia Dei pm\ t factiua Inmulumm i particulari
eft eriam : lic]m Dei ; fed (.U“'“ur..l ta non puiiunt
qll‘]') CU”HO[‘.'U"UI] flhklﬂ f[[‘l[l-LLt' Ll(_‘ crearurae om-
nes pofs t Deus Lfm‘]m_l iendatur i~
lz {.‘U""lu{u d(bcm. Confirmatur quia tunc caufa
Lompicly.ndnm quando penctratar [!(I fectiflime ,
fed inon cognofcantur omnes effeétus ab ea produ-
cibiles , non LO‘H]U[LC‘I[I[ sneque penetrabitur modo
pmff &ifsimo ergo non LOlD})tht ndetur,  Et hxe
eriam.Ratio 1””]"“ debere cognofciad comprehen-
fionem Dei nmm“ futura, & exiftentia quz
videri vi vilionis Dei. Probatur qui "“l“' At per-
fecte L()I]Pllll ndi Det 1, quin videantuy omnia
funt actu in Deo , fed :»-rmh. mc‘aulll:(l a lu"c

1] us,LL {cic

quia eti:
4 ~

sibiles ergo v

l:\".‘\_‘,l_ﬂ

qie
e

ndi Deus quin illud eriam e o
fycum ad L'on‘l)rchc:z'aﬂoncm exigatur penctratio
(fentiz quoad omnia quz funt in 1p{.t.

Secunda pars quod huiufmodi cognitio omnium
puis;lnlmm y \\ exiftentinin fic Il‘[]l‘!of‘lblhs illLJbJL’l
et fufius tertia parte. Ratio autem erat 1}; xcipua,
quia illa cognirio qu
exiftentia diftincte, {e 1 !P.dl‘i] etiam diftinété ac in actu
!Ignzlm videret. Quod efle mw‘lxlbw oftendebam,
cum Scoto,Gabr i Ocham. Ilmtuf Recupit, contra
Suarem,Salam,& multos recentiores.

Probatur aurem breniter , quia omnis cognitio
creata refertur tranfcendentaliter ad obie@um non
{oliim primarium, {ed etiam fecundarium 3 implicar
enim vt obiecto mutato,immutata maneat,fed i impli-
car vt aliquid ordinem dicat tranfeendentalem ad fe
ipm m , CEgo implicat vt cognitio creata reflexe cog-
fcarfeipfam. Deindei lmp icat vraliquid fic i’“‘“
{e ipfo,fed obiectum eft pnusuwmnom cum {ir for-
ma {'xt]mlau. fpecificans cognitionem faltem fecun-
dario,fi non fitr obicétum primarium,& fit etiam men-
fura cognitionis ; menf{uram autem cercum eft effe
priorem menfurato : ergo non poteft 2 Jquu{ effe cog-
nitio fud 1plm<. Prarerea i aplicat .11111 iid effe tcnan—
tiarn ad fe ipfum alioquieflet terminns fimul & via
quodi me.mat , ficut implicat vt aliguid fimul fit 1y
via,& in termino viz.Neq; recurtere licet ad diucrfas
formalicates,fic enim eruntadmittéda in e1d€ cogni-
tione for mwhmrc% actu infinite. Nam €ognitio provt
eft texminus di[hmjmtm afe 1pl.1 prov rc{k via,& cog
nitio vt directa di ftuwmfm afe 'p!.l provte f= 1 ¢
vnde !Lqu.lm pre CCi!m infinitus. Nam coeni
vt eft rerminus formaliter , cognofc'

Hduu mmm pofsibilia , &

I, €rgo peral
- "

Conclufis

futura

Cognoi‘.i
omnia
poffibilia.




Aliz ra-
tiongs.

Solutio
{timz du-
itagionis,

De vifione Dei.

quid di[tinEth_Furmalitcr > illqd‘di&in&um cognpf—
citur , ergo rurfiss per aliquid diftinébum, & fic in in-
finitum. Rur{us dabitur cognitio extra collectionem
omnium cognitionum quod implicat.Nam datur per
te cognitio cognofcens omnes cognitiones, fcd vt fic
diftinguicur formalicer ab omni cognitione, ergo da-
tur formaliter aliqua cognitio extra omnem cogni-
tionem, Denique argnmentum Recupiti cft etiam
efficax , implicat intellectio identificara cum intelle-
ctucreato , ve probabo in materia de Angelis , ergo
implicat intelledtio identificata cum reintellecta, to-
12 enim ratio currintelleéio identificari non poflic
cum intelle@u eft quia intellectus eft aliquid prius,
& caufa intellectionis:quod etiam conuenit obiecto
vt oftendi.

Valéntque rationes illez omnes pro. cognitione
omnium exiftentium vt patet. Et poteft praterea
probari fi vifio videret {e ipfam, videret etiam fe per-
petuo duraturam , vadeilla vifio cum effentialiter fie
vera, ex {ua intrinfeca ratione haberet vt poftquam
faka eft nunquam deftruererurd Deo , & hanc non
cife neceflitatem folim confequentem probabam;
quia implicar ve Deus entitatem huius vifionis ponat
in rerum naturd, quin decernat illam in. zrernum
conferuare.

Eandem impoffibiliratem cognitionis poffibilium
video aliter probari i recentioribus, v. gt. quia cog-
nitio illa qua adzquaretur infinito non poflerelle fi-
nita,fed aducrfari) negabunt cffe impoffibile:ve decur
infinita cognitio: imb & negabunt effe neceffe, vt
cognitio omnium poffibilium in {e ipfis fit infinita ve
dicam ftatim. Sed inquies tam implicar vt creatura
{ciat omnia que Deus {cit,quam ve facere poffit om-
nia qu¢ Deus poteft facere. Negari poteft pariras,quia
implicat vt crearara poffet [ ipfam primo produce-
re.Deniq; probat Arzubal,quia ordo tranfeendentalis
determinarus, & indiuiduns, debet habere terminuim
determinatum quein refpicic effentialiter. Sed omne
pofibile in particularinon cftaliquid dererminatam,
ergonon poteft dari ordo, tranfcendencalisad illud.

Ad primam Rcfpon. creaturas non efle aliquid
Dei contentum ineo formaliter, fed effe aliquid,
Dei , contentum in €o eminenter s cuius etiam cog-
nitio exigitur ad comprehenfionem. Nam fi vulgaris
tantim f{ic comprehenfio caufe non eft quidem ne-
cefle vt cognofcantur omnes effetus quosilla poreft
per potentiam obedientialem producere , fed eft ne-
celle vt cognofcantur omnes quos poreft producere
per potentiamnaturalem , modo illi nouam aliquam
caulz perfedtionem afferant cuiufimodi func illi om-
nes effectus qui fpecie differunt , vel qui poffint fi-
mul produci. Illiautem effe@us qui poflunt fucceli-
ué produci, & {olo inter fe numero differunt non de-
bent neceffarid cognofci quorics comprehenditur
caufa:hine fir ve coprehendi a nullo intelle@u poffic
Deus , qui2 nd pofsiat cognofci omnes effectus {pecie
diuerfi , vel etiam {olo numero diftinéti qui produci
i Deo poflunt fimul. Fateor quod Angelus E. iplum
nequit comprehendere naturaliter 5 poteft autem fu-
pernaturaliter cognofcere fas omnes cognitiones
naturales atque ira fe ipfum comprehendere , quam-
uis cognitio illa fupernaturalis non attingat {e ipfam
fimiliter fi Gabriel comprehendatur & Michatle,cog-
nofcentur a2 Michacle omnes cognitiones naturales
Gabriclis, non autem fupernaturales , atque aded
Gabriel comprehenfionem hane fisi non poterit attin-
geze per actum naturalem , alioqui cognitio attinge-
ret fe ipfam,fed potcric illam fupernarurali au cog-
nofcere , quia cognitio illa ﬁzpcrnaturalis non cog-
nofcebatur eoactu quo Michaél Gabriclem compre~
he:ld‘cbat. Formicanon poteft producere fimul effe-
Ctus infinitos numero diverfos » neque infinicos effe-

71
¢tus diftinctos fpecic,, idedque comprehendi porefk
quin cognofcantur infiniri efieus. g

Ad fecundam Refp. Deum infinit penctrari ab co
qui cognoftit infinitas creaturas in Verbo , fed nego
requirl ad penetrationem hanc infinicam Cognitio-
nem Arithmeticé infinitam, {uficit enim cognitio in-
finira quiualenter & Geometricd, Vade dico poile
per cognitionem entitariué finitam cognofci compre-
henliue creaturas infinitas quia i Deus infinitus vide-
xi poteft vifione finitd, multd magis videri poffunt
vilione finitd infinitz creature cam fit eadem pi‘o-r"-k
{us ratio. Neque valer hic argumentum calculatorium.
(vedixi ) nam quo. plures cognofcuntur creaturz, eo.
maior cft Geometricé perfectio cognitionis ', non
Arithmeticé , id eft non pes plures gradus fed in di-
ucrfa (pecie.

Inftabis potentia que facere poteft infinita etiam
{ynearegorematice , eft infinita categorematicé , cum
non aliter probctur infinitas potentiz diuinz , vel
etiam meriti Chrifti. Ergo cognitio que attingic in-
finita eft infinica.

Refp. manifeltam effe di(paritatem quia potentia
productiua neceflarid continet formaliter, vel.emi-
neneer cffeétus quos poteft producere , idedque in-
finita eife debet i producere poteft infinita.. Cog-
nitio autem cum non contineat obiedta quz cognol-
cit; finita effe poteft, quamuis cognofcar infinita:

Ad terciam Relp. {atis oftenfum cffe quod fir im-
poflibile vt vifio cognofcar diftincté fe ipfam. Beatus
ex vifuz vifionis elt beatus effentialiter non integra-
lizer 5 cognolicere fe effe beatum non pertinet ad ef-
fentialem beatitudinem , fed ad integraleillius com-
plementum ; ¢ft enim aliquid connaturaliter debi-
tum béatitudini 5 &ab illa Huens. Intellectus poteft
coguofcere fe ipfam cognitio autem {e ipfam ton
poteft cognofcere quia intelleétus non dicicordinem
eflentialem ad obiectum hoc vel illud in particulasi
quod attingit,{ed ad obiedtum fuum adzquatum qua
eft ratio communiffima entis ; atque aded quando.fe
ipfum cognefcit , non dicit ordinem ad fe ipfum, nec
eft prior fe ipfo. At verd cognitio. tranfcendentali-
ter refertur-ad obie€tum quod cognofcit ;& illud
prafupponir,ideo eft necefle vt fe ipfum non cognof-
cat diftinété , & in particulari : confusé aurem, & fub
vniuerfali aliqua ratione fe ipfum poteft cognofcere,
quia tunc non refertur ad fe ipfam. De cognitione
divina queab obiecto non fpecificarur difpar ra-

tio eft.
(TR A

Pirum implicetr Des comprehenfio ex eo quod
adeqnari non pofiit perfectio in-
tenfina Dei.

Lterum Proba.tionis allatz membrum erar, exi-
Agi ad comprehenfionem vt non tantum cognof-
catur rotum quod eft in obiecto ; tum formalirer,
tum eminenter ; {ed etiam vt obietum cognofearur
quatum et cognofcibile, id eft vt cognirio totam ha-
bear perfectionem claritatis ; & intenfionis, ad quam
obiectum moucre poteft:efle auré impoffibile v Deus
cognofcatur quantum eft cognolcibilis quod fané vi-
derur difficilius , quim membram pracedens.

Primb enim ad comprehen(ioriem nihil ex Auguft.
alind exigitar , quam vt nihil obieétilateat cognol-
centem , fed fi cognofcantur omnia quie fint in Deo
formalirer ; & eminenter, nihil obiecti iatebi'_: cog-
nofceurcm,ergo comprehenderur Deus quamuis non
cognoftatur quantumeft cognoftibilis. anﬁrmamt
quia nomen comprehenfionis a corpotali compre-
henfione ad {piritalein cranflatum elt; fed ve vnum
corpus’ comprehendar-aliid corpus ; non requiritur

zqualitas

Inftangia.

Solutie

terrie,

Prima da.
bigatio,




72 Difp.11. De Deo:Quz .

#qualiras nobilitady’, glob{ls_ efiim ferfens compre=
hendere poteft aureuir eigo vE comprehcr_ldarur Deus
#qualitas cognitionis* fon requitdtar, 7
Secunda * Secundd, fi - comptehenfior eft cogditiorqua cog-
dubitatio. 4 afcarar obiectuit ‘quantum’eft cognofibile fequi-
s formicam a millo“incelle@u creatd 'comprehen-
di’poﬂ‘é 5 'fam Aﬁgclus > V.g. non Pptcfl cogno[ujre
fornyicim ‘quanttim éft cognofcibilis : nullus eniin.
Atlgelus eft fta perfectus ue ‘non'poffic dari alius per-
fedtior cognoibitiuus formice: Imo illa cquoinbl—
11§ éf¥ 2 Déo infinitd cogmitione ;& ficut exigit "b €o
fierificables exigit cognolci: Neque {atis cft diceré!
i Heridé 3 Formictim non exigere’ cognolci 2 Deo:
donisione vt infinita’s fed vt finita +'nam formica
(‘ﬂ%nﬁa’]itcr‘p?ndc! ¥ Do, vr Deo; & effentialiter
< infinito , ergo cxigit cognoftiaDeo vt Detiseft , ex-
skl gy eophitione itfitica: : -
Tertiadu- FiiPegridy | (74 comprehenfionen exigicur vt obic-
i Siin cogniofcdtur quintum eft cognofcibile , requi-
it vt Priuc'ipium cognolfcens, {it tam pcrfcchlm,
quim obiccum cognitum : hoc autem f.ﬂﬁn:n eft
quid~ fic: neque diuii_iitﬁs goteri’r Angelus illf(:‘l'ior
comprehendere Algklum fuperioren, Neque fatis+
fagic Artiaga ch'nmit‘cl‘cmri'poﬁc diginitis*Angelum
inferforem ‘vt producat’ cognitionem “aqualem illi
qua producéret Aiageh_ls tuperio : i:}ﬁar’i enim po-
relt ‘printipiiycopriofcens tune efle imperfectius
obietto cognita. "Recuritut ergo ad peifectionem
sl M epphitionis y Sequaro-cur Deus non poflit cognofci
copnitionc aded perfecta vt perillam comprehen-
datup, 1t o0 :
-1 Picd vertidyad veram comprehenfionem effentiali-
tet exigieiit (vt-obiechum cognofcatur quantum eft
Logtiph ibilel vidieftvrcoghitio tantam habeat perfe=
Eionehl iin* katiore cognitionis , feu tantam ‘ingen-
fianem8eiclaritatem quanta ex {e obieGam dare po=
etk coghitioni quant {pecificat; Ira S.Thom. pluri-
bugloayquemfequumtur Thohifte omnes cum Sua=
SeiMolif. Fidrice yArsub. contra Vafques , Hurtad.
Alar€ong! Lo Je :
i+ Ratio eft,quia vt obieCtum comprehendatur , ne-
feelle é{t vt adequetur intelligibilitas intenfiua obicéti
cogniti:fi enim cognitio néadaquerilld,iam non erit
‘cognitit-ddequata obiecto ; fed i non cognofcat ob-
dectam grantum eft cognofcibile, nonadequabit in-
tolligibilicatéin eius intenfiuam: ergo non erit com-
srchefifio. $Minor declaratur ex-doctrina. S. Tho-
ma ; quia quo Pcrfcc’ﬂ:ior cit aliqua entitas obictieo
etiam perfectior cft ciii inrcll]'f_;ibilita.s , & amabili-
tas , id eft vis quam habet, ad {pecificandam fui cog-
Bid o Bhintelledtn ; & ad excitanduimramorem in
voluntate:; ergo: yt. adzquerur intelligibiras obiedti
necefle eft vr cognitia habear toram perfectionem
quam obicctum dare potelt cognitioni, alioquinon
Liradequatarchiedo s ficut effeCis. non diciturad-
~BERALUS caulz qui minar efbvirtite dp fius cauld, &
,damL&Lﬂi;_P'oEelbprimb.cx rebus {enfibilibus. Nam qui
sdebiles:habet ogulos etiamfi videat omnes partes {o-
lid, nonsvidet tamen illum quantum cft vifibilis; quia
rmon adequar yifibilicaremeeius, cum eius vifio non ha-
sbeat rorami ¢laricarem cujus fol poteft effe fundamen-
tum;tins enimdolnon illi apparet quantus eft, vnde
argumentor. Func; non, camprehenditur. obieétum,
quando. non potefk _difcc_mi: quantum illgd fic, fed
guorics non | cognofcinir quantum eft cognofcibile
non pateft difeerni quantumy illud fic vt de fole dixi
£igo. non _Comprc_hc_n,ditul:. Secundd declaratar quia
sobigétum cognolci poteft-rorum , vel per (cientiam
swelper opinionem & fidem , nunguam, autem dice-
e compiehendi quandiv {ola fide, aut opinionc cog-
aaofcenn,quia non, cognefcetus quantum eft cognol-
wcibile ,.cum poflir ex i generare cognitionem fcicp-
i 4 i

CRIEEU
}

'
iy 1y

Conclufio.

R.at10.

Ovigal

T

tificain™ cgb! tequirituy 1d comprehen
ieétum cognofeatur qantuin eft Cogn

Ad-primint Refp . favis probarum el ‘quod ad
comprehenfionerti no' fuflicie § ve nihil obiei fa-
teat cognof¢éntem s nifi cognitio totamhabear clari-
tateni:& - perfetioneniad‘quam obieGumiex (e po-
teft mouére, quia non cognoil‘cmr obieftum quan-
tim eft intenfiuc , fed ‘dinraxat quantium eft’ extenfi-:
ué cogrolcibile.Neque valet-argumentum i cory
comprehénfione quz focalis folim eft , nec
main penetrationein’ exigit quam requirit ipin
compreheniiol i

Ad fecundam Relp. formicam icomprehendi pofle
ab Angelo; quiaicognitio Angeli poteft habere totam
perfectionem & Cle.rimrqn quam formica. ‘dare po-
tefk coghitioni vt cognoleatur quanta fir , Pm'ﬁ'ctio
autem illa major cognitionis que in Deo eft non oris
tur i formica , fedia C{Jgnoﬁ;cnte. Adhoc vt obie-
&uin- comprehendatur non'dixi eflenecefle vt cog=
nofeatur obiectum tam perfecte quam poteft cognol-
ci'sfed tam’perfeé quam exigit cognofti fpecifi-
cando ipfam cognitignem: . Nam perfectio cognitio-
nis yque follim orinur 4 principio tognolcente , im-
pertinens omning efbad comprehenfionem;perfeétio’
aurem cognirionis quz oritur ab obiccto {pecificante
#&nm , neceflaria omnino eft § vt adequenurintelli-
gibilitas obiedts. Sy

Ad tertiam liquer ex- dichis quod -perfectio princi-
pij cognofcentis, ad comprehenfionem nihil facit , fi
aliunde cognitio toram habeat perfe@ionem quam
obiectumipecificansci dare potedt, » & i

Sequebatur ve-adderemuis inuilibilicasi, & incoms=
prehenfibilitari Dej ; eius ineffabilitateny quomodo
feilicet nullpin darrDeo poflic nomen quodipfum fi=
gniﬁcet._ Sequitur autem ex his quahadtenus diéts
fune; Puimd 5 nullam: nomen imponi poife. Déo 4
viatoribus s quodhignificer, vel Lo’ wel beatisi, vel
viateribus Deum:comprehenfiné aut ~quiddirating,
quia viator concepruin { vt dixi) habere de Deo non
poteft quiddicatigume aut:-comprehen{iuum , ded im-
ponere nemo potefki nomen: ret: enipiam , mifi iyxta
modum quo illam coneipit seuge viaror nullun
poneret poteft.Deo nomen quo fignificetur quiddi-
ratiud , aut cemprehenfing; quamuis fine dubio im-
ponese illi poflit:noinen. fignificans Deum propnd;
fed confitsé tantium, non quiddirating. - Sequituy {c-
cundd beatos imponere Poflb Deéanomen qﬂo figni-
ficerur ipfisi beatis. quidditatiué: non quo fignifi-
cetur €0 mado; Yiatoribus, quia beati cognofcunt
quidditatiu¢ Deum , ergo formare }milimf aliquod
nomen quo inpigem loquentes Deum fignificent
quiddiratiuéy non quod illud nemen per fe 1'("[71"1*1"0117
tet Deum quidditatiué quod dixi effe impoffibile, fed
quod.iis qui cognitionem habene quiddiratinam Dei
hocreprafentet. Ipfis antem viatoribus nomen illud
non fignificaret Deum quidditatiug, quia illis cacog-
airipnon poteft conucnire. Sequirurtertid quod ne-

orea

¢ inti-

itualist

«que dple, Deus yamponere fibi; poffit nomen per quad

fignificetus vili creatnre comprehenfiug.. Haber au-
tem niomen per quod iple fibi.co modo reprefente-
tur , & de facto huinlmodi nomeér eius , eft fine du-
bio verbum eius. Creatutis Ipfis etiam viatoribus fi-
gnificari Deus ipfe poteft nomine gliquo impofito 4
Deo per quod tameth neque. comprehenfing , neque
quidditatiue ﬁgn{ihcctur, pexrfectiflimo tamen quo-
dam modo reprafentatur quantumipotelt repraien-
tari Crearufis ., clgz_qd.iibcnrcr diceremn effe nomen
FES¥., Nif yni.tantum diving perfona addidtum
cifer. : Feify

‘ . DISPVT.

EoRh
1m-

Solutia

tertie

Ineffabis
itas Dily




	Seite 63
	Sectio I. Quidditas & prædicata propria visionis Dei.
	Seite 63
	Seite 64
	Seite 65

	Sectio II. An & quomodo visiones Dei sint inæquales.
	Seite 65
	Seite 66
	Seite 67
	Seite 68

	Sectio III. Vtrum visio Dei sit vel esse poßit comprehensiua.
	Seite 68
	Seite 69
	Seite 70
	Seite 71
	Seite 72


