UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Georgii de Rhodes Avenionensis S. J. disputationum
theologiae scholasticae tomus ...

Rhodes, Georges de

Lugduni, 1661

Sectio Ill. Vtrum visio Dei sit vel esse poRit comprehensiua.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Conclufio,

Solutio
prima du-
bitandi.

Solutio
Tecund:z.

68
sotentia & eft ordo effentialis ad illas , ergo fpecie
differt ab altera illa vifione. Confirmarur quia fiel-
fent duz vifiones quarum vna patré exprimeret {ine
filio, altera fAilinm fine patre, diftingnerentur fpecie,
ex co pracise quia dinerfos haberent ordines tran-
{cendentales.

Secundd,fi daretur forma intellectualis qua ex fua
natura effet principium intelligendi, & appetendi:
altera verd effer tantiim principium intelligendi , di-
{tinguerentur fpccie » quia yna careret ordine tran-
{cendentali, quem haberer altera , crgo due yifio-
nes differunt {pecie , propeerordines tranfcendenta-
les diuetlos.

Textio, vifio qua cognofcii- creaturas 11 omnipo-
ccmin,cxprimit in modo C()g:l()lﬁCIlLf_f‘Ol‘m1iP(JECntif‘L
diuerfomodo quam illam exprimat vifio qug non co-
gnofcic creaturas , ergo ille vifiones differunt ctiam
obiedtis formalibus Primm-ijs: imo vifionem qua di-
ucrfas cogno(Cit creaturas, diesfa cognolbuut attri-
buta Dei.fed huinfinodi vifiones diuerfa cagnofcunt
attributa Dei , ergo fpecie differunt.

Dico testid,viliones Dei,quz terminantut ad crea-
guras {pecie cii}lf.‘fﬁ-\ﬁ differunt pcrﬁ-{tlonc indiuidua~
1i non autem {pecifice,fi autem terminarentur ad vna
perfonam fine alijs vel ad vnum atcributum fine alijs
{pecie differrent.

Prima pattis ratio elt quia, illud inter vifiones
ponere non poteft diftinctionem {pecificam quod
non {pecifica vifiones ; fed créature vife in verbo ,
cum {int obiedta folum materialia, & {ccundaria,
non {pecificant vifiones : €rgo quandin idem videtut
obiectum primarium ; etiam {i diverfa videantur ob-
iecta fecundaria , femper vifiones funt ciufdem {pe-
cici,cum folum obie¢tum formale vilionumillas non
Ipecificet cum autem diuerfitas illa vifionum non fit
tanttim nuiwerica ( vtdixi) debet effe fubftantialis
{ed indinidualis.

Secunda pars enidens eft : quia vbi funt abiecta
primaria diuerfa, ibi funt vifiones diuerfz formaliter
& f{pecificé ; fed i vifiones ad diuerfas terminentur
perionas, vel ad attributa dinerfa , habebunt diverfa
obiecta formalia ; exgo erunt dinerle.

Ad primam Refp. vifionem habere ordinem tran-
{cendentalem primarium , & formalem 4d obiectum
primarium,& formale : ordinem antem fecundarium,
& materialem duntaxat ad obieGtum f{ecundarium,
& materiale. Quamuis autem vterquce ille ordo fic
effentialis vifioni , non fequitur tamen vifiones fpe-
cic differre, per ordines effentiales {fecundarios dun-
raxat & materiales, quia ficur obiectum fecunda-
rium s & materiale non conftituic vifionem in fua
{pecie, fic ordo ille fecundasius , & marterialis ; vel
potius {ecundarid tantiun eflentialis, S matesialiter,
non dat diuerficatem nifi materialem : ordo ergo
quem vifio Dei habet ad obiecta {ecundaria , eflen-
vialis eft {ed macerialiter, & fecundario, ideo non va-
riat {peciem vifionum, vade.

Ad confirm.Refp.vifionesillas differre {pecie qua-
rum vna refpicerer patrem , altera filium ; nam illz
haberent obieta primaria diuerfa atque adeo cran-
{cendentales ordines formaliter diuerfos & primario.
Ad argumentum ergo totum,illa maior diftinguitur ,
ill vifiones fpecie differunt quarum vna ording
tranfcendentali caret, quem haber altera , fi fit

ordo effentialis , primacius & formalis concedo :
i fic ordoellentialis fecundarius & matexialis , ne-

go.
% Ad fecundam eadem Refponfio eft : nam forma
illa qua principium effer intelligendi fimul & appe-
tendi, & illa qua principium efler duntaxat intelli-
vendi , haberent ordines ad diverfa obiecta forma-
Yia , ideq fpecie differrenc, viliones autem ad diuerfas

Difp.11. De Deo. Quzft 1V.Se&. 11

creaturas habent ordinem ad diverfa tantim obiecta
materialia.

Inftabis,vbi eft effentia diuerfa ibicft fpecies di-
uerfaled vbi eft ordo effentialis diuerlus , eft dinerfa
elfentia, ergo & {pecies diuerfa.

Refp. difting. maiorem ybi elt cifcnt_ia formali-
ter 5 & pl‘innu'ib diperfa eft {pecies diugr{a concedo :
vbieft effentia macerialiter folum, & fecundario di-
uerfa ibi eft [pecies diverfa nego.

Adtertiam Refp. eandem femper diftinctionem
recurrere , vifio quz in unmipetc:ztil diuerfas expri-
1mit creaturas , cxprimit omnipotcntium diverfo mo-
do, formaliter & Prinm;ii) nego : diverfo modo ma-
terialiter & fecundariod concedo, fimiliter il vifi
nes {pecie differunt qua diuexfa exprimunt ateribu-
ta Dei primarid & f8rmaliter dinerfa concedo , di-
uerfa materialiter tantium & {ecundarid nego = cum
cognofcuncur diuerle creaturz in Deo , non cogno-
{cuntur necelfario attributa primario diuerfa fed tan-
tim fecundariz rationes eiufdem attribuci, v fupra
dixi.

o=

Secrio IlL

Vtrwm wifio Dei fit;vel effe pofiit comprehenfina.

CErrum cft primo comprehenfionem {umi ali-
\ quﬂ:_]\du_1m‘p‘roprlc., alquando P;(_)}n'lc" : fumpra
impropri¢ fignificat aliquands cognitione m quan~
cumque intelleétus enidentem s vt pofﬁtis compre-
hendere cum omnibusfanékis,id eft euidenter cogno-
{cere :aliquando adeptionem , {en aflequurionem fi-
nis intenti, vnde beati omnes dicuntus comprehen-
fores , & inter dotes Beatitudinis via eft compre-
henfio. Propri¢ autem {impra comprehenfio, fign
ficat illam cognitionem , que fic adeq
&o cognito 5 VE nihil in o fic quod lateat cognof-

centem , id eft ira vt nihil in obieéto fit cognolcibi-

le, quod ab ea cognitione diftinéte non attingatn.

Hanc autem veram cife fignificationem comprehen-

fionis primd probari poteft ex analogia comprehen=
fionis corporca ac localis : loco enim dicitur com-
]_wchf_-;:di cotpus , quod fic eft intra locmn adequa~
t&,ve nihil eius fit exera illum locum, Deinde fic om-
nino explicant S. Patres , praefertim Auguftin. cpilt.
1 12.C.8. Alind es? (inguit ) videre, alind comprehen-
dere, guandoguidem id videtur gtod prefens vicungues
[entiznr : torum antens campr‘cbeﬂd;mr videndo 5 gisod
ira videtnr vt nibil eivs lateat videntemn , alibi etiam
vocat plenam & perfeclam cognitionem VT in queftiunc.

de Trinit.& optimée L.12.de ciuit.c.18.oftendit adz-

quationem hanc obicdti, & cognitionis 5 guidgiid
( inquit ) Gientia comprehenditur 5 [Cientis cognitione
fintur 5 1d et ita adequatur vt nihil obieéti fit extra,

fed cognofcatur totaliter , aliorum patrum cadem
mens cit vt patebit infra.

Certum ¢ft fecundd,eas ad comprehenfionem con-
ditiones neceflario requiri , que neceffariz funt vt
cognitio fit omnino adequuta obiedto intc.llingili
cum autem in obiedto alia fit perfedtio extenfina quia
obieétum pluses habet perfectiones {altem ratione
diftinétas : alia intenfitia quia eader perfectio obie~
civ. g. {apientia,plures , vel pauciores habet gradus
virtuales, arque adeo impcﬂ-‘cc’hus vel pcrfcékius po-
teft intelligi : proprerea duas conditiones vera com-
prehenfio requirit, prima eftve adzquer intelligibili-
tatem obiecti extenfivam,aded vt nihil fie in obiecto
vel formaliter vel eminenter quod non cognofcatur
wna & indiuifibili cognitione ¢ fecunda vt adzquer
intelligibilicatem intenfinam id cft cognofcar obie-
éum quancum illud eft cognolcibile quod {ané quid
fir- difhcillimé video explicari : nam illud quantum
eft \.‘uglwfcibilc vel fignificar aliquid fe tenens ex

paste

clt oble-

Solutio
tertiz.

Q

Triplex
conditio.




Anomi.

Triplex

dubitatio,

Conelufio
negans,

De vifione Dei.

patte obiecti, & fic fignificat tantiin quod fignifi-
cabat priot conditio , Llum{.nihil fit in obiedto quod
ilon arcingatur :_vcl fignihicar perfectionem ipﬁus
aus, & fic fenfus eriv quod comprehenfio debeat
effe cognitio intenfiffima & perfectiflima qua de ob-
iedto aliquo poteft haberi , vt volunt nominales.
Vnde {equeretur formicam effe tam incomprehenfi-
bilem quam Deum , cum nulla fit cognitio creata
formice ,. qua non poffit dari pecfectior , vel fenfus
erit quod principium cognofcens debeat effe tam
Petfcftum » quam obiectum cognitum , vt videntur
dicere quidam recentiores , quz interpretatio inuti-
lem reddit quaftionem de incomprchenfibilitate
Dei per creaturas , cum cuidens {icnullam cognitio-
nem creatam effe polfe ram perfectam , ac perfectus
cft Deus , vel fenfus erit ille quem habet Arrubal. vt
cognitio fit tam clara, & euidens quim res eft ex fe
.inthiigibilis 5 quod videtur non effe necetlariam ad
comprehcnﬁoncm, cam hoc non fit neceffarium , vt
omnia cognofcantur qua funt in obiedto.

Verum conftabit ex his qua poftea dicam quid fi-
gnificet cognofcere obie€tum quantim eft cogno-
fcibile , ita nimirum ve illud (quantam) partim fe
teneat ex parte obiecti, & fignificer cognolci fingu-
las Dei perfectiones , {ecundum omnes gradus vie-
tuales intenfionis quos habent, partim {e tenear ex
parte cognitionis , quz totam perfectionem clarira-
tis , & intenfionis habeat ad quam obieGtum ipfum
smouere poteft.Hoc enim eft adequare perfectionem
intenfinam ipfius obiecti,

His pofitis celeberrima inver Theologos difficul-
tas cft vtrum vifio illa Dei clara & intuiciua de qua
dixi hactenus, fir vel cereé diuninivds effe poffic com-
prehenfiua & adwequara vbi video tria poffe quari.
Primd veram reuera implicer vt vifio aliqua Dei crea-
ta {ir comprehenfio.Secundo verum id implicet ex co
quod adzquari non poffit perfectio extenfiua Dei.
Tertid verum id implicet quod adzquari non pofiit
perfeétic intenfina.

§. L

Virum ifio aliqua creata, vel creabilts pafiit effe
Dei comprehenfia.

INComprcheuﬁbilimtcm omnimodam Del nega-
A runt iam olim Eunomius & Anomai, vt referunt
Bafilius, Nazianzen. Chryfoft. alij ve Fulgentius , &
Hugo , Victorinus , anima Chirifti tribuere videntur
omnimodam Dei comprehenfionem : Denique Vaf-
quez licer Theologicé cerrum puret comprehendi
non pofle Deum,negar tamen id effe de fide, :

Ratio dubit. effe porteft primd,quia omne enis {im-
plex aur totaliter cognofcitur , aur ignoratur torali-
ter ; Deus eft ens fummé fimplex , & non ignoratu
totaliter , ergo cognofcitur totaliter quod eft com-
prehendi. Confirmatur quia beati ( vt diximus ) vi-
dent omnia que funt actn in Deo , ergo nihil eft in
Deo quod cos latear.

Secundd, Deus non eft magis incomprehenfibilis,
quam inuifibilis, fed ita eft inuifibilis per vires natu-
1&,ve per potentiam obedientialem fic vifibilis , ergo
per potentiam eriam obedientialem eleuari poteft
creatura vt Deum comprehendat.

Tcrrib,1111[1a ratio probare poteft impofibilitatem
huius eleuationis , velenimilla petererur ex eo quod
cognolci non Pofﬁnt omnia qua funt in Deo, & hoc
non ?r_ob;mxr elfe impoffibile : vel ex eo quod nuila
Cognitio creara pofic, effe ram perfeta in ratione
cognitionis quam Deus eft perfectus in ratione co-
gno{-.::ibilis »& hoc non probatur cfle neceifarinm.

Dico primd,nulla cft polfibilis creatura cuius 1in-
sellectus eleuari diuinichs poflitad Deum compre-

henden

n & videtur effe omnino cern
ita cum 8. Thoma , Bonauent, & Scot:)t:;l::ilf::t%:{fai
nimiter Theologi feré omnes.

‘Primb enim euidenter id exprimitur in fcn’pturis
plalm.ty. Pofuit tenchras laribulnm funm ex quo loco
incomprehenfibilitatem Dei probat Nazianz.orat.1.
Destm abyJiss operit s cuins tenebre lasibulum funt, plal.
138, Mirabilis faila est feientia tua exme 5 vt egregic
ponderant Chryfoft. homil. prima de incomprehen-
fibili natura Dei, & Athanaf, epift. ad folirarios,1.ad
Timoth. 6. lucem habitat inacce(fibilem , vt idem ex-
pendet Chryfoft.homil. 3. Theodorer. in eum locum,
Eccl.x. fapientiam Des precedentem omnia guss } tnue-
figanit : Concluditque wns et altiffimus, creator om-
#ipotens , & rex, &c. lexem. 5 2. magnus confilio, ¢ in-
comprebenfibilis cogivata, Iob.1 1. forfitan vestigia eins
camp;—'ebmdc.r s & vfgie ad perfelinm amnipotentem re-
peries , vt oprime interpretatur Gregor. [.27. Moral.
cap. 4.

Secundd accedit Patrum fuffraginm, Cyprianus in
prologo de operib. Cardinalib. Nez {inquit ) immen-
[itatss eints profundumsvlla creaturayvel colestis,vel ter-
rena mecitnr. Minucius in Octauio. Dess (inquit ) nec
videri poteft, vifit clarior eft, nec comprehends potest nec
aStimari, [Enfibus maior St infinitus , inzmenfiss 5 & fols

[bi, quantus et , morsr, Terrullianus in Apolog. €.17.

inuifibilts eff etiam f§ videatnr , incomprehenfibslis , et
iam [i per gratiam vepraféntetnr : ineflimabilis erfi hu-
mang fenfibus effimetur 5 ades verns, & tantus eff. Ca-
terum quod wideri communiter, giod mﬂfmari,,i?meﬂ Mi=
mus eff ocults guibus oCEHpRtnT 5 manibus 7;;!5151‘ con=
taminatur, &' [enfibus quibas inuenitur 5 guod vero im=
menfum eff [0l fibi notum est.Hoc grod est;Deum &ffi-
mari facit s dum eStimari non capir; & ne dicas loqui
Tercullianum de eo quod poteft fieri naturaliter 5
Deys eft incomprehenfibilss ( inquit ) etfi per gratians
veprafentetur, alios omitto.

Tertiosenim Concil. Lateranenfi cap fitmiter aper-
ta definitio eft , Deum effe immenf{um,zternam ; in=
commutabilem , incomprehenfibilem , nam de illis
omnibus attributis loguitur 2qualiter : ergo fighum
eft Deur codem modo effe incomprehenfibilem quo
eft incommutabilis, & 2ternus;fumi autém incom-
prehienfibilicatem in fenfu in quo eam fitmunt coit=
muniter {cholaftici patet ex fequentt capite;vbi dici
Concilium fe iflam in eo fentu fumere , inquo fumis
illam Petrus Lombardus & f{cholaftici, ergo ex men-
te concilij patet effc omning de fide quod Deusa
nullo intellectu creabili comprehendi poreft vt me-
titd pronunciatum fit & Chryloft.hom. 2. Manifeitam
effe infaniamyminiméque fevendar diceré Dewns nos pof-

S cognofeere,, fivut ipfe fé nosir.

Quartd,ratio tamen Theologica ghz 1d efficacitex
prober difficilis eft. Argumentantur aliqui cum Ca-
1etano quia cognitio elfentialicer finita non poteft ef=
{c adzquata obiecto infinito ; tognitio qualibet crea=
ta eft effencialicet firuta : ergo non poteft effe ade-
quata obieéto infinito; cuinfmodi eft Deusiergo non
poteft effe comprehenfiua. Hec ratio nihil probat
quia dici poffet {atis effe,ad comprehenfionem v co-
gnitio adzequetur obiedto in ratione obiecti ; quam-
uis €1 non adaquetur in ratione entis. Deinde inquie
Recupitus , cognitio comprehenfina , & obiectum
quod comprehenditur debent effe in eodem ordibe
{pecifico abftractionis A porentialitate 8¢ a materia,
alioqui obiectum non adzquathr A tognitione. Sed
hoc probari vix poteft prefertim fi agatur de poten-
tia obedientiali & inde fequeretut quod Angﬁ'lu}i fu-
perior comprehendi non poffer ab Angelo inferiore,
ijs igitar & aliis huiafmodi omiffis.

Ratio proponi hocmedo potelts nulla creatura

poffibilis compehendere poteft Deumn etiam prove sasie,
I

3 elenatay

69

e

Scriptura.

i
3

Patres.

Conciliad
Latexa-
nenfes

Rationes
mions Ci
cacts.

Bffican




'™\’ 3
70 Dilfp.1L
cleuata,fi non poffit eius cognitio cffe adequata per-
fedtionieius tum extenfine tum intenfiue , fed nutla
creata cognitio pouf} adzquare perfectionem exten-
imam,ﬁ.ut intenfiuam, Dei , ergo nulla cognitio ¢
ta poreft efle u)znpmlun[uu. Veraque pmpoutin
examine indiget quoad vtramque partem,de qua mox
dicam.

Solutio Ad priram Relp.ens fumme [1111 plex quod eft vir-
dubitatio= tuahru mulea puih cognol ci partialirer , & ignoraxi
. totum » ntf.uld to-

partialiter. Imbd alind oft cognofc
raliter Cognoi'i:x.%"mnis omnia cognolc
funr in Deo, non ic.qucac"un Tamen co
quia non cognofteretur cotaliter v ftatim conftabir,
Ad ixmndim hdp. negando Deum co modo effe
incor 1"}’1(.[1».111114(‘%1 s quoe {t inuifibilis vt patebic ex
hqlmntﬂm; vbi i(.lponuu icaf m ad tertiam.

5. 1L

Vtrum implicet Dei comprebenfio ex eo quod ad-
aquari non pofSit perfectio exten-
fina Dei.

tur que
brehenfio,

Rimum itaque tationis allace membrum erat: e
wecef{arium ad Dei cox nprehenfionem ve cog-

nolcantur omnia qua funt in Deo tum forma 11rc|
tum eminenter , atque ita vt cognofcantur omnes
creaturz poflibiles,8c omnia decreca Dei arque ac 1eb

futura omnia, & exiltentia. Hocautem effe it npofli-
bile qou veramaque diflicultatem haber non leaem.

» enim Cura non funt a aliquid Dei, ereo
il Jz\]uﬂtc Dens, Deinde
endi poteft Deus quamuis non cogr 16{C
1 pofibilia, {i«
:n.m non Lﬂgﬂ olcantur

Prima du.
Bigacio.

cr 'E":,

ifinte
omnes cff

ifs produ
funt (1ne
non poeeft
20 Augf:]m
1 Deus. Imo
erit;[i enim Ga-
'-|<_ > poterit Gabriel
cognofcere hanc fui con PLLnlLNilOllU]l,’lElll‘LL itailla
cognirio Lummicu {e ipfam. Dmuquc Angelus, fi
cumpu'ncnd.u formicam Comm!u;u ubu infini-
tos effectus quos per lmru,n.m\ naturalem, aut obe-
dientialem pxodm.csc .L}mttft

Secundo, fico m agis penetraretur Deus, quo plu-
res cognolcuntur creaturae,{ equeretut non pu ife cog-
nolci creaturas infinitas in Deo nifi pet cognitionem
infinitam , quod communiter non admitricur ; s qm
porel ft finira L{;'TIHL]( e Logm)iu Deus mimlius 5
poflunt finitd cognitione C(’)"ll()[tj creatut® infinite.
Probatur tamen maior tunc cognofcitur Deus ¢ 0g-
nitione Jilfmlt.. qua ndo mﬁnltt: PLllttialur hd cum
infinite cognofcuntur creature in Deo infinité Dens
penetratur, vt conftat ex {upm dickis, ergo fi cognol-
cantur infinite creature, cognitio eft infini

Tertio, nulla ratio pmn.u elle impoffibile, vt cog-
nofcantur omnia poxhblu-h& omnia tum furura,tum
exiftentiain Verbo, crgo ex eo L.tpjrc non ]n‘hPhLJl
cnmpr-"htm 1i Deum.  Prc Hn antecedens rota ratio
reur eftsquia nulla vifio Fcnr”} \"um { 'phm
{ed v ifio beata necelfar nofcit fe ipfam ﬂu)mu
non cffer perfecta bes atitudo , qu debet Lo'nmh,ue
‘ .|.=u nm‘-.un am. Deinde non ilh“.mll vE po—

..'("‘:'lull..'l.n 1.L‘ 1Pi 111

ccanda
dubitacio,

6] C()

g potelt i\ Wp“m th.mm OrLC
habeac ab obiedtam. ]n*u cum dico Deus cognofcic
omnia poﬂ;bllly. cogn nofcit ix. IP[JH] 5 Clim
1Pf:z fit vium ex polsib ;
ctiaim in Deo cognitio efls non poll

CITi

er.directa h.nul,

De Deo.

Quaft. IV. Se&. 111

n in Deo implicat vt eadem
2, & darentur reflexiones actu

& reflexa ,
cognitio {it prior feip
in| f!\u' 2%

Dico primd , ad Dei comprehen{ionem requiritus
cognitio creaturarum omnium an‘llmm inVerbo,
» eft fimpliciter l‘uiml,tbllls Ira commu-
ef fumiu_u cum S.Thoma hicart.8. & ; 3-P-q- 10
art.2. Bonauent.in 3. diftict. r4.queett. 3, arc.2.Scot o
quatt.2. Suare, '\ftliquc.

Prima partis Ratio difficilisnoneft »quia necefle eft
ad Lumpuhmhuncm, vt nihil Dei lateat cognofcen
tem, {ed (i non videantur creature omnes pofsibiles,
aliquid erit Dei quod latear L("""l\ln_lf‘l“.ﬂ]_\]'lul]'l].d
qrmd continetur eminenterin [ aliquid Dei,
imo & re! pnd:us omnes quos haber Deus ad creatu-
ras funt '111(}”11{ Dei, idez omnes funt alic quid Dei;
potentia Dei pm\ t factiua Inmulumm i particulari
eft eriam : lic]m Dei ; fed (.U“'“ur..l ta non puiiunt
qll‘]') CU”HO[‘.'U"UI] flhklﬂ f[[‘l[l-LLt' Ll(_‘ crearurae om-
nes pofs t Deus Lfm‘]m_l iendatur i~
lz {.‘U""lu{u d(bcm. Confirmatur quia tunc caufa
Lompicly.ndnm quando penctratar [!(I fectiflime ,
fed inon cognofcantur omnes effeétus ab ea produ-
cibiles , non LO‘H]U[LC‘I[I[ sneque penetrabitur modo
pmff &ifsimo ergo non LOlD})tht ndetur,  Et hxe
eriam.Ratio 1””]"“ debere cognofciad comprehen-
fionem Dei nmm“ futura, & exiftentia quz
videri vi vilionis Dei. Probatur qui "“l“' At per-
fecte L()I]Pllll ndi Det 1, quin videantuy omnia
funt actu in Deo , fed :»-rmh. mc‘aulll:(l a lu"c

1] us,LL {cic

quia eti:
4 ~

sibiles ergo v

l:\".‘\_‘,l_ﬂ

qie
e

ndi Deus quin illud eriam e o
fycum ad L'on‘l)rchc:z'aﬂoncm exigatur penctratio
(fentiz quoad omnia quz funt in 1p{.t.

Secunda pars quod huiufmodi cognitio omnium
puis;lnlmm y \\ exiftentinin fic Il‘[]l‘!of‘lblhs illLJbJL’l
et fufius tertia parte. Ratio autem erat 1}; xcipua,
quia illa cognirio qu
exiftentia diftincte, {e 1 !P.dl‘i] etiam diftinété ac in actu
!Ignzlm videret. Quod efle mw‘lxlbw oftendebam,
cum Scoto,Gabr i Ocham. Ilmtuf Recupit, contra
Suarem,Salam,& multos recentiores.

Probatur aurem breniter , quia omnis cognitio
creata refertur tranfcendentaliter ad obie@um non
{oliim primarium, {ed etiam fecundarium 3 implicar
enim vt obiecto mutato,immutata maneat,fed i impli-
car vt aliquid ordinem dicat tranfeendentalem ad fe
ipm m , CEgo implicat vt cognitio creata reflexe cog-
fcarfeipfam. Deindei lmp icat vraliquid fic i’“‘“
{e ipfo,fed obiectum eft pnusuwmnom cum {ir for-
ma {'xt]mlau. fpecificans cognitionem faltem fecun-
dario,fi non fitr obicétum primarium,& fit etiam men-
fura cognitionis ; menf{uram autem cercum eft effe
priorem menfurato : ergo non poteft 2 Jquu{ effe cog-
nitio fud 1plm<. Prarerea i aplicat .11111 iid effe tcnan—
tiarn ad fe ipfum alioquieflet terminns fimul & via
quodi me.mat , ficut implicat vt aliguid fimul fit 1y
via,& in termino viz.Neq; recurtere licet ad diucrfas
formalicates,fic enim eruntadmittéda in e1d€ cogni-
tione for mwhmrc% actu infinite. Nam €ognitio provt
eft texminus di[hmjmtm afe 1pl.1 prov rc{k via,& cog
nitio vt directa di ftuwmfm afe 'p!.l provte f= 1 ¢
vnde !Lqu.lm pre CCi!m infinitus. Nam coeni
vt eft rerminus formaliter , cognofc'

Hduu mmm pofsibilia , &

I, €rgo peral
- "

Conclufis

futura

Cognoi‘.i
omnia
poffibilia.




Aliz ra-
tiongs.

Solutio
{timz du-
itagionis,

De vifione Dei.

quid di[tinEth_Furmalitcr > illqd‘di&in&um cognpf—
citur , ergo rurfiss per aliquid diftinébum, & fic in in-
finitum. Rur{us dabitur cognitio extra collectionem
omnium cognitionum quod implicat.Nam datur per
te cognitio cognofcens omnes cognitiones, fcd vt fic
diftinguicur formalicer ab omni cognitione, ergo da-
tur formaliter aliqua cognitio extra omnem cogni-
tionem, Denique argnmentum Recupiti cft etiam
efficax , implicat intellectio identificara cum intelle-
ctucreato , ve probabo in materia de Angelis , ergo
implicat intelledtio identificata cum reintellecta, to-
12 enim ratio currintelleéio identificari non poflic
cum intelle@u eft quia intellectus eft aliquid prius,
& caufa intellectionis:quod etiam conuenit obiecto
vt oftendi.

Valéntque rationes illez omnes pro. cognitione
omnium exiftentium vt patet. Et poteft praterea
probari fi vifio videret {e ipfam, videret etiam fe per-
petuo duraturam , vadeilla vifio cum effentialiter fie
vera, ex {ua intrinfeca ratione haberet vt poftquam
faka eft nunquam deftruererurd Deo , & hanc non
cife neceflitatem folim confequentem probabam;
quia implicar ve Deus entitatem huius vifionis ponat
in rerum naturd, quin decernat illam in. zrernum
conferuare.

Eandem impoffibiliratem cognitionis poffibilium
video aliter probari i recentioribus, v. gt. quia cog-
nitio illa qua adzquaretur infinito non poflerelle fi-
nita,fed aducrfari) negabunt cffe impoffibile:ve decur
infinita cognitio: imb & negabunt effe neceffe, vt
cognitio omnium poffibilium in {e ipfis fit infinita ve
dicam ftatim. Sed inquies tam implicar vt creatura
{ciat omnia que Deus {cit,quam ve facere poffit om-
nia qu¢ Deus poteft facere. Negari poteft pariras,quia
implicat vt crearara poffet [ ipfam primo produce-
re.Deniq; probat Arzubal,quia ordo tranfeendentalis
determinarus, & indiuiduns, debet habere terminuim
determinatum quein refpicic effentialiter. Sed omne
pofibile in particularinon cftaliquid dererminatam,
ergonon poteft dari ordo, tranfcendencalisad illud.

Ad primam Rcfpon. creaturas non efle aliquid
Dei contentum ineo formaliter, fed effe aliquid,
Dei , contentum in €o eminenter s cuius etiam cog-
nitio exigitur ad comprehenfionem. Nam fi vulgaris
tantim f{ic comprehenfio caufe non eft quidem ne-
cefle vt cognofcantur omnes effetus quosilla poreft
per potentiam obedientialem producere , fed eft ne-
celle vt cognofcantur omnes quos poreft producere
per potentiamnaturalem , modo illi nouam aliquam
caulz perfedtionem afferant cuiufimodi func illi om-
nes effectus qui fpecie differunt , vel qui poffint fi-
mul produci. Illiautem effe@us qui poflunt fucceli-
ué produci, & {olo inter fe numero differunt non de-
bent neceffarid cognofci quorics comprehenditur
caufa:hine fir ve coprehendi a nullo intelle@u poffic
Deus , qui2 nd pofsiat cognofci omnes effectus {pecie
diuerfi , vel etiam {olo numero diftinéti qui produci
i Deo poflunt fimul. Fateor quod Angelus E. iplum
nequit comprehendere naturaliter 5 poteft autem fu-
pernaturaliter cognofcere fas omnes cognitiones
naturales atque ira fe ipfum comprehendere , quam-
uis cognitio illa fupernaturalis non attingat {e ipfam
fimiliter fi Gabriel comprehendatur & Michatle,cog-
nofcentur a2 Michacle omnes cognitiones naturales
Gabriclis, non autem fupernaturales , atque aded
Gabriel comprehenfionem hane fisi non poterit attin-
geze per actum naturalem , alioqui cognitio attinge-
ret fe ipfam,fed potcric illam fupernarurali au cog-
nofcere , quia cognitio illa ﬁzpcrnaturalis non cog-
nofcebatur eoactu quo Michaél Gabriclem compre~
he:ld‘cbat. Formicanon poteft producere fimul effe-
Ctus infinitos numero diverfos » neque infinicos effe-

71
¢tus diftinctos fpecic,, idedque comprehendi porefk
quin cognofcantur infiniri efieus. g

Ad fecundam Refp. Deum infinit penctrari ab co
qui cognoftit infinitas creaturas in Verbo , fed nego
requirl ad penetrationem hanc infinicam Cognitio-
nem Arithmeticé infinitam, {uficit enim cognitio in-
finira quiualenter & Geometricd, Vade dico poile
per cognitionem entitariué finitam cognofci compre-
henliue creaturas infinitas quia i Deus infinitus vide-
xi poteft vifione finitd, multd magis videri poffunt
vilione finitd infinitz creature cam fit eadem pi‘o-r"-k
{us ratio. Neque valer hic argumentum calculatorium.
(vedixi ) nam quo. plures cognofcuntur creaturz, eo.
maior cft Geometricé perfectio cognitionis ', non
Arithmeticé , id eft non pes plures gradus fed in di-
ucrfa (pecie.

Inftabis potentia que facere poteft infinita etiam
{ynearegorematice , eft infinita categorematicé , cum
non aliter probctur infinitas potentiz diuinz , vel
etiam meriti Chrifti. Ergo cognitio que attingic in-
finita eft infinica.

Refp. manifeltam effe di(paritatem quia potentia
productiua neceflarid continet formaliter, vel.emi-
neneer cffeétus quos poteft producere , idedque in-
finita eife debet i producere poteft infinita.. Cog-
nitio autem cum non contineat obiedta quz cognol-
cit; finita effe poteft, quamuis cognofcar infinita:

Ad terciam Relp. {atis oftenfum cffe quod fir im-
poflibile vt vifio cognofcar diftincté fe ipfam. Beatus
ex vifuz vifionis elt beatus effentialiter non integra-
lizer 5 cognolicere fe effe beatum non pertinet ad ef-
fentialem beatitudinem , fed ad integraleillius com-
plementum ; ¢ft enim aliquid connaturaliter debi-
tum béatitudini 5 &ab illa Huens. Intellectus poteft
coguofcere fe ipfam cognitio autem {e ipfam ton
poteft cognofcere quia intelleétus non dicicordinem
eflentialem ad obiectum hoc vel illud in particulasi
quod attingit,{ed ad obiedtum fuum adzquatum qua
eft ratio communiffima entis ; atque aded quando.fe
ipfum cognefcit , non dicit ordinem ad fe ipfum, nec
eft prior fe ipfo. At verd cognitio. tranfcendentali-
ter refertur-ad obie€tum quod cognofcit ;& illud
prafupponir,ideo eft necefle vt fe ipfum non cognof-
cat diftinété , & in particulari : confusé aurem, & fub
vniuerfali aliqua ratione fe ipfum poteft cognofcere,
quia tunc non refertur ad fe ipfam. De cognitione
divina queab obiecto non fpecificarur difpar ra-

tio eft.
(TR A

Pirum implicetr Des comprehenfio ex eo quod
adeqnari non pofiit perfectio in-
tenfina Dei.

Lterum Proba.tionis allatz membrum erar, exi-
Agi ad comprehenfionem vt non tantum cognof-
catur rotum quod eft in obiecto ; tum formalirer,
tum eminenter ; {ed etiam vt obietum cognofearur
quatum et cognofcibile, id eft vt cognirio totam ha-
bear perfectionem claritatis ; & intenfionis, ad quam
obiectum moucre poteft:efle auré impoffibile v Deus
cognofcatur quantum eft cognolcibilis quod fané vi-
derur difficilius , quim membram pracedens.

Primb enim ad comprehen(ioriem nihil ex Auguft.
alind exigitar , quam vt nihil obieétilateat cognol-
centem , fed fi cognofcantur omnia quie fint in Deo
formalirer ; & eminenter, nihil obiecti iatebi'_: cog-
nofceurcm,ergo comprehenderur Deus quamuis non
cognoftatur quantumeft cognoftibilis. anﬁrmamt
quia nomen comprehenfionis a corpotali compre-
henfione ad {piritalein cranflatum elt; fed ve vnum
corpus’ comprehendar-aliid corpus ; non requiritur

zqualitas

Inftangia.

Solutie

terrie,

Prima da.
bigatio,




72 Difp.11. De Deo:Quz .

#qualiras nobilitady’, glob{ls_ efiim ferfens compre=
hendere poteft aureuir eigo vE comprehcr_ldarur Deus
#qualitas cognitionis* fon requitdtar, 7
Secunda * Secundd, fi - comptehenfior eft cogditiorqua cog-
dubitatio. 4 afcarar obiectuit ‘quantum’eft cognofibile fequi-
s formicam a millo“incelle@u creatd 'comprehen-
di’poﬂ‘é 5 'fam Aﬁgclus > V.g. non Pptcfl cogno[ujre
fornyicim ‘quanttim éft cognofcibilis : nullus eniin.
Atlgelus eft fta perfectus ue ‘non'poffic dari alius per-
fedtior cognoibitiuus formice: Imo illa cquoinbl—
11§ éf¥ 2 Déo infinitd cogmitione ;& ficut exigit "b €o
fierificables exigit cognolci: Neque {atis cft diceré!
i Heridé 3 Formictim non exigere’ cognolci 2 Deo:
donisione vt infinita’s fed vt finita +'nam formica
(‘ﬂ%nﬁa’]itcr‘p?ndc! ¥ Do, vr Deo; & effentialiter
< infinito , ergo cxigit cognoftiaDeo vt Detiseft , ex-
skl gy eophitione itfitica: : -
Tertiadu- FiiPegridy | (74 comprehenfionen exigicur vt obic-
i Siin cogniofcdtur quintum eft cognofcibile , requi-
it vt Priuc'ipium cognolfcens, {it tam pcrfcchlm,
quim obiccum cognitum : hoc autem f.ﬂﬁn:n eft
quid~ fic: neque diuii_iitﬁs goteri’r Angelus illf(:‘l'ior
comprehendere Algklum fuperioren, Neque fatis+
fagic Artiaga ch'nmit‘cl‘cmri'poﬁc diginitis*Angelum
inferforem ‘vt producat’ cognitionem “aqualem illi
qua producéret Aiageh_ls tuperio : i:}ﬁar’i enim po-
relt ‘printipiiycopriofcens tune efle imperfectius
obietto cognita. "Recuritut ergo ad peifectionem
sl M epphitionis y Sequaro-cur Deus non poflit cognofci
copnitionc aded perfecta vt perillam comprehen-
datup, 1t o0 :
-1 Picd vertidyad veram comprehenfionem effentiali-
tet exigieiit (vt-obiechum cognofcatur quantum eft
Logtiph ibilel vidieftvrcoghitio tantam habeat perfe=
Eionehl iin* katiore cognitionis , feu tantam ‘ingen-
fianem8eiclaritatem quanta ex {e obieGam dare po=
etk coghitioni quant {pecificat; Ira S.Thom. pluri-
bugloayquemfequumtur Thohifte omnes cum Sua=
SeiMolif. Fidrice yArsub. contra Vafques , Hurtad.
Alar€ong! Lo Je :
i+ Ratio eft,quia vt obieCtum comprehendatur , ne-
feelle é{t vt adequetur intelligibilitas intenfiua obicéti
cogniti:fi enim cognitio néadaquerilld,iam non erit
‘cognitit-ddequata obiecto ; fed i non cognofcat ob-
dectam grantum eft cognofcibile, nonadequabit in-
tolligibilicatéin eius intenfiuam: ergo non erit com-
srchefifio. $Minor declaratur ex-doctrina. S. Tho-
ma ; quia quo Pcrfcc’ﬂ:ior cit aliqua entitas obictieo
etiam perfectior cft ciii inrcll]'f_;ibilita.s , & amabili-
tas , id eft vis quam habet, ad {pecificandam fui cog-
Bid o Bhintelledtn ; & ad excitanduimramorem in
voluntate:; ergo: yt. adzquerur intelligibiras obiedti
necefle eft vr cognitia habear toram perfectionem
quam obicctum dare potelt cognitioni, alioquinon
Liradequatarchiedo s ficut effeCis. non diciturad-
~BERALUS caulz qui minar efbvirtite dp fius cauld, &
,damL&Lﬂi;_P'oEelbprimb.cx rebus {enfibilibus. Nam qui
sdebiles:habet ogulos etiamfi videat omnes partes {o-
lid, nonsvidet tamen illum quantum cft vifibilis; quia
rmon adequar yifibilicaremeeius, cum eius vifio non ha-
sbeat rorami ¢laricarem cujus fol poteft effe fundamen-
tum;tins enimdolnon illi apparet quantus eft, vnde
argumentor. Func; non, camprehenditur. obieétum,
quando. non potefk _difcc_mi: quantum illgd fic, fed
guorics non | cognofcinir quantum eft cognofcibile
non pateft difeerni quantumy illud fic vt de fole dixi
£igo. non _Comprc_hc_n,ditul:. Secundd declaratar quia
sobigétum cognolci poteft-rorum , vel per (cientiam
swelper opinionem & fidem , nunguam, autem dice-
e compiehendi quandiv {ola fide, aut opinionc cog-
aaofcenn,quia non, cognefcetus quantum eft cognol-
wcibile ,.cum poflir ex i generare cognitionem fcicp-
i 4 i

CRIEEU
}

'
iy 1y

Conclufio.

R.at10.

Ovigal

T

tificain™ cgb! tequirituy 1d comprehen
ieétum cognofeatur qantuin eft Cogn

Ad-primint Refp . favis probarum el ‘quod ad
comprehenfionerti no' fuflicie § ve nihil obiei fa-
teat cognof¢éntem s nifi cognitio totamhabear clari-
tateni:& - perfetioneniad‘quam obieGumiex (e po-
teft mouére, quia non cognoil‘cmr obieftum quan-
tim eft intenfiuc , fed ‘dinraxat quantium eft’ extenfi-:
ué cogrolcibile.Neque valet-argumentum i cory
comprehénfione quz focalis folim eft , nec
main penetrationein’ exigit quam requirit ipin
compreheniiol i

Ad fecundam Relp. formicam icomprehendi pofle
ab Angelo; quiaicognitio Angeli poteft habere totam
perfectionem & Cle.rimrqn quam formica. ‘dare po-
tefk coghitioni vt cognoleatur quanta fir , Pm'ﬁ'ctio
autem illa major cognitionis que in Deo eft non oris
tur i formica , fedia C{Jgnoﬁ;cnte. Adhoc vt obie-
&uin- comprehendatur non'dixi eflenecefle vt cog=
nofeatur obiectum tam perfecte quam poteft cognol-
ci'sfed tam’perfeé quam exigit cognofti fpecifi-
cando ipfam cognitignem: . Nam perfectio cognitio-
nis yque follim orinur 4 principio tognolcente , im-
pertinens omning efbad comprehenfionem;perfeétio’
aurem cognirionis quz oritur ab obiccto {pecificante
#&nm , neceflaria omnino eft § vt adequenurintelli-
gibilitas obiedts. Sy

Ad tertiam liquer ex- dichis quod -perfectio princi-
pij cognofcentis, ad comprehenfionem nihil facit , fi
aliunde cognitio toram habeat perfe@ionem quam
obiectumipecificansci dare potedt, » & i

Sequebatur ve-adderemuis inuilibilicasi, & incoms=
prehenfibilitari Dej ; eius ineffabilitateny quomodo
feilicet nullpin darrDeo poflic nomen quodipfum fi=
gniﬁcet._ Sequitur autem ex his quahadtenus diéts
fune; Puimd 5 nullam: nomen imponi poife. Déo 4
viatoribus s quodhignificer, vel Lo’ wel beatisi, vel
viateribus Deum:comprehenfiné aut ~quiddirating,
quia viator concepruin { vt dixi) habere de Deo non
poteft quiddicatigume aut:-comprehen{iuum , ded im-
ponere nemo potefki nomen: ret: enipiam , mifi iyxta
modum quo illam coneipit seuge viaror nullun
poneret poteft.Deo nomen quo fignificetur quiddi-
ratiud , aut cemprehenfing; quamuis fine dubio im-
ponese illi poflit:noinen. fignificans Deum propnd;
fed confitsé tantium, non quiddirating. - Sequituy {c-
cundd beatos imponere Poflb Deéanomen qﬂo figni-
ficerur ipfisi beatis. quidditatiué: non quo fignifi-
cetur €0 mado; Yiatoribus, quia beati cognofcunt
quidditatiu¢ Deum , ergo formare }milimf aliquod
nomen quo inpigem loquentes Deum fignificent
quiddiratiuéy non quod illud nemen per fe 1'("[71"1*1"0117
tet Deum quidditatiué quod dixi effe impoffibile, fed
quod.iis qui cognitionem habene quiddiratinam Dei
hocreprafentet. Ipfis antem viatoribus nomen illud
non fignificaret Deum quidditatiug, quia illis cacog-
airipnon poteft conucnire. Sequirurtertid quod ne-

orea

¢ inti-

itualist

«que dple, Deus yamponere fibi; poffit nomen per quad

fignificetus vili creatnre comprehenfiug.. Haber au-
tem niomen per quod iple fibi.co modo reprefente-
tur , & de facto huinlmodi nomeér eius , eft fine du-
bio verbum eius. Creatutis Ipfis etiam viatoribus fi-
gnificari Deus ipfe poteft nomine gliquo impofito 4
Deo per quod tameth neque. comprehenfing , neque
quidditatiue ﬁgn{ihcctur, pexrfectiflimo tamen quo-
dam modo reprafentatur quantumipotelt repraien-
tari Crearufis ., clgz_qd.iibcnrcr diceremn effe nomen
FES¥., Nif yni.tantum diving perfona addidtum
cifer. : Feify

‘ . DISPVT.

EoRh
1m-

Solutia

tertie

Ineffabis
itas Dily




	Seite 68
	Seite 69
	Seite 70
	Seite 71
	Seite 72

