UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Georgii de Rhodes Avenionensis S. J. disputationum
theologiae scholasticae tomus ...

Rhodes, Georges de

Lugduni, 1661

Dispvtatio lll. De perfectione intellctus Diuini, siue de multiplici eius
scientia.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

InDeoelt
intelle.
dtus,

Datengia
intelled.
aquid (-
guificer,

De {cientia Dei.

sttt dhddidhdhe el
DISPVTATIO IIL

De perfeitione intelletns dinini, fiwe de multi-
plici eins [cientia. S.Thom.quzft.14.
15.16.17. 18.

e OsT explicatam {cientiam illam > qua

2 /0% haberia nobis poteft de Deo 5 tum in via
tum in patria , Erﬂlliitn nunc ad thefauros
o ‘,«- illos fapientiz ,ac {czcnn‘;r: ch > quoruin
radiis perflricta humana mens ; confiteri cogieur do-
mino , quia terribiliter magnificatus eft, Inquit QJI‘I'Y“
foft. homil. 1. quiafcilicer mirabilis facta cii_[c;cntm
eius ﬁlprﬂ. nos , confortata eft & non poterimus ’ad
eam.Sunt autem confideranda potiffimum in ea quin-

uc,primb,ﬁpicmia,& {cientia _Dci gfu{fratixq.ﬁccun—
jb,fcu:ntia fimplicis intelligentjz qui cognolcit pof-
fibilia. Tertio,{cientia vifionis quicognofcir ablo-
lucé futura, Quarto , {cientia media qui cognofcit
futura fub conditione. Quinto, fcicntia pradtica , &
Idez.

SEVUE STLO L
De [apientia ¢ [cientia dinina generatim,

Ngredimur ergo profundaDei, & fublimem illam
Imcnrem quafi fine mente, fine ratione , fine nomi-
ne, atque adeo f{apientiam fine fﬂpic_nria vt ait Dio-
nyfins cap. 7. de diuinis nominibus fpectare nitimur
in caligine, vbi occurrime videnda quatuor. Primb,
potentia ipfa intellectiua Dei. Secundd > multiplex
eius obiectum. Tertid, multiplex eius aus. Quartd,
maltiplex eius diuifio.

SE@Fio L

De pstentia intelleiFiya que ¢ff in Dep.
Art.1. & 4.

Ertum eft primo , in nullo vero fenfy negari pof-

fe quod in Deo fi verus, & proprié dickus in-
telleGus. Quia primd , feripture ac Pacres intelle-
&um & fapientiam Deo abfoluce tribuunt Owifecit
clos 1n intelleltu , 0 altirude dinitiarum [apientie , ¢
Sésentse Des, Cyrill. lib, 11, Thefauri, Deum appellat
Supremum, ¢ optimum intellelum, Irenaus lib, Cigde
Dens ( inquit)torus exiftens mens, & ratio.Damafcenus
lib.z.cap. 15. dicitur Dews intelleltus, % vatio, Deinde
probat hoc S. Thomas art, 1., & lib.x. contra gentes
€ap.44. oprimis rationibus,quia Deus cft immareria-
lis , quia cum it primum mouens omniain {uos fines
dirigic : quia intellectus eft fupremus vitz gradus, &
pettectio fimplex , nam tametf; vnus eft,quodam ta-
men modo eft omnia,

Certumn eft fecundd , intelle@um efle non poHE
in Deo , quin ficetiam in Deo potentia intelleétiua,
Capacitas & facultas intelligendi. Ratio eft quia ,

uiufmodi potentia fum; poteft eripliciter primo pre-
cifiué prove fignificat id Cui non repugnar actu intel-
ligere , abftrahendo ab co quod Deus adtu intelligat,
quemadimodum bené Deys dicitur poffe adbu exifte-
te .egol%ui actu loquor, dicor polle loqui, fi enim
non poflem loqui,actu non quucrcr. Nam hzc pof=
1bilitas non eft aliud quam non repugnantia, Se-
€unds fumi poteft negariué Provt negat aétualem in-
telletionem , fic quando Petrus non eft, dicirur pol=
f? actuefle , illa poflibilitas negar actualem exiften-
tam Petri, qui quando erit , non eric amplius poffi-
bilis & ego poffum ady intelligere id quod non in-
telligo ;&u. Tertio , fumitur efedine pro facultate

om. |,

73

producendi vitaliter in (& a&uaicmintciiuﬂioncnh
&illam recipiendi, & hoc-eft quod Propric vocamus
actum primum intelligendi ve ftatim dicam, Si fu-
matur primo modo potentia intelligendi , tam cer.-
tum elt illam effe in Deg > quam certum eft efle in
Deo intellectum : fi fumaryr negatiue certum etiam
eft illam ei{_’c non poffe in Deo qui eft fimplex ,a&us
purus & infinicus.

Tota ergo difficultas effe poteft de tertio fenfuin
quo porentia , fumpta quafi effedtiné fignificar aétum
primumintelligendi, & queritur verum ficar eft in
Deo perfectio correlpondens intelle@ioni actuali
quzin nobiseft a&t;s}écum{us > fic etiam fic perfe-
Ctio altera qua correfpondear aétuj, primo qui dici-
tur in nobis faculras mrelligens & eft prior intelle-
¢tione actuali, aded i poflimus concipere in Deo
aliquid »quod noftro modo intelligendi antecedat
intellectionem , tanquam principium eius effecti-
uum , & receptinum, fiue primd s illud principium
fit atus primus radicalis reipondens fubftantiz crea-
tzintellectine : fiue fecunds , fir adus primus pro-
ximus , & formalis refpondens potentiz intellectinz
{peciei, & habitui creato « fie virumin Deo repe-
tiatur perfectioilla que conftituit in creatis actum
primum intelligendi.

Ratio ergo dubir, primo eft quiain Deo non eft
impotentia ad intelligendum ; potelt enim intelli-
gere , ergo eft potentia , ergo actus primus qui non
fignificat aliud quam potentiam.Deinde vbi eft actus
fecundus ,ibi necefarid cffe debet actus primus, in
Deo eft actus fecundus intelligendi, & volendi qui
refertur neceffarid ad primum , ergo eft neceffarid
actus primus. Quomodo 3 enim poteft aliquid effe
{ecundum vbi nihil eft primum. Denique vt intelle-
¢tus Dei concipiatur ad modum aétus primi fufficic
Vi concipcre Po{ﬁm in Deo vim intc.lligcndi, non
concipiendo adtualem intellectionem , fed pollum
intelligere illam vim in Deo non cogitati intellectio-
neactuali,crgo peilum intelligere in Deo adtam pri-
mum intelligendi. Minor probatur pollum inellige-
re in Deo intelle@iuum radicale »non cogitando in~
telle¢tiuum formale, Intelleétivum  radicale nihil
aliud cft quam vis intelligendi in aéu primo : crgo
pollum intelligere vim intelligendi in actu primo fi-
ne aéu fecundo.

Secunds , ficut datur in Deo potentia generatiua,
quz verum eft principium ﬁlij immanenter geniti,
& iplius gencrarionis , fic non eft abfurdum ponere
in Deo potentiam intelleétivam , tanquam princis
pium intelleétionis, videtur enim par efle rario. Nam
quamuis potentia generatiua ve fic non fit receptitia,
tamen in Deo cum fit immanenter operans, nen mi<
nus eft receptiva quim intellectus. Neque fatisfacit
Herice cum ait potentiam generatiuam in Deo non
elle principium generationis aétiue > fed termini
producki, quia {icut non implicat dari potentiam ge+
nerariuam termini producti immanenter s fic ne=
que implicat dari porentidin productiuam terming
actualis. ‘

Tertid , datur in Deo {cientia libera silla eft aétus
primus inrclligcndi ergo,8&c¢. Minor probarur:aétus
primus {Ciendi nihil aliud eft quim potentia ad {cien=
dum cuin carentia fcientiz atualis, fed multa
Deus poflet {cire per {cientiam liberam que aétu non
{cit vt patet, ergo {cientia libera eft adtus Priﬂ}us.
Confirmar. primé, Deus ab zterno habuit potentiam
non{ciendi ea qua fcir, ergo etiam in tempore haber
illam potentiam. Antecedens paregquia potuit Deus
ab @rerno non decernere creationem corim que fune
adtu,atque aded habuic potentiam illa non {tiendi,

Confequentia cft etiam euidens , quia fiab wter-
7o potuit Deus tranfire fine imperfetione abille

ftary

Statns
Contréa
uczﬁz,

Prima dgs
bitatio,

Seetanda
dubitatios

Tettia dus
bicatio.




g
74
fratu potentie {ciendi, ad actum {ciendi, & ab il
decerminatione ad determinationem , quare nunc li-
militerin tempore non poteft. Confirmar. Sccundo,
quia {cienria libera foliim {uperaddic refpectum ra-
tionis actui neceffario : ergo fine muratione pc‘_;ii::‘
aliquid de nouo {cire , fi de nono effet aliquid futu-
rum , & {cibile.

Dicendum tamen eft, nullum etiam per
elle 170111‘ in Deo adtum primum intelligendi
lendi ;uop!:i& di¢tum , vel formalem ; v {l rad 1
fiue ille fit potentia {iue fpecies impreffa , 11t!C‘lmb1—
tus. Ira polt Aurcolum , & Gabrielem f?'t'!‘,[t nt Suarez
difpur. 3o. Metaph. {ect.15. Herice difpuc.2. cap.3.
Arrubal.difput.38. . Fafolus art.4. contra Mo-
linam , V'&L';Ll‘.l&;’l‘.i,r\lb(’!_til]illﬂ, & alios recentiores.

Ratio autem optima cft quam habet Herice loco
cicar, nullum ateributum exiftit in Deo formaliter
quod excludit fimplicitatem , }‘Lll'_il':\Ft'm 5 3\ ilﬂ:l:)i[.‘:
tem , fed adtus primus dc porentia ll_ltclilgﬂ'ih,i pro-
prié fumpta , provt diftinguitur ab :}t‘m l.L‘L"Lllld\’J ex-
cludic hae tria, ergo adtus primus intelligendi pro-
pric dictus non eft in Deo,ectiam per rationem.Probo
minorem ; illud quod effentialiter includit receptio-
nem & diftinétionem excludit {implicimmn purita-
tem , & infinitatem : adtus primus intelligendi pro-
pric-dictus ellentialirer includit diftinétionem & re-
ceptionem  €1go excludit fimplicitatem. Probo mi-
nor, ackus primus intelligendi, provt diftinguitur ab

rationem
Conclufio

: aut vo-
ficgatiua.

calem,

Ratio.’

o

adtu (ecundo , conftiraitur formaliver , pexr vim pro-

dudtinam , & receprivam intellectionis : fed vis pro-

Stiua, & recepriua intellectionis , formaliter in-
=

tionem, & receptionem , nam vbi eft
S. Et‘go ackus pri-

diftinttio rea
mus intel i propri¢ dictus formaliter dicit re-
ccptimwm, & diftin@ionem. Probat, maior actus
ndi confticuitur per aliquid quod

primus intcllio
i commune cum actu {ecundo 1n-

non potelt ¢l

rvlliéméé, {ed nihil aliud conuenit aétui primo,quod
lo non conueniat prerer VILturem pro-
1, ergoper illas conftituitur

adkui fecund

ductinam cceptin
actus primu

Neque dic;
id , quod antequam concipiatur Deus aGuintellioce-
1€, Cohcipiatur vt fubftantia complera, & quafi radix
Pci‘lbn:\hrauis omnino im{cpt'udcpl‘is ; nam vt {ic ne-
que concipimus Deum, actu intelligere , neque ha-
bere pruxim.lm virtutem ad intelligendum , fed tan-
rim fundare negationem repugnantiz ad incelligen-
dum. Hocenim eft effe a¢tum primum.

Contra enim , per illad actus primus non diftin-
guitur ab actu fecundo , quod poteft conuenire actui
fecundo : fed effe {ubftantiam completam : habere
fion repugnantiam : effe radicem perfonz indepen-
dentis porteft conuenire adtui fecundo intelligendi,
ficut efle fubftantiam completam , & habere non re-
pugnantiam ad exiftendum 5 conuenit actuali exi-
ftentiz , ergo actus primus inrclligcndi non poteft
conftitui per hoc quod fic fubftantia complera, &c.

Confirmatur , quia non implicat aétualis intelle-
&o , que {it fubftantia complcm, exiftens a fe,cuius
differentia vleima fic actu Cugrzoftc‘rc s 1lla pullo mo-
do erit adtus primus, ergo actus primus non confti-
tuitur formaliter, per rationem {ubftantiz, &

Neque dicas {ecundd, etiamfi nullus fit influxus
realis intelleGus diuini in fuam intelleGtionem po-
zeft tamen ratio creara cum fundamento in re con-
€iperc intelledtum dininum , per modum influentis
inadum ipfum intelligendi : ficat enim vis ineelli-
gendi concipirur vtradix volitionis , quiaeft ‘aliquid
preluppofitum volitiont , fic concipictur vt aliquid
pritis & prafuppofitum , intellectioni adtuali.

Sed gonrra: implicar vt patio ¢reara cum funda-

5 igendi.

Prima cua- o : e

1 15 primd 5 actum primum confticui per
[ I

fio.

C.
Secunda
&oafio.

Lo Ao

nfuxum intelle@us in
Hs influ-
L'liL't di-

ille cum fundamentois

1, i non {itin Deo ta

actualem nte
: n
f{l],\)l(..'l.l 14C 1Nauxt

on eft 5 alioc
ftinétio , 8¢ receprio ,ex .
-{t. Confirm. quia yt principimm in-
telligendi {it actus primus non fufficic quod naoftro
concepru fit aliq 1ppofitum, & veexeo infe

ratur actualis intellectio , aliogni intellectio effer
actus primus ‘ILLP('L'ru volitionis ergo ad actum pri
mum non {ufficic quod fit aliquid pl.\u-up'im{[nm;_

Neque dicas tertio, facilé Jlﬂ‘%ngzi }mﬂl‘ pradicata
que fignificent actum primum radicalem & forma-
lem;nam in Deo eft intelleétinum , vr quod , fine id
quod intelligit, & eft {ubftantia intellectina perfona-
ta,nam actus fecundus vt fic ; eft id quo inte]lig
non autemid quod intellegit.

Sed contra :illud non eft actus primus ra
quod poteft conuenire actui fecundo formaliter vt
fic , fed effe intelleétinum vt quod : effe fubftantiam
exigitinam pcr(bm; porteft cauenire actui fecando vt
{ic;non enim imylicut actualis intelleétio,que fit fub-
ftantia complera exiftens a {e,que fine dubio eritin-
tellectiuum, vt quod,ergo,&c.
~ Deinde non 1mplicar actus {ecundus exiftens afe
{ubftantialis , & fubfiftens ille erit intellectivum vt
quod,ergo,&zc. Denique non magis concipi poreft in
Deo actus primus intelligendi, qua actus prii
ftendi quem certum eft nullum effe. Prob

concipi n

iquid pr

Jdded perte
datur actus primus intelligendi, quia datur intellecti-
uum ve quod , {ed darur etiam in Deo exiftens , vt
quod,zrernum vt quod,&c. Ergo debebit dariadtus
primus exiftendi & sternitatis, &

Confirm.nam aétus pri
tuirur per folam non rfi‘}' ‘;_
qu pura negatio eft , actus

¢tio ;ruiim._: neque per 1
1

dum mrellectns ac

ctionis

Ad pi m Refp. difting,primain confequentiam:

20 in Deo eft potenda, provt porentia fignificar
non repugnantiam ad inr(:lligcndllm concedo:prove
Ngniti:m principium intelleétionis,nego. Nam Deus
hoc modo eft potens intelligere, quo eft potens efle,
non eft autem potens cile , quod habeat principium
{ui effe,fed quia non repugnatei effe. Deinde fateor

actus pri-

non effe ibi aétum fecundum vbinon e
mus faltem improprié dictus,provt fignif
pugnantiam ad intelligendum : poteft aute
actus fecundus fine acku primo propri¢ dicto provt
fignificat principium effectinmm, & recepriuum actio-
nis. Vnde diftinguitur fimilicerilla maior,vt it in Deo
atus primus intellicendi, fufficit vt poﬁ‘zm con
rein Uco vimintelligendi per modum principij acki-
ni, & recepriui non concipiendo actualem intelle-
telligendi , tanquam non
Dictum eft

icendiran-

at non re-
reperiri

(tionem concedo : vim

repugnantiam ad 1ntelligendum , nego.
fzpe quod poteft in Deo concipi vis intell
quam non repug 1, Non tanquam principium
intelle@ionis actualis. Denique farcor effe in Deo
intelle@iuum radicale , cum eflentia ( ve dixi ) fit ra~
dix omnium qua funtin Deo. Sednego illnd intelle~
cefle vim intelligendi in actu primo,

tus p:'éz;im omnimm attributorums,

¢Huwm rad
aliogui darerur ¢
1mo vt argnmentabar, intelleétio effet acktus primus
tefpectu volitionis quz probatur per intellectionem
vt radicem, intellectiuum ergo radicale noneft a¢tus
primus quia non concipitur vt principium effeé
aum , & receptinum intellectionis formalis 3 cu
etiam illam contineat formalicer implicité, neque fa-
tiseft quod concipiatuy ranquam P]:j_n_apium virtua—
le,& radix ingelectionis, ficur aliorum attributorum
naig

Solutio fe-
cundx du~
bitarionis.

A ——




Solutio
[ecundz.

Solutio
fertiz,

Species &
habicas.

Memorig.

Vita diui-
na.

De {cientia Dei. 75

nam ad adtom primum requiricur actuale princi-
Pi“m 2 quod non contineat actum fecundum forma-
liter implicite. ; :

Ad fecundam Rcfp. conced. dari potentiam gene-
ratiuam in Deo 3 nego dari potentiam intelleCbinam
Pmpric‘- dictam. AR.atu? anautams l.’ﬁ,tlll_la potentia
eenerativa cum {it notionalis habet teyminum notio-
B : P :
nalem veré productum, & realiter dﬂhn{ftum apro-
ducente ;neque hoc pugndt cum diuina hmplimj:at_e,
puritate infinitate , cum non inducatur diftinétio in
effentia,neque terminus produdtus recipiatur in prin=
cipio producente aut illud perficiat.Potentia VEro in-
tellectiua cum fic effentialis non poilet habere termi-
num pmdu&um nifi effentialem , qui diftingui non
Polfet 4 principio producente , _s.lioqui tolleretur
Dei fimplicitas, putitas, infinitas , fed hoc totum erit
manifeftivs difputat. 6.

Ad tertiam Refpond. illam efe difficultatem gra-
uifimam de aétibus liberis diuinis de qua dicetur

oftea pleniis : obiter nunc dico fcientiam liberam
efle realicer folum a@um f{ecundum neceflarium li-
beré ‘terminatum ad obieéta ad qua poterat non
terminari. Siergo Deus de nouo intelligerer aliquid
quod nunc non cognoicit , non haberet adtum ali-
quem realiter diftindum ab co quem habet , fed ha-
berer eundem actum fecundum aliter terminatum.
Ad vrramque confirmationem cadem diftinétione
refponderi debet ; in qua nunc non moror.

Colliges autem primd , ex dictis quod nulla in di-
uino intelleétu poreft concipi effe {pecies imprefla,
neque habirus {cientificus quia illius vtriufque mu-
nus eft complerc potentim in actu primo , quz in
Deo nulla eft.

Colliges fecundo , intelle®um , memoriam , re-
minifcentiam quatenus {untin Deco , ni]}i] omnino
aliud fignificare , quam actum fecundum fcientiz , id
eft actualem cognitionem , & tendentiam fubftantia-
lem in obieGum;memotia enim Dc_i eft cognitio quae
fermper cognolcit praterita vt prafentia. Deindeille
aétus fecundus non poreft proprié dici actio, cum
non fit produﬂ'io termini diftincti 3 principio produ-
cente , {ed tantim eft adtus virimus dinine {ubftan-
tiz , & vitalis tendentia in obie¢tum : vel potius ipfa
diuina fubftantia , fe ipfa tendens in obiectum,

Colliges tertid,rationem vitz diuinz maxime pro-
prié confiftere in intellectione ac volitione : quia
licét ille non fint actiones, & productiones vt funt
effentiales, (unt tamen vere tendentiz actuales ipfius
fubftantiz in ebieftum , in quo confiftit ratio vitz.
Diuina enim f{ubftantia eft per {e vita, & actualis
motio {ui ipfius ad obie&a que cognofcit , & amat,
Poflunt autem hi aétus vocari operationes & aétio-
nes , excludendo tamen femper rationem produétio-
nis , fignificando duntaxat actualem tendentiam , &
apprehenfionem obiedtotum.

SEcri1o TL

De obiecto fcientia dinine generatim,
Arc. 1. 2.3. 6. 9.10, 11, 12.

Atiffimus hic campus eft, quia latiffime dinina
Lfcienria fe extendit : loquor enim hic de obieéto
folim maceriali generatim, & quzro quid Deus
feiat, poteft autem dici vniuerfim quod illud eft om-
ne fcibile ; quia infinita non effet {cientia , i effer
aliquid quod illa non aétu fciret , ficut potentia non
eflet infinita fimpliciter fi effct aliquid quod illa non
actu poflet producere. Vnde {citur aliquid ab intelle-
&uinfinito , co ipfo quod eft {cibile : fed vr explice-
tur hoc diftinétivs videndum primd eft quomodo
Deus fe ipfum cognofcat: Sccundo quomedo cog-
nolcat creaturas. :

Tom. I,

gL

An & quomods Deus cognofiat [e ipfums.
Art. 2. & 4.

SIcur in cognitione creata fic etjam in divina di-
ftingui {olet obiectum materiale, & formale, mo-
tivum , & terminativum , primarium , & fecunda-
rium. Materiale illud eft quod cognofcitur : formale
quod eft ratio cognoltendi, & dat {peciem actui.
Motiuum videtur coincidere cum formali: & termi-
natiuum cum materiali. Primarium quod cognofci-
tur ratione {ui : fecundarium quod cognofcitur prove
iunétum eft alteri.

Ratio ergo dubit.eft primd,quia fi cognitio divina THma due
] g p | gnitio diuina R,

prima & directa texminatur ad ellentiam Dei veeftin
fe , rerminatur etiam ad feipfam , cum illa pertineat
ad effentiam Dei vt eft in fe:fed implicar vt prima &
direéta Dei cognitio texminerus adfe inam, €rgo im-
plicat vt illa texminetur ad effentiam Dei veeft in fe.
Prob. minox,illa cognitio ng eft prima quz neceffaric
ﬁ:ptponit aliam ptioré , {ed cognitio reflexa qua cog-
nolcit cognitionem , fupponit priotem cognitioneim
direétam , ergo implicat vt prima cognitio Dei cog-
nofcat {e ipfam. Imé fequercrur illam cognitionem
efle direétam formaliter, provt eft formaliter reflexa,
Neque dici poteft quod prima Dei cognitio termine-
tur ad alia Dei praedicata. Nam fi hoc eft verd, prima
Dei cognitio non terminaturad eflentiamvt eft in fe,
fed ad effentiam provt fubftat noftris concepribus.
Secundd , {i hze cognitio Dei eft reflexa fupra fe

. -~ b e - e T bk S hirati
ipfam necelle eft admittere in Dei cognitione infini- dubisario.

tas formalitates. Nam prima cognitio reflexa diftin-
guitur formaliter 3 direéta : Secunda reflexa diftin-
guirur formaliter a prima , & ficin infinitum. Dein-
de fequeretur dari cognitionem extra collectionem
omnium cognitionum., Nain cognitio Dei cognofcil:
omnes {uas cognitiones fed cognitio vt eft tenden-
tia , diftinguitur a cognirionibus vt funt terminus,
cognitionis , ergo preter cognitioncs omnes datur
aliqua cognitio. Denique neceffe eric ve dentur plu~
res cognitiones refleftentes quam reflexibiles , & vt
non dentur plures. Probo efle plures , quia omnes
reflecentes {unt reflexibiles ; omnes autem refexibi-
les non funt refleétentes , quia prima eft reflexibilis
nonrefleGtens. Probo non effe plures,quia nulla eft
reflexibilis cui vna refleGens non correfpondeat,
alioqui non eft reflexibilis.

Tertid , Deus non poteft cogn_ofccrc CLEATUTAs Teriz dus
comprehenfiué, quin cognofcat ordinem effentialem biratio,

quem habent ad Deum,ergo cagnofcit etiam feipfum
in creaturis tanquam terminum huius ordinis, ergo
cognolcit {e ipfum in creaturis. Confequentia eft cla-
ra quia non poreft coguofci rcfpe&us > quin chnof-
catur terminus huius tcfpe&us.

Dico primo , Deus fe 1pfum neceffario cognofcir_
tanquam obie@um motiuum,formale,primarium.

Ratio eft quia intellectus infinitus , & nobiliffi-
mus , neceflarid coguuﬁ:it nobiliflimum intelligibile
tanquam obietum primarium , motiuum, & forma=
le , vnde dixit S.Thom.art.2.quod Dens cognofit fe
ipsi,per {e ipfum, & in {e ipfo,quia ipfa {ubftantia Dei
eft {pecies expreffa reprafentans {c iplam: eft enim
obie@um motiuum,& ratio cognofcendi:& Synefius
eleganter (ait) Quod Dens fui ipfins oculus efts guid f¢
ipﬁsm o fia omnia per fe ipﬁam fmmediate mt:temr.'.
Difficultas efle poteft de artsibutis » & perfonalitati-
bus, an pertineant ad obiedtum motiuum : an ad :
terminarimlm.Refi:ond.ilia omnino Pertil_‘affc ad 0?‘3*
iectum primariumnon autemad fecun darium Vi 3113_5
dixi, pertinere tamen poﬁ'unt ad obietum terminati-
uum, quia vidensur in effentiain qua func formagt_er.

i 1CQ

conclulio.

Secunda

Prima

e ol M et et .




Tertia ¢o*

clufio,

Solutig
fecundz.

— - S e i i

S

26

a  Dico fecundo,Deus {e 1}*ﬁnn,& {ua omnia cognol-

o. cit intuitiué , quidditatiue,comprehenfiue. Rario eft
quia cognofcir fe ipfum veeftin le fibi praefens , cog-
nolecit ditinétiffimeé fuam effentiam totam,& atcribu-
ta, & eius cognitio adzquata eft tum extenfiué tum
intenfiué ipfius Cognolk‘ilwilica[i.

Dico tertio, Deus fe ipﬁm\ in crcntu_ris, & ex crea-
turis non cognmtir,fbd tantum in fe ipfo. Ira docent
Ruiz,Arrub. & alij quibus fe opponit VI-]L‘i.‘_l‘L‘“ d.4.c.2.

Ratio cft quia {i Deus cognolceret fe ipfum in crea-
turis, creatura effet obiedtum prim:z_rj.un, v
diuinz L‘Ug!ul‘iuj‘.is,ﬂ]:uuqm' i}wciﬁfm'-'f:
diuina non poteft {pecificaria creatura,ergo non cog-
nofcit {¢ iplum in creaturis. Deinde cognitio forma-
liter abftratina , obfcura , & inadzquara non poteft
Deo conuenite ; fed fi Deus cognolceret le ipfum in
creaturis, cognitio illa efferab ¢ lxulﬂ_:_m;,& i;u':.da_’_qr!a—
ta. Quia Deus non cft coenofcibilis in creaturis in-
tuitine ,fed abftractiue tantiim ve patet : ergo Deus
nen potelt cngnmtcrv fe ipfum in creaturis. Neque
dicas cum Herice illam cognitionem effe abftractiuam
tantiun eminenter, quia eft Comprchmlhm creatu-
rarum, Nam illa cognitio provt terminatur ad Deum
non cit intuitiua formaliter , ergo eftabftractina for-
maliter. Deinde [eus non eft Cognol'cibilis in crea-
turis, quoad quid eft,{ed rantiim, quoad an eft,ergo fi
Deus le ipfum in creaturis cognofceret, hmd.xquat_é
cognofcerer , & imperfecté. Siautem cognofceret (e
iplum ex creaturis, deberent efle in Deo plures actus
& difcurfis formalis. Confirmatur fi proprerea Deus
fe ipfum cognoltit in creaturis quia eft terminus el-
fentialis crearure ad Deum , poflet edam cognolcere
{eipfum l,aml iliter, & fallibiliver. Quia non mi \
cognolcivie iptum vt obiectum cognitionis p1 obabi-
lis quam creaturz habent de Deo, quam vt termi-
num relationis creatura ad Deam , fed non pot -t fe
iplum cognofcere vt obiectum cognitionis probabi-
lis , quin cognofCat feipfum probabiliter, ergo cog-
nuﬂ's‘rct ft ip{um probabiliter & fallibiliter,fi cognol-
cic {e ipfum in creaturis.

Ad primam Rc‘{pon. cognitionem Dei
funwpram vt eft infe, te tiadto ffen t
eft in fe ; fed illam cognitionem p.r.rffs& fumptain vt
eft prima & directa terminari ad effentiam , ve clt
primum conftitutinvum , non autem ad effentiam
adaquare {umpram, quia primum I3 ei conftitutiunm,
non includic formaliter explicire ipfam intelleétio-
nem, Atque aded mirum non eft quod illa prima in-
tellectio ad fe iplam non rerminetur.

Ad fecundam Refpon. nihil efle necefle, ponerein
dininis cognitionibus formalitates acu infinitas,
quja dinina cognitio proyt eft direa. non diftingui-
turafe lp[EL formaliter proveeft reflexa, & cognitio
proyt eft rendentia non diftinguitus formalicer a fe
ipfh prove eft terminus , quia cognitio illa com fit in-
finita formaliter in genere cognitionis includic for-
maliter & effentialiter omnem cognitionis perfe-
¢tionem. Sieque fcientia Dei yna eft, & indiuifini-
lis ctiam formaliter , vt bené probant Suarez , He-
e, Alarcon. Non nego tamen quin cognitio di-
re¢ta diftinguatur i reflexa per conceptus implici-
tos , & explicitos quod nullo modo fufficic ad po-
nendas infinitas formalicates , & reflexiones in ipfo
Deo , inquo non eft nifi vna cognitio infinita in;gc—
nere cognitionis , atque adeo fub eadem formalita-
te , directa & reflexa, tendentia, & terminus ten-
dentiz , refle@ens , & reflexibilis. Vnde non fe-
quimtur abfirda tria quz inferebantur , proceflus
infinitus in formalitatibus , aliqua cognitio extra
colledlionem omnium cognitionum, plures non plu-
Ies seflectentes , quam reflexibiles. Quamuis in hoe
ctiam vltimo fallacia eft. Nam eciam pofico ¢o quod

otum
cognitio

Difp. I1L. De Deo. Queft. L.

ectentes omnes bis nuin

voluntaduerfarij ,
tur, femel vyt reflexi

iles , & femel v reflecter
reflexibiles atitem omnes non bis numerantur , prima
enim eft reflexibilis non refleCtens , vunde ablolu-
te Ph:rus efle :
uis fibi mutud videantur correlpondere refleétentes,
& reflexibiles. Sed hoc neceflenon eft dicere g
prer formalem identitatem reflexibilium, & refleéten~
tium, vt dixi. »

Ad tertiam Refp. conced. quod Deus cognof- ¢,
cendo crearuras, €ognoicit 01‘_dil1cm earum, & fe ;L-;CJLT,
ifj‘um , VL ccrmim‘lm m'dm.y., » {ed nego quod Deus
proprerea ccgnuicnt {e lpi_u-m in creaturis , fed tan-
tim quod cognofcat {e iplum cum creaturis. Ratio
eft quiaillum ordinem cognofcit in fe iplo, vtme-
dio cognito implicar autem vt in illo eodem actu
indinifibili , Deus fit obie¢tum primarium , & obie-
¢tum {ecundarium. Hzc ergo propofitio debet di-
ftin gui . qui!"quis Deum (ognml'\_’l[ , ¥ terminum de-
prrudcmi;t quam creature ad Deum habent ; Deum
uognulin in creaturis, fi L:ugim[L:u illam creatuyam
in Deo vt ebiecto primario , & motiuo negatur: {i
Cr)gnuﬁ.n_t illam creaturam in feipfa've obiecto {ecun-~
dario concedo. Angelus cognolcens creaturam de-
pcndcntc:n cognofcﬁ Deum in creatura , quia cog-
onofcit illam vt obieftum primarinm , & moetiuum
cognitionis ; Deus cmgnoi’!: creaturam dependen-
tem tanquam obiectum {ecundarium , & in fe
vi medio,

1t 1'¢'1]c.‘x1§11h s;quam re Hté'{u;rcs,:]lm: -

=

5. Il

An ¢ quomodo Deus cognofcat creaturas.
BArt. §46.9. 10, 11.112,

Pt
i

Atio dubir. primbeft, qui diftinke cogne

lebet cognolcere id quod eft pra

Deusnon p

e

* 0 s ynigaces iun nl adtu , in
o¢ autem implicat quia infinitum {yn-
rorematicum , efler infinitum categorematicam.,

jue fi Deus omnes diuifiones continui cognof~
cit, videt continuum divifum in omnes fuas partes,
& redadum ad indiuifibilia quod
rinuum viderur, vt redactum ad in

-obo , tunc con-

ifibilia, quando

videtur 5 vt non diuifibile vlterius, fed qui vider om-
nes diuifiones, non vider cotinuum,ve diuifibile vlte-
rius, ergo vider continuum redadtum ad in inifibilia.
Secun cognofcit creaturas, etiam vt
l im dicic tranfcen-

1A

0, 11 Deus

Secunda.

or quia cognitio refpectum haber trani-
talem ad obieéta etiam fecundaria fine qui-

pi non- poteft, nec elle; fed {cientia de
uris formaliter fumpta efle non poteft fine crea-
turis. Confirmatur quia cogaitio d 1ina fi terinina-
tur ad: creararas , eft faltem indinidualiter , pesfe-
Chor quim fi rerminaretur ad folum Deum , ergo
habet {uam perfedtionem a creatuzis, Imo i cognof~
cit creaturas cognitio illa Dei {pecificatur 2 crea-
turis. Nam obiectum eft id quod fpecificat cog-
nitionein.

Terrid ; Deus ve poftea oftendam omnia videt in
fe ipfo ve caufa , fed mala videre non poteft in fe ipfo
vt cania , cum non fit illorum caufa , neque in decre-
to cum abfoluté non decernat illa*fieri : in decreto
aurem permiffiuo nulla obiecta videri poflunc , fed _,
neque recurrere oportet ad fcientiam condici
tam que cum decreto Pcr;x‘.i'{liuo poreft ofter
malum

=1

Tertia,

dere




Conclufios

Scriptuza.

Patres.

Hierony-
mus,

Rationes.

Seennda
conclyfio,

Tertia
tonclyfio,

De (cientia Dei.

malum abfoluté futurum,quaricur enim in quo mala
illa {ciri poffint conditionate.
F el e

Dico primo,Deus dlﬂ:n}éhfﬁ_m_a & lwi-oP:'JJmilla co-
gnitione cognofcit omnia obiecta creata etiam mi-
f-:;_m'(ﬁma & fingularia,quacunque funt realia,& co-
gno{cibi]ia,im S.Thomas art.i.g.g. :

Primd enim fic habetur ex {criptuyis, Tob 28.Fines
mundi intuetnr 5 G omnia que fith ceelo fantsvespicit s 8
iterum ibidem, vwiuerforum finem ipfe confiderat,lapi-
dem guogue caligings , & vmbrars mortis. Ecclefiaft.1.
areniam maris s plunia guttas & dies [eenli guis dinume-
raust 5 vons et altiffimws creator, alia omitto innu-
mera. 2

Secund® mirabiliter exultant ineo argumento ,

Patres, Irenzus L.2. c.45. Omnia gus falta funt, fients
& fiunt, ita foivi video vt det illés fingults Speciem,babi-
twmsordinem; numernm, qmmtzmwm.Bﬂﬁﬁus 1n Pi:&]:n.
32.Denm oftendic atrentum effe ad ompes motiones bu-
mani cordss, [inguldfaus numterare, & annotare. Chuy-
foftom.homil.7. in epift.ad hebr. Oculum Dei omuia
etiam [ecretiflima peruadentem miratur 5 & deferibit
eximic. Cyrillus l.g.de adorat, Innumeros Des tribuir,
oculos vt nos rcﬁ?icgﬁr » €0 mentem am’fa"fd  feientem exag-
gerat. Cyrillus, Hierofoly. Catechefi. 6.exemplo gut-
tarum pluniz quas omnes nounit , explicat laticudi-
nem {oientiz dininz. Macharius homil.12.quod no-
uerit omnes cogitationes , cum nullus cogicationes
vnius diei numerare valeat quz omnia extendic opri-
me Leflius L.6.c.1.8& 2.

Difficilis tantiun eft locus Hicronymi ad illud
Abacuc primoMunds funt ecnli tui ne videant malum:
vbi ait abfurdum efle ad hoc Dei deducere Maiefta-
tem vt fciat quot quotidie nafcantur culices, aut
quanta fit mufcarum multicudo : No fimm ( inquit )

am (Inlts adulatores Deisvr dum potentsam eius ad ima
detrakimus , in nos ininriofi fimus , eandem irrationabi-
Lin cam varionalibees prowidentiam effe dicentes, quem
locum negat Vafquez exculari poffe ab errore , fed
mituis tamen S.Docorem explicant alij, quod Deo
negauerit cognitionem prouidentiz peculiaris circa
creaturas irrationales quam habet circa fingulos ho-
lllill{:s ﬁlpl‘ﬂ C,\;igCT‘.fiﬂn] C"l'difil'L'llTl l‘E’ClUldﬂl'Ul!!.

Tertio,ratio apertiffimé idem probat,quia intelle-
¢tus eflentialiter infinitus in genere cognofcentis,
quo null® effe poteft perfetior extendit fe;ad omne
cognoltibile eo iplo, quod eft cognofcibile. Imbd fi
Dei omnipotentia fingula etiam minuriffima efficit ,
necefle omnino eft vt illa nouerit etiam {ud (tientia,
Quomodo : enim aliquid nefciens fecit,

Dico fecundd, Deus proprijimé ac diftinGiffimé
actu & fimul cognofit entia infinita ita criam S.Th.
art. 12.contra Durand.& Aureol.

Ratio cft, quia tota colleétio poffibilium & futu-
rorum tum abfoluté tum conditionaté omnino eft in-
finita cum inter poffibilia nullum fic vltimum, neque
inter dies 2rernitatis ; & cogitationes Angelicas fu-
turas per zternititem. Deus autem cognof%ir diftin-
&iflimé omnia, & fingula poffibilia, eoramque com-
binationes , & complexiones ; & quid fingula facere
aut pati poflint, deinde quid fingula dath quiuis oc-
cafione factura cffent, denique quid de fadto totd
zternitate fadura fint,quz vt vides, infinities infini-
ta funt. Denique infinitas non tollit cognofcibilita-
tem,cum Deus fit maximeé cognofeibilis,faceor quod
infinitum non eft fircceffiud coguofcibile cognolcen-
do vnam eins partem poft aliam,fled fimul rorum in-
tclligi potedt.

Dico tertid, Dens etiam diftin@ifime cognoftic
omnes negariones, & priuationes, omnia entia ratio-
nisexcogitabilia , & omnia mala 3 ita S. Thomas
aAt.Ic. & 131.

Ratio vniver(im eft,quia illa omnia cognofcuntur

77

ab intellettu infinito qua funt cognofcibilia : Primd
autem negationes, & priuationes func cognofcibiles
in formis uppoﬁgis;non enim poteft comprehédi ho-
o, quin cognofcatur oppofita illi negatio. Deinde
cognofci pollunt in fubicéis in quibus funt, & infe
ipfis immediate poflunt cognofci, cum fint veré co-
gnofcibiles. Secundo entia etiam rationis cognofcit
Deus cum cognofcat comprehenfiué intellectum , &
omnes operationes quas poteft habere , neque inde
{equitur quod Deus faciat ens rationis , cuius rotum
clle eft cognofci practice ac primariv,né {peculatiué,
ac {ecundarid, tanquam ab alio fadtum, quo tantim
modo Deus illud cognofcit,icur Deus non menticur
quando cognofcit hominem mentiri. Eadémque ra-
tio eft de malo quod Deus cognoftit vt fadhibile 4
creatura quam in feipfo cognolcit.

Ad primam Refp. Deum cognolcere diftinée ac
determinaté torum quod eft neceflarium, vt fic infi-
nitum, cognofcit enim infinitas vnitates effe neceffa-
rias. Deinde dico infinicum illud {yncarogoremati-
cum etiam quatenus eft atu totum in mente Dei efle
infinitum {yncategorematicum , quia Deus illud co-
gnofcit vt eft in {e, etiam fi non fit in mente Dei par-
tim actu,partim potentia.Deus videt diuifiones con-
tinui poflibiles ¢o modo quo funt poflibiles , atque
adeo ita illas videt vt non videat vllam vitimam in-
ter illas,

Ad fecundam Rcfp. nullum in fcientia, & poten-
tia Dei efle r(‘iiu}dhlm realem fecundum effe ad crea-
turas quia eft ens magis neceffarium quam fit crea-
tura, & illa implicante adhuc Deus non implicaret,
manerérque tota eins {cientia & potentia fecundum
entitatem , non maneret fecundum terminationem.
A({ ﬂl_‘gl!n]c]'l Tuin L'L'go Ie(PDndCU m’gando torain ra-
tionem propter quam creata cognitio ordinatur ad
obiedtuin , reperiri in dinina cognitione , qua tota
efle poteft {ecundum entitatem , quamuis non Co-
gnofceret creaturas. Ad confirmat. nego dininam
cognitionem habere perfedtionem vllam ab obiedto
fecundario , cumab obieéto primario habeat perfe-
Etionem infinitam , vnde {emper @qué perfecta cffer
quamuils non terminaretur ad creaturas quomodo
autem non {pecificetur ab obiedto fecundario pate-
bit ex fequeatibus.

Ad tertiam Rcfp. negariones , entiarationis, &
mala cogmofci 2 Deo pollein fe ipfis terminatiug vt
conftabit ex fequentibus.

Seecrio IIL

De ally [cientie dinina geneyatim,
At 701 5. 16.

AB obiecto tranfeo ad aétum illum Deus quo at-
2 N eingit laticudinem illam infinitam obieétorum,
& proprietares eius breuiter enumero, quaruin aliz
pettinent ad entitatem ipfius adtus , aliz ad eius ter-
minationem,

Ratio dubitandi primd eft : quia fi Deus ab zter-
no cognofcit Angelum poflibilem , & futurum , fe-
quitur quod lin codem inftanti temporis cognolcit
Angelum futurum ; & non fururum , nam efle can-
tum poffibilem,cft effe non futurum. Neque dicas in
illo inftanti temporis duo diltinguenda effe figna ra-
tionis. Nam illa figna vel funt ficta vel realia , fi pri-
mum ergo illa cognitio eft ficta : fi fecundumergo
Dens realirer cognofcic Angelum effe furnram &
non futurum,deinde fi Deus ab @terno cognoftit fi-
tutnm, non poteft non cogneltere futurum ;ﬁc'nim
potult non cognofcere fuentum  vel potuit aliquo
inftanti , vel per totaiy @reLnitarem , non primum ,
quia nullum eft inflansante quad Deus non {ciue-
rit : non fecundum quia nunc Deus non poteft co-

G gnolcere

Solutie
primz du-
bitandi.

Solutio
fecundg,

Solutio
tertiz.

Triplex
dubitatio.




Eft fub-

frangialis,

Eft vaicus.

Eft infini-
tus,

Necellae
s, & li-

Kresnus.

28
gholcere illud obieGum vt non futurum, eftenim
neceflarid futurum.

Secundo,Deus multa nunc {cit,quz ab aterno ali-
ter potuit cognofcere , €rgo ab xzterno {cientia Dei
variari potuit {ecundum entitatem , & terminatio-
nem, implicat enim vt varietur enticating terminatio
adtus , quin actus iPIi:- yarietur entitatiué nam actus
ipfe noneft aliud entiratiué quam tendentia , & ter-
minatio ad obieGum , vatiari ab zterno potuit tex=
minatiosergo & ackus entitatiué variari poruit, Ma-
ior probarur quia hac terminatio non porelt efle rea-
lis, quin fit aliqua entitas, fed eft vere rr.:lhs,_l‘l'gc elt
entitas , {i ergo mutatur {ecundum terminationem ,
mutatut etiam {ecundum entitatem.

Tertid,fi actus ille ab zterno fuit variabilis fecun-
dum terminationem  fine vlla {ui mutatione , varia-
bilis etiam nunc eft quia nullam patietur mutatio-
nem. ‘Dci]!jf; aliter Deus {cit obietum qU.Z'I]dO il-
lud eft pretericums& E_I‘_““"do eft futuram,v.g. {ciuit
olim Chriftum eiffe nalciturum , quod nunc non co-
gnofcit , ergo {eientia Dei variatur fecundum termi-
nationem.

Dico primd,actus {cientiz dininz nullo modo eft
accidentalis, multiplex , variabilis;aut dependens ab
obiedtis : fed eft veré {ubftantialis , omnino vnicus,
& indiuifibilis, & tamen fimpliciter infinitus : necef=
{arins, imul & libex : zternus, & inuariabilis : ad ob-
iecta omnia terminatus, & tamen indcpcndcns akb
illis.

Ratio illorum omnium cft fumma Dei fimplici-
ms,yurims, infinitas, ex quibus il‘quitur fumma vni-
tas , & identitas omnium corum qu funt in Deo.
Vnde primb actus ille accidens efle nullo modo po-
teft, fed eft {ubftantia ipfa Dei concepta per modum
vitalis cendentiz in obiecta, & per fe iplam vitaliter
illa reprafentans.

Secundd , licét infinita compleétatur, vnicus ta-
men eft 2ad omnia omnino terminatus fine pluralica-
te vlla, vel reali, vel formali , quia cognolcit omnia
fita obiecta marerialia fub vna ratione formali;quod
non impedit quominus ex parte obieéti materr=lis
mulciplex in Deo diftingui poffit {cientia.

Tertid, hec [cientia infinita eft fimplicicer, tum in
genere entis , tum in genere cognitimm, quia conti-
net omnem omnino Pcrfc&ioucm tum intenfinam ,
tum extenfiuam poiﬁbilem in genere cognitionis
extenditur enim ad omnia obieéta eo iplo quod illa
cognolcibilia funt , fine vlla (i mutatione : nam eft
{ufficiens ad cognofcenda omnia, €o ipfo quodilla
{unt, ficut fine vlla fui mutatione coexiftit tempori
quod prius non erat:& omnia cognofcit cum {umma
certitudine ac clarirate,quod eft cognitionemefle n-
finitam intenfiné fimul ac extenfiue.

Quarto, neceffarius eft actus ille , fed nihilominus
tamen liber; quiailla eadein {cientia qua rerminatur
nccellarid ad obieéta necelaria, libere terminatur ad
contingentia neque realiter vaus adtus plus ‘hgbcc
quim alter quamuis inter ytrumque aliqua fi forma-
lis diftin@io , {cientia enim libera nihil fuperaddit
neceflariz , nifi terminationem Contingcn:cm,quod
non impedit quo minus {ciencia libera fit adequare
intrinfeca Deo vt dicetur poftea de a&tu libero vo~
luntatis,eft enim par ratio de [cientia libera.

Qu intd,ille actus {cientiz diuine fimpliciter zter-
nus ('il_,qui:l nunguam ceepit aliquid {cire , nunquam
{cire definit , nunquam interrumpitur eius attentio
pex otium aut {omnum : omnia emim ab zrermo pre-
{entia func illi 5 & fimul diftinéte terminant eius co-
gnitionem. Quod non impedit quo minus in €a co-
gnitione varia poflint diftingui figna rationis , quo-
rumynum eft prius alio, quoties vnum obieétum eft
alio prius. Verum hzc {cientia fion fclim eft =ter-

Difp. 111 De Deo. Quaft L. Sect. I,

na, fed etiam eft inuariabilis, tum entitatiué,tum ter-
minatiué , id eft non folim mutarl non poteft {ecun-
dumentitatem qua identificatur realiter eflentiz,{ed
etiam {ccundum terminationem ad obiecta murabi-
lia, ficque nihil Deus de nouo difcit , nihil obliuifci-
tur , nihil alio modo {cit quam ante : Ratio eft quia
variari non poteft hac cognitio prove texminatur ad
obieda necellaria, qua femper codem modo fe ha-
bent, neque provt terminatur ad obiecta contingen-
tia , qua aliquando {unt aliquando non funt , quia
Deus ab @terno illa omnia nouit provt futura {unt
in certa quadam temporis differentia. Omnis enim..
tempora (inquit S. Profper L. 2. de vocat gentium
c.13.) prafentia Deo fint , & illa fempirerno , ac (fabils
comprehendit intniri quod S.Thamas explicat exem-
plo illias qui ¢ {pecula intuererur homines ambulan-
tes,alios Priorcs,-&lios poftcrio;us,habcrc[ enim om-
nes zqualiter prefentes.

Sexto, {cientia illa Deieft independensab obie-
&is, & abillis,non fpcciﬁcmur, neque habet ad illa
relationem, fed l)].‘:}:i?ist\‘ ad illa terminarur ;id eft illa
cognol‘cir , fine vlla ordinatione aur dependentia;
ficut imago Czlaris nondum exiftentis, exiftens em-
nino inuariaté , Cefarem reprafentaret exiftentem
co iplo quod Cefar inciperet exiftere. Illa ergo ter-
1}1i‘mtio {cientiz ad obiecta , eft quidem ipfa repra-
icnmti_o, & tendentia,quz non eft pura entitas actus
intrinfeci Deo, neque 1lla entitas fimul, & obietum
extrinfecum, fed entitas illa intrinfeca,in recto, pro-
vt in oblique connotat obiectum extrinfecum.

Dico fecundd,{cientia diuina ad quodcunque ob-
ietum terminetur , femper eft certa & euidens : in-
tuitiua, quiddiratiua, mmgrchcnﬁun . puré iudicati~
wa, non autem difcurfiua compofitiua,vel apprehen-
ﬁLyl:[PcCul&tiUu {imul & practica,perfectiflimé {cien-
tifica = directa & fupra fe ipfam reHexa

Ratio illorum omnium eft quia {cientia etiam fe-
cundum terminationem & fecundum modum attin-
gendiobiecta, eft infinita.Vnde primé fequitur quod
certd . & cuidenter feratur in obieéta omnia cum fit
intenfiué infinita. Secundd » quod fir intuitina quid-
dictatiua, & comprchcnliua, eandem ob caufam.Ter-
tiv, quod non fit difcurfiua vel Ccmpoﬁtiua,vbi exi-
geretur plurglitas actunm, 8 progreflus ab ignoto ad
notum , cognitio autem }n;rb ﬂpy[chcnﬁun impcrf'c—
&aceft. Quartd, quod fic {pecularina quatenus cog-
nofcir obiedta jam pofita, id eft exiftentia, futura,vel
Pl.‘:l‘.tn:l;l'm , & fit practica quatenus dirigit potentiam
operantem , atque aded eft caula rerum.Quintd per-
fecka fcientia eft quia excludit omne dubium , opi~
nionem , & formidinem fed quia tamen per feipfam
tanquam pex caufam yniuerfz cognoefcit vt poftea di-~
cam, magis propri¢ dici debet fapientia qua cognitio
eft rerum per altilfimas canfas : eft prudentia quate-
nus eft ratio agendorum in finem ; deftinat enim fibi
finem Fcrfc&i{ﬁmum,& media cligit optima : eft ars
quia cum recta ratione omnia operatur perfectiflime
perided cftsintelleétus quia omnia nouit ex penetra-
tione terminorum, neque quidquam eft,quod einon
fit per fe notwm: quomode autem fir reflexa fuprafe
ipfam di¢tum eft fectoxe

Ad primam Refpond. Angcium in codem inftanti
etiam nunc cognofci a Deo vt poffibilem, & vt furu-
rum,neque tamen cognofci fururum,de non futurum
negatiue id eft quafi Deus in illo primo figno neget
Angelum effe futurum,quamuis nomn cognofcatillum
effc futurum , prafcindendo 3 futuritione quam in
pofterion figno intelligit. Poteft enim a‘liquid effe
poffibile; Gmul & farurum , imd i non effet poflibile
non effer futurum, quia poffibile non dicit quidem
futuritionem,fed illam non negat. Illa figna rationis
non funt fidta fed sealia quia licét Deus cognofcat

realiter;

Indepen-
dens ab
obicétis.

Pesfectio
termina~
e,

Solutie
primz do-
bitationis,




Splutio
fecunda.

Solutio
CIiE,

Vaius funt

{pecici,

Piima di-
uifio,

Secunda

divifio,

De {cientia Dei. -

realiter , fimul cempore f..‘J'LliCﬂ'Llll'l vt Po[ﬁbﬂc s & vt
futurum , prius tamen ic::usut"um i;pfhum ~mc.ydum
intelligendi, obicctum_mtclhgic Pgl{:bllc\ quam futu-
rnm,quia obicc"cm_nlprmls ei_jt poflibile quim ﬂztur_u}n;
tota enim in obiedtis prioritas eft ; non in cognitio-
ne , ided propter fola obiedta dicunturelfe in Deo
plura figna rationis. Denique Densab zterno cog-
nofcit futurum, & ab zterno poteft illud non cogno-
{cere;nam ilud ab @terno non fignificat aliquod in-
ftans determinatum fed totam mternitatem , nunc
enim Deus poteft abfoluté cognofcere obiedum il-
lud non fututum , quamuis ex {uppofitione c_Im:-d {it
futurum Deus non poffit illud non cognofcere ve
futurum.

Ad fecundam Refpond. difting. confequent. ergo
fcientia Dei ab @terno wvariari potuit fecundum id
quod dicit in recto nego : {ecundum id quod d_icir i.n
obliquo concedo , illa enim terminatio eft ipfa enti-
tas connotans extrinfecé obie@um. Nunc autem va-
riari nullo modo poteft etiam fecandum id quod di-
cit in obliquo,quia quidquid eft frrurum,eft ab zrer-
no faturum ; idedque cum variari non po!Tlt obie-
&um,c_ogni{ic quoque ipfa vaiiari non poteft ctiam
extrin{ecd.

Ad rertiam fatis dicdtum eft quare actus qui zb
@terno variari potuir[&cm!dum recminationem,nunc
vatiari non poflit, quod (i aliquid de nouo iucipc_irct
elle futurum , farcor quod fine variatione intrinfcca
poflet Deus fcire illud de nouo , fed haec omnia pen=
dent ex dicendis de aétu libero Dei.Hane propofitio-
nem : Deus aliter {cic obieéta quando futnra fint, &
quando funt praeterita,diftinguic S. Thomas aliter ex
parte i nego ; eodem enim modo Deus illa omnia
cognoftit : aliter ex patte obieCtorum, concedo,
Deus enim cognofcic obiecka illa (& aliter habere, Vi-
de hanc propoficionem : Deus {eic quazcumque {cinit
diett fanétus Thomas cffe veram,ex parte Dei, non
ex paite enunciabilium., quia licét obicéta diverfo
modo {e habeant Deus ramen codem modo illa {cic,
quiia {ciuit ab wterno , quo modo illa futura fine pro
hac vel illa differentia temporis.

Iv.
Wi nltiplex dinifio [cientic dinina.
CErtum eft primbd,fcientiam Dei non Poﬂ"c dini-

di; etiam per intelleGum in multas fcientias [pe-
cie diuerfas , quia {cientize {pecificé non differunc nifi
per obiecka a quibus [pecificantur, fed obiedhum for-
male {pecificans {cientiam Deieft vaum fimpliciter,
quia voum eft in Deo primarium obie@um & mo-
tivum vt dicetur in fcquenribus,crgo non {unt in Deo
{cientiz plures formaliter diverle » fed ad fummum
materialirer.

Cerrum eft fecundd, feientiam Dei optimé diuidi
Primo in {cientiam {Empiicis intelligériz, & fcientiam
vifionis, Secundd in fcientiam naturalem, & liberam.
Tertio in fcientiam {peculatinam, & practicam, Pri-
mam divifionem haber hic S.Thomas art.9. {cientia
fimplicis ineelligentiz dicitur illa quz cognoleit ob-
1ecta poflibilianon cognolcendo actuales corum exi-
frentias. Scientia vifionis_illa dicitur qui cognofcit
obiedta qua habent adtualem exiftentiam ro ali-
qua differentia temporis & hac eft harum Ichientim-
tum vera notio , non autem illa quam alij fingunt
quod vna pracedat decretum,alia fequatur v fic ex-
cludatur 3 fcientia poffibilium fcientia media qua
neque antecedit neque fcquirm' decretum vt po-

ca dicetur,

Secunda diunifio yul
naturalis | & nec
poflunc f& aljter

S ECTIO

a0 etiam admittitur , {cientia
effaria terminatur ad ea que non
habere, cuinfinodi funtDeus, & en-

79
tia poffibilia. Scientia libera dicituy illa qui coenoi-
cuntur obiedka quz polfint {& aliter habere i cbuiuf_
modi funt omues creature in aliqua exiftentes diffe-
rentia temporis, ybi patet pofteriorem hane diuifjo-
nem mulcliun differre 3 pracedente cum Deus cog-
nofcatur {cientis naturali, & tamen {tientia vifionis.

Tertia etiamy diuifio in {cienciam fpeculativam 8

‘practicam receptifiimaeft, quia fcjentia Dei(ye dixi)

fic eft {cientia, vt etiam fic ars, & Pmdcntia,fiaccula—
tiua ergo feientia dicivar illa que tantlim cognolcit
obiecta,nihil operando citca illa quo pacto Deus co-
gnofcit {e ipfum, & res fururas vel exiftentes. Practi-
ca illa dicicur qud ira cognofcic obiedta » vr dirigar
potentiam circa illa opetantemn , & hac vocari foler
{tientia approbationis , qua Dco proponitir obie-
ctum amabile vt faciendum, Alias omitto diuifiones
{cientiz diving minus neceflarias ; difficultas folym
elle pollet , yerum didifiones ills s in {cientiam fim-
plicem, & {tientiam vifionis, & in {tientiam nece(li-
riam & liberam, ita fine adequate vt nulla incer illag

detur {tientia media , fed hoc quaft.4. commodiis
foluc‘tui'.

QY EST1IO 14
De ftientin Simplicis intelligentie.

Is ica generatim contititaris de feientia Dei > VE-

nio ad praxcipuas cius ['p:cic‘;, Inter quas prima
occurrir [cientia illa ﬁmplicis inctﬂigcntia:,quz vers
{atur circa rerum naturas, & proprietates, abftrahen-
do ab actuali exercitio exiftentiz, in qua yideo queeri
pofle duo’, quid cognolear, & in quo medio cognol-
cat;quod autem queri poterat vlterius,ytrum excra &
omnia efliciat , fiue verum illa fic caufa recum 5 dices
tur qualt. 5.

s

Quanam obiecta cognofeantny i Deo per feien-
tiam fimplicss intelligenti.

CErmm eft primd , ens poflibile dupliciter poffe

st 2 S s TR e 13
fumi. Primd prove opponitur rei impoffibili , id 5

eft prove prefcindicab exiftentia.Secundd provt op-
ponitur rei actu exiftenti , {eu provt negatactualem
exiftentiam. Ens poffibile primo modo fumptum fi-
gnificat illud quod non implicat contradictionem ,
feu illud quod non repugnat exifterc , quod vt vides
conuenit ipfi etiam Deo,8& rei- cuiliber actu exiftens
ti: (umptum autem fecundo modo > fignificat illud
quod licét non implicet exiftere adu , nondum ta-
men actu exiftic. De hoc vtroque poffibili conrra<
uerfum eft inter philolbphos quid fit, & quomode
differat ab eo quod aétu exiftit ; Primd enim reijeitur
vulgo Scotus qui putat , ens illud quod denominatug
potibile , effe aliquid acktu productum effectiug , aut
exemplariter 3 cognitione diuina , quod vocat efle
obiectivum & diminurum.Seciindd reijciitur Fonfe-
ca, & Albertinus , qui putant ens poflibile , effe ali-
quod cffe effentiz actuale diftinctum ab e exiften-
tie, independens & Deo , nullo modo Chimzricum,
fed reale,quod vocant effe éffentiz. Terrid reijei de-
bent quidam recentiores , qui purant rei poffibilita-
tem non effe alind formaliter, quam omnipotentiam
Dei, proyt factivam creatiire , quafi verd poffibiliras
non fit aliquid commune Deo , & creaturis ; & non
pofiit reddi ratio cui Deus poflit creare hominem ,
quia homo in fuo conceptu non includit contradi-
¢totia, ficur redditur ratios cur Detis non poflit crea-
re Chimzram,quia illa in fize conceptu includit con-
tradictoria ; fi enim efl"ps:ius quod Deus poflit creare
hominem, quim dlum nqn includere comtradicto-

Tid,

Ternig

diuifie,

Eus poﬂ'-
ile quid

18,




8o Dilp.
xia , fic prius eric quod Deus non poflit creare Chi-
mieram quam qued illa in {uo conceptu includat
contradictoria.

Certum igitur fecundd eft , quod in quohbcr ente

zgfor}l'lz‘h" polfibili due debent diftingui. Primum quod dicit in
o e - . . s
dicit. recto,alterum quod dicit in obliquo,illud quod pol~

fibile dicitinrecto , eft iplummet ens fecundum ro-
tam fuam entitatem , quam haberet (i exifterer actu ;
quia fine dubio ens pollibile , illud eft (_I:md pofl’tca
exiftic, & ens exiftens fecundum totam fuam entia-
tem fuit poflibile : In obliquo dicit duplicem polhibi-
litatem in abftradosaltera eft intrinfeca,& radicalis,
altera extrinfeca , & proxima, Prima cft non repu-
gnantia ref ad exiftendum, {eu negatio contradicto-
riorum in eo conceptu jnciu:bm‘m. Q&:"n{ explicari
EDICH per hanc conditionalem , f1 res exifterer nulla
{equeretur contradiétio.Ratio enim, vt dixi, cur ali-
quid fit producibile a Deo,eft;quia non includit con-
tradictoria,pollibiliras extrinfeca creature nihil aliud
eft, quam ompipotentia Dei factiua talis creaturz, fi
enim nulla effer caufa que poifct illam producere ,
certé illa non effer pofhibilis. His pofitis cum quari-
tur obieftum materiale {cientiz poflibilium,difficul-
tas eft duplex. Primd quid fit illud,quod {cientia illa
;;agnof'cit. Secundd quomodo per hoc differat a
{cientia vifionis; cuiusrorum obiectum yidetur co-

gnofcere,
L fineai I

uid it illund quod cognofwit [cientia pofiibilizm.

Tatim dicetur cognofci res omnes poflibiles , fed

ratio tamen dubitandi primd eft , quia quando
Deus cognolcit ens poffibile cognofcit aliquid quod
adtn eft nihil, & non ens , fed ens adtu exiltens non
eft, non ens ; Ham ens & non cns non ]mﬂum identi-
ﬁcuri,crgo quando Deus cognoitit ens po?];bﬂc.Nou
cognofcit id quod poftea exiftit. Minor probarur,
nam ens & non ens diftingnuntur,fed nihil diftingui-
tur a fe ipfo » €IgO0 €ens exiftens nunquam poreit elle
fion ens : imd imphcut vt non ens conucrtatur in
ens , & vtnegatio forma conuertatus in s’pfam for-
mam : poffibilitas autem conuertitur in exiftentiam,
ergo poffibilitas rei non eft negario cxiftentiz , fed
aliquid reale aGuale.

Sscui}aa Secundo, implicar vt aliquid concretum dicat in
dubitatio. pefto ipfum fubiectum , in obliquo autem negatio-
nem illius fubieéis; nihil enim poteft effe fubiectum
negationis fui ipfius , crgo Ics poilibilis quam Deus
cognolcit per {cientiam fimplicem non dicit in re-
o ipihm rem, & in obliquo negationein exiftentiz,
diceret enim ipihm rem , & negationem ipfius rei.
Deinde Petras hic & nunc adtuelt poflibilis abfolu-
té fine conditione, ergo datur nunc aliquid per quod
adu fit poffibilis. Denique non includere contradi-
Cionemeft aliquid actuale, hoc eft effe poﬂibilc, er-
go eile poflibile eft aliquid actu.

Tertid,creature polibiles vt fic, dicunt ordinem
effentialem ad Dei omnipotentiam , ergo poffibili-
tas non poteft efle prior natura quam intelligatur
Dei omnipotentia, nam relariua,funt fimul natura &
(:ognirionc.Amcccd. yatet, naimn crearur®sve fic, funt
entia per patticipationein a Deo, & implicat illas
effe poffibiles antequam Deus pofic illas producere.
Quod probo fi prills Creatura effet Puﬂibllls quam
Deas pofler illan producere, fequeretiic quod Deus
non el primum ens » & prima radix totius re.@lim—
tis & poflibiliratis fi enim eft caula totius poffibili-
zatis, debet effc illa priots fed Deus eft primum ens,
& prima radix rotius pofTibilitatis ac realitatis, ergo
poflibilitas non eft aliquid prids quam po[fc produci
ab omnipotentiz. .,

Prima du-
Bitatia.

Tertia du-
bitatio

————_———

111. De Deo. Quzft. 11 Seét. L.

Dico primb, per {cientiam fimplicis intelligentie
,;;(:.guo{‘cit Deus toram effentiam rerum omni
fibilium , proprictates , 8¢ exiftentiam vt poflibilem
efle aétu,non autem provt actu exercitam.

Ratio eft,quia pex hanc {cientiam Deus cognoftit
omne poffibile, fed hzc omnia que dixi nimiram ef~
fentia , proprimntcs 5 & exiftenria vr P(j[]:\bilig cile
actu,funt Po{ﬁbﬂi-l,crgo illa cogrofcuntus per fcien-
tiam fipplicem. Deinde Dcus@ugnoiccus poflibilia
cognofcit aliquid \'c_{é reale ; fed nullo tamen modo
actuale, ergo cognofcit folium effentiam & catera vt
prafcindunt ab actuali exercitio exiftentie , antece
dens fus¢ probabam in metaphyl. quia ens poffibile
illud eft quod poftea exiftic, {ed ens actu exiftens eft
reale , ergo ens poffibile eft etiamreale. Deindein
ente poffibili duo funt , reGtum eft ipfum ens poftea
exiftens : obliquum eft nonrepugnantia rei ad exi-
frendum,illud verunque eft reale , nam efe reale non
eft aliud quam exiftere pofle actu , feu non habere
duo contradi¢toria in {uo concepuu,ficur effe fickum
noneft aliud quam habere duo contradictoria. lllud
autem efle reale nullo modo eft adtuale , quia re
actualitas 5 & exiftencia idem funt. Deinde quando
dicirur Perrus actu eft poffibilis non fignificatur ali-
quid actuale abfolute,fed rantum aliquid actuale {fub
condinonc;l"lguiﬁc;mlr enim quod i Petrus exiiterer,
non efler vlla contradiétio, led propofitio conditio-
nata non fignificat aliquid actuale fublari conditio-
ne,ergo poflibilitas non fignificataliquid reale actua-
le, cum illud a¢tuné cadat in rem illam abfoluté;fed
in rem cum conditione quod actu efferstunc enim ne-
gatur fequuturam elle contradi¢tionem. Deinde ob-
{eruo , quodille terminus ( poflibile ) particula eft
diminuens s & limitans particulam illam (eft ) ficut
fi dicam homo eft adtu morruus quia tunc i

{ed g ificat quod olin

noi-
pot

¢

A\

(a&u) non caditin {eft)
acku fuerir fic cum dicis quod homoa
lis,non fignificacur quod nunc fit actu
poflit efle actu.

Ad primam Relp. ex dictis in meraphyf. negando
illam minorem, {ed ens aétu exiftens non eft non ens,
quando nondum cft exiftens.Ad probationem diftin-
guo antecedens,enss& non ens quod elt pull‘bilc di-
ftinguuntur,nego, ens & non ens quod implicat con-
tradiCtionem coricedo ;nam ego ipi'c qui nunc exi-
fto eram Pomhi!is,cum ex veriori fententia , effentia
poll bilis non diihnguﬂrur1'c:11itc1’ ab effentia, & exi-
ftentia adtuali , {&d fit omnind eadem, alioqui non
produceretur id quod erat prius pombﬂc. Deinde
tatcor implicare, vt non ens,quod eft fickum , & im-
poflibile conuertatur in cns fed nego implicare vt
non ens quod eft ens poffibile conuertatur in ens.Si-
militer dico ncgntioncm formz ; non conuerti vn-
quam in ipfam formam , quamuis fubiectum ncga~
rionis forme conuesti polfitin fubieétum habens for~
mam , quando ens Pofﬁhilc fic exiftens , negatio exi-
ftentiz non conuertitur in exiftentiam , fed fubie-
&um in quo eft illa negatio exiftentiz, incipit habe-
ie exiftentiam.

Dices,creatura Poﬂ]bilis eft nihil , & verum non
ens , ergo quando fic aéku exiftens negatio cntis , &
exiftentiz conuertitur in exiftentiam.

Rcl’i_:oud. neg:mdo conﬁ-qucntmn nam qnamuis
creatura poffib lis fit actu nihil & habeat negationem
exiftentie non cft tamen ipfa negatio fui ipfius , &
exiftentie arque adeo negatio exiftentiz non con-
uerritur in exiftentiam. Quando enim dicitur quod
ens poffibile fit nonens » vel per non €ns ineelligis
negationem exiftentie & fic nego quod ens polhbi—
le fir nonens : vel intelligis quod ens poffibile ha-

Quid cga

guofta

{cientia

hmpicx.

Inftantia.

beat negationem exiftentiz , & fic fatcor illud efle |

RON EIS.

Ad




Solutio
fecundz
Jubitacios

niss

"Solutio
tertia,

Ralic
difficulra.
tis,

Primg clia-
fio,

De {cientia Dei. 81

‘Ad fecundam Refp. nomen fubiecti poffe fignifi-

ficare duo, primb illud quod recipit, & fullcnta_r for-
mam,fecundd illudiquod denominatur non exiftere,
fareor concretum non pofle coalefcere ex fubie@to
recipiente negationcin im: ipfius : poffe autem dice-
re in recto fubiectum , & in obliquo m:ganoncm.,ﬁ’c
enim fimpliciter dicitur £esnon exiltens neque dici-
zur fubiectum negationis {ui ipfius quod recipiat ne-
gationem {ui ipfius, {ic enim exifterer & non exifte-
ret, fed dicitur fubicétum huius ncgatioms‘, exco
pracise quod fubie¢tum hoc non exiftat. Deinde di-
ftinguo alterum illud antecedens , Petrus adtu nunc
eft abfolure poflibilis pet aliqgid quod aétu fit, ne-
go,per aliquid-quod poflet c_ﬂc actu concedo : nam
fignificatam huius propofitionis , Petrus adtu cft
poflibilis , fignificat tantlim quod Petrus Apotcﬁ
nunc exiftere , quia pradicatum illud ( poffibile ) li-
mitat fignificacionem verbi ( eft ) ficut f1 diceres, Pe-
trus eft actu mortuus ergo eft adtu, falfa effet con-
clufio , qua fumiliter falfa eft cum dicis Pecrus eft
actu poﬁibilis ,vel futurus, ergo eft actu , quia poffi-
bilitas , & fucuritio tollunt omnem actualicatem, &
actu poffibile dicit tantiim aliquid quod effe poreft
actu , non autem efle acu , adualitas enim illa
cadit in exiftentiam,non in ipfam potentiam. Deni-
que nego quod non includere co§1rr?.d1&ioncm fic
aliquid actuale abfoluté,eft enim aliquid quod Potcﬁ:
efle actu non quod fic a¢tu , vnde homo poflibilis
differt adtu a Chimara per aliquid quod poteft efle
actu, non per aliquid quod fit actu.

Ad tertiam Refpon.creaturas poffibiles adzquate
confideratas,prove funt creature,dicere ordinem ef-
fentialem ad Deum , confideratas aurem inadzequace
ac pracisé provt funt poflibiles,nego illas dicere or-
dinem ad Deum : quia datur conceptus gezlcri::us
entis poffibilis communis Deo & creaturis : poffibi-
litas ergo vt fic pracisé ﬁtmﬂ:}ta prior eft quim Dei
omniPotentia,quamuis pofh ilitas creature,vt crea-
tura eft, fir pofterior, ideo creatura radicaliter, &
inadzquare poflant efie poflibiles antequam incelli-
gatur Deus polle illas producere : proximé autem, &
adzquace non f{unt poffibiles nifi quia Deus poteft
illas producere. Deus eft reuera primum jens & pri-
ma radix & caula totius poflibilitatis ¢onfidefatz
inadzquateac negatiue , quia poﬁibilims €o modo
confiderara eft aliquid commune Deo & creaturis ,
ergd Deus non portef} effe illius radix , alioqui effec
prior (e ipfo. =

§. 5
An & quomods differat obielium [tientia fimpli-
¢/s, ab obiecto [eientia Vifionss,

J &c cft altera difficultas quam omnino infolu-
bilem effe pucant multi recentiores 5 Cum enim
{cientia fimplex , & fcientia vifionis fint {cientie ali-
quo modo diftinéte , debent etiam habere obic&a
diftinéta, fi enim vtraque idem omnino cognofcit
obietum , non poflunt differre illz {Cienciz , quas
certum eft non differre obieéto formali {pecificati-
uo : fed nihil omnino cognofcitur ex parte obiecti
per {cientiam vifionis s> quod non cognofcatur per
{cientiam ﬁmplicem. Quod probatur, nam fcien-
tia fimplex cognofcit totum illud quod eft poffi-
bile, {cientia verd vifiouis cognolcit totum quod eft
exiftens, fed nihil prorfus eft exiftens fiue fit realitas
fiue formalitas,quod né fuerit,imd quod né fit poffi-
bile , ergo nihil pror{us ex parte obicéti cognolfcit
fcientia vifionis quod né cognofcar {cientia (implex.
Primd enim non fausfaciune , qui refpondent
idem omnino cognofci per {cientiam fimplicem , &
per {cientiam vifionis , fed cognofci in diverfo faru,
quia fcie;fia fimplex cognofcit effentiam, & exiften-
om. I.

tiam in ftatu poffibilitatis, {cientia verd vifionis co-
gnofcir in ftatu aualitatis , id eft fecundum exerci-
tium actualis exiftencize,

Sed contra ille ftatus & exercizium acualis exi-
ftentix, vel eft aliquid reale, & poflibile, vel non eft
aliquid reale, fed fickum, i eftaliquid reale, & pofli-
bile,ergo cognofcitur per {cientiam fimplicem, 1 non
eft aliquid reale,fed eft fictum, non poteft cognolci
per [cientiam vifionis , ergo femper {cientia vifionis
nihil cognolcit,ex parte obiecti,quod non cognofcat
{cientia fimplex,

Secundd,non fufficic dicere , quod per {cientiam

Sccunda

ﬁmplicem cognofcuntur ve non entia illa quz per Suaio.

fcientiam vifionis cognofCuntur,vt entia.

Sed contra, quia {Cientia fimplex cognoftit etiam
ea qua actu exiftunt fecundum totam rationem pol=
ﬁbilis,crgo non cugnoﬁzit illa vt non entia. Deinde
cognoftere Petrum vt non ens , eft cognofcere Pe-
trum vt connotat negationem exiftentie , fed Perrus
vt poffibilis non connotar negationem exiftentiz ,
cum fit indifferens ad exiftentiam & ad negationem
exiftentiz, €rgo non cognoﬂ’.‘itur vt non ens. Preter-
quam quod illa negatio exiftentiz, tunc eft poflibilis
cum obieGtum aétu exiftic, ergo per {cientiam vifio~
nis cognofcitur eriamilla negatio exiftentiz, vt nega~
tio poffibilis,quam ¢andem veluc aualem cognofcit
fcientia fimplex, ergo virad; {cientia idem cognofcit.

Tertid eadem difficultas ¢ft,fi refpondeas cum He-

Terria

: R ; 5 cuafip.
rice quod perfcientiam fimplicem cognofcitur caufz g

indifferens ad agendum; vel non agendum;nam con-

.natare caufam indifferentei,eft connotare altionem

poflibilem,{ed {cientia yifionis cognofcit illam actio-
nem, ergo {cientia fimplex cognolcit torum quod
{cientia vifionis cognoftit , tota cnim difficultas ad
altionem reuoluitur.

Vides ergo totam hanc controuetfiam eandem fe-
r¢ efle,ac cum queericur in Metaphyf, verum exiften-
tia,& eflentia poffibilis , quie abftrahic ab exiftentia,
& non exiftentia,diftinguantur tatione.Quia cumil-
lud totum quod exiftit fit poffibile, nulla viderur effe
formaliras in re adu exiftente,que non includatur in

ze vt poffibili.

Dico 2.pet {cientiam fimplicem De®cognofcit ma- Refolutio

terialiter rotum illud ens creacum , quod cognofcx’t controues-

er {cientiam vifionis,{ed formaliter tamen, & diuer-
E’_‘) modo etiam ex parte obiedti, illud cognofcit.
Primam partem probant argumenta illa omnia qua
propofui,quia nulla omnino vel realitas vel formali-
tas et in re adtu exiftente,quam {cientia vifionis co-
gnofcit,quz non fic poffibilis,& non includarur in re
vt poflibili, ergo {cientia votius poffibilicatis attingit
{altem materialiter rotum quod fcientia vifionis attin-
git. Imo fi effec aliqua formalitas in re adtu exiftente
quam Deus non cognofceret quando cognofcir illam
poflibilem , fequerctur quod Deus produceret illam
formalitatem antequam illam cognofceret.

2. Pars explicatur, & probartur, vt {cientia fimplex
differat a (Cientia vifionis no requiritur vt {cientia vi-
fionis cognofear aliquod ens,quodné cognofcat fcié-
tia fimplex,imd nec vt cognofcat aliqua formaliraté,
aliquem ftatum,aliquam rationem,aliquem modum,
quem n6 cognofcar {Cientia fimplex;fed fufficic quod
illud idem ens cognofcat dinerfo modo, & fub diuer-
{a ratione;alind enim eft cognofcere talem rem,talem
eius rationem, & modum, aliud cognoftere rem rali
modo & fub tali ratione etiam ex parte obieéti. Fa-
teor quod {cientia fimplex,cognofCit omnem moda,
& omnem rationem, quam cognofeit feientia vifio-
nis, fed nego quod cognofcagea eadem modo ; quia
{ci€ria vifionis cognoftit omnia prove funt actu extra
caufas, {cientia fimplex cognofCit ea provt in fuo c5-
seprunon :i.ndudumjcommdi&io;:é,quq dyove viiijs

Yalde

{
)
i

L 4
i
!




_ '§ecunda
inftanria,

Triplex
dubitatio,

S2

valde diuerfa nonin ratione tei, & mategialirer , fed
in ratisne obiedti & formaliter.

Inftabis primo, ille modus qui cognnfcitm’ per
{cientiam vifionis eft poflibilis, exrgo cognofCicur pec
ntiam fimplicens, €rgo ille duz {cientiz non dif-

ferunt obieétis.

Refp.illum modum qui cognoﬁ:il‘ur per I'cig
vilionis cogno[ti per fcientiam {implicem , iL‘d non
rer,vade dixi fcien~

ntiam

eognofti codem modo,& formali (
tias differre obiectis formaliter {umptis, non €ntita=
tiné fumptis & materialiter.

Infiabis fecundd, ille modus diuerfis, ve
¢x parte obiedki, vel ex parte cognuf%;cn_ri’s > 10N P{i_
mum quia oftenfum eft rorum cognolci per {cien-
tiam fimplicem quod cognofcitur per [Cientm_.m vi-
fionis: non fecundum quia {cientiz dicuntur differre
obicétis non autem per folam Actionem intellectus,
imb videre rem exiftentem; ¢ft, videre aliquid quod
non eft quando videtur Fofﬁbilis. '

Refpond. illum diuerfum modum cognofccnc_h res
eafdem , non {e tenere folumex parte actus » fedex
parte obiecti» non quidem materialiter fumpti & in
ratione rei , fed ex parte obieéti i'umpt‘i FormnlirQr, &
in ratione obieéti. Vnde nego quod {cientia vifionis
cognofcat aliquam rem , aut modum , quem non co-
enofcat {cientia fimplex. Nam fcientia vifionis ( vt
dixi ) cognofeit eflentiam, & exiftentiam, vt acta po-
fitam , fcientia implex confiderat illa eadem vt non
repugnantia, itaque non {cpugmntia qua in {cientia
vifionis fe habet marerialiter » in {cientia fimplici ,fe
habet formaliter , & contra.

Addi poterat hic virum Deus e ipfum etiam co=
gnoftar per {cientiam fimplicem , non quod Deus
cognofcat ¢ iplum prafcindendo ab actuali exiften-
tia, fed quod cognnfmrur 1 nobis mguol?;mc vnum
attributum , v. g quin Coguol‘mmr a nobis cognol-
cere illud vt exiftens , in quo {enfu nihil effec abfur-
di dicere quod Deus fe ip!lnn etiam cogno[i.i:' per
fcientiam fimplicem.

1 {e tenet

Secti1o IL
25 quo medio cegnofeantur 4 Dea pefiibilia.

DIxi quid cognofcar Deus per {cientiam fimpli-
cem, nuiic difficilius eft obie@um formale , &
medium , in quo illa omnia cognofcit. Cognofcer
enim poffibilia in fe ipfo vt obiccto formali & me-
dio prius cognito,fi aliqua perfectio Dei fit ratio co-
gnolcendi creaturas, & fpecificet cognitionem quam
de illis habet : cognofcet autem illas in fe ipfis mo-
tiné i creatura fic obieCtum marteriale ; {imul & for-
male, fpecificans cognitionem divinam.

Ratio autem dubitandi eft primd, quia fi Deus in
fua Omnipotentia cognofceret creaturas tanquamn
in medio prifis cognito , {equererur quod {cientia
Dei s pofterior efler quam attributum omnipoten-
tiz , confequens eft abfurdum , ergo Deus non co-
gnolcit creaturas poffibiles in fua Omnipotentia,
Maior ¢lara eft, quia obiectum formale fpecificans
& medium prils cognitum , eft prius cognitione,
tu autem vis an:]ipotclltinm efle medium Priim co-
gni:um,{l‘tcihr::ms Cognitionem,ergo prior eft quim
cognitio. Quod tamen abfurdum eft , quia Omni-
}_Jo'.’ca:ii.z.; eft actributum Poﬁerius non {oltim intel-
lectu {ed eriam voluntate. Deinde quia {cientia Dei
dirjgit omnipotentiam , ergo manifefturn eft , quod
eft prior quam omnipmcmia. Denique non ided
Dens eft omnifcius,quia eft omnipotens,ﬁ enim non
effer omnipotens , non propterea {equeretur quod
non effer omnilcius,

Secundo , intellectus infinitus cognoftit necetfa-
£id omne cognofcibile , fed creatur poffibiles func

Difp. IIL. De Deo. Quaft. 11. Sect. IL

aliquid L‘ognofcibilc in fe :371&5,(‘1"70 Deus cognofcit
illas in {e ipfis » {ed cognolcere creatnram in fe ipfa,
eft creaturam elfe medium fpecificans cognitionem
dininam , ergo creatura eft medium fpecificans Dei
cognitionem. Neque fatis elt dicere creaturas cog-
nofci 3 Deo in {e ipfis terminatiné , nam cognofcere
remin fe ipfa , eft creaturam effe obieétirm formale
motiuum 5 {icut cum dico creaturas cogno!'ci i1 om-
nipotentia figniﬁcmur omnipotentiam effe abie-
Gum formale motivum tulis cognitionis.

Testid s Deus non poteft cognofcere mala, entia
rationis , & impoffibilia in {e ipfo motiue,ergo cog-
nofcitilla motiué in {e ipfis.

Dico primo 5 Deus cognolcit creaturas poflibiles
in {ua omnipotentia tanquam in obiecto formali &
medio pritis cognito , ita S. Thomas & omnes Do-
ttores olim citati pro vifione polﬁbilium in verbo,
eft enim eadem ratio de diuina cognitione.

Primb enim fic exprefsé alferunt Patres , Diony-
fius in primis & Aug.nam ille c.7.de dinin.nominib.

Non enim ( inquit) ex rebus ipfis ves difcens, nouit eus
dining mensifed ex [ ipfa,c in [eipfa fecundum canfim
ommuinm, fcientiam, @ notionem, ¢ effentiam prahabet,
& ante comprebendst 5 non fingnlss [ecundum cuinfGue_s
SPeciem intendens 5 fed fecundum vaicam canfe comple-
Xionem cuncta [ciens, & continens  tum addic /¢ ipfar
égitnr dinina [apientia nofcens [ciet omnia materialia fi-
e materia ¢ indinise dinifibilia 5 & wnice multa: ipfo
w0 omnia , € cogrofiens s producens : el conclu-
dit hac igstur vatione Dewd ; res cognoféens , nan [Cientid
veram , [ed [Ui ipfins spfas nomit. Vide Cypariffiotam
Decade §. ¢.5. neque minus perfpicue loquirur An-
gultin.l.6. de Trinit. c.10. vbi verbum Dei vocat ar-
tem quandam omnipotentis, & {apientis Dei, ple-
1M omnium rationum vitentium, concluditque,ibi
nouit Deus omnia qua fecit per ipf'am, & Lg.de Ge-

nefi ad litceram adducens illud Toan. 1. quod faétum
eft in i]){b vita erat, ?n guavita inquit ) vidt omnia
guandy fecit, & fient vidis sta ficitsnon preter Je tpfiin
vidensfed in [e ipfo.

Sc‘cm]c}b,mtéuucs {uperius allarz pro vifione crea-
ta hue omnino faciunt, nam vt aliquid cognofcarur
in alio vt medio , & obieéto formali fufficit conne=
xio neceflaria, & continentia , Dei omniporentia
continet eminenter omnia poffibilia , & cum illis
connexaelt necellarid , vt dixi 5 ergo illa potefteffe
medium , in quo Deus cognolcat poflibilia. Deinde
illud quod eff medium fufficiens ad cognitionem
comprehenfizam caufz poteft etiam efle medium ad
diftindtam cognitionem effeGunm , fed Deus i fe
iP[b eft medium ad comprchcnﬁcmcm omnipoten-
tiz, €rgo clt eriam medinmad Conliarchr:niiormin ef-
feétuum omnium poffibilium. Denique cognitio di=
uina debet necellirio habere obie¢tum formale mo-
tinum a quo ii}ccificctm' , fed non poteft habere ab-
jeGum formale & fe diftinétum , alioqui Pcndcrc[ i
creaturis, & illis indigeret ad aliquam ﬁlipcrfc&iw
NEm; ergo, &c.

Dico lecundd,Deus cognoftic etiam in fe ipfis pof~
fibilia materialiter,& tenminatine,non coguol’cir illa
infeipfis formaliter; & motiug.

Ratia eft , quia Dei cognitio ( vt dixi ) non potelt
f'psciﬁc;ui i creatura , aliogui ab ea penderet, & ad
eam referretur , & Deus carerer aliqué perfectione
intrinfecd , quam haberet fi creatusz illz non elfent
poflibiles , ergo Deus non cognolcitin fe ip[jls for-
mmalicer, & motiué creauras poffibiles, cognolcit au-
tem illas infe ipfis marerialiter , & terminatiue , quia
illas cognofcie vt funtin {e ipfis,eodem modoe,ac f1ab
illis moueretur immediaré , 8 ab illis{pecificarerur,
vt ex cognitione futugerum magis conftabit,

Ad primam Relp. {cientiam Dei proye teminatur
d

a

Prima
con clufic.

Patres,

Rationes.

Scunda
conclufio,

Solutie
primaz du-
bisationif:




Solutio
fecundz,

Solutio
tertiae,

. De fcientia Dei.

ad obie®um primatium , elfe gttyibut_um P‘[ir_[s om-
nipotentid eciam in adtu primo operatiua, {Cientiam
autem Dei , vt terminatur ad obieGum fecundarium
elle poﬂ:criorcm omnjpotentia etiam vt in J&\u pri-
mo operatiua, elle autem ratione prius, quam (it oim-
nipotentia,vt in actu fecundo operatina v recte pro-
bat Arrubal.d.31.c.4.& 5.2d probationem igitur mi-
notis. Refp.omnipotentia vt actu operantem effe at-
eributum pofterius intellectu & veluntate : omnipo-
tentiam autem vt operativam in adtu primo effeatcri-
butum prius invellectu, & voluntate vt fercur in crea-
turas, & obiecta {fecundaria.Scientia dirigic omnipo-
tentiam actu operantem, non dirigit omnipotentiam
vt in actu primo operatiuam.Deus nunc ideo eft om-
nifcius,quia eft omuipotens,fi non effer omnipotens,
non effer omnifcins co modo quo nunc de fadte eft
omnifcius.

Inﬂ:abis,omnipotcm'in in actu primo non eft com-
PIctaniﬁ pet [cientiam per quam dirigitur,ergo {cien-
tia Dei elt prior ctia omnipotentia vt in actu primo.

Refp.difting.antec.omuipotentia non cltadequa-
te completa in ratione potentiz proxime operatiuz
nifi per {cientiams, per quam dirigitur concedo : non
eft in actu primo complera precise in ratione poten-
tiz ablolucé fumpta nego.Vnde {Cientia eft prios qu\i
anipotcntin > vtinactu primo op_cr:atiu:l proxime,
non cft prior quam omnipotentia umpta abfolun‘?.

Ad fecundam Reip. conced. quod Deus cognolcit
creaturas poflibiles in feipfis terminatiu¢ vt obiedti
{fecundarium,non autem motiué,vtobiectuni prima-
rium.Cognofcere creaturas in fe ipfis terminatiug vt
obic@um fecundarium non eft creaturas effe medium
in quo iple cognofcantur , & quod fpecificet cogni-
tionem. Nam ve aliquid fit medium fpecificans cogni-
tionem id eft conftituens cognitionem in tali [}Jecic,
neceflarium eft ve moueat intelle¢tum primarid 5 i
enimnon moueat neque fit obiectum primariumsiam
fupponit intellectionem pleng conftituram in tali
fpecie atqueaded non fpecificabit.Cum ergo fola ¢f-
{entia Dei , fit obieCtum motiuum 5 & primarium ad
quod termiratur cognitio diuina , necefle eft vt illa
cognitio totam {iam (peciem & perfe@tionem intrin-
{ecam & effentialem accipiat ab effentia, non autem
a creaturis , a quibus implicabit fpecificari cognitio-
nem , cum illz non fint obiedta nifi fecundaria , quz
fupponunt effentiam cognitionis plen¢ conftitutam,
imo implicat in terminis vt aliquid fic obieétum fe-
cundarium & fit conftituriuum,

Tnftabis,co1pfo quod res cognofcitur in feipfaiam
non eft obieétum fecundarium,nam efle fecundarium
eft cognofci in alio : imo in beatis creaturz funt ob-
iecta {ecundaria , & tamen pcrfc&io cognitionis

_muratur indiuidualiter mutaca creatura qua cogno-

feitur.

Relp. pofle fieri ve aliquid fit obie@tum fecunda-
tidl, licet cognolcaturin fe ipfo terminatiug tantiim,
fienim cognofcatur in fe ipfo,& tamen fupponat co-
gnitionem infinitam adequacé conftitutam per ter-
minationem ad obieGum infinitum 2 quo {umit to-
tam fuam effentiam & {ingularitarem, erit obiectum
fecundarium, & tamen cognofcetur in {e ipfo termi-
natiue.Cognitio ergo dinina cum fitinfinité perfedta
provt'terminatur ad eflentiam adzquaté per illam
conftituitur , non autem per creaturas, ad quas non
extenditur nifi poftquam eft adequate conflitutain
ratione cognitionis. Vnde fi defineret terminari ad
creaturas intrinfecé,nihil tamen amitteret (uz perfe-
ctonis intrinfece , vt dicetur infra. Et in hoc eft di-
fc1:imen vifionis creatz,que cum non accipiat perfe-
€tionem infinitam in ordine ad obiectum primaritm,
per ordinem ad obiectum fecundaricm indiniduari
poteft non autem cognitio increata.

Tom. I.

Ad teiriam Rcfp.Deﬁ :.:ogngfccrc,cntia rationis,&¢
mala primo indirecte in fe ipfo, quatenus vider in f&
ipfo caufas;i quibus illa poffunt cognofci,& fierisla-
quor enim folum de cognitione poflibilium , fecun-
do direcke illacognofcir, & immediaté in fe ipfis fed
terminatiué {olim & {ccundarid,vr dixi.

QVASTIO 111
De [eientia vifionss. Arc.x 3.

Ogquitur de hac {cientia fine dubio Auguft.l.x1.

confell. ¢.19. cum cam omni humano intellectui
dicit efle infcrutabilem. Longe ( inquit) eff iffe modus
ab acie mea , innaluit ex me , & non potero ad illun.
Patet enim latiflimé,{cientia hzc,qua cognofcic Deus
fe ipfum , & res omnes extra fein aliqua differentia
temporis exiftentes id eft prareriras , pm:fcntcs s A=
turas  thm neceffarid 2 canfis neceflario agentibus,
tlun contingenter, caufis liberé operantibus. Nul-
lum verd poteft effe dubinm citca {cientiam certam,
intuitivam, & quidditativam quommlibet exiften-
tium, pratericorum, aut etiam neceflarid futurorum,
{ed ad furura libera tota reuoluitur difputatio,in qua
difficultas eft primd vtrum omnia illa diftinéké co-
gnofcat Deus. Secundo in quo medio illa cognofcat
quod eft obfcuriffimum inuenire.

Srer10o 1.

Virum Dews cognofcat diftincle futura omnia
contingentis.

Ertum eft primb futuritionem rei , effe aliquid

veré 1'C:11e,131‘;1:ﬁlpp0ncns Iiberum Dei decretum
fed non effe tamen aliquid actu prefens.Quod fi ali-
quid reale , manifeftum eft , quia licér nullus intelle-
étus cogitet rem fururam,veré futuga ft, pr;-tﬁippo-
nit autem ellencialicer decrerum Dei , de prebendo
talitempore concurfu caufe, a qua talis effectus exi-
turus eft,quia ficut res in tempore non poteft exifte-
re fine actuali concurfu Dei,fic neque futura efle po-
teft fine concurf(n Dei futuro ; non poteft autemef(-
fe futurns concurfus Dei , quin Deus ab zteino de-
creuerit prabere concurfum hunc rali tempore 5 ni-
hil enim Deus facit in tempore quod ab zterno fa-
cere non decreuerit , ergo rei futuritio ptmfup onit
effentialiter zternum Dei decretuwm de coucurEz ex-
hibendo, alioqui res in tempore poﬂ'et exiftere inde-
pendenter & concurfu, fi elfet futura independenter
a decrero illius prabendi.Quale autem fic decrerum
illud, an ficabfolucum, an conditionatum; an deter-
minatum , an indifferens poftea explicabitur., Nunc
fatis eft dicere illud qualecunque tandem fit prafup-
poni ante omnem futuritionem , quam dixi fic effe
aliquid reale , vt non fit tamen aliquid aétu prefens,
vt dixi , de poflibilitare , quia quando dicitur aliquid
effe adtu nunc futurum , non fignificatur futuritio-
nem efle aliquid acta prefens , fed efle aliquid quod
erir actu,quia futurum,eft aliquid minuens ﬁgniﬁca-
tionem verbi (eft) quaznon fignificat exiftentiam
attualem,fed folam identitatem praedicati.

Eft autem difficile dicere quid fit reale illud, quod
non eft follim poflibilefed neque adhuc eft adtuale,
de quo fusé di(gutar Suarez tomo 2.de gratia in pro-
legom. c.7. vel enim dices illud effc , quod talis effe-
¢tus canfam habeat determinatam , & hocdicinon
poteft, quia caufa nondum eft , & noneft adhuc de-
terminata,fed erit , & (e ipfam determinabit. Vel di-
ces effe quod Deus decreuerit rem effe tali cempore,
& hoc manifefte falfam eft,quia decrecum Dei né it
abfolutum pre effeétibus libetis, vt oftendam poftea
imb ficurrem el adty exiftencein cff aliquid illi in-

I 2 trinfecum,

Futusitio,




Ens con»

Neceflitas
antece-
dens &
conle
quens.

Triplex
dubitatie,

iy

84

cvinfecum 5 non folum decrerum Dei de e produ-
cenda hic & nunc,fic rem eflc futuram eft eciam ali-
quid intrinfecum rei future , non autem {olum Dei
deeretum de re produccmin. tali tempore.

Nihil igicur alind eft rei futuritio quam coexiften-
tia rei, & temporis 11'(1ucuti.s , itavt in reto fitipia
rei exiftentia , in obliquo autem dicat tempus illud
fequens cui coexiftet, Non fumo autem tempus
fequens reduplicatiue vt {equens, fed fpecificatiuc,
id eft quod erit quu::nS , & erit hoc numero , €ON=
notat Ulgf_) ICS ﬁltl_lrﬁ {".'HIPL‘{S L'ﬁ!(_'., {]-UJ.HTH]S non qul"
notet illud vt eft fequens. Alioqui explicaretur ig-
notwm perignotum , qued fere habent allJ_ omnces
modi explicandi futuricionen , vt dlt‘ltu‘l‘ cIT_;;
cranfiaun rei ab effe quod habet in caula :}d effeinfe
I]aill pro tali temporc : rendengia ab efle in potentia
ad efle in actu.

Certum cft fecundd, cns contingens illud vocari
guod procedit a ca {2 indifferente ad agendum &

= i S o
non ‘1:_1}-,“1,“,11 F()f]{'in ommnibus ad .gunulum prare-

ciui{irig,. Licét enim \l'li}lLIiil'lxti.S 1
tur illud quod imtcﬂ eile , vel non effe, quo modo
nullum elt ens creatum quod non fic contingens:
magis ramen proprii‘ ens contingens {L‘{’[ringi_ {olet
ad illum effeétum qui procedit a caufa indifferente
ad .-gumium, poteft autem caufa elfe inditferens priﬁ—
o {ublatis omnibus qua fu ad operandum necel-
Guria , & fic nulla cft caufa que non {it indifferens ,
deinde poteft effe indifferens poficis omnibus prare-
qm’ims ad opcmndum , hoc c:nim tc_quuitur omnino
ad libercatem, & hac eft caula indifierens cuius effe-
ctus dicitur contingens.

Sed indifferentia ramen illa , & inde terminatio
caulxe LOHEiIlgC]'l[ib , non eft indeterminatio actua-
lis fed po:cutiu}is. Indererminatio actualis, eft illa
quz }mccﬁ cxplic:tri per duas de inefle , erit vel non
erit + indeterminatio potentialis illa que poteft ex-
plicari per vnam de inefle;alteram de poflibili , exit
fed poterit non cile. 1lla enim indeterminatio eft in
caufa ; non 1n effectuzens enim contingens eft deter-
minati dererminatione ackuali,quia difiunctiné vera
non eft deillo dicere, erit vel non erit, {ed licet tan-
i dicere de illo,erit;poterit autem non efle , quod
¢ft habere indecerminationem potentialem.

Certum enim eft tertid, quod ens contingens €x-
cludit quidem femper omnem neceflitacem antece-
dentem , fed non excludic neceffitatem conféquen-
tem ; quam divifionem ex Auguftino ; & Anfel. am-
plexi funt omnes Theologi, 111‘_&:::1]?11‘11.1;11 enim illud
dicitur quod non poteft non efle. Poteft autem ori-
ti hec impotentia vel ex caufa effetum ipfim an-
tecedente , & faciente illum neceflarit effe, yocatur-
que illa necellitas abfoluta , & antecedens , quia il-
Jam non facit effe@us ipfius exiftentia, {ed ipfa cau-
{a. Secundd poteft hac neceflicas,per quam effectus
necelTarid eft,oriri exipfa exiftentia effectus , &hac
vocatur neceflitas fequens , & ex hypotheli quam fa-
cit exiftentia efiectus, per eam enim cffeétus non
poteft non efle , quiaelt ; & hoc fenfu omne futu-
rum cft neceffarid futurum, quia implicat vt aliquid
fr fururum fimul , & non fururum omne exiftens eft
ncceflarid exiftens , quanmuis ablolute po(ﬁtcﬂi non
cxiftenssper illam enim neceflitatem fignific
cim , quod de eadem renon poflunc verific
contradictoria.

Rario ergo dubitandi primd eft, quia fi Deus co-
gnu{t!t fucura contingentia ,_fCiCﬂi:iﬂ Dei eft contin-
gens & mutari poteft intrinfecé , quia vitalis , 8¢ in-
trinfeca expre 1o obiecti, non exiftic & neceflario
muratar obiecto mutato , fed obieétum contingens
poteit non exiftere,crgo cogniria qu eft viralis cius
expreflio poteft non exiftere.

. 1
€C 11Ca—
LU|1E]I7gt ns aicCe

{r tan-
ari fimul

Difp. 111 De Deo. Quait. I11. Sect.

L.

Secundd fequitur quod ¥
libera, quia n]mwf Deus }3:.1‘1.‘&51[‘ non pote
nire , fed neceifario eueniet ; fi enim Dens p
Petrum peccacurum
Deus falleretur,imj
crgo implicat Petrum aon peccare cras,

Tertio,fi Deus cognofcit actu |
luntacis creata,poterit etiam cognolcere decreta fuz

5, qui [AMen o peccare

rem Deum elfe deceprum,

iberos futu

(7

\'(.IILU‘; :\"lLi{, YL Iucurs autemnon ac

muniter,non vide
D dum ta Pmuh eft , non folim fide cer-
tum cfle.fed naturali etiam ratione demonftrari
Deus diftindté & intuitiué cognofcit omnes
beros futuros voluntatis creata.
Primb enim feriprure fic epé afferunt oculi Do-
mini muled lucidiores funt fole ; &¢. Domino enim

Y c‘lmm
Ctus Li-

Deo antequam creentur ommia {unt agnita. Dani

3. Dens gui i omnia antequam fiant. Deinde id
conftac cuidenter ex prophetijs , vEmerico dixeric
Tercullianus ; L2, in Marcionem Des preafcientia tot
teftes habet guot ficit pr aphetas , preetesea eam efle no-
ram deitatis certiflimam dic Haie 41. Dic
wentira [int nobisyer dicemus quia di effis, Patres con-
gerere longum effec, fané Auguftinusl.s. ciuit. ¢.4.
Confiteri Deuin (inquit ) ¢ megare pr.fﬁ-im;.’. [uturoram
aperta infaniae Jz.

Secundo tamen nacugali ratione id demor
negant Ocham,Gabriel,Gregonus;quos {equicurt
rice difp.6.c.1. vbiomnia conatur {oluere argumen-
m,qnjbus 1d pr{;bnri foler. Sed optima tamen & de-
monftratiua ratio eft que peticur ex verirate derer~
minata,& Cog]micjb. ate futurornim contingentii,

Quidquid eft verum, & n:o:_;r.uftihile, C(ng]uftll.".ll’
ab intelle@u infinicé fimpliciter perfeéto, {1 enim res
illa eft fcibilis,poffibalis eft eius {Cientia,fi eft poflibi-
lis {cientiaergo eft in Deo:imd ficut Deus poteift om-
ne poﬁibilc,:m {cir omne {cibile,fed futurum contin-
gensseft determinaté verum, & eft cognofcibile,ergo
cognofcetur ab intellectu infinité perfecto, Maior
non eget probatione,minor pmhatﬁr omne id dequo
formaxi poreft enunciatio vera, eft L‘ogr.o[l:ibilc e
futuris conringentibus poteft formati propofitio de-
terminate verasergo et veri, & cagnofcibilc. Minor
in Iogic:l probata eftillaenim Pmpnﬁtio eftvera,que
conformis eft obiefto enunciaro, fed propofitio que
dicebat heri Petrum peccarurum , qui nun
erat conformis obiecto enunciatos,dic
reucra ita eft:nam ficat verum cft hodic
trus peccauit Heri, quia Heri fuit peccatum Peur;
vertum Hexi fuit,Petrus peceabir,quia hodic peccat.

Deinde ex duabus contradiorijs Perrus peecabit,
Perrus non P{:cc.lblt,non poteit effe VIraque yera,ne-
que vtrague falfazergo vna eftvera, & alcera falla.De-
nique id quod neceflitatem haber confequenten , &
determinarionem actualem , habet eciam veritatem
determinaram,fed futurum contingens habet necel-
{itatem confe quentem , quia implicat , vt res futura
non fit futnra , & determinationem etiam habet
actualem , quia illa,vt dixinon pugnat cum indecer-
minatione poten tiali , qua fola requiritur ad liberta-

e

UL
e g1

tem actus.
§ L
Frrum [Fare pofiit fumma nece[lias [cientia disi-
H&CHNE CORTIRGERLIn futurorum.

Rima ergo & fan infolubilis contra eam {cien-
Pti:\m , ditFicaltas erat , fumnma neceflitas gmnigm
eorum que {unt in Deo ex qua fic argumentor pri-
mo : illa feientia non eft realiter, & intrinfece in
Deo ; qua poteft non effe realirer, & intrinfece, fed
cognitio rei contingentis potcﬂ. realiter,& intrinfecé
non efle, exgo illa noneft in Deo.Maior,vr dixi;nota

eft,

Ratio na-

turalis.

4

al

Triplex

iffical




ex

Quid fit
termind-
fio ad ob-
Jectum,

Scientia
immuta.
bilis,

De {cientia Dei.

eft ,quia nihil eﬁrm Deo realiter, & inrrin(ccé,quod
realiter non fit iple Deus , atque adeo ens fumme ne-
ceffarium,cui repugnat non efle. Probatur minor, ad
quam rcl'pondcmr vulgo cognitionem rei contingen-
tis PUIIE; non exiftere {ecundum terminationem , non
(ecundum entitatem. Sed contra, id quod eft effen-
tialiter cxprt‘mo vitalis, 8 intrinfeca obiedti non cxi-
fie viraliter, & intrinfece {ublato tali obiecto repra-
fentato, {ed illa cognirio obiecti contingentis cft
effentialiter vitalis expreflio talis obiei; cognitio
enim eft expreflio viralis obieéti cogniti , ergo illa
non exiftic realiter & intrinfecé obicéto fublato.

Secundo , illa terminatio vel eft :Lquuid extrinfe-
cum Deo , vel eft aliquid intrinfecum , fieft extrinie-
cum , non eft aliud, quam obiectum cognitum,quod
non poteft reddere Deum vitaliter , & intrinfece
{cientem ; per hanc autem terminationem Deus con-
fricuitur vitaliter cognofcens , & illa ublati non eft
cognoﬁ:‘cns intrinfece , ergo illa terminatio non eft
aliquid excrinfecum Deo : 11 autem eft aliquid intrin-
fecum,lequitur, qued aliquid Deo intrinfecum,quod
cft iple Deus , poteft non exiftere.

Tertio , clare id oftenditur , nam f{ublati exiften-
tiarei contingentis , Deus non cft intrinlece ac vita-
liter Co:.;nof'ccns rem exiftentemn , ergo aliquid intrin-
{fectun Deo incipit non exiftere,quod antea erat.

Hzc dithculras , ve farpé monui , totam feré con-
tinet controuctfiam de aétu Dei libero , nunc obirer
tantiim attingendam potitis quam enucleandamstota
enim refponfio in eo confiftit,quod in Deo eft ynicus
actus fimpliciflimus , qui propter infinitarem. ha-
bet rotam perfectionem intrinfecam requifitam ad
quemuis actum {cientem poflibilia,futura, exiftentia,
modo ramen ex parte obiecti ponatur fururitio , exi-
ftentia , poffibilicas. Eft enim actus ille fecundum fe
omnis {cientia , modo ex parte obieti ponatur pof-

fibilitas,exiftentia,futuritio. Quia illa fcientiaeft per-

feétio adequaté intrinfeca Deo , fed connotans fem-
per aliquid extrinfecum, quod fi fuerit neceffarium,
icientia eric neceflaria , & fecundum vitalitatemin-
trinfecam , quam dicitinrecto , & fecundum termi-
nationem , quam dicitin obhq}lo. 81 autem illud ex-
trinfecum fuerit contingens , lemper {cientia erit ne-
ceflaria fecundum vitalitatem intrinfecam, fed erit
contingens fecundum conotatum extrinfecum, Quod
explicari optimé poteft exemplo relationis : nam al-
bedo parietis, v. gr. eft de {e fufficiens ad fundandam
relationem quancunque fimilicudinis , imo vt fit tota
fimilitudo cum quocunque alio paricte albo, modd
tamen ille ponatur.  Vndequando fir de nouo paties
albus , prier ille paries omnino immuratus incipit
effe lli fimilis, exeo przcise quia ponitur obliquum,
quod connotatur A fimilicudine. Idem omnino valet
in fcientia diuina, que , vt dixi, {ufficiens eft ad om-
nia [cienda , modo ponatur extra ipfam id quod con-
notari debetextrinfecé , vade

Ad Prim;!m Reli). ncgu:l&o ﬁ:icn_tinm el contin-
gentis in Deo pofle non exiftere fecundum totam
pexfe@tionem , & viralitatem quam dicit intrinfece,
& in recto , cum illa fit, vt dixi , ens neceflarium:
pofleautem non exiftere fecundum id quod dicit in
obliquo , 8 extrinfecé , ficut dicebam de relatione
{imilicudinis.  Ad probationem nego illam maio-
rem, id quod eft effentialirer vitalis & intvinfeca ex-
preflio obiecti , fublato obicéto non exiftic vitaliter
& intrinfecé , hoc, inquam , nego in actu qui cft infi-
nitus, & ab obicéto-nen fpeciﬁcatur »ded eft intrin-
fece , vt dixi, vicalis expreflio cuiufliber obiedti 5 mo=
doillud obiectum extrinfece ponatur. Quod vt vi-
des in {tientia , qua (upponit obiectum, facilius ex-
plicatur quam in ac¢tu voluntatis ,qui caufar liberé

obiedtum,ideoque debec effe illo prior. Scientia verd

85
i culatiua, eft pofterior obiecto ad quod termina-
tur ¢o iplo quod ponitur obieétum , quia ipfa in fe
totum habet quod requiritur intrinfecé , vt fir om-
nis L:Ugﬂli'“.-).

Ad fecundam fatis dixi rerminationem effe ad-
aquaté intrinfecam , quamuis compleatar extrinfece
per aliquid obliquum quod connotatar.

Ad rertiam fimilirer dixi, quod {ublari exiftentia
rei contingentis Deus eft vitaliter & intrinfece cog-
nofcens rem exiftentem, fecundum totam perfectio-
nem yimlem & intrinfecam , quam dicittalis cogni-
tio , {ed noneft cognofccns vitaliter ex defedtu con-
notari extrinfeci, quod in obliquo refpicitur per ta-
lem cognitionem vitalem , & intrinfecam : {ed lon-
gior corum difcafsio pertiner ad fequentem difpu-

tationem.
Sl L

Virum flare pofiit [cientin futurorum ,cum
creata libertare.

Ecunda difficultas erat concordia humanz liberra-
tis cum {cientia certa & infallibili eorum , que fa-
Crara eft creatura. Ineffabiliter enimme mopet( inquie-
bat Enodius apud Augugt. lib. 3. de libero arbitrio
cap.2. ) Ouamado fieri poffit » ve Deses [it prafers fuin-
Yoy, €) nos nulla neceffitare peccemus. %iiiplis enim
dixerit aliter euenire polle quam Deus ante prefcinir,
prefcientiam Dei deftruere infaniffima impietate
niticur.

Ratio enim dub.primd eft , quia quod Ceus certd
{ciuir futurum, non poteft né cuenire,quod liberé fir,
Potcﬂc noneucnite. Vndeargumentum erat Vyiclethi,
quod Deus futuram pr;ci?:iuir 5 eft neceflarium, Dens
prafciuit Petri peccatum fururum , ergo cft necefla-
rium. Probo maiorem , quories antecedenseft ne-
ceffarium , confequens etiam eft neceflarium,fed hoc
antecedens Deus Fra:ﬁ:iuit, Pecrum peccaturum , eft
neceffarium , ergo & confequens.

Secundo, Prxfcientia Dei cerriflima eft, & non
poteit falli, ergo illius obiedtum euenire aliter non
potedt: probo confequentam , fi Pertus, quem Deus
prauidic peccarurum non pecearet , Deus fallererur,
{cd Deus non poteft falli , ergo non porteft Petrus,
non peccage.

Terrio,viget moleftiffimum dilemma, de quo poft-
€a in materia de pradeftinat. Si Deus Pra.-uidit me
peccaturam , quidquid agam fallibiliter PCCC:lbO;
Cur 2 ergo me rorquebo ad euitandum peccatum 5 &
ne recurras ad neceflivatem confequentem , fic infto,
{1 Deus heri praefciuit me peccaturum cras, vel i he-
ri vernm fuir me cras peccaturum , tam mithi non eft
liberum & non cuitabile , vt non peceem cras, quam
non eft liberum , & non cuitabile , vt non peccaue-
rite heri ; fed mihi , nunc nullo modo eft iberum,&
cuitabile ; vtnon peccauerim heri : ergo mihi nunc
non eft liberum ve non peccem cras. Probaturmaior,
ideo non eft mibi liberum nunc heri non Pcccni]é 3
quiaeft neceffarium ex fuppofitione aliqua praterita,
fed peccare cras eft neceffarium , ex fuppofitione
pracerita ; quia eft neceffariumex {uppolitione quod
Uieus heri prafciueric me peccaturum, vel eciam quod
heri verum fueric me peccaturim , ergo, &c. Vude
formatur breue hot argumentum, {uppofitia de pra-
terito rollit libertatem , veritas rei furure, eft luppo-
fitio de praterito , crgo tollit libertatem.

uarto , id quod cempore pofterius eft non poteft
impedire id quod eft prius tempore, & resteiwpore
prior non poteft dependereab ea qua tempore po-
fterior eft. Quomodo:enim efficere porelt cares po-
fterior, vt non fueric res praterita, ad prarericum
enim non datux potentia. Probatui , mea volurtas
: | PR non




Probatio,

Neeeffitas
confequis
ftar cum
Libertate.

non potuit impedire {cientiam illam Dei , tunc quan-
do non eram, neque nunc quando fum, cumillud
iam (it praeceritum , ergo , &c.

Dicenduin tamen eft,nullo modo deftrui libertaté
creatx voluntatis per Dei prafcientiam futuroruin,
{ed ytramaque tenendam efle non {oliim fide {ed eriam
ratione quam non nifi omnine imperite negarunt
Celfus, Mascion , Manichzi, & nouillime Vviclef-
fus , nos autem viramque confitemur , “S;‘vrr:lmqﬁc
fide veritatis Conﬁrmimua,imlui[ Auguftlib. 11.Ci-
uitac. CZ!.P 2T6 ! : :

Ratio autem clara eft , quia illud oprime conueni-
re poteft cum libertatis indifferentia , quod non fa-
cit necefficatem antecedentem, fed conlequentem
duntaxat,prafcientia futurorun conungentinm facic
neceflitacem duntaxat confequentem , non autem
antecedentem , qua oritur ex parte effectus, ergo illa
prefeientia optimé po{cﬁ‘c_onucmrc cum lleL'tdFt'.

Maiorem, vt dixi , fzpé inculcant Auguitin. lib. 1.
contra aduerfarium legis , & lib. 5. Ciuit. cap. 10.
Anflelm. lib. 2. Cur Deus homo cap. 17. & iple Phi-
lofophus lib. 1. de Interpretatione cap.10. & fané lu-
mine naturali nota eft, Primo, a pofteriori, nam vi-
{io rei actu Pla‘ibnris » & memotia rel preteritz, non
tollunt contingentiam rei prelentis, aut preteritz,
quamuis necellarium omnino {it, vt qu__od video pra-
{ens , fit pm:i.bns » & quod memini effc preteritum,
fir praeteritum, neque tamen neceffitasilla eft contra-
ria libertati, quia eft tantiun neceflitas ex fuppofitio-
ne quad res [it pralens vel prarerita, ergo illud quod
facit neceflitarem {olim fequentem , non poreft tol-
Iere libertatem. Quis 2 enim dicat me neceflario pec-
care, quia tu me vides furantem. Deinde a priori ra-
tio certa eft,quiaillud non deftruic libereatem 5 quod
fequitur, & fupponit libertatem , fed neceii tas fe-
quens; & ex [ilppoﬁtiunc {‘Cquitur libertat ;
{upponir ; idet enim dicitar fequens; & ex {uppofi-
tione. Nam ided eft necefle, me nunc loqui libere,
quia loquur liberé , eft enim neceflitas , quam caufac
ipfunct exiftentia effectus , & fundatur in notiffimo

illo principio Metaphyfico, impoffibile eft idem fi-
mul effe , & non efle : imd nihil omnind alind figni-
ficar. Certa igitur , & cuidens eft prima maior.

Neque mints perfpicunm eft,quod habebat minor
neceffitaté hanc, quea c: uiiiturépr;nﬁ:icntia futuro-
rum , effe folim neceffitatem fequentem , & ex fup-
pofitione. Quod probatur primo,a priori:illa feien-
tia quze pure {peculatiua eft , & fupponit effectum
liberé pofitum , non facit necefsitatem anteceden-
tem,fed fequentem duntaxar, & ex fuppﬂﬁrione,
{cientia Deieft puréfpeculatiua, qua fupponit non
facit rem effe , non enim ided peccaturus eft Petrus,
quia Deus videt, fed ided Deusvidet, quiacft pec-
catugus, ficut non ided pecco ; non ideo curro ; quia
Deus me videt currere , vel peccare , fed quia curro,
vel pecca, Et huncefle vnanimem Patrum confen-
{fum conftabit ex quaft. 5. vbioftendetur {cientiam
vifionis nullo modo effe caufam rerum. Deinde de-
claratur a poftetiori pluribus exemplis clarifsimis.
Primuen & valde commune apud omnes Parres eft

vifio rei prafentis , quz ve patet non facit necefsita-
tem nifi ex {uppofitione, quia eft puré {peculariua,
fed vifio rei future prorfus eodem modo {e haber,
cum {it codem mode fpeculatiua ; ergo non facit ne-
cefsicatem nifi ex {nppofitione , neque magis tollit
libertatem , quam vifio rei prefentis , vt reété notat
Boiéthius, lib.6. confolar. prefa 6. fi video iacentem,
necelsitas non inferturei a vilu meo , vt jacear , {ed
potils i iacente inferrur necefsitas s vt illum videam.
Alterum exemplum , vr dixi , eft memoria rei prate-
ritz ; quz non facit rem effe. preveritam , fed {uppo-
nit. Tervium eft prafcientia , quam habet Deus, de

Difp. I11. De Deo. Quaft. 111. Sect. I.

his , quazipfe liberé facturas, non enim mings pro-
prerea opefarur libere. Quarrumett, ficur resexi-
ftens necetfario exiftit , etiam {1 exiftac libere , fic fi-
turum eft neceflario fururum , & ramen erit omnino
libere = ergo fimiliter cognitio rei contingenter fu-
ture , potelt effe infallibilis , & neceffaria. Denique
argumentor ¢um Auguﬂ.lih.gACjuit.Cap.m, Siemim
prefcic Deus , aliquid futurum contingenter, & libe-
e ,}'Uud crit contingenter,& libtx‘é—,;tiitJfltti deftrue-
ret fuum obie¢tum hzc {cientia. Hinc,

Ad primam facilis refponfio eft, difting. maiorem,
quod Deus {ciuit cuenturum non poteft non euenire,
antecedenter nego,ex ﬁlppoﬁtiuuc concedo. Quod
enim Deuns prafciuiteft neceffarium necefsitare fo-
lim ex fuppofitione , quam caufatr non prafcientia
Dei, {ed futuritio effe¢tus. Vade fateor quod quando
antecedens eft neceffarium , eodem modo neceffa-
rium eft Conibquens, atque aded cum iftud antece-
dens non fit neceflarium nifi ex fuppofitione , confe-
quens etiam ex {uppofitione necellarium cft.

Ad fecundam concedo Deum non poﬁ& falli , fed

diftinguo confequentiam , ergo illius obiectuim ali-
ter non porteft euenire antecedenter & abfoluté , ne-
go : conlequenter & ex fuppofitione concedo. Si
enim Petrus quem Deus prauidic peccaturum non
peccaret , Deus non fallerertur , quia non prauidiffe
Petrum peccaturum. Sicut fi non effes hic, Deus,
qui te videt effe hic , non falleretur, quia non te vi-
derereffehic.
i Ad rerriam 1(c>£pc1m{.'.-u1'111n effe quod fi Deus pra-
fcinit me peccarura infallibilicer peccabo , fed pote-
ro tamen abfoluté non peceare ; non enim infallibi-
liter peccabo , quiz Deus prefciuit , fed quia libere
ne determinabo ad peccandum , yvnde inucilicer ad-
ditur , cur crgo me ro_rqucbu ad vitandum pecca-
tum ? nam Polhm} abfolucé illud vitare , nec pecco
quia Deus vidic , fed quia non me torqueo , ve veli
non peccage. Inftantia de fuppolitione preterita dif
ficilis eft. Ad quam refpondeo difting. tam mihi
eft ineuitabile , vt non peccem cras ex {nppofitione
quod fim peccaturus , quam eft ineuicabile , vt non
peccaucrim heri;concedo,quia ficut implicat vt pec-
cauerim , & non peccauerim heri , fic eft impoffibi-
le v cras fim peccaturus , & nen peccaturus : tam eft
ineuirabile ablolyré nego, quia fcilicet in peccato
craftino eft fuppofitio aliqua furura , quam abloluce
pollum tollere, in peccato praterito , nulla eft fup-
pofitio quam nunc abfolucé pofsim tollere,

Ad qu:ll‘t;tin,l{cfp. etiam id quod eft prius tempo-
re , licndctc pofleab eo quod eft pofterius ranquam
ab obiecto ; res enim quez tempore pofterior eft fifit
obiectum rei preterite > poteft abfolute impedire ne
fuerit res przterica,, ex {uppofitione verd non poteft,
ad preteritum enim ex ﬂnppoﬁcionc quod fit prateri-
tum , nulla eft potentia, fed abfolucé poteft non effe:
Fatcor ergo quod quando non eram , impedise non
potui feientiam illam , fed quando fum,abfoluce pof-
fum illam impedire, confequenter autem non pol-
fum impedire.

Colliges ex his in quo fenfu verum efle pofsit
quod Deus ( ided) cognolcat futurum,quia eft futu-
rum. Si enim illud (ideo) fignificet aliquam caufali-
tatem , falfa eft propofitio , fi autem fignificer quod
bené inferacur tanquam aliquid pofterius ¢x prioxi,
vera eft propofitio.

=Sl

Vitrum Dens cognofcat decresa [ue volunsatis,
vt futura.
Ertia hze erat difficultas cuius fenfus eft verum
Dei decreta, ficut quamuis fint @rerna, prius ta-
men

Solutig
difficuleg -
um.




Triplex
difficultas.

Conclufio
negans.

Probatio

De {cientia Dei.

men ratione noftrd cognofcuntur,ve poffibilia, quim
vt iamaétu pofita , Deus enim fcit, quid po(ﬁ_t_ de-
cemnere, ficin co figno-, vel i fequenti cognofcere
illa PofSit 3 Pﬁ'us ratione vt furura , Lll!il!] C()E{z_loicat
illa vt exiftentia, Cum enim detur fignum aliquod
rationis , in quo_intelligitur (Cientia fimplex inDeo
nondum pofita {cientia viﬁunis,ql:‘;rigu' yeruim Deus
{uum decretum Cognofca.t s VL PUL‘;}bli: , Deinde vg
futurum , poftremo ve 1am exiftens.

Ratio dubit. eft primo, quia Deas in aliquo figno
rationis concipitur vt indifferens ad volendum & no-
lendum , & in fequenti figno concipitur determinaté
volens, ergo in illo figne; in quo concipere poteft
fe ipfum vt indifferentem, poteft concipere fe in fe-
quenti figno voliturum- Probo conicqucnrmr_l,f_i de-
tur ﬁgnum aquuod r:ariongs in quo PCILS concipiatur
nondum velle , poreft in fequenti figno Concip‘i Vo
lirurus , fed in eo figno in quo concipitur indifferens
ad volendum , & nolendum, Deus concipjmr non=
dum velle ; ergo in illo figno potelt concipi voli-
turus.

Secundd , Deus prius rationc cognofcit quid fii
voluntas pofsit velle , quim cognofcat quid actu ve-
lit, ergo prius ratione potcit cognolcere quid fit vo=
licura, cur:enim poteft decreta fua cognofcere ve
Po[‘sibilia » non poteft “cognoic'crc_ SN f‘ututa 5 vel
quare pofsibiliras dicit folam prioritatem 2 quo , fu-
ruritio autem dicit prioritatem in quo:Imd illud con-
cipitur vt futurum quod concipitur vt pofterius alio,
fed decrerum liberum concipitur vt pofterius perfe-
¢Etionibus neceffariis , ergo concipitur vt futurum,

Tertio,mulea func decrera conditionata quz Deus
ab zrerno cognolcit, vt futura, v, gr. cognolcit,fi fi-
lius me rogarer,ego decernerem mittere il P_lufqualzl
duodecim legiones Angelorum , ergo Deus fua etiam
decretaabloluea cognoleic v futura. Probarur ante-
ced. non poteflt Deus cognofcere per {cientiam me-
diam futurum conditionatum quin etiam cognofcat
eadem fcientid fium decrerum conditionatum , fed
cognoftit futurum conditionatum per talem fcien-
tiam, ergo cognofcit etiam decretum {uum condi-
tionatum, quod non poteft cognofcere , nifi vt fu-
turuim.

Dico teitiv, Deus non poteft vllo modo cognofce-

re decreta {ua libera,ve futum,quamui5 cognofcat il-
la, vt pofsibilia.Ita docent Vafq.difp.6.c.4. Arrubal.
difp.47.cap. 4. Herice difp.7.cap.g.Albert. tom. 1 .q-
3.8 q.principio Philofoph.Granadus track.4.difp. 1.
Monczus difp.3.cap.17.Molina,Becanus, Tarrianus,
contra Suarem lib.2. de {cientia fururorum cap. 8.
Ruiz difp.2 6.{e¢t.4. Fonfecam & alios recentiores,

Ratioautemeft , quiaillud non cognofcitura Deo
vt faturum, cuius exiftentiam in nullo inftanti refm—
pouis realis Deus potelt negare ; fed in nullo inftanti
temporis realis Deus poteft negare exiftentiam fui de-
creti: exgo Deus non poteft illud cognofcere , vt fu-
turum. Minor euidens eft,quia cum omne Dei decre-
tum eternum fic, nullum eft inftans temporis in tota
aternitate , in quo exiftentia de illo pofsic negari,
nam quamuis precifiue pofsit cognofci,quin cognof-
caur exiftens, manifeftum tamen eft quod de illo ne-
gari non poteft exiftentia, Probatut €rgo maijor , fu~
taririo effentialirer dicir pofterioritatem non tanciun
nature , vel originis , vel rationis , fed durationis;fu-
turim enim eft illud quod nanc non eft, fed poftea
erit, quia includic formaliter , & explicité duo in-
{tantia temporis , voum in quo non eft, alterum in
Quoeft, ficur prateritum intelligi non poteft, tunc
elle prateritum quando actu eft, quia dicit inftans
temporis , in quo eft , & alcerum in quo non eft. Er-

g0 ficue Deus non potcit cognolcere decreta fua vt
Praterita, fic neque cognefoere illa poteft vt fucura.

_ Confirmar. quia vt aliquid dicatar fururum , non
{ufficic pofterioritas 4 quo feu naturz, tationds, yei
originis , fed requiritur pofterioritas in quo, id cfk
temporis, .1l£oqui Deus cognoﬁ:emr diuinas perfonas
vt furur:\s,quin funt pofteriores origine perfonis pro-
ducentibus, {ed decreta Dei libera quamuis habeane
pofterioritatem 2 quo, refpectu necelfariorum nogp
habent tamen pofterioritatem in quo, quia innulle
inftanti {fune decreca neceffaria >quin fint decreta li-
bera, ergo,&c. Hinc

Ad prumam Refp. diftinguendo antecedens, Deus
in aliquo figno rationis coneipitur vt indifferens ne-
gando actuale decretum , nego , preftindendo ab
actuali decrero,concedo : vade nego confequentiam,
quia vt aliquid affirmerur futurum , non fufficic uod
in aliquo figno prefcindere pofsic intellectus ab
actuali eius exiftentia , fed deberillam ctiam negare.
Vndead probationem diftinguitur maior , fi poteft
in aliquo figno Deus intelligi nendum velle negan-
do illum aéku vCllC,pOl:Cﬂ coneipi voliturus , conce-
do, fi tanclin poteft praecifiué intelligi nondum velle;
nego,

Ad lecundam, Relp. effe difparitatem inter futu-
rum , & pofsibile. Quia pofsibile ( vtalias monui)
fignificare aliquando poteft id quod non eft , fed po-
teft cffe , non poteft €0 modo Dei decretum concipi
vt pofsibile. Secunds , pofsibile fignificar id quod
non implicat contradiGtionem , & fic quodlibet exi-
{tens dici poteft pofsibile. Igitur conceflo antece-
dente , confequentia negatur, quia cognofcere quid
voluntas pofsit velle , non negat exiftentiam decreti
pro co tempore , quam exiftentiam negat, vt often-
di, futuritio decreti : nam pofsibile prefcindit omni-
10'a tempore,cuius non fignificat vllam differentiam,
prefensautem, futarum, & preteritum fignificant dif-
terentias temporis.  Et taturum quidem Pro vno
tempose dicit negationem exiftentize pro altero au-
tem exiftentiam. Poteft etgo Deus fcire quid volun-
tas fua velic , non poteft fCire quid fie volitura. Quiz
illud eft futurum quod concipitur pofterius alio, po-
fterioritate in quo ; non pofterioritate hquo. Decre~
tum liberum cft pofterins decreto neceflario pofte-
riotitate a quo , non in quo.

Ad testiam Refpon, eriam decretum conditiona-
tum cognolti nulle modo pofle, vt faturum, quiz
nullum Dei decretum effe poteft , quod non fit zter-
num , Deus ergo non dicit fi filius me rogarer Crash
ego decernerem illi dave 12. Legiones Angelorum,
{ed ego decreniffem ab zternoilli dare. 12. Legiones
Angelorum , quod noneft cognofcere fuum decre-
tum vt futurum : vel {i velis egoab =terno decreui,
quod i filiusme rogarer »ego darem illi. 12. Legio-
nes Angelorum. Sed de hoc decretoa longa exit infe
rius difpuratio.

1L

1% que mediovideat Deus futura contingentia,

Soerioe

Ixi hactenus cognofci & Deo futura , nune difs

ficilins eft dicerc medium & motiuum formale
in quo illa cognofeit certd , & infallibiliter 5 nam
cum omnis cognitio habeat obiectuin formale, aho'—
qui cognofceretur aliquid fine ratione cognolcendi,
fic quoties cognitio eft certa, requirit rarionem for-
malemn obiecti omnino certam,id eft ve obicdtum fub
caratione qud cognofcicur fic certum , alioqui (vt re-
€&¢ notat S. Thomas ) obieétum cognofceretur perfe-
Cius , quam fit cognofcibile, Difficultas igicur clt fa-
né grauifsima , quenam fic formalis illa ratio cerca,
& infallibilis , que ita connexa neceflirio ﬁ_t s cum
futuro contingente incerto,ve fit ratio fogmalis illud
cognofcendi certdy S infallibiliter. -

difficulra~
Les,

Solutz




Decretum
Dei.

Status cd-
trouerliz,

Decretum
abfoluti,

Dabitur
circulus.

Quid2vi-
det Deus
vt [e dea
terminet

Eiaiitin et S it

88

Ex variis autem fententiis in quas abiiffe vidt‘o
Scholafticos , quatuor videntur ccicbriogcs quas I.l-
gillarim difcutere lubet. Prima verum videantur in
caufis increatis,omnipotentia Pra:icmm 5 & decreto.
Secunda virum videanturin caufis creatis ; que funt
voluntas , & caufe morales. Tertia virum videantux
in prefentia reali ad =ternitatem. Quatra randem
vtrum videantur in {e ipfis.

§. L

Virtm futsra contingentia videsntnr in ca uln
increataid eft inm omniporentis; vel
in decreto.

Nquirimus ergo , ante omnia medium hoc cogni-

tionis certe de re incerta intra ipfum Deum, in
'quo tria inueniri Poiﬁm: que §0m1cxiqnc1n hjn-
bent cum futuritione aétus liberi , omnipotentia,
Idea, decretum , & fané (i confideretur entitas ig_l:l
omniporcmig,vel_Idf--x,manitc[tum eltex dl_&xs difp.
precedenti quodillz non pollﬁm‘t efle mcc_hmn cog-
nitionis futurorum , cum cntlmsnpﬁa omnipotentiz,
vel Idex fit indifferens ad futuritionem , vel non fu-
turicioném effedtus , in caufa verd indeterminarta , &
indifferente implicer effeGtum videri dcrc:minatum;
vt fepe dickuri fumus in hac materia. Toraergo dif-
ficultas reuoluitur ad ipfum decretum quod Deus
habet @ternum, vel predeterminandi voluntatem,
vt ponat talem a&um , vel certd concurrendi cum
voluntate ad talem adum. Obicétum primi illius
decreti fi effet,non pofler alind effe quam actus iple
futurus , obie¢tum ipfius pofterioris decreti, quod
fine dubso eft, non potelt aliud efle quam concur-
fus Dei.

Totaergo controuerfia eft verum decrerum quod
Deus habet de prabendo concuriu veluntati liberz
fic medinm illud formale , in quo Deus vider furu-
ros aétus voluntatis qui pendebunta tali concurfir.

Ratio autem dubitandi Gné dificillima eft, quia
primd, in eo decreto poteft Deus vificrc futura con-
tingentia,, fi illud eft abfolutum , efficax , & antece-
dens futuritionem effetus, fed decretum ternum
quod Deus habet prebendi concurfum caufis fecun-
dis,eft ablolutum, efficax,& determinatum,ergo in co
videri poffunt futura. Maior non videtur egere pro-
barione. Probatur minar illud decrerum quo caufa-
tur effectus determinatus , non potelt efle conditio-
natum ,nam decretum quandiu manet condiriona_.—
tum non potc& influere in effeétum , vt paret s quia
manet fufpenfum ; vique ad pofitionem conditionis:
neque poteft eff¢ ineficax , quia fieft inefficax non
ponitetfeétum , nec eft indifterens ad vtramque par-
tem conditionis , alioqui non determinaté poneset
Vnam potills partem quam aliam. Per iﬂ:u‘d decrecum
dandi concurfum caule libera ponitur effectus deter-
minatus: creo illud decretum eft abfolutum , efficax
& determinatum.

Secundd , illud decretum non poteft effe conditio-
natum quin fit huiufmodi, ego decerno concurrere,
fi voluntas agar , vel i voluntas {e determiner ad
agendum , fed hoc non polle dici , manifefté probo;
{i enim hoc Deus diceret volo concurrere {1 voluntas
agat vel {i {e determinet , Deus diceret, decerno con-
currere {1 concurrd,namadctio & determinatio volun-
tatis , realicer eft iplé concurius Dei , vel certé fiagas
de virtuali determinatione {emper cadem difficulras
eft ; quia illa includit falrem in obliquo determina-
tionem formalem , atque ita femper dicerer Deus vo-
1o concurrere fi concurram.

Tertiv , vt Deus dicat decerno concurrere hic &
nune, fi Petpus velir,necelle exit vt determinetur ob-

S e e i

Difp. 111 De Deo. Quaft. 111 Sect. it

iectine ad agendum ex eo quod \'.J'dc‘at actionem Pe-
i faruram , {1 Deus concurreret,ied Deus hoc videns
non poteft obiediué determinari , nam primo , illud
eft aliquid fimplicicer neceflarium , implicar enim vt
Deus mecum concurrat quin egoagam , fcmpcr €rgo
Deus videt , {i ego cum illa velunrate concurrero
ad amandum , amabit, atque ita femper determina-
retur ad talem concurfum prebendum imd ram vi-
det me odio habiturum, fi dederit concurfum ad
odium, quam videt meamaturum, fi concur{um de-
derit ad amorem. Quareigitur magis determinabitur
ad ynum ; quam ad aliud. Deinde implicac vt Deus
videat actionem illam mez voluntartic futuram, quin
videat illam talem futuram in indiuiduo , alioqui vi-
deret, & non videret,quia nihil exiftic nifi fic indiui-
duum , fed ante decrerum {uum quo determinet vo-
luntatem ad indiuiduum aétus , non poteft videre
adtionem voluntatis, vt talem in indiniduo,ergo an-
te decretum non videt Deus actionem voluntatis fu-
turam » Pr:-eii:rtim cum in Deo non fit cognitio vlla
confufa. Denique Deus non poteft videre determina-
tionem create voluntatis exiftentem nifi videat om-
nes eius caufas , fed ante decretum Deus non videt
OIMnes Cau[hs,quurum vna ,eft ipfum decretum, €1go
ante decretum non videt determinationem volunta-
tis; quam proprerea videre poteft in decreto quod il
lam antecedit,

Dico primd,implicat vt Deus in decreto fiio etiam
antecedente videat futura ; non folim contingentia,
{ed etiam nece(laria ranquam in medio prius cognito.

Rationem {zpé indicaui (uperitis , quia decretum
antecedens non poreft elfle medium prius cognitum
determinans ad cognitionem fucuri , _ﬁ non Pgiﬁr
prius cognofci decretum quam cognolfcatur effectus
tuturus,ed implicat cognolcia Deo decrerum priuf-
quum cognofcatur effectus futurus,ergo in illo decre-
to, tanquam in medio non porteft Cugnoi'(i effectus
futurus, Probatur minor,implicat prits cognolci de-
cretum liberum quim cognoftantur ea per quz con-
{tituitur ve diftinétum ab aétu necellario, {ed non po-
teft cognofciprove diftinctd & neceflario prius quam
cognofcarur effectus futurus,quia non cft diftinétum
a neceffario nifi per connorationem talis effectus,
quam folam {upperaddit adtui neceflario , ergo im-
plicat cognofci decretum prilis quam cognofcatiir
effectus futurus.  Atque ita iplum effeCtum futurum
cognofcere in decreto non erit aliud quam videre il-
lum effe¢tum futurym in fe ipflo.

Neque dicas’, ettectus futurus habet neceffariam
connexionem cum decreto neceflitante , ergo imphl
cat Coguoiti decretum pradererminans quin Cognof—
catur effectus futurus , ergo in illo decreto tanquam
in medio videri poteft efiectus futurus. Refp. con-
ced.anteced. & primam confequentiam,fed {n‘g;u]do
{ecundam Confcqucnti;lm. Nam fateor non poﬂi:
cognofci decretum liberum , quin cognofcatur effe-
&tus futarus , fed nego decretum effe propterea me-
dium ad cognitionen futuri ; quia, vtdixi , non cog-
nofcitur prius quam cognofcarur ipfum futurum,fine
quo impljcat c:,gnoii:i decretum ; atqiie ita cum de-
cretum cognofcatur in fe ipfo; ipfum etiam futurum
cognolcetur in fe ipfo.

Dico fecundo,implicat ve Deus videat futura con-
tingentia , que pendent a voluntate libera in decre-
to przbendi concurfum , quod ita eft abfolutum , &
efficax , vt fcmper fic chendcns i voluntate , & con-
ditionatum f{altem virtualiter. Ita docent conrtra Ri-
chardum , Granadum Ruiz » & multos, Thomiftas,
Bellarm. Suares , Hericeyalilque communius , etiam
ip[b Scotus , quem pro fe aduerfa:ij citant.

Ratio autem generaliter cft illa quam fpé indi-
¢aui, primo, quia illudnon eft prima ratio cognof~

candi

Etiam fi
d.ererum
ellee pra-

etermi-
nans futu-
rainco

nan ¥i-
dentur.

Secanda
conclufo:




Veluntas
oft indiffe-
sens pofiro
decieto:

Quale fic
hoc decre-
‘im,

Et condi-
tionatom
Uttualiter

De {cientia Del.

cendi futurum contingens infal )\'lit.cr‘ s quo pofito
effectus contingens nondum eft infallibilicer futurus,
fed pofiro decreto de prabendo concuriu oluump
liberee , effectus contingens nempe actus voluntatis
nondum eft infallibilicer futurus e1go illud dc%‘.rctum
de pr;c'ncudo concm_'[u noneft mpdmm . ‘:k primara-
tio in qua videatur futurum. h‘[l.n?l'. probatur , tunc
futurum contingens nondum eft Illffl.lili)'llis‘j' futuruams,
quando voluntas eflt ;uumc Omnino, uldlﬁcrcns adil-
lud poncndum » led pofito decreto Dei ,voluntas eft
omnino indifferens ad agendum , vel non agcndum,
nam caufa liberaillaeft , qua pofitis omnibus praere-
c]uiﬁtls eriam in fenfu compoﬁ_ro potcﬂ: agcrc,vd non
agere(vt fepé provatum eft) fcd‘ decretum de clnpdo
concurfit eft vnum ex prerequilitis ve patet,ergo illo
pofito,etiam in fen{u compolito voluxmrfls porelt age-
re,& non agere. Imo fivoluntas eo pofito non eft in-
differens,neceflicatur antecedenter pex hoc decrerum
cum neceflicare autem antecedente ftare non pofle Li-
berratem demonftrari poteft. Denique decrerum illud
Deide prmbendo concurfu,duplex cogitari Potc&;al—
terum remotum,& generale quoDeus dicirfvolo con-
currere ad omnes actusad quos voluntas fe deterimi-
nabit,co decreto pofito clarum eft quod Yolumas et
adhuc indifferens: alterum eft decretum, ipccialc quo
dicit , volo hic ; & nunc dare concurfum ad amoyeim

otilis quam ad odium , & hoc decrerum i eft abfo-

Jurum fimplicirer , & antecedenter ad omnem deter-

minationem voluntacis facit neceflitatem anteceden-
tem, ergo pofito eo decrero voluntas cﬂim.{iﬁ'crcns,
neque illud precisé fumprum habet neceffariam con-
nexionem cum futuro contingente.

Neque dicas ; Deum non facere hoc decretum nifi
pofith [cientid conditionati eorum qua voluntas fa-
Gura eft,fi praebeat illi concurfum,ergo in hq‘c decre-
to pofita {Cientiz condirionara viderivpotelt futurum,

Sed;contra nam primo,loquimur de decrero folira-
ri¢ fumpro redic enim difficuleas inquo medio Deus
videat quod voluntas fe determinabit ad amorem, fi
habeat concurfum paratumad amotem,vel ad odium
in hocenim eft difficultas.Deinde etiam pofitd fcien-
tid conditionatd non poreit decretum elle fimpliciter
abfolurum, vt probabo ftatim, ergo eo pofito femper
voluntas eft indifferens.

Secundaigitur pars explicat quod eft in hac mare-
tia difficillimum, quale fit deoretum illud dandi con-
curfum, quo explicaro plané {equitur quod in eo vi-
deri non poflunt futura. Sienim illud decretum eft
aliquo modo conditionatum , & dependens a deter-
minatione woluntatis ; quam expeétar, & fine qua
non eft efficax , & determinatum , certé implicat vt
in eo videatur actus' voluntatis liberé futuius. Sed
illud decrerum eft huiufinodi,quod fic oftendo breui-
ter , ex his qua prima fecundee fufilis probaui.

Statucbam igitur primod, decretumy iftud quatenus
pracisé {c tenct ex paste Dei , & abitrahit 3 determi-
natione creature, clie puré conditionatum , & indif-
ferens ad viramque partem conditionis , fienim el
fer abfolutum , independénter & determinatione vo-
luntatis ; determinaret voluntatem , & ab ea non de-
terminaretur. Sed illud ramen decretum prove fuppo-
nit {cientiam conditionata ‘determinationis creaturz
cuiactu prebet concurfum effeabfolutum & determi-
natum, dependens autem & voluntate atque aded vir-
tualirer conditionatum. Rario eft quia decretum pu-
ré conditionatum non poteft influere in effectum cffi-
caciter. Deinde in eo decreto ponere Deus veller

utm concurfum {i effet fuus concurfus , cum eadem
fit adkio Dei, & creaturz.

Sed aliunde tamen implicat , vt illud decretum
etian pofita {cientid conditionard fit ita derermina-
tum ; & abfolutum , vene virtualiter quidem fic con-
ditionatum & indifferens primo, enim fi fupponit

Tom, I. :

{cientiam condirionatam determinationis voluntatis,
clt dependens ab illa determinatione volunratis oy
illam implicité ac virmmaliter includit ve conditio-
nem, dicit enim impﬁcité non decernerem concui-
fum , nifi viderem exigentiam voluntatis hoc eft de-
cretum effe virtualiter conditionatum eroo eft vir
tualiter conditionatum. Deinde illud decrerum fim-
plicirer abfolutum etiam pofita {cientid conditionati
tolleret libertatem , quia tunc voluntas etiam polita
fcientia conditionata' non eft indifferens , quando
habec aliquid determinatinam  in  ftatu abfoluro,
quod non habet in ftatu conditionato , ficut fi Dens
poit {cientiam mediam , ftatuerer pradeterminare
voluntatem illa pradeterminatio tollerer liberta-
tem, quia illa effer aliquid determinativum in ftacu
abloluto , quod non erat prauifum in ftatu condi-
tionato , fed iftud decretum fi effet fimpliciter abfo-
lutum , eflec aliquid determinatum in ftatu abfoluto,
quod non erat prauifum in ftatu conditionaro , quia
illud decrerum inferret necelfarid effeCtum,ergo iftud
decrerum etiam fuppofici {cicnrid medii non poteft
elle ablolutum fimpliciter. Imo ve dixi implicatin
retminis ve decretum fupponat {cientiam effectus li-
beré futuri , & non fit conditionatum faltem virtua-
Liter. Deinde idem probatur quia implicat videri 4
Dco actionem Petri futuram fib conditione , quin
videantur omnes illius caulz future conditionate,
quarum vna eft, ipfum decretum , fed aétio Petri ex
{uppolitione rtalis decreti eft neceflaria, ergo actio
Perrividetur in ftatu conditionato ; veneceflarid fu-
tura;non autem liberé. Probatur minor , decretum il-
lud abfoluté poficum haber necelfariam connexio-
nem cam effeétu abloluté futuro, & neceflarid illum
infert , ergo illud decretum vr conditionaré poficum
habet necellariam connexionem cum effectu condi-
tionaté ponendo :nam ficut {e haber decretam abfo-
luté pofitum ad confenfum voluntatis abfolute po-
nendum , fic {e habet decretum conditionaré pofi-
tum ; ad confen{um conditionaté ponendum.

Statuebam {ecundd,obic&um illud,quod Deus vi-
det quando deter minatur , hic & nunc ad ponendum
concurfum,elle non pofle id,quod futura eiler volun-
tas, fi operatipoffet fe fola, quia fic voluntas effer li-
b_cr.t dependentera cognitione impoffibili. Deinde
{cientia Dei practica non dirigererur per aliquid ope-
rabile, fed per aliquid impoflibile.  Imo implicat vt
Deus videat attionem illam creature futura, quin vi-
deatillam in indiniduo »fed implicat vt Deus videat
actionem illam indiniduam exiftentemn 4 {(ola crearu-
Ia , ergo non poteft videre , quid factura eflet volun-
tas, fi pollet operarifola , fine Dei concurfu.

Deinde non placent illi qui dicunt videri a Deo de-
terminationem caufalem,aut formalem conditionaté
faturam, i detur concurlus. Nam illi manifeftd faciunt
circulum(ve dixi)cum videat Deus fore fiium concur-
fum i fic fuus concurlus.Melits igitur,& facilivs dici
poteft.id quod vider Deus per {cientiam illam condi-
tionatam,& per quod determinarur ad decernendum
concurfum, efle actionem ipfam voluntatis conditio-
naté futuram , fi decernat Deus fe ilii accommodare
non negando concutfum, non dixi fi it concurfus,
quia hoc(vt dixijeflet circnlus;concurfus enim deter-
minaret ad decrerum concurfus quod eft prius con-
curfu: fed dixi fi Deus decernat {e illi accommmodare,
quia non decernit abfoluté;fic enim effer neceflarinm,
vt voluntas ageret , nen eft autem abfurdum vllum
fi Deus dicat , erit concurfus meus realiter ‘in a&tu
fecundo, fi ex parte mea non defie aékus primus ad
concurlum,vel ii decrenero dependenter 2 voluntare
vt {it concurfus. Tune enim videt determinationem
voluntatis conditionaté futaram dependenter a fuis
caufis futuris conditionate.Sed hzcalibi fufiis.

Ad primam Refpond. ex prima conclufione qudd
quamuis

Qpid Vi

dat Dens,




Solutio
prime du-
bitationis,

Solutio
fecunde,

Solutio
TeItle,

L w2 T R e B s s s 8505 e, AL O =

90

wamuis decretumeffee fimplicitér antecedens 8¢ ab-
{olutum , etiamin co vt medio effeétus non pollet
videri , cum effetus includatur in decreto. Deinde
iuxea terriamconclufionem, diftinguitur maior, fide-
cretum eft ablolutum,poteft in eo videri futurum co-
tingens,fi eft abfolurum independenter a determina-
rione voluntatis ita vt non fic conditionatum yireua-
liter,concedo : fi fit virtualiter conditionatum,& de-
pendens avoluntatecreata,nego in covidetl futurum.
Hoc autem decretum effe dependens 4 yolantate fa~
tis oftenfum eft.

Ad fecundam Rcfp. recke ijs arg MENtis E]‘L)b;ll’i
decretumiftud non cife pure C()lldi[]—urm[u!.'l‘:,‘L‘—’d. non
Pmb:.ri quod illud ica fit ablolutum conlcquenrc;,
vt fit virtualicer conditionarum ; Deus enim non di-
cit,decerno concurrere,fi voluntas {e determiner.fed
decerno concurrere,quia video voluntatem acturam,
G decernam me illi accommodare non negando con-

curfum. AR it
Ad tertiam Refp. nihil etiam probari contra ea qua
po{iuj de obiecto illo,quod Deus videns,determina-
tur ad dandum concur Nam ctun Deus videar
voluntatem aéturam fi decreueric fe illi accomodare
{:-ycbmdo cocurfum,nego lud efle neceflarium, ficur
elfet necetlarium fi Deus diceret,voluntas aget 1 ego
abfolute decrencro concurrere non me illi accomo-
dando,fed ciim dicat,fi ego decreuero dependenter &
voluntate & cum conditione virtuali dare concur-
{um voluntas aget, nego illad elle necellarium, quia
pofiro rali decreto non fempervoluntas aget. Adid
quod addltur,imyliur vt Deus videat adtionem mez
voluntatis fururam; quin videat illam fituramralem
in indiuviduo. Re{‘p. Deusm sion moueri per determi-
nationem aliquam voluntatis vage fumptam,fed per
ynam determinacé {umptam ; nunguam enim vi-
det determinationem woluntatis ad [Pcczcm & ex-
ercitinm , nifi videat fuam determinationem ad indi-
vidunm; dicit enim volo darehunc numero con-
curfum , quia {i decreuero me accommodare volun-
tati dando hunc concurfum,voluatas talem producet
actum , non autem dicit, video quod voluntas faciet
aliquid,fi ego dedero concurlum,fic enim confufa ef-
fer illa cognitio.
anquam diftingui ¢tiam poteft illa propofitio.
Implicat vt Deus videat determinationem volunta-
tis fururam,quin videat illam futuram talemin indi-
uiduo : implicat vt videat illam adzquate ye futuram
concedo , implicat vt videat inadequaté vt futaram
nego,videt illam ad=quate vt Fu_tur:!n'l,qmlndo vider
illam vt fururam dependenter a {uo decreto & crea-
turasvidet autem inadequaré quando videt illam fu-
guram dependenter ﬁ,prmtum.\"idct enim creaturam
ad fpeciem & exercitium determinandam f1 ipfe vo-
luerit fe illi accommodare. Nam quamuis nulla fic
realiterin Deo cognitio confufa,non implicat tamen
concipi a nobis confusé & inadequate Dei cogni-
tionem , quz in fe omnind diftinétaeft ,reliqua 1am
{olura funts dixi enim videri futurum conditionarumnr
cii caufis fuis futuris conditionate,vt patebit ex q. 4.

R )

Frrum ﬁ;mmw wmingc’ns videatur in [uis
caufis creatis.

Ve tantim poflunt excogitari caufe create , in
unibus tanquam medio poffint videri futura
Com‘iugentiii. Prima eft entitas iPi_;‘. volunrats libe-
tz,in cacnim vt {uper comprehenia volunt cognofci
3 Dea atus omnes cius liberos aliqui cam Moliza
altera caufa funt caul morales, id eft, cogitationes,
& auxilia congrua cum quibus voluntas aget omni-
ad infallibilicer. Nam i illis cognolci aétus volunta

Difp. 111. De Deo.

uzft 1. Se&. 1,

tis fururos, aflerunt Conzales, Durandus;i
Loquor autem femper de ipla nuda entitar
nam fi fumatur caufa vtdet

nata , iam includet
ipfam determinationem quanon videbitur in caull,
fed in {eipla.

Ratio autem dubit. eft primo, qui
a9 > quin Cognoﬂ:;lm

anon potelt
F omnes eins

Con‘.prchcmh cau :
effectus exvi p ionis ipltus caufe, fed Deus
comprehendit omn wfas hbcms,crgo potelt Deus
ex vi huius comprehenfionis omnes cffectus
c(,\gnuﬁmc. Prob. maior, ex [‘llpi\h!]‘.'\. i

larum
i is,implicat co-~
gnofci comprehenfiué neceflatiam aliquam caufam,
quin cognofcantur ci"r‘ct'}us elus neceffarij , er go im-
plicat comprehendi canfam liberam,quin cognoftan-
tuy cius effectus liberi , cim comprehenfio fit cogni-
rio P(:l'f‘ﬁ'immu rei alicuius, 1)(‘1‘5:‘&1'&5 autem pene-
tratur voluntas [i fciantur omnia eius decrera, quam
fiea ignorentur,

Secundd, vt effcétus cognefcatur in caula fufficic
connexio neceflaria taneiim ex fuppofitione, & con-
wia illiuseffectus in caufasfed actus liber quem
voluntas eft elicitura haber cum illa huinfinodi con-
nexionem neceffariam ex fuppofitione,continetlirque

rnent

in ;Jl:z,lurgfc';tﬁm quando eft inftructa gratijs congrais,
ergd ille actus liber cagnolci potelt in illis caufis,
Maior p1_o‘a.1m[ , nam cHectus contingens non po-
teflt habere neceffliratem nifi ﬁxii.lppoﬁtlonc » EIZ0
fiue videatur in feipfo , fine videaturin alio, femper
fufliciet nccc-ﬂim.s ex Eiqﬁ}‘u["ltione,qux {atisetiam ecft
vt videatur in {uis caulis cum quibus habet conne-
xionem neceffariam ex fuppofitione.

Terrid, ctiam in gratijs cthcacibus-yideri po!ﬁmt x

actus voluntatis, fi per illas inducatur moralis nec
fitas,nam illa eft tanta, vt fufficientem inducat ¢
tudinem , fed caufe ifte morales, moraleminducunt
certitudinem , & neceflitatem , ergo effectus in illis
poreft Coguo!ki. Probo maiorem moralis necefl
illa eft,quee licet yoﬂl‘t effectum non habere, fem
tamen illum haber , f{ed hoc {ufficit vt videatur effe=
¢tus in illis caufis;ergd fufficit neceflitas moralis.

Quarcd;implicat cognofti gratiam efficacem vt fic
quin cognofcatur prove diftinguitur a gratia fuffi-
cientesfed prouc diftinguitur a fufficience infallibili-
ter caufat effeétum , ergo implicat cognofci gratiam
efficacem quin cognofcarur effeétus , ergoin caufis
moralibus videri poffunt effeGus furusi. Confir .quia
Deus cognita efficacia gratiz, pradeftinat hominem,
ergo in gratia efficaci cognofeit voluntatis confen-
fum. Denique poi'_ito quod Deus per fcientiam con-
ditionatam cognofcat, {1 dedero Petro talem gratiam,
confentier,dicatqgs volodare gratiam,non poteft non
videre confenfum voluntatis pofita tali gratia.

Dico primb , inentitate voluntatis nudé confide~
rata implicat vt Defis cognofcat futura contingentia
ita omnes co anicer contra Molinam,& Becanum.

=]

18
S

Ratio fepé hoc loco afferenda eft, quiain caufa

prorius indifferente ad operandum, vel non ope
1
du

. non poteft magis'cognolci operatio furura,
quim nonfuturs, {ed entitas voluntatis fecundum {2
[151:1}11.1 seft omnind indifferens ad operandum , vel
non operandum, ergbin eanon poreft magis oftend:
operatio futura, quam non futura. Maior probatur,
quia volunsas non poteftimagis cognoﬁ'erc vt quam
aliud,nifi quia canla magis cit continens vimim quim
aliud, fed ficaufa eft omnind indifferens ad ver
que, non ¢ft magls connexa , neque continet ma
vnum quam aliud , ergb non poteft magis oftendi
vnum quam aliud.

Negque dicas , voluntatem effe quidem ex fein-
differentem , & indeterminatam ad futuritionem,
& non futuritionem , fed effe tamen rationem cog-
nofeendi rem futuram , quia liberé fe determinabic

Secynda.

Quargz.




Nee in i) g : : g !
ufis mos gentia in caufis moralibus, feu in gratiis congruis
% o

ralibas.

Solutio
primg dyg-
bitatinnis,

_ Soluio
Lecund,

De fcientia Dei. 91

ad refs fururam. Sed confra, nam videre futurum
contingens in voluntate prove fead illud determina-
bit , eft videre illam determinationem in {e 1p_[3. , non
autem in entitate voluntatis vt comprchenfa, quia
tunc racio cognofcendi determinationem voluntatis
fucuram , non eft perfectio voluntatis, fed eff ipla
determinatio futura, quaroenim verumilla videarur
in caufa feu in voluntare nudeé fumpta. An verdin fe
ipfain voluntare folanon videtur, ergo in feipfa.
Dico {ecundo, Deus non cognofcit futura contin-

ngcisé fumptis in aétn primo , provt antecedunt
effeétum. Ira fuse probant Suares, Vafques , Heri-
ce, Alarcon.

Ratio eadem eft, quia in ¢o medio non Porcf_%
cognofti effectus determinaté , in quo non haber el
{e dererminaté , nam eodem modo cognofcitur cffe-
&us in caufa quo eft in caufa , fed confenfus volun-
tatis libere non habet effe determinatum in caufis
liberis vt inaétu primo confideratis ergo in illisnon
cognofcitur. Probatur minef, in eo futurum con-
tingens non haber effe. dererminatum, quo pofito
voluntas eft adhuc indifferens ad agendum, vel non
agendum , fed pofitis illis auxiliisvoluntas eft adhue
indifferens 5 &Potc(% adhucnon agere ergo,8zc. De-
inde illud quo pofito poteft adhuc confenfus volun-
tatis nonefle ; non poteft clle medium ad certam , &
infallibilem eius cognitionem. Huiufmodi funt cau-
(@ itz morales , vt dixi : ergo ille non funt me-
dinm, &c.

Neg; dicas primd,fuppoficd fcientid conditionas,
polle cognolti futurain caufis moralib® o ipfo quod
Deus decernit cas ponere. Sed hociam reiectumeelt,
quia fermo hic eft de caufis moralibus precisé sipis,
ftacim enim erit quaftio in quo medio videar Deus
conditionat¢ has caufas morales habituras effectum,
(i dentur a Deo,cum tamen poflint illum non habere,
100 enim poteft videre in entitate talivm mediorum,
ergo deber videre in aliquo alio quod habearconne-
xionem neceflariam cum effeétu,

Neque dicas fecundd,ided cognolci tlim conditio-
nateé tium abloluté,efficaciam infallibilem horum me-
diorum , quiz quamuis effectum poffint non habere,
infallibiliter tamen illum habebunt. Sed contra, nam
cognofcere illam efficaciam caufarum moralium,quia
effetum funt habiture , quem poflunt non habere,
non eft cognolcere ipfum effe@um in virtute canfe in
aétu primo,fed cft cognolcere illum in fe ipfo, & ef-
ficaciam caule in effectu cognolcere , non effetum
inefficacia caufe.

Ad primam Relp.difting.maiorem,non poteft cog-
nolci canfa, quin cognofcantur eius effeétus vt pofli+

biles,concedo, vt futuriaur exiftentes nego.Quia vir-

tus canle prafertim liberz (vt dixi) non magis pene-
tratur quando cognoﬁ:itur‘quida&u faciat , cum per
hoc noncrefcar cius perfe@io. Vnde ad probatio-
nemnego , quod in caufis ctiam neceflariis pracisé
fumptis, ex earum. penctratione videantar effectus
adtu exiftentes cum caufa {ecunda non determinet
ad individuum , & non magis penetretur perfectio
caufz ; quando cognofcitur adtu agere , {i autem vi-
deantur in illis effectus neceffarij,quoad fpeciem , &
exercitiom , non videntur in illis precise fumpris,
quanquam etiam difpariras eft,quia caule neceflariz
determinatam & neceflariam connexionem habent
cuin effectu,non autem libere.

Ad fecundam Refp. negando fufficere connexio-
nem neceffariam ex fuppolitione contingenti vt effe-
¢tus cognofcarur incaulz,quomodo autem in fe ipfo
Cognofci poffic futurum contingens , dicetur poftea.
Nune tantiim difparitatem affero , quia cognofcere
effectum 16X fuppofitione contingenti non eft cognof-

.(W’Jj- Il ;

cere illum effectum in ipfa canfa,in qua fuppofitio ills
contingens non cognolcitur,fed eft illum cognofcere
in feipfo.

Ad tertiam negoscertitudinem, & neceffitatern mo-
ralem, quam inducit gratia eflicax , poffe fufficere ad
fundandam fcientiam Phyficé infallibilem, qualiseft
{cientia Dei.Deinde nego,quod gracia efficax pracisé
{fumpta , & abftrahendo A determinacione voluntatis
inferat neceflitatem: moralem , quia non poteft effe
talis efficacia , nifi connotet confenfum volunraris,
per quem completur, ve intelligatur efficax.

Ad quartam Refp.gratiam efficacem ex veriori fen~
tentiz dta effe in acu primo efficacem, & ditin@am 2
{ufliciente, vt includat connotatiué aGum fecundum..
Ided cognofcere gratiam efficacem’ ve efficacem 3o
diftinctam & fufhiciente, non eft cognofcere folum
aftum primum , fed eft cognofcere actum primum fi-
mul & fecundum. Vnde ad argumentum diftinguicur
maiot » non poteft cognofci gratiaefficax vt fic prove
eft puré in actu primo prefcindendo abactu fecun-
do,nifi cognofcarur , prove differt & fufficiente 1nego:
non poteft cognofci gratia efficax prove dicit actum
primum & fecundum,quin cognolcatur,preve differt
3 fufficiente concedo , vade {equitur cognofci non
Polfc gratiam efficacem , prout dicit actum primum
& fecundam 5 quin cognofcatur effectus futurus ; fed
polle cognofci, prout eft pracisc actus primus, quin
videatur effectus infallibilicer futurus , quodeft effe~
Gtum in {eipfo videri,quando viderurin gratia effica-
ciy vt efficaci, ficat dixi, quod videre efe€tum in vo-
luntate determinata, eft videre effeum in I'e:ip[b.

Ad confirmationem Relp. Deum predeftinare ho-
minem cognité cfficacid graviz , tim in actu primos
tium in atu fecundo,non autem cognird efficacia gra~
tiz {olim in adtu primo,& fpecificatiué. Fateorco-
gnofcipofle 4 Deo pofita {cientid conditionati, quid
voluntas factura fir,fed hoceft videre illum effectunx
futurum in feip{o , poficd rali- gratid , non eft aurem
videre in rali gravia,

Su oTEL

Vtrum futura contingentis videantnr inprafen=
#ia reali ad Dei arernitatem.

IN hac quzftione,de qua fumma contetione difpuﬁ'
tari video ; nihil effe poteft difficile prater vocum
explicationem , 'qui dari ceflare neceffe eit omnem
controuerfiam.

Certumeft igitur primd , 2ternitatemn Del, quz
duratio eius eft,efle totam fimul ; & ita indiuiﬁbi?cm
intrinfecé , vt excludat fucceffionem omnem - intrin-
fecam ; hoc enim nihil fignificat aliud , quim Deum
ita perfeucrare ab zterno immurabilem, venihil ei
noui accedere Pofﬁt,aut decedere, quia quidquid eft
in Deo, eft fummé neceflarium, & immurtabile. Scd
ita tamen ®ternicas Dei eft tora fimul & indiuifibilis;
vt virrualicer fic {ucceffina & diuifibilis, quia Deus
{ecundum fe totum nihil aCqUILens,aut-amireens ot-
ni coexiftere potelt tempori, quando illud tempas
eft: Quo etiam modo immenfitas Dei, per quam re-
plet omnem locum, eft indinifibilis formalicer, & di=
uifibilis virtualiter , quia fic eftrorus Deus in toto
{patio poffibili , vt totus etiam firin quolibeteius
puncto : fimilicer enim wternitas eft tota ﬁmul,
quia in quolibet inftanti eft totus Deus ablque vi-
la mutatione, & eft fucceffiua virtualiter, qufa'f‘e-‘-
cundum fe totum pror{'us immutatus omni tempori
coexiftic , modo illud fit. Itaque ve vides; tim erer-
nitas, tumimmenfitas dicunt voum in re€to, & alre-
rum in oblique , in reéto perfectionem inanﬁfcam
omnind indiuifibilem , in ebliquo ; ®rernitas omne
tempus,immenfitas omne {patium.

-2 Certiir

Solutie’
tertize.

Solutie
quarcz-

Jternitas
Dei eft to«
ra fimule

{
i
!
-

e




Aternitari
omnia st
przientia.

Nunc tem-
po;is s &
nunc atel=
njtacis,

Prima
dubitatio,

Secunda
dubicatio.

Tertia du-
bitatio.

02

Certum eft fecundd , triplicem cﬁE[Puch {fenfiim
illius propofitionis [ omnia funt prefcntia Deo in

zternitate [Primus eft, obiectiue {funt Deo Pr;e,'ﬁ:ﬂ!:i:‘.,
€0 quod Deus eorum effentiam , & e'xiﬁc::;t.iam €0-
dem modo fibi reprafentet , ac fi realiter cﬂcntApr:g-
{entia , & exiftentiz. Secundus eft;realiter pm:icn‘na
funt mrernitati Dei fecundum aliquam partem eius
vircqalem , id eft o tempore funt przfentia mrernita-
tiquoipfaexiftunt, quo autem tempore non exiftunt
non funt prafentia. Aliud enim eft quod @ternitas
firtota fimul, aliud quod contineat omnia fimul, {eu
qubd omnia fimul i ceexiftant v diccrur ftatim.
Tertins fenfits eft , omnia futura realiter coexiftune
zrernitati Dei ab zterno, etam tanc quando non
funt. Itave yerum fic dicere , nunc Anti-Chriftus eft
prefens realiter mrernitari Dei, hoc eft cffe prafens
grernitati Dei adequaré {umpta, In altero autem
fenfu res et prefens mternitati Dei fumpte inadze-
quate , fecundum id quod dicit in obliguo,hoc pofito.
" Celebyis inter Thomiftas fententia eft , cuius Caie-
tanus (e primum inuentorem efle profitetnr q.14. art.
13.Medium in quo Deus ab @zterno videt futura con-
tingentia ; efle pra:fen:i;;m realem , qumr{habent ab
zterno cum dinina aternitate adequare fumpta ; vt
auremexplicent quomodo illud quod non exiftic ab
zterno ; poflicab xterno effe prafens, & coexiftere
Dei grernitati,duplex diftinguunt (nunc) alcerum eft
(nunc cempoxis)cui contingentia coexiftunt fucceffi-
ué, cum fint inalia,& alia differentia temporis, alind
elt (nunc zrernitatis)cui omnia coexiftunt fimul,cum
illud fit totum {imul. Idedque omnia , qua dicuntur
przlentia , futura , preetefita , prove comparantur nq
nunc temporis quod eft {fucceflinum , non {funt nifi
prafentia provt comparantur ad nunc @rernitatis,
quodeft fimultaneum, - Vnde colligunt non efle mi-
rum quod futura cognol’canmr intuitiue , cam Deus
realiter habeatilla prefentain fua zternitate ; vifio
enim intuitiva cffe poreft vbi obiectum cft pre-
{ens realicer.

Ratio dubit.primo eft, quia {zpiffime afferunt Pa-
tres omnia effe prafentia Deo in zternitate, & illi ni-
hil effe futurom, & prateritam, fed quod eft pr-
fens,poteft inilla prelentia cognofci,ergo futura pof-
funt cognofci a Deo vt melbntin in nunc zternita-
tis,non menfura intrinfeca,quianon funt,fed menfu-
ra extrinfeca,que eft zternitas. Maiorem probare in-
vrile eft,cum hoc apud Patres vulgaciffimum fit. Au-
guftin.lib.de cognitione vera vite,c.31. Nihil prase-
it e deceditinibil futuri ei accedit  fed quidguid eff,
wel fuit,vel erit,torsm eiprafens adest, lib. 4. de Trinit.
cap. 17. Apud Deum praterita & futura ffans. lib.s.
¢ap.16..Apud Dewmnec praterita sranfierunt s & futnra
dam fattafant. Idemaic lib.15.c.7.8& lib.1o.Cin.c.12.
Iidorus de Summo bono ¢. 8. i Deoynec prateritum,
mec fizurum cernitur, ¢ in Deo prefintia omnia dicsn=
tur 5 guin eternitate [wi cuntta complelisnr. Alios
omitta.

Secundd , implicat vt zternitas rota fimul & om-
nino indiuifibilis , ambiat totum tempus, prafens,
prateritum,& futarum,quin omnia illi cocxiftant fi-
multaneé s {ed zternitas Dei tota imul ambir totum
tempus prafens;prateritum,& futurum, ergo illi om-
nia coexiftunt fimultaneé. Probar.maior,rei qua non
exiftit nifi fimultaned ;. nihil poreft coexiftere nifi fi-
multaneé , {ed =zternitas Dei exiftic fimulcaneé ergo
nihililli coexiftit nifi fimultaneé. Nam rei omnino
indiuifibili nulla res. poreft coexiftere nifi coexi-
far toti.

Tertid, cognitio inruitiua fercur neceffarid in rein
st prz{entem , & exiftentemhic & nunc quando fic
vifio, fed Deus ab zterno intuitiué cognoftit futura,
erga illa func ab zrerno Prxiﬂcniia Deo, Confizmat.

Difp. I1I. De Deo. Quat. III. Sect I

nam fiomnia non funt prefentia Deo in nunc ater-
nitatis realiter , explicari non porcf{ > quomodo in
Dei wternitate non {it Pra:rcrirum & futurum , arque
aded fucceflio.

Dico prlmb , futura Contingcntia non Folfunt vi- Conel

no cum @ternitate Dei, Itaex variis Patribus , & ex
S. Thoma probant cuidenter Suares, Vafques, Az~
rubal , Herice, Ruiz,{equuti etiam doctiffimos Tho-~
miftas ngidium Romanum , Sﬂuc‘ﬂrum, Dezam,
Heruzum y'quos immerito deferant Bannes , Nauaz-
reta , Gonfales , Zumel , & alij communiter recen~
tiores Thomifte Caietanumm i?.‘quuri, contra quos.
Ratio prima fit , quia fi futura effentab zterno
prfentia zrernicati Dei; & in ea pralentia Deusilla
videret, effer neceffe illa exiftere in feipfis ab =ter-
no , confequens eft contra lumen fidei, & contra lu-
men rationis , nam illa effent fucura, vr {upponitur
& non effent futura , quia exifterent ab zterno, ergo
futura non habent ab zterno prafentiam realem
cam Dei zternitate. Probatur maioss ve aliquid fie
prafens alteri, debent ambo {ibi murud coexiftere,
{ed nihil coexiftere poreft alteri » nifi exiftar fimul
cum altero , nam coexiftentia , eft duorum fimul exi-
ftentia , ergo nihil poteft efle przfens Deo ab zterno,
nifi habeat exiftentiam in fe ab zterno.Maior ex ter-
minis nota eft , imd eft modus etiam loquendi The-
miftarum qui dicunt futura coexiftere Dei zrernitati.
Minor ctiam eft manifefta, nam vt duo fibi coexi-
ftant ; necelle eft , vt tunc ynum habear exiftentiam,
quando alterum ,illam habet , nam coexiftere eft fi-
mul exiftere , vt coexiltam huic diei necefle eft vt
tunc fim qi}:mdo eft dies : vt coexiftam localiter al-
teri, oportet v fim fimul cum illoin loco : ergo fi
futura coexiftuntab zterno Dei zternitat , exiffune
fimul ab @rerno , & Deus , & futura. Confirmar.eui-
denter (i futura coexiftunt Dei ternitati ab zterno,
zternitas Dei eft'ab zrerno menfura exiftentize furu-
rotum, {ed vt voum menfurce aliud , non {ufficic
cxiftentia menfurz, fed requiritnr exiftentiaetiam
rei menfurate , ergo fifurura realiter coexiftunt Dei
aternitati , exiftunt neceflarid ab  zterno.
_ Dices commirti 2quiuocarionem quia fit tranfitus
anunc @rernitatls in quo creaturz funt fimul, ad
nunc temporis 5 inquo {ont fucceffiue , neque func
ab zterno.

e : ¥ ufio
deri Deo, in prafentia reali quam habeant ab xtes- negans,

Prima
probarip.

Euafio.

Scd contra manifefté , nullares coexifticab mrer- Preecludic

no nunc xrerniratis , quin coexiftat illi nunc , fecun~
dum id quod dicit tim in recto , tim in obliquo , fed
nunc aternitatis ab zterno dicitin recto Dei exiften-
tiam, & in obliquo dicit omne tempus cui coexten-
ditur id eft omnenic temporis, crgo nulla res coexi-
fHt nunc ®terniratisab zrerno , quin coexiftat omni
nunc temporis @terni. Maior clara eft nam zternitas
Dei ve [ic, eflentialiter dicit cdm re@um 5 tim obli-
quum & eo dempro ceflat effe xternitas , vnde arou-
mentor. Quando duo fimul exiftunt , implicat , vt
coexiftant vni,quin coexiftantalteri , fed nunc zrer-
nitatis ; femper coexiftic alicui nunc temporis ; fem-
per enim zternitas Dei coexiftit alicui tempori , ergo
il‘ﬂPiiCM s vt coexiftam nunc zternitacis, quin coexi-
ftam alicui nunc temporis, ergo fi coexiftam ab @rer~
DO NUNC 2ternitatis , coexiftam omni nunc tempo-
1is : qua fane aperta demontftratio eft. Nam ficut in
tempore non Polﬁun coexiftere nunc ®ternitatis ,
quin coexiftam hodierno tempori, fic neque po!Tum
2b zterno coexiftere Dei zrernitati » quin coexiftam
ZLcinoc tem})on.

Secundd ; immenfitas Dei non mintis eft indiui-
fibilis & rota fimul in loco quolibet, quim zrernitas
eft tota fimul in omnitéPorc,crgo fi fucara fune pra-
{entia Deo #10 omni tempore ; ex €0 quod cernitas

D&

LUF.

Sracnnda
ptabatios




Tertia
probatige

Solutio
prima du-
bitationis.

Solutie
fecundz,

Solutio
ez,

De {cientia Dei.

Dei fic indinifibilis & tota fimul , omnia etiam erunt
prefcntia im'menﬁmtl Dei pro omni loco.Et fic,quia
€go Lugduni fum prafens immenfitati Dei , ero et-
jam prefens Roma. Probo confequentiam, propter
fimultaneitatem & indiuifibilitatem aternitacis , fm-

licat vt fim illi aliquo tempore prafens, quinfim
semper prafens, crgo proprex candem indiuifibilita-
tem implicats vt fim al_i:ubi prafens immenfitati Dei,
quin fim ybique praefens. Neque nulla potelt affer-
1i difparitas.

Tertio denique, implicar effe fimul exiftentiam &
Prae{{‘nti&m forma,& eius negationem , fed fi fucura
funt realiter prefentia Deo,exiftentia forinz, & cius
negatio {unt fi_mul,_quo_d Probq,q_ux ﬁ]m.t fimul cum
aliquo teitio funt fimul inter {e,fed prafentia rei fu-
ture v, g Antichrifti, 8 eius negatio, funt nunc exi-
ftentes imul cum Del @rernitate,ergo funt etiam in-
ter fe fimul exitentes.Minor eft clara,quia hodie eft
negatio Antichrifti, & ramen hodic videtur 3 Deo ve
prefens zternitati Dei, ergo illa prafentia , & eius
negatio funt fimul.

Dico fecundd,neque poflunt i Deo videri futurain
prefentia obiectina cum zternitate Dei ranquam in
medio.

Rario eft, quia cognitio ﬁlmrorumanon cﬂ:_ me-
diumin quo Deus cognolcit futura , fed prafentia
hzc obiectiva eft cognitio futurorum, ergo illa pr-
{entia obiectiuanon et medium,in quo Deus cogno-
fcar futura.

Dico terrio, futura contingentia videntur 2 Deo
vt preefentia zternitati Dei fumptz inadzquaré , feu
pro co tempore quo illi coexiftunt.

Ratio eft,quia hoc eft videre futura immediaté in
{e ipfis vt dicetur Ratim.

Ad primam Refp. Patres illos omnes veré dicere,
quod omnia {unt prefentia Deo ab xterno,quia funt
obiectiug prafentia Deo , cum cognofcantur ab eo
diftinéke al) xrerno , quo modo nihil cognitioni Dei
efle poreft futurum , aut preteritum, non ex parte
obiecti,fed ex parte cognitionis,qua cum cadem cla-
ritatc fcml;cr tendit in obieéta. Sanét.autem Thomas
quando dicit omnia futura cognofci & Deo in pra-
fentia cum aternitate Dei, omnino loquitur de pre-
fentia quam habent co tempore quo funt, cum ter-
nitate fumpta inadequaté , non autem de praefentia
quam habeant ab zterno cum @ternitate adzequareé
fumpta.

Ad fecundam Refp.magnam zquivocationem ef-
feinilla voce ( fimultanee ) velenim illa particula
fe tener ex parte ipfius zternitatis , vel ex parte rei,
que illi coexiftit, fi ex parte ipfius @ternitatis,certe
cum illa (it tota fimul , nihil coexiftit illi , nifi toti fi-
mul : fi fumarur ex parte rei coexiftentis, falfum eft,
quod illa fimul illi coexiftat , quomodo ? enim tem-
pus {ucceflimum poteritilli fimul coexiltere. Itaque
ad argumentum, Refpond.quod oimnia tempora co-
exiftunt zternitari Dei tunc quando funt , non tota
fimul, fed illi coti fimul. Deinde{zpe dixi 2rernita-
tem Dei fecundum id quod dicit in recto effe toram
fimul,non fecundum id quod dicit in obliquo. Vnde
vides ad argumentum , diftingui maiorem , & mino-
rem: nihil ergo coexiftet zternitatinifi coexiftar illi
fimultance , tunc quando exiftet, & quidem fimulta-
neé fecundum id quod @terniras dicit in reto , non
fecundum quod dicit in obliquo.

Ad terciam Refp. primo quidem negando maio-
rem,/quia cognitio rei vt elt in fe,feu non inftar alee-
mus,eft vere intuitiua vt dixi, fine illa fic preefens fiue
non;fi enim Deus daret mihi {peciem rei abfentis,ve-
fé illam viderem. Deinde diftingui poreft eadem ma-
lor, cognitio intuitiua eft cognitio rei vt prafentis
Proaliqua differentia temporis concedo , rei vt pra+

93

fentis pro tunc quande elt vifio nego.Ad confirmart.
Refpond. quod in Dei zternitate {ecandum id quod
dicit in recto non eft prateritum 5 & futuram » quia
illa eft perfectio intrinfeca Dei, mutAtionis incapax
eft autem preveritum, & futurum @eundum id quod
dicit in obliquo, quia connotat tethpus fucceffiuum,
Imbd fi velis in zternitate Dei admﬂuat& {umpta, nihil
eft pratericum,aut fururum,quia illiomnia funt pra-
fentia eo tempore quo funt.Sed Pres tamen quan«
do dicunt nihil efle prieterituinsaué futuram Deo lo-
qui tantim videntur de praefentia obiectina,quia {ci~
licer nihil eft quod Deus non zqué diftinde cognc£~
car, ac {i effer prafens.

§. 1V.
Firuwm futurs contingentia videantur in e ipfis,

REic&is omnibus medijs , in quibus Deus videar
futura,fequitur vefine vllo medio illa videar, id
eft immediate,quod eft videre futurain fe ipfis, ficuc
cum video Petrum prefentem fine medio illum vi-
deogguia video illumin {e ipfo.

Ratio tamen dubitandi eft primd, quiaid in quo
tanquam obiefto formali videtur obieétum eft id
quod [pecificarcognitionem, que fine dubio {peci-
ficatur ab obieéto formali, fed nulla res creata éeci«-
ficare poteft cognitionem divimm quz alioqui effer
dependens ab obiecto,8 b eo fumeret {peciem , er-
go nulla res ereata videri @ Deo poteft in {eipfa.

_Secundd,cognitio necellaria, & infallibilis fanda-
11 non poteft in aliquo fallibilised futuritio rei con-
tingentis eft fallibilis, ergo cognitio infallibilis non
poteft in ea fundari, Neque dicas fufficere neceflita-
tem ex fuppofitione , nam hinc plané fequitur poffe
cognofci futura in voluntare,vel in caufis moralibus,
que habebune effectum infallibiliter ex {uppoficio-
ne, eft et prorfus cadem rariosvel afferatur difpa-
ritas, cur in caufis connexis necelfario ex fuppofitio-
ne non poflinc futura cognofci , poflint autemin fe
ipfis cognofci,quia erunt neceflarid ex fuppoficione. !

Tertio, illud in quo videtur obiedtum , eft obie-
€tum primarium & motiuum, fed nulla creacura efle
poteft obiedtum primarium , & motiuumdivinz co-
gnitionis , ergo nulla creatura elfe poteftid,in quo
aliquid videtur, ergo futurum videri non poteft in
{eipfo. Deinde fi res futura et obiectum termina-
tinum duncaxar debet affignari aliquod obieGtum
motiuum 3-de illo enim folo queritur, fed illud nul-
lum aliud affignatur , ergo res furora €ft obiedtum
motinum.

Dico primd , Deus immediat¢ cognofcit furura
contingentia in fe ipfis, ita docent cum S. Thoma
art.13. Durando,Gabriele, Suarez, Molina,Valquez,
Herice,Lcflius, Alarcon,& alij plurimi.

Ratio eft , quia vt alids dixi, omne quod eft in fe
ipfo determinaté verum,& cognofcibile, fPotcﬁ infe
ipfo determinaté cognofci , nam cognofcibile illud
eft quod poteft cognofci, fed omne futurum eft in fe
determinaté verd vt probaui, ergo poreft in {e deter-
minacé cognofci. Deinde nulla eft canfa in quaco-

gnofci poiﬁ: futurnm contingens vt probatumetts

neque vllus effectus neceflarid connexus, quia prius
res eft futura quam vllus eius effectus futurus fir, er-
go necefe eft, vt videatillud in fe ipfo. Denique in=
tellectus ille dicirur infinitus in gencre fatellectus
qui omnia intelligit eo ipfo quod funt intelligibilia,
intelleétus dininus huinfmodi eft,ergo,&c. -

Dico fecundd , eriam(i Deus fiatura cogno_fcat in
{e ipfis,illa ramen nullo modo dici poffunt obiectum
motiuum, & primagum divinz cognitionis, fed ter~
minatiuum, & fecundarium.

Ravio pater ¢x dichia de cogniti(;ac poffibiliumin

3 %

Triplex
dubirario.




Futgrum
cenditioa
natim,

g4 DifpJ1L.De Deo. Quafit IV. Seé .

fe ipfis. Nain quiacognitio dinina proye terminatur
ad effentiam , & perfonaseft infinite pcrfcléh , non
poteft fpecificari ab obiecto vilo creato, illid enim
non ¢ft ebieum primarium & {pecincatiuumco-
ghitionis quo fublato cognitio manct 2qu é_intzm-
fece perfecta, {ed 1i1b1ato\fi1ruro,cognip o Dei mane-
1€t Zque intrin{bc{pcrfc&a » €1go EHEM{ fururum
quantumuis in fe iplo immediare cognolcatur » i=?{1
eft tamen {pecificatiuum cognitionis diuinz,vide di-
&ta in fine quaftionis {ecunda.
Ad primam Refpondebam,, ! 5
cificari ab obieéto formali primario , noi d formali
fecundatio » & terminatiuo : quia cognitio infinite
perfecta per obieGtum pri:mriuﬁ_l, ipecificart 'jb 211]5
obietis non poteft; quantumuis illa fint 051(‘6#:: for-
malia,quia non funt formalia primario, & motiue led
terminatiué tantuim. - ;

Neque dicas, actum Det ljbl:l‘L'[l‘n _Fonmlhtcr vt li-

berum , fpecificari ab obicéto contingenti, quiaco
{ublato non effer liber. Refpondeo actum liberum
non chC]ﬁCaﬁ ab obiecto contingenti, quia co {u-
blato actus Dei manet liber fecunduin totam perfe-
Srionem intrinfecam, & entitatiuam actus liberi ,
quamiis non maneat liber fecundum complemen-
tum extrinfecum.

Ad fecundam Refp. futuritionem rei contingentis
elle fallibilem antecedenter , fed confequenter efle
infallibilem ex fuppofitione quod res fit futura : fi-
cutvifio rei Pr:efcntis eft infallibilis , cum implicet
rem futuram nonefle futuram. Neque hine fequitur
quod cognoﬁ:i ®que poﬂ}t in voluntate , vel caufis
moralibus prazcise provt antecedunt , & non inclu-
dunt effe¢tum , quia vt fic non habent connexionem
vllo modo necellariam cum efffeéta , fed fequicar
tantim quod futuram polir cog nolci in caufis prove
includunt ipfmn futurum quod eft,futurum in {e iplo
cognofci vt ﬂcpé monti.

Ad tertiam,negata eft illa maior 5 quod in cogni-
tione infinita , illud omne in quo aliquid viderur fit
obiectum motiuum , & primarium, quia i cognitio
illa fic infinite perfecta per aliquod aliud prius obic-
&um , iam omne aliud obieCtum erit terminatinum
& fecundarium,res exgo furura viderur in fe ipfa non
Primau’b & motiue , fed fecundario & terminatiue,
nego aurem efle neceffe vt primario & motine videa-
tut in vllo alio ; fatis enim eft quod ipfa videaturin
{c ipfa rerminatiug , a cognitione infinité perfecta.

cognitionem Dei {pe-

QVASTIO 1V.

De [cientip Dei conditionata.

Ac eft celebratiffima illa fcientia futurorum c6-
A ditionalium , toties defenfa , toties impugnata,
mirabilinm omnium Dei operum confcia,conciliatrix
gratiz atq; predeftinationis cuin creata libertate,(o-
cia decretoram , feripferunt pro eius defenfione gra-
uiffimi huius eratis Theologi.quorum dotrinam de
hac {cientia video totamad tria capita pofle reuoca-
ri: Primum fit eius exiftentia,Secundum quidditas &
nonnulle proprietates. Terrium obieftum matetia-
le , & formale.
SreTto- L
Exiflentis [cientie Déi conditionats.
Ertumn eft primd farurum conditionatum illud
Cappcllari quod reuera erit ex fuppofitione quod
ponatur conditio :111‘;111& s V. g peccatum Peeri quod

erit, fi ancilla enm interroget, elt futurum conditio-
natum, ficut fyturum ablolutum dicitur illud ; quod

erit independenter ab omni cond
P

de fururo conditionato dicitur illa , qua enus

aliquid futurum , aut non fururnm irponatux aliq

conditio, {i Perrus interrogetur ab Ancilla peceabir ;

> conditionata vocatut ilia qua cognof-
1 5

{cientia ¢
citur aliquid futurum,{i ponatur aliqua condino. Di-
citur enim ( conditionara) quia tendit in obletum
conditionatumsnon quod ipfa (it in fe conditionara,
eft enim aétus vere abfolutus , & dicitur ( conditio-

nata ) ratione obiecti tantim.

Cerrum eft fecundo,propofitionem defuturo con~  Triple:
ditionato efle }_Jcn’.'c rni)liu-m, primaeft c{i[}a:u';lt:l,in 5:,0};;::‘
qua condirio nullam habet connexionem cum effe- 2
&tu, vt fi des Petro librum , turca egredietur Con-
{huti:mpoli. Secunda dicitur neceflaria, in qui con-
ditio connexionem habet neceffariam cum cfleu,fi
Perrus currat , mouebitur:hzc propofitio femper il-
latiua eft,quia eft vera ratione confequentie ; Perrus
cusret, ergo mouebirur. Tertia dicitur contingens,in
qua conditio habct connexionem aliquam cum ef-
fectu, fed contingentem duntaxac, ve {i Petrus voce-
tur, confentiet. Hec propofitio non poteft efle illa-
titia,nec vera ratione confequentiz; fed folim ratio-
ne confequentis. Falfum enim eft dicere Perrus vo-
cabitur , ergo confentiet ; quia pofita vocatione Pe-
trus confentire poteft, vel diffentire. Propofitio ergo
eft foliim enunciatina.Similiter propofitio conditio~
nata interdum habet conditionem , quz de fadto po-
netur,atque aded enunciat euentuin renera fururum,
vt fi Ancilla Petrum interroget , negabitur ab eo
Chuiftus, interdum habet conditionem quz non po-

necur nec effectus,fiin Tyro,& Sidone, &c.
Certum eft tertid , quod in omni propofitione, in
qua enunclatur :l_‘liqujd vel prereritum, vel futurum
iL!b COUdiEiOnC CUE1[iI!g{']}[[Z'l]] Ell‘lb(’[]r\: Cﬂlillt'xi(]—
nem cum effectu,femper ( quod valde norandum eft)
in illa conditione, includuntur or Incipia qua

prin
necellariod exiguntur ad illius effectus productionem,

condi-

cum enim v.g.dicis {i Petrus voccrus,confentier, fub
illa conditione vocationis continetur etiam quid-
quidad illum confenfum requiritug,v.g.decretum de
prebendo concurfu & alia huiufinedi ; nam fi Deus
vocarer Petrum » & decreuifler non concurrere ad
cius conuerlionem,certé ille confenfus non effet fu-
turus pofira vocatione : his pofitis. Nulla hoc fecu-
lo inter Theologosillultrior eft controuerfia,qua de
hac fcientia fururorum,fub conditione connexionem
non habente neceffariam cum effeGtu,qui dicitur fu-
turus POGI::‘[ c‘;% Condiﬁgm‘. Nam eain omnem 1liegaut Sehteitii
conftantiffime recentiores Thomiftz fed deinceps negantis
tamen,vi argumentormm coacti funt,aliquam in Deo  authores.
fururorum iftorum,{cienciam admittere,dixeric verd
alij eam probabilem duntaxat & conie@turalé efle.ve
Curicl,Ledeflima,Cabrera,Cabezudo, Nauerrera : alij
mox aduestentes effugij huius , malé tutas laccbras,
ad quas fine diuina iniuria recurrere nemo pofﬁt,mu‘
luerunt humanz libertatis iure viclato , dicere ad-
mitcendam in Deo eflé infallibilem illam {cientiam ,
fed pofteriorem decrete abfoluro & antecedente,
v.g.{1 talis conditio ponarur,ego phyﬁcé Iudam prz-
determinabo ad peceatum, & Perrumad conuerfio-
nem , ita nunc communiter illi omnes cum Aluare,
Zumel , Gonzale. -
Contragia tamen antcntia, quz omnino afﬁrmar, Anchores

cile n Deo certam cogpitionem futuronun huiuf- affixman-
modi contingentium condisionalium , tim eorum f1se
quz abfoluce aliquando futura funt,tlim corum qua
nuAquam erunt ; quia non ponctur vnquam condi-
tio , qui poficd illa effent,fententia (inquam) illa
poftquam authore Melina non primitm adinuenta,
fed claritis explicara,& probataeft, magno confenfu,
& plnu{u torius fehole excepra eft, & agnita germa-

na




|

Affestio,

Teftimo-
nia veteris
teltamen-
i,

Teftime
nig noui

Prima euz-
fio de co.
fhitigne
€oniedhy.
Tali,

De {cientia Dei.

na foboles veterum ompitm fcholafticorum,in quam
werunt vna voce Doctores omnes {ocietatis, & cum
illis Dominicus [otus s Pefantius , Corduba, Lorca,
Mendoza. Hluftrarune autem illam c_ximi& Molina
L.piq. 14 arn1 3. difparg. & 17 &fdi[P'S 2, CONCor=
dix. Suarez opufculode hac {cientia, & P[olcg. 2. de
graria. Valent.hic p.s. Leflius Lde ;mx1llljs ¢.18. He-
vice difp.7. Ruiz a difp.61. ad 81. vbioftendic d?."_
riffime {cientiam illam conditionatam plané agni-
tani» & allertam fuiffe 3 Magiftro , Alenfi ,'Alberto;
Bonauentura, S.Thoma, Durando,Richardo,Scoto,
& demiun ab omnibus antiguioribus Theologis,
cum quibus. .

Dicendum omnino eft , efle in Deo fcientiam eo-
rum omnium,qua fub aliqua conditione furara funt,
eamque certam omnino effe ac infallibilem, & 2 quo-
libet Dei decreto abfoluro independentem. :

Primam partein, quatenus afferit cognolci i Deo
huiufmodi furura,plures é Thomiftis negant fine pe-
riculo erroris negm‘i POH‘C 5 fic enim tradunt Victo=
ria, Ripa,Gonzales, led eadem cercitudine duas alias
parees ‘debere aiferi, demonftrari breuiter poteft ex
{cripruris, ex patribus,8¢ ex ratione.

& .1
Prima [cientiz huiws probatio, ex [cripturss.

Rimo enim, quam certd {cientiam hanc, [_'CriP[u-
X 1i Deo tribuat, ex innumeris locis veriufque te-
ftamienti pater 5 Exod.34. prohibentur Ifraélice (-
mere {ibi filias gentilium in vxores , reddirque Deus
rationem,Ne -/ postquam fuerint fornicate fornicari
facsant filios twos. Quod idem repetitur 3.Reg. c.11.
now ingrediemint ad eas certiffime enim anertent corda
veftra, vt fequamini Deos earum. 1.Reg. c.23. Onarit
Danid a Domino , [i tradent e wviri Ceile in manus
saidlyreffondet Deusstradent : S::Pient.4.Ra.pzm eff, ne_s
malitia mutaret intelleSlum eipd 5 ant ne fictio a’eci_per:t
animam illins,

In nouo rteftamento celebertimum illud eft ex
Matth. 11.Ue rbi Coroain,va tibi Bethfaida,quia f§ in
Tyro, @ Sidone fatte effens virtutes gue falle fiunt in,
wobtyolim in cilicio ¢ cineres&c.Luce 16. §i Moayfem
non andinnt 5 neque [i aliguts ex mortuis reuixerit cre-
denr. loan.s. Si alins venerit in nomine fuo illum reci-
pietss. 1.ad Corynth.2.5i ceguons(fent nunguam Domi-
nnwe glovie cvucifiviffent. Ex quibus, & alijs pluribus
locis , qua velens omitto , fic formarur demon-
ftratio.

Deus certo & infallibilirer fcit futura.omnia con-
tingentia conditionata , qua acku nunquam crunt fi
cerco & infallibilier illa pradicit , {ed in locis alle-
gatis praedicit futura huinfimodi , quenunquam fue-
runt, & fuillent,fi pofica fuiffee aliqua condirio v. g.
idololatriam Indzorum,fi fumerent vxores alienige~
nas : peenitentiam Tyriorum fi vidiffent figna , &c.
ergo Deus cognofcit futura conditionata.Hoc argu~
mentum aded malé vexar aduerfarios, vt varias ad il
lud cxCogitauerint refponfiones , fed omnes aperce
falfas.Prima e { vt dixi) Ledefma,Cabrera, Nauar-
rete;futura hec omnia nota Deo fuifle,fed conieétu-
raliter foltim , & probabiliter, quia non cognofcit,
neque pradicit Deus euentum futurum » fed tantim
quid ferat praefens difpofitio,& inclinatio caufarum,
non enim v. gr, cognolcit Dauid tradendum effe 2
Ceylitis , fed dicit caufas tunc effe ita dilpofitas, vt
motaliter poflit conijci , illas operaturas effe rali
modo.

Haze refponfio vt videas quantopere aliena fic 2
Thomiftis, ipfius caluini folutio & Doctrina cft ,in
APUdUTO sad 11. ¢. Matthai, non difpurat Chriftus
( inquit ) quid Deys prafciverit,{ed quid facturi finc

9y

Tyrij, quatenus ex re percipi poterat , & ad commu-
nem mentis captum fermonem accommodat, Quod
eft dare Deo coniecturalem notitiam.Deinde hoo eft
dicere polle falli Deum , & verbis eius polle {ubefle
falfizm,quia falfitas ftare poteft cumn opinione,quain
prepterea merito negar Auguftinus poife Deo tribyi,
ditinitas non opinatur inquit track.27. in loan. Prace-
rea cadem etiam rarione negabivur effe in Deo cogni-
tio corum quz abfoluré futura funt , qua Deus non
nifi probabiliter predixeric , quod eller fundamenta
religionis firmiffina euertere quz petuntur ex Vati-
cinijs prophetayum ; dicerct enim infidelis,illos con-
iecturaliter foliim logqunros cife. Deinde aperte re-
pugnat fcriptuds'y «certilime auertent corda veftra.
Raptus eft ne malitia mutarer intelle¢tum cius,

Dices, {zpé Deum in huiufinodi pradi¢tionibus
non loqui aflertiug, cum dicar forte, v. g. Marthw 1.
{iin Sodomis (2&z fuiflent virtures, &c. foreé man-
filfent vique ad hanc diem.

Refp. negando per particulam ( forte ) fignificari
femper cognitionem probabilem , vt recte probat
Ambrofll.2.de peenit.§. ex Actorum 8.vbi dicis {an-
&bus Petrus,Simoni Mago, Panitentiam age ab bac ne-
quitia tua > & roga Dewm fi forte vemittatur ¢ibs bac co-
gitario. Nunquid enim vere peenitentiz non eft pro-
mifla certa remiffio,eximie Auguft. tract.;7. in Joan.
Plle (inquit) gui omnia feir guando dicit ( forte ) non
dubitat fed increpat,dubitationis verbum effs quando di=
ciiny ab bomine,ideo increpante guia nefciente, CIm ve-
10 dicitur & Deo verbum dubitationis, illa dubitatio-
ne arguitur infidelitas , non opinatur dininitas. Ira-
que velillnd { foree ) affirmationem fignificat non
dubitarionem : vel per illud fignificatur contingentia
futuri liberi quod poteft noenelle , non aurem incer-
titudo cognitionis, quz ad illud terminarur.

Cumergo , apertam viderent £alfirarem huius re-
fponﬁonis » polteriores Thomifta dixerunt cum Al-
uare , futura illa conditionata nora prorius infallibi-
liter Deo elle , non per {cientiam vllam conditiona-
tam,fed per [Cientiam liberam, qui cognolcit decre-
tum efficax pradeterminandi phyfice voluntatem
Tyriorum ad peenitentiam , {1 talia fierent miracula,
quod decretum in Deo actu nunceft ablohitum ex
parte actus, fed condicionatum ex parte obiecti.

Sed contra, am nunc non agirug , vorum [cientia
conditionata diftinéta fic ab ﬂhjs, neque yerum {ig
pofterior decreta, fed tantm virum illa in Deo fit,
nam efle in Deo {cientiam conditionatam eft cogno-
fci 4 Deo ea, quz futura éffent , fi poeneretur condi-
tio,{ed ex {criptuis allatis manifefte conuincicur hu-
infmodi fitara cognolcia Deo,nam cognoftitur con-
uctfio Tyriornm , que futura erat, i vidiffent figna
qu viderir Bechiaiee, ergo negari non potcft {cicn-
tia Dei conditionata. Imo illa nen potelt effe fola
fCientia vifionis ; qua cognofcuntur abfolucé furura,
nam conuerfio Tyriorum non eft abfolute futura,
ergo quamuis decretum illud praedeterminandi Ty-
¥ios cognofcatur per {cientiam vifionis , quia dicitu
prafens , tamen conuerfio Tyriorum conditionaté
futura cognolitur per {Cientiam diuerfam. Deinde
quod cognitio illa non fequatur decretum predeters
minandi, poftea enidentiffimé demonftrabicur.Nunc
tanclim dicg per eam rc‘fponﬁoncm poni decretum
in Deo antetedens , & efhcax pl‘a:dutc‘rmj_uandi ho-
minem ad grauiffima illa peccara , quz Deus praeui-
det furura {ub condirione. Nam v.g. cum dicitur Sa-
pient.4.raptus eft ne malitia,peruerterer,&c. Quaro
ab aduerfari js, verum decerneret Deus efficaciter de-
terminare illos pueros,vt malitia illos immuter:qua-
do preuidet idololattiam Iudeomum, fi ducant vxo-
tes alienigenas , habebatme? decrerum efficax prz-
determinandieos ad idololatriam, aded vt non pof—

{fent

Secunda
cuafio,




Primum
caput tefti-
moniorum

Seeundum
caput.

Tertinm
gaput.

66

{ent non effe idololatrz. Hoc fateor pias horrere au-
res, vt amplius poftea dicetur. Praterea quero illa
{eueriffima Ubiutgatio facta Corozaitis, z:w'njnd fit
iniufta, & ridicula; dicit, enim vz vobis,quia fividil-
{ent Tyrij & Sidonij , virtutes quas vos »{ailifﬁs, cgo
phyfice prazdeterminalfem cos ad conuerfionem, fi-
ne qua pm:dc:crmilmnunc conuerti non plmmé{mrh
Veftras autem voluntates nolui pradeterminare, ne-
que portuiftis conuerti. Quis! non ridear Chriftum
ita increpantemgaut cum Bcth{‘;‘mrs non rglp‘ondmt,
1108 (llIOquc Coilll{ll:.[l ['jf(_'f.ﬂ.ﬂ-‘; wilis his 4‘{5115.:;[]}’01{!]1"
tates noftre fuillent 2 Deo pr.cdurcrmm»Mm,icd quia
prmdcrcrminnre Deus noluit,non potuimus conuer-
ti, quomodo deteriores illi fuerunt Ty

Neque dicas cum Alu;u‘t-:i%-‘:rhz: maiora oppo-
{uiffe impedimenta dinine gratiz , quam oppofituri
fuilfent Tyrij. Redit enim argamentum,nam {i Deus
pradeterminauit anteceaenter Bethfaitas, vtappo-
nanc illa maiora impedimenta, non autem praedeter-
iminauit Tyrios,certé nulld re magis videntur obiur-

SLi - NI % fa R

gandi quam Tyrij,2cqHe adeo iniuftum clt ;ll!ud (va)
2, CUrnon egerint paenitentiam, it ,

cum tota cat : :
quia Deus noluir illos Pr:cdttcgmm.xrc > ficut vollr.u
bat p: pdeterminare Tyrios.Denique v catera omit-
tam rci}wonﬁu illa de decrero antecedente cxpxe[sé
habetur apud Caluinum L 3. infticut. c.2.3.vE videbis
apud B:l]‘.lrn‘uguml.},. de a;11§1ﬂ911c gratiz, C.1. &
Belcarium w:aiico;_)mu metenfem in opufculo cen-
tra ipfum.

§ TR
Secunda probatio, ex doclrina SS. Patrum.

Ecundd , non mints expreffa eft apud Patres hec
Sibicntia, quorum longiflimum dabunt Catalogum
Suarez , & Ruiz , locis citatis , ego ex triplici capite
npcrtilﬁm& rem dcmonﬁm.‘ :

Primum eft, quarunt frpé['ﬁm& Patres , quare
Deus cum pr.‘widur.t peccaturos Angelos & Ada-
mum fi crearentur, ludam , & Saiilem {i eligerentur,
creare illum voluerit , & iftos eligere. Relpondent
autein concedendo id feiri a Deo , & tamen creare
velle illos , quia Dei bonitas fupera prafcientiam,
ita enim refpondent Hieronym. L.3. contra Pelagia-
nos ¢.2. Tercull. L2, contra Marcionem ¢.5. 6. & 7.
Chryloft.homil.1.de Adam & Ena

Secundum eft , afferunt etiam illi fepé ided quof
dam premature rapi ex hac vita, quia Deus preui-
det fore, vt in maiora mala laberentur , (i diutius vi-
uerent,alios autem non rapi,euins inzqualitatis 1_1:11’
lain rationem effe pofe afferunt , de hoc enim fepé
difpurac Angultinus , & lticgn;uu iftam aperte tri-
buit Deo, v. g. |.de beno perleuer. c.g. Certe porerat,
illos , Dems prafcicns effe lapfiros anfirre de hac w’ra,\
& L. de corrept. & gratia c. 8. Now mifi peruerfiffinc
ac infaniffime dici s Desm nefcire quid fatturi [ine ho-
nines i vinant » cum sllos rapit anteguam visant 5 idem
fufiffimé docet Nyffenus orat. de infantibus vtitie-
que adid, ﬁmi!imdn‘c conuiniorum, vbi magifter
preuidens certos quofdam ex innitatis , crapula le-
dendos efle,arcet maturé a conuiuio. Denique Cy-
tilli cadem dochrina eft |.3.contra Tulianum vbi Por-
phirij {ententiam landat. T < ;

Tercium eft, quia ponitur f;r:}ﬁc‘: a patyibus preefer-
tim ab Ausuftino vocatio quedam fecreta , & con-
oria; Cul Deus nouit obedituros homines , fied vo-
centur , L2, ad fimplicianum q.2. Cuiss misferetur, fic
enm vacat , [icut 701 €L CONGTHENE > vOCANI M MOTL.
vefpuat, idem haberur .de prazdeftinat. Sanétorum c.
8. ybi habetur manifefté cognitio fururornm condi-
sionalium. Ex quibus formargr cuidens argumen-
tum.

PR i o s i S S S i

Difp. I11. De Deo. Quaft 1V. Se&t. .

atum
m quos |
vocarionis efh

Non poteft Deus cognofcer
Tudze,fi creentur : pecca
rapit, {1 diutits viuer
tur, per {cientiama
abfoluce futura;fe
bilium , cum fint futura pofita conditione , eige co-

st :
am, quia illa {zpé non {1
neque per {cientiam i:m‘ﬁ- PU‘JE—

gm:a!bur per {cientiam conditionatam.

Obijciunt aduerfarij vrgéntque vehementitis dam-
natam effe ab Auguftino & ab eius difcipulis 'i’iujpb
ro & Fuleentio am , qud nitebatuy error
totus Maffilienfium de initio fidei, & gratiz , atque
aded annumerandos efle Maflilienfibus,Molinam,&
aflertores omnes ({cientiz mediz) & hoceft ma-
gnum crimen proprer quod Moliniftz dicuntur Se-
mipelagiani.Quidzenim in Semipelagianis rcpl'uhcu—
dic Auguftinus, vel frequentius, vel vehementius
quam hanc {cientiam v. g. . de przdeftin. {fanétorum
¢.14.& L2.contra duas epiftolas,&c.c.7.

RCIP. Auguftinum ab aduerfarijs,, velrideri, vel
nonintelligi, nam {cientiam futurorum conditiona-
lium , cerrumeft ab eo {pé probari ; & pradicari.
Neque Semipelagianos argui , quod illam admitte-
rent , fed quod peflimum , & omnino impoffibilem
cius vium, in Deo fingerent,ad fabiliendum errorem
de initio fidei.Non enim errabant quod dicerent {ci-
114 Deo bona vel mala opera,qua {ub aliqua condi-
tione quilque facturus eflec , fed quod vellenrilla vt
fic ln‘.rui[h,gl.miri a Deo, vel premiaci,imo dari pri-
mam gratiamn propre bonum vium , quem Deus fu-
turum prafciviffcr, & premature rapi pucrosin pa-
nam peccatprum quea facturi erant {i vixiffent : hoc
eft quod in Mallilienfibus meritd da- snat S. Doctor,
cum quo fentiunt omnes {cientiz mediz aflertores,
tantum 2 Maffilieafibus remoti, quantum veritas ab
errore diftat,

1c fcie

[
Tertin probatio, ex multiplici ratione .

Rima petitur,ex determinata veritate , ac Scibili-
Pmrc propu[irimmm conditionalium : fi futurum
conditionatum ®qué verumeft; & cognoftibile, ac
abfoluté futurum ; zqué Deus cognofcit futurum
conditionatum s ac futurum abfolutum ; fed futurum
conditionatum eque verum eft , & cognoftibile, ac
futurnm abfolutum ¢ ergo @qué cognofticur a Deo.
Sed cngnc,ll‘crc futurum conditionatum , eft habere
{cientiam conditionatam, ergo Deus habert {cientiam
conditionatam. Maior non eget pmi.nuiu Jnam in-
tellectus fimpliciter infinitus in ratione cog
tis cognoftit effencialicer omne quod {Ciri poteft , co
ipfo quod {ciri poteft alioqui effer poflibilis intelle-
&tus quipluru {ciret , fed quod ?i} {cibile {ciri po-
teft , ergo intelle@us infinitus {cire deber omne
{cibile.

Minor ergo , illis omnibus probatur argumentis,
quibus oftenditur futurum abfolucum effe verum 8
cognofcibile, Nam ficut he propofitiones funt con-
traditoriz s Petrus vocatus a Deo conu
trus non conuertetur , fic contradiétoriz ifte funt fi
Perrus vocetur a Deo conuertetur s i vocetur a Deo
non conuercetur, fed ex duabus contradiétorijs viia
eft vera,& altera falfa;nam implicat vr amba fineve-
ra,vel ve fint ambe falfz , ergo tam eft verum & co-
guo[hibilc futurum contingens conditionatum,quamn
futurum abfolucé. Deinde illa propofitio eft vera,
qua rem enunciat ficuti cft,fed illa }H’OPOﬂ‘:ics i Ty-
11j videant miracula conuertentur , {i Petrus intrer
in atrium ter Chriftum negabit, rem enunciac ficuti
eft, crgo eft vera propoﬁtio. Imo, ficut verum fuir
dicere , Tudas damnabitur , quia non conuercetur,
fic verum fuir, fi Iudas conuerteret

olcen-

ertetir, Pe-

non damnare-
tur.

um.

Prima ta-
tio ex de-
terminata
veritate

fururorne




[secunda
1atio €X
infallibili-
tate pro=
nidentias

Obietio
Thomifta.
.

Tertia ra-
To.

De {cientia Dei.

war. Denique futura {:ub cumliti_ovtc a vi_ris praden-
tibus cognoﬁ:umur faltem cgnlcc‘.’:l.imi_ztcr 5 1emo
enim coniultat de medijs ad finem, quin ratiocine-
gur, circaid quod eft futurum conditionate , p‘ohr?
quod , eligat hovvel hoc medium ; esgo huinfmodi
fucurum cft cognofcibile ; 2 Deo autem (ve dixi)
coniecturaliter cugnoﬂ.‘i non poteft ergo cognolci-
rur euidenter.Er fané quidquid habet rationem entis
habet rationem veri » fed futura conditionata tam
realiter habent rationem entis quam poffibilia , vel
ablolute fatura,exgo tam funt vera, & intelligibilia.

Sccunda ratio,ducitur ex perfeétione infinita pro-
uidentiz : quotiefCunque Deus intendit aliquem fi-
nem , & praparat voluntari libere aliquod me-
dium , deber {cire qualem effedum habiturum fit ta-
Ie medium , {i detur ; alioqui falli poterit prouiden-
tia decernendo finem , fed illud non poreft fcire, fi
non Co.gnofcat futurum conditionatum , ergo illud
cognofcit. Probatur minor , quia cognofcere quid
facturum fic medium fi exiftat, eft cognofcere ali-
quid futurum {ub conditione , fed Deus, cognofcic
quid fadturam fic medium, fi detur, fiue illud detex-
minet voluntatem;five non ; quia femper illud eft fu-
rurum {ub conditione ergo non poteft negari quin
cognofcat Deus futurum {ub conditione.Deinde ( vE
dixi) nullum eft agens propter ﬁncn} quod non ha-
beat pro regula cognitionem futuri {ub conditione,
alioqui non yoiﬁ:t prudeptt;‘ cligr.-tc media, ergo
cum Dei prouidentia perledtiffimo modo agat pro-
per finem , habebit pro regula perfeiffimam cog-
nitionem futuri fub condinonc.‘ Denique quod ca-
puteit, impoflibile eft Deum efficaciter predeftina-
Te.ac vocare aliquem, {ivel eius libertatem non vio-
lct, vel non cognofcat , quid voluntas factura fic, fi
vocetur, fed Deus predeftinando & vocando non
tollit indifferentiam voluntatis,yvt probarem fi vaca-
ret,ergo cognofcic quid voluntas faétura fic i eo,vel
eo modo vocetur.

Obijciunt aduerfarij, propofitiones conditiona-
tas , non efle veras nifi fint neceffariz ; quod pro-
bant , quia veritas propolitionis conditionatz con-
fiftit in bonitate confequentiz , fed confequentia
nunquam eile potc&\vcm, quin fit neceflaria, alio_qui
Pol[bt alicll.mndu efle verum antecedens , & fal{um
confequens quod eft impofibile.

Rcl}aou.Propoﬁtioncs conditionales, que habent
necellariam connexionem cum antecedente , ita eife
veras,vt [int neceflariz, & verz confequenn’x : aljas
autem propofitiones in quibus conditio,non eft con-
nexa nifi contingenter cum euentu , nullo mode effe
neceffarias , & illatinas quia earum veriras (v dixi )
non pendet a bonitate confequentiz , fed ab euentu
conlequentis,quia enunciatiue sic tantium,non illa-
tinz. Imbd fi eflent confequentiz , non effent tamen
neceflarie , quia licét confequentia formalis femper
fit neceflaria , confequentiz tamen materiales non
{unc necelfariz , nifi quando antecedens eft necella-
rium. Iftz propofitiones conditionales ad fummum
funt confequentiz materiales, quibus poteft fubefle
falfum,vt recke¢ obleruant Moncaus d. 5.¢.16.Hetice
d.7.C.10. 0.5 9. =

Denique vt optimé vrget Luifius Legionenfis da-
1i {cientiam in Deo eorum quz fub conditione {unt
futura, ita inficnm eft mentibus hominum , ve fi ru-
fticum quemque interroges, quid futurum de te fuil-
fer fi narus effes inter Turcas , refpondear ftatim
Deus nouir , quia nimirum fumma illa petfectio eft
nullamadmixtam habens imperfectionem, & eft pof-
fibilis , ergo in Deo [umme perfecto nulld ratione
negari poteft.

Multa opponuntur ab aduerfarijs in contrarium ,
qua omnia video peti partiym ¢x male intelledta na-

Tom, [,

97

tura, & proprietatibus huius feientie,partim ex illius
obiecto, quz paucis exponi poflunt.

Sgcxio 1L

De natura ¢ proprietatibus huins [eientis con-
ditionata.

TRia ergo potiffimim funt in hac {cientia quam
admifimus aduerfarijs difficilia ex parte quiddi-
tatis. Primum eft , quod fit media inter {cientiam
vifionis & fcientiam poffibilium. Secundum ,quod
antecedat decrerum Dei fine quo implicat vt aliquid
habear rationem futuri. Tertium , eft eigs vius in
adtibus divinz prouidentiz.

Sasud:
Virum[cientinconditionata media fit inter [ciens
tiam fimplicem, & [cientiam vifionts, & fit

ab il diftindda.

Atio dubitandi eft primd , quia omnis diftinctio
Rinter {cientias Dei petitur a dinerfitate obiecto-
ram , {ed nullum eft obieGum aflignabile quod non
pertineat ad {cientiam neceffariam , aut liberam , vel
certé ad {cientiam fimplicem, aut vifionis ; namom-
ne cognoﬁ:ibilc , vel eft neceffarium,vel contingens:
fi primum pertinet ad {cientiam neceffariam , fi fe-
cunduin pertinet ad {cientiam vifionis. Deinde vel
erit, vel non erit, fierit , pertinet ad {cientiam vi-
fionis , finon erit, pertinet ad {cientiam fimplicem,
Deinde futarum conditionatum , eft ens puré poffi-
bile cum antecedat decretum Dei , neque vilum eft
poffibile quod non fir faturum fi Deus velit illud
creare , ergo {cientia fimplex non differt 2 fcienvia
media.

Confirmatur quia, fi admittitur in Deo fcientia di-
ftinéta pro futuris conditionatis admitrenda fimili-
ter exit (cientia diftinta pro prateritis , & prafenti-
bus conditionatis,quod nemo dixerit.

Secundo , inter contradiéboria nihil eft medium,
fcientia libera , & neceffaria oppofitionem dicunt
contradi¢toriam , quia neceflatium opponimtlibe—
ro: fumiliter ens aétu , & ensin potentia, opponun-~
tur contradictorié , primum cognofcitur per fcien-
tiam vifionis, fecundum per fimplicem. Denique fe-
quens decretum , & antecedens decretum nihil pof—
{unt habere medium; ergo neque {Cientia fimplex cu-
ius obie€tum eft prius decreto, & {cientia vifionis,cu-
ius obietum non eft prius decreto. 3

Tertio , hec {cientia conftar antecedente 8¢ con-
fcquenre & quia veritas pmpoﬁtionis conditionatze
confiftit infola confequurione confequentis ab an-
tecedente , nam etiam {i antecedens & coni%quens
{eorfim fint vera, fi tamen vnum non fequatar ex
alio falfa eft propoficio , fi mufca volat , turca faleat,
ergo illa fcientia effe non poteft in Deo cuius nulla
{cientia conftare poteft antecedente & conlequen-
te. Praterea feientia hac implex non eft cum con=
tineat mulritudinem conceptuum , connexionem
vnius cum alio , & illationem. Denique fi eft in
Deo hec {cientia, eft Praefcienria ,fed negat expre.fs,é
Auguftinus futura hec prefciri v. g. .de predeftinat.
Sanctoruim cap. 14.dicit praef{ciri 4 Deo quod erat fu-
Tunum,non autem quod non exat futurume.

Dico primd , {cientia conditiona nulle modo elle
poteft media inter {cientiam naturalem, & liberfimx
proprié ac ftricke fumptas , ica omnes ad vaum {cien-
rx cionditionatz aflertores.

Ratio perfpicua eft , quia neceffariom, & liberum
opponuntur contradiétorie, ergo fientie,qua circa
illa verfancur nihil habent medium, eftque perfpicud
contra Arrubalem;quod feientia conditionata réuc-

: N catur,

Triplex
difficul~
Eas.

Non eft
media in-
tex [cien-
tiam matu-
ralem &
liberam,




Affertio
bipartita,

Primg par-
tis proba-
tio,

Probatio
fecund
partis.

93

catur ad {cientiam liberam non autem ad neceffaria,
quia futura conditionara cum pendeant 2 decreto
Dei, aut etiam 2 voluntate libera , funt aliquid puré
contingens, atque ita non pertinent ad {cientiam ne-
ceflariam , fi tamen {cientia neceffaria minus propri¢
{umatur, pro ea quz antecedit decretum, & libera,
pto ea qua pofterior eft decreto , non eft dubium
quin {cientia conditionata , media dici p(lfﬁfiilftr
{cientiam naturalem,& liberam fumptas in ca fignifi-
catione minus propria, quia hac {cientia vt diucr‘ur
ftatim neque antecedit,fieque fequitur decretum, fed
includit illud concomitancer tanquam ynam ¢ con-
ditionibus.

Dico fecundd , {cientia conditionata-non eft me-
dia inter {Cientiam fimplicem , & {cientiam vifionis 5
fi ille famantur lacé ac adequaté s fi autem fumantur
ftricke ac proprié , mediacftinter illas , & eft {pecies
{cientiz ab illis diftinéta. Ira conftanter aflerunt
omnes, qui [Cientiam mediam Deo attribuune, ta-
metfi eorum aliqui,vt Molina,Suares, Valques exifti-
ment abfoluté feientiam hanc non dici -mediam,
quod fic ,1041_1‘!}vccics {cientiz, gpia cam pronunciant
pertinere ad fcientiam v_iﬁonis, vel ad {cientiam fim-
plicem. Vnde vt vides {ola hic eft lis de nomine, de
quo parum laboramus,hoc viurm contendentes quod
Deus cognofcart futura fub conditione.

Ratio ergo prima partis eft , quia {cientia fimplex
fumpea laté & adequatéilla dicitur , qua verfatur
circa illud omne poffibile ; quod nunquam habebit
exiftentiam: & [cientia vifionis illa,que verfatur ciz-
ca illud omne ; quod habebit exiftentiam, Inter illa
duo patet quod nullum eft medium , ergo inter iftas
fcientias eo modo laté fumpras , & adequare , patet
quod nulla eft {cientia media. Sic enim {cientia con-
ditionata quatenus verfatur circa ea futura condi-
tionata , que nunquam habebunt exiftentiam, perti-
net ad [cientiam fimplicem,quatenus autem verfatur
circa ea futura, quorum conditio ponetur , & habe-
bunt exiftenciam , pertinet ad {cientiam vifionis.

Ratio fecunda partis eft, quia{cientia fimplex
ﬁlmpm ftricte , & proprjé,ill:l dicitur , qu verfatur
circaid , quod eft puré Poﬂibﬂc abftrahendo abom-
ni prorfus futuritione: {cientia verd vifionis illa qua
cognofcit exiftentia realiter in aliqua differentia
tempotis ; inter illa duo manifeftum eft medium
efle poflibile , quod e futurum fi ponatur aliqua
conditio, namillud nec eft puré poffibile, nec eft ab-
folure fururam , ergo interillas {cientias proprié ac
ftricte fumptas {cientia couditionata, mediaeft , eo
quod cum neutra omnind conuenit, & de viraque
participat aliquid , ficut medij colores dicuntur qui
pacticipant colores extremos, ctiam fi ab illis vere
diftinguantur: fic enim fcientia conditionata con-
uenit cum {cientia fimplici , quod verfetur circa illa,
quz nunquam erunt aétu; cum Cientia verod vifio-
nis , quod verfatur cicca ea qua nonf{unt puré pofi-
bilia, ergo ifta {cientia optimé dici poteflt media,

quamtamen (vt dixi) Molina, Bellarminus,Leffius,
Arrubal malunt reuocare ad {cientiam fimplicem,
quarenus illa cognofcit omne quod actu non exi-
ftir. Suares autem reuocat eam-ad {cientiam vifio-
nis , quatenus fignificat {cientiam corum omnium
quz non {unt puré poffibilia, vbi videslitem effe {o-
1um de vocibus.

Ad primam fatis patet quomodo inter obiecta
fcientiz fimplicis, & {cientie vifionis detur medium.
Adid autem quod addebatur nullum effe poffibile
quod non fit futurum, fi Deus velit illud creare,, di-
ftinguo,fi Deus abloluré velit illud creare, concedo,
fi Deus velitillud creare accommodando fe velun-
tati, nego quodlibet poffibile effe fururum , vt Gtis

conftatex dictis. Ad Confirm. Refp. quod ficyt ea-

Difp.111. De Deo. Quaft.1V. Se&. 1I.

dem f{cientia vifi 16,
& fururum,quia {cientia vifionis dicitur illa, quz co-
gnolcit obj{._lrftl‘.im actu cxiftens ; in aliqua differentiz
temporis , {ic {cientia conditionata cognofcit prate-
ritum , prefens, & futurum {ub conditione , neque
propeerea eft multiplex , quia femper cognoltit ob-
ieétum exiftens {ub conditione.

Ad fecundam, nego icientiam conditionatam efle
mediam inter contradictoria : {cientia libera , & ne-
ceflaria opponuntur contradictorié,fed (cientia con-
ditionata, vt dixiinter illasnon eft media, Ensaéu,
& ens in potentia opponuntir contradictorié, {cien-
tia vi[’ic;nig fumpra laré ac adzquaté cognofcit ens
actu , & fcientia fimplex eognofcit ens in potentia,fi
laré & adequare fumatur, quo modo {tientia condi-
tionaza inter illas media non eft.Si auté {Cientia fjm-
plex & il’ic:i;';"v. vifionis ftri&teé ac proprié {umantur,
prima cognofcit ens pureé poffibile , altera cognolcit
ens abfolute aétu futurum , patet autem quo‘d inter
ens pure poflibile & abfoluce futurum , medium eft
futurum fub conditioner, quod nec eft pure poffibile,
neque ablolute fu:urum,c:‘go inter {cientias illas firi-
¢t fumpras,media eft {cientla condirionara,

Ad tertiamR efp.cognitionem quam Deus haber de
futuris conditionatis efle omnind fimplicem, quia
quamuis obieGtum eius fic complexum , & conftet
ﬂllt}‘CCLiClltw’.‘ ac con[i-qu_cmc,ipih tamen infe, fi]upii~
ciffima eft. Quis enim neget s cognolci i nobis dif-
cusfus noftros per cognitionem fimplieem forma-
litcr_,obi'cétiué autem compofitam,quod idem affero
de (cientia media. Denique fatcor aliquando hanc
ﬁlcp[_'mm_ mmiis pi up_{'ié vacari pra:[‘cientiﬂm 5 quia
eft {cientia rei future {ub aliqua conditione , & in-
tuitionem,quia eft cognirio rei vt effet in fe,pofita tali
conditione , fed quia tamen proprié dicta praiCien-
tia eft cognitio rei alicaius vc‘r& {uture , propterea
INErito negac Augul_hnus preefciri a Deo furura con-
ditionata,quamuis fzepé dicat illa cognofci.

S 11

Viruwm [cientin conditionasa debeas prafuppone-
7¢ decretum Dei i quo fit depevdens.

nis cognofeit p’:t‘tcriuu.n, prafe

Ecundum capur,ex quo Thomiftz {cientiam cowi-

ditionatam redarguunt , eft , quia Deus petcam
cognofcic aliquid futurum , ante omne decrerum
{fuuym, cum tamen omne futurum pr_t{hppumt ne-
ceflario decretum Dei de prebendo concurfu , fine
quo nihil omnino eft, quad habere poffitrationem
futuri.

In primis igitur ad intelligendam , & foluendam
difficultatem 5 fumo propofitionem hanc conditio-
natam , (eritque de alijs omnibus plané idem iudi-
cium ) fi Tyrij videant miracula conuertentur. Et
duplex circa illud Dei decretumn confidero : Primum
eft, conditionatum ex parte ipfius Dei, & eft decre-
tum quod Deus non habet , fed quod habereg i ralis
conditjo eflet pofita, hocmodo, f1 Tyrij viderent mi-
racula , cum internis auxilijs que vos habuiftis, &
ego decernerem concurrere cum illorum voluntare,
conuerrerentur. Vel fi Tyrij viderent miracula, ego
efficaciter decernerem concurrere cum illorum vo-
luntate ad illorum conuetfionem. In priimo exemn-
plo vt vides , decretum non exiftens {e tenet ex parte
conditignis antecedentis , quia dixit.fi Tyrij viderent
miracula, & ego decernerem. In fecundo fe tener ex
parte euentus fururi fub conditione, quia dicit i Ty-
1] yiderent miracula,ego desernerem concurrere ad
illorum conuerfioné: fed in neutro tamen cafi1 exiftit
tale decrerum, quod dicitur extiturum, {1 Tyrijvide-
rent miracula.Secando,decretd prebendi concurfim,
poteft cffe abfolutum cx parce fubiecti, fed condirio-

nanum

Solutio
trium dg-
bitationd.

Duplex
decretum
conditio~
Natum.

|




bloliam co

De (cientia Dei. 99

natwmex parte obiedti, c_{‘tun decrerwm quod Deus
habet, aé&u faciendialiquid, fi ralis poneretur condi-
tio fiTyxj viderent mlmculn.zcgo nunc ‘decerno,illos

redeterminare ad conuerfionem 4 vel ftatuo cam
illis concurrere ad conuetfionem.

Recentiones Thomifte (vt monebam fet.1.)con-
cendunc efle {cientiam in Deo futuri conditionati,
que tamen prefupponat decreruin , abl'olfltu m ex
parte Del, & conditionatum ex parte obiedti, de_v_o-
luntate predeterminanda,fi ralis poneretur condlrtq.
quod fi reijcias praedeterminans decretum, faltem vi-
detur,negari non polle in Deo decretum acknale ab-
folutum ex parte Dei, & conditionatum ex parce ob-
iecti, de prabendo concurfu, vel certé necefle eft,lvt
in pmpoﬁnonc conditionata nliquo modo ingredia-
tur decrerum conditionatum ex parte Dei atque hic
eft verus{enfus quaftionis.

Rario autem dubirandi primd eft, quia nullares

plex dubi- concipi poteft futura nifi prefupponat {uas omnes

caufas, quibus pendet, fed decrerum Dei de preben-
do concurfu vna eft ex caufis rei qua dicitur furura,
ergo cognitio illius futuri prafupponic neceflario

decrecum Dei , {ed non Potcﬁ pr:r:lilpponcrc decre-

tum duntaxat conditionatum, quiaillud non {ufhicic
ad caufandum effe€tum, ergo pralupponit decrerum
abfolutm,quod fi eft ancccedens,eft neceflirid pra-
determinans. Confirm. eflicaciter, nam effeGus non
poteft habere plus exiftentiz quam Faufu 7 ‘decrcrmn
quod eft caufa confenfus non eft nift poflibile;fi enim
eft futurum abfoluté , vel conditionate , Deus vider
decreta {uz voluntatis vt futura.

Secundd, quando Deus videt aliquid futurum, vel
illud vider futurum independenter 4 fuo concurfis,
vel videtillud futurum dependenter, non primum
vt patet , non fecundum , quia ficadmittenda eritin
Deo aliqua{cientia vilionis,que antecedat fcientiam
mediam, qua cognofcatur tale decrerum concurren-
di : nam illud cum non fit futurum fub conditione
non cognofcu}xr per {eientiam mediam, fi autem co-
gnofCitur per {cientiam fimplicem, iam illud eft purd
poffibile. Confirm. quiz Deus ante decretum fuze
voluntatis,non cognolcic quot hamineseflet produ-
cturus, fi crearet alinm mundum, ergo fimiliter ante
idem decretum , hon cognofCit quot, & qualesactus
factura ellec creata voluntas, fi conftituereturin cali
rerum ordine.

Tertid , vefe habet decretum abfolutumad futu-
rum abfolutum , fic fe haber decretum conditiona-
tum ad futurum conditionatum , fed futurum abfo-
lutum prefupponit decretum abfolutum , exgo furn-
tum conditionatum prxﬁ:pponi: decretum condi-
tionatum. Confitm. quia fi Deus ante decretum {uz
voluntatis , {cirer quot homines effet creaturus i
alium mundum creaffet,non effet liber in eorum pro-
ductione , ergo confenfus Petrinon ericliber, fi Dens
prauidear illum ante omnem determinationem vo-
luntatis,tim dininz,tim create : imd neque poterit
illum Deus impedire, {1 videt illum futurum ante de-
cretum fuz voluntatis.

Quarto,fi decretum concusfus fic pars conditionis

hoc modo, fi Tyrij videant miracula, & ego voluero
concurrere , conuertentur, fenfus illius propofitio-
nis erit,fi tyrij conuerrantur,contertentur, qiia con-
curfus Dei, & concurfus creaturz,eft vna actio.
Dico primb , {cientia quam Deus habet de futuro
nditionato , non debet prafupponere decrecum
Dei abfolutum ex parte actus , & conditionatum ex
parte obiecti, ita fusé oftendunt contra recentiores
Thomiftas,Suares rom. 1. de gratia. Prolegom.2.c.8.
Arrubal. d.46. Herice difp.7.c.7.

Rationes non libet congerete , tantim oftenda

Tom, 1,

decrerum hoc antecedens , non effe necellatum ad
{cientiam conditionatam , quia decretum abfolutum
antecedens, non eft neceffarium , vt probaui, ad co-
gnoibcndum futururh contingens ablolutum , ergo
neque neceffarium eft decrerum ; antecedens con-
ditionatum , ad cognofcendum fururum condi-
tionatum. Sienim exiftere poteft fucurum , vel ab-
{olutum , vel conditionatum fine tali decreto , ergo
poteft etiam fineillo cognofci,quod autem poffitex-
iftere res aliqua fine decreto huinfinodi probari de-
monftratine poreft; quia fequeretur alioqui volunra-
tem determinari 2 folo Deo ad peccatum. Nullam
fuperefle hbereatem in aétu fecundo, cum necefle fit
voluntatem operari _poﬁto tali decreto, reddi ridicu-
lam exprobrationem Bethfaicarum 2 Chrifto fackam,
& hoc ex fequengi conclufione confirmabitur,

Dico {ecundo, {cientia, quam Deus habet de futu-
ris conditionatis non difparatis, nullum neceffario
prefupponit decrecum aétuale & prafens,ablolutum
ex parte Dei , & conditionatuim ex parte obiccti, de
prabendo concurfii. Ita docent Suares prefertim
tomn. 2. de gratia in Prolegom. c. 8. Valg.d. 67. Va-
lenc. q.14. p. Bellarm.l. 1. de gratia & libero arbitrio
¢.12.8 13. Molina,& alij plurimi.

Ratio eft primbd, quia quando Deus cognofeir fu-
turwm {ub conditione , vel conditio d{olo Deo po-
nenda eft , ve i fecero miracula, Tytij conuertentur,
tunc decretum illud non folum effer inutile , fed
ctiam deluforium, ficut fi diceres panperi , {i te adop-
temin filinm , ego decerno vt laute viuas , deridere-
tur per decretum huiufinodi talis pauper fi eum de-
creueris non adoprare. Si diceres amico fi te voca-
uero ad ceenam, decerno tibi dare omnia mea bona,
decreueris autem non vocare ad ceenam , vel condi-
tio panenda, pendeta fola creatura,, effeétus autem 2
Deo {olo, vel 2 Deb fimul & creatuta, & tunc decre-
tum illud abfolutum ex parte Dei, conditionatum ex
parte obiecti, quamuis fit poflibile , non cft camen
vllo modo vrile,vel ad hoc vt Deus cognolcar futura
ifta, qua in decrero conditionato cognofci non pof-
funt, ne que ad prouidentiam , qua non decernit nifi
€a ; qua factura eft. Alioquifine vllo vl debebunt
inDeo muiriplicm decreta infinices infinita, omning
abloluta & prefentia de omnibus que nunquam erunt
fub infinitis combinationibus {qUE NUNQUAM €Lunt
quod eft plané nugatorium.

Secundo,manifefte oftendo,decretum hoc a&uale
non effe neceffarium ad hanc {ciendam, fi enim illud
neceflarium non fic ad futuritionem: conditionatam,
non eft etiam neceflarinm ad eius cognitionem, fed
non eft neceflarium decrecum actuale abloliurum ad
futuritionem conditionatam ; {ufficit enim ad fucu-
ritionem puté conditionatam decrecum pure condi-
tionatum, decretum videlicet quod poneretur, fi talis
effectus poneretur , ergo tale decrerum aétualenon
requiritur,

Dixi tamen illud non requiri pro futuris non di-
fparatis , nam de difparatis alia ratio ¢ft vt conftabis
fect.s.

Dico tertid, {cientia conditionata ﬁ'mperjnclmﬁr
decretum aliquod condi tionarumex parte Dei, quod
non eft prafens & actuale , fed eft parsconditionis
prefluppofite,vndemelius dicitur quod conditionate
includit decretum, hoc modo i Tyrij videant mira-
cula, 8¢ cgo velim concurrere , conucrrentus ita om-
nes doctores fuperits citati.

Probaturd; omnino cuidenter argumeéro iam facto,
ficut fe haber decretu abfoluté exifens ad rem futurd
abfoluté,fic fe haber decreta exiftens fitb conditione
ad futurum conditionatum, fed vt res fit ablolure fu-
tura {ufficic decrerum exiftens abloluce, ergo ad fu-

i turi

Decret
abfolut
X PEUI\‘
Del.

Includic
decretum
VL partem
conditio~
nis,




Solutio
prime du-
bitationis.

Solutio
{fccundzz.

Solutio
tertiz,

Solutio
quarte.

100

curitionem condirionatam fufficic decretum exiftens
{ub conditione. Deinde fublato quolibet actuali de-
creto vera eft hec propolitio, fi Tyrij viderent mira-
cula,&Deus decernerer concurrere, Tyrijagerent pa-
nitentiam , ergo fublaro quoliber decrero Deus hoc
cognolfcit, quia cognofcit omne verum: antecedens
probatur omnibus illis argumentis quibus probata
eft veritas propofitionum de futuro. Denique hoe
VLT Prob:llll: mgumeum (Jlnni.d.l'n L‘U]]tl'flllllf?l .;11_
lara, qua omnia {oluuntur fi dixeris in ifta futuritio-
nenon importari decretim Fr;tfcns & ;tttu;z_lt‘ > fed
decretum quod fit pars conditionis » quod nimirum
fi eflec calis effectus efler abloluee fururum, Deus
enim non dicic decerno, neq; dicit decernerem,fed {1
décernerem,ybi vides decretum non debere dici con-
ditionatum,fed conditionem. Hinc ;

Ad primam }{cii.’-Nihﬂ L‘():}Clpi polle futorum 11‘111
P;’;}:!lrpponat fuas omnescaufas co modo quo ‘cl’t fu-
turum, (i enim cft abfoluce futurum, debet eas fuppo-
nere abfolued, fiautem eft futnrum conditionaté {uf-
ficit quod fupponat €as con ditionate ;, decretum au-~
tem de dando concuriu przduppunimr conditiona-
t&,fen rangquam pays conditionis, vt dixi.

Ad confirm. Refp. implicare vt effeétus plus ha-
beat exiftentiz quam habeat vel fupponatur habere
caufa. Fateor iftud decretum effe Puré Pon_bilc,uon
antem vllo modo fumurum ; fed tamen ﬁlppmum r
quod fi efler Pra:i'cns vel preeteritum, effectus exifte-
ret,quia Deus non dicit decerno yel decernerem,fed
dicit {i decernerem,vel fi decreniflem concurrere,vbi
vides non elle adtuale decretums, fed illud fupponi
quafi effer.

Ad fecundum Refp. Futufum conditionatum vi-
deri dependenter 2 concurfu Dei conditionaté co-
gnito , nen per {cientiam vifionis , {ed per candem
{cientiam mediam , nam fieft pars conditionis qui
pofith euentus viderur futurus,cognofcitur eriam de-
cretum per hanc{cientiam, etiam finon cognofcatur
vt futurum,quia per eam cognofcitur obieétum furu-
rum 5 & id quod eft conditio ad hanc futuritionem.

Ad confirm. Rc-fp. negando antecedens,quia Deus
ante Decretum {uz voluntatis , nouit quot homines
efler creaturus , § alivm mundum decreuiflet create,
quia talis mundus dicit tot homines qui {unt parces
huius mundi, quem Deus vellet creare. Deinde con-
cedi etiam poteft rorum ; quia Dei decretum cft pars
conditionis fub qua prauidetur euentus faturus.

Ad terdiam concedo totum , quia futurum condi-
tionatum {upponit decretum exiftens {ub conditio-
ne,id eft, fi exifterer ; hoc enimeft quodvoco decre-
tum conditicnarum,ex parte ipﬁus actus,quod nullo
modo eft actu,fed fupponitur quod fieflec,poneretur
cffectus ve dixi.

Ad confirm. Refp. quod i Deus vellet creare al-
terum mundum , & {cirec quot hominesin eo effer
creaturus , crearet illos omnind libere, quia hazc effer
neceflitas {oliim ex fuppofitione.

Ad quartam Refp.fepits explicatum ﬁxperiits efle,
quale fit obiectum huius decreti , {i voluere concur-
rere, Tyrij conuertentut; ﬁgniﬁcnr enim {i decreuero
me accommodare yoluntati Tyriorum,conuertentur
vilis miraculis,fed hzc alibi.

S LEL
Qualem vfum babeat in Deo fiientia
conditsonata.

Ertium caput ex quo {cientiam mediam impe-

tunt , & Molinam Maffilienfibus acecenfendum
efle aduerfarij contendunt , cft quia hzcfcientia, i
eftin Deo non alium poteft habere vium, quam
cum qui  Semipelagianis confictus erat.

Difp. III. De Deo,Queft. IV. Set. 11.

Ratio enim dubir. Eriym‘; eft, quia dicere volunta-
tem creatam » & cius confenfum efle primam canfam
: T 1 £ 1 SR O
pradeftinationis ad gratiam, S gloriam, verus eft er-

ror Maffilienfium,fed ex fcientia media plané fequi-
P

tur voluntatem effe primain huiufmodi ca u!;un,qu. yd
probo. Illud eft prima caufa predeftinationis, quod
itaeftilla prius,ve ab eo effentialiter p[&:iirppumtur,
{ed liber confenfus voluntatis ex hac I;:utcntiajprm't
Pl’;}‘.l]lﬁ.ls coditionate Frior eft predeftinatione,& ad
illam effentialiter prazfupponitur,quia confenfus ille
prior eft quam feienria media, que prior eft priede-
ftinationc, crgo confenfus voluntatis prima eft caufa
pradeftinationis - nulla enim elle poteft prioritas , fi
non fit aliqua caufalitas.

Secundo , Semipelagianum eciam eft dicere, quod
infallibilis connexio prazdeftinationis,& gratiz efh-
cacis reducitur vitimo ad aliquid naturale,hoc autem
admifsd {cientid medid plane {equi, probatur : nam
adillud reducitar infallibilicas huius connexionis,ad

uod reducitur infallibilicas confen{us voluntatis,
{ed infallibilitas huius cenfen{us reducitur ad certas
quafdam circunftantias , in quibus voluntas pofira
confentit, non enim reuocatur ad predeterminatio-
nem voluntatis faétam a Deo,neque ad naturamgra-
tiz ipfius efficacis cum qua ftare poteft diffenfus; er-
go reducitur ad illas circunftantias naturales, in
quibus gratia cft congrua.

Tertio ; non poteft in hac fententia negari quin
confenfus voluntatis fit ratio predeftinationis , &
conditio fine qua non,ron autem cius effeétus , nam
predeftinatio per te pendet 2 {cientia media , ergoa
confenfu futuro Petti, ergo Perrus pradeftinacur ad
gratiam , quia confenfurus eft , imo liber confenfus
numerari non potcﬂ; inter effectus Prmdcﬁnmtioms
quandoquidem prius eft; 8 prius videtur,quanm pofi=
ta fic pradeftinacio.

Quartd , exiftentia qua cft fufficiens ad fundan-
dam rationem fcibilis, {ufficiens ¢tiam eft ad fundan-
dam rationem meriti;non enim potelt afferri dii}mrb
tas , fed fururitio conditionata poreft fundare ratio=
nem (cibilis , ergo portelt exiam fundare rationem
mieriti, atque ita poteric aliquis mereri ex opere pre-
uifo conditionaté.

Dico primb, [cientia media ita eft in Deo ; ve per
eam vt caufam nullo modo Deus moueatur ad dan-
dam gratiam , vel ad predeftinanduim aut reproban=
dum. Ita conftantiffimé afferunc Molina 5 8 omnes
qui feientiam mediain cum eo ponunt,contra calum=
nias aducrfariorum, qui cos hoc nomine Maflilien{i=
bus inepriffimé accenfent.

Ratio aurem, quz affertur in tradtatu de graria,&
inferitis indicabirur , dum explicabuntur canfz prae=
deftinationis, eft, quia initium {alutis neceflario eft &
gratia , non autem 3 voluntate, vt ex innumeris fcri-
pturz locis conftat , ex pluribus Concilijs , & Parri-
bus , eftque Catholica veritas fepids definita contra
Mafilicnfes,fed i Deus moueretur per futurum con-
ditionatum ad dandum premium , initium (alutis,
non effet 3 Deosfed a voluntate,qua prinmrié Deum
moueret : ergo prauifio illa futuri conditionati ne-
que mouet Deum meritorié,neque de potentia abfo-
luta mouerc poteft, fed ad fiminum finalicer ve dice~
tur.Imo vt recté ;u‘gunm1tamrﬁuguﬂtinus plurib®lo-
cis, nullus cft réprobus qui non habeat merica condi-
tionata,nullus eledtus qui peccara coudirion:tré_ym:-
uifanon habeat,vnde omnes reprobi deberent {alaa-
1i,& omiies eledi deberent damnari. Sed hacpoltea.

Dico fecundd; tripliciter [Cientia media prouiden-
tiz dining inferuic;primd , vt in {uis decretis fit pru-
dens & non czca. Secundd , vt fit infallibilis fine
violatione libertatis creatz. Tertid,vt in conferendis
gratijs efficacibus {pecialicer fit bencfica. _

Ratio

plex

Prima
conclufie,

T
Secunds
conclufio:




De {cientia Dei. 101

Ratio eft , quia Prouidentia: msfxim?: proprium
munus eft (vt dictur (wnus difp.5.) 1_ntendc:e fingu-
larum rerum proprios fines , prefertim creaturarum
rationalium, & decernere media, per qua huinfmodi
fines infallibiliter aflequantur accommodate ad illa-
rum naturasshoc autem vt perfectiffimé fiat, tria om-

Triplex nino necelliria func.Primo, ve cumeligit media con-
prouiden- ringenter iuncta cum fine {ciat ytrum hnem aflequu-
se minls s fie per hec media, alioqui czcam haberet pro-

uidentiam , & fortuitam operationem. Nam ccia_m
omne agens proprer finem, nullam aliam Erudcn tiz
habet regulam , quam confiderationem fururi fub
conditionesdicit enim fi hoc medium clegero,id cue-
niet, fi alterum fumplero , euenier illud,alioqui aget
imprudenter, & czco modo. Secundo requiritur vt
infallibiliter decernat media,fed ita tamen vrilla con-
formia fint libertati , 8 totam eius relinquant indif-
ferentiam. Tertid, vt gratia efficax [peciale quoddam
fit beneficium, & in ratione gratiz ac fauoris , maio-
ris dilectionis fit argumentum.

Ad hzc autem tria obtinenda , {cientia conditio-
nata neceflaria proxfis eft,& fola fufficit per modum
conditionis pure dirigentis,non autem mouentis vl-
12 ratione voluntatem ad operandum. Nam illius
operi,cognofcit Deus finem effe obrinendum per ta-
lia media,vel non effe obtinendum : infallibiliter po-
teft decernere finem,& media fine detrimento liber-
tatis,quia preuidet voluntarem confenf{uram efle me-
dijs,qua decernit : hac autem demptﬁ omne Dei de-
crerum, vel eft fallibile; vel eollit libertatem, quia fi

rollit libertarem vtitur medio contingenti, fi au-
titur medio contingenti , fine prz(cientia con-
onataeft fallibile. Denique per hanc fcientiam ,
sratia efficax habet femper quod maius fic benefi-
cium, quam gratia {ufficiens, ctiam ea que intenfiue
Perfcé}:ior eft; quia efficax darur in his circunftantijs
i quibus yidetur effe habitura effectum.

Ad primam Refp. nullo modo {equi quod confen-
fus voluntatis fit prima caufa pradeftinationis, quia
nullo modo eft prior pradeftinatione;tanquam cau-
fa mouens Deurn ad decernendam gratiam, aut glo-
riam,fed eft prior duntaxat,vt condirio dirigens pro-
uidentiam, vt czca non fit, neque fallibilis in decre~
tisquibus caufas liberas deducit in {uos fines. Nego
autem illud quod vltimo addebatus,non poffe fcien-
tiamn mediam efle priorem decrero,nifi fir caufa,nam
ad hoc plané fufficit quod fic conditio dirigens vo-
luntatem decernentem.

Ad fecundam Refp.negando infallibilitatem pre-
deftinationis , & gratiz vitimd pofle renocari ad ali-
quid naturale,quod fit eiusg caugl ; infallibilitds enim
confenfusnon reduciturad circunftantias huiufino-
di naturales , in quibus voluntas confentit, fed redu-
citur ad gratiam cuivoluntas pofira intalibus circun-
ftantijs confentit infallibilicer,non propeer rales cir-
cunftantias , fed propeer grariam cui volunras con-
fentire libere vult, tota ergo hzc infallibilitas non

reuocatur ad folam voluntatem, fed ad gratiam da-
tam in talibus circunflantijs , & ad voluntatem cui
darur talis gratia.

Ad tertiam fatis patet ex dictis,quomodo confen-
fus volunratis conditionaté furturus non fit effedtus
pradeftinationis, fed confenfus ille abfoluté furur®.

Inftabis,faltem non pofle negari libertati officere
hanc (cientiam, nam omnis necefficas antecedens fui-
turitionem rei abfolutam tollic libertatem , fed furu-
1itio conditionata prazcedit futuritionemablolutam,
& illa pofitd non poteft non effe:ergo,&e.

Refp. dift. maiorem , omnis [uppolfiric antecedens
tollic libercatem, fi cauferur per ipfam libertatem ne-
20,{i non caufecur concedo.

Ad quartam Refp. negando effe paritatéin inter

rationem {cibilis , & rationcin meriti, quia ratio f{ci-
bilis pr,n:icn}dit ab exiftentia, & includit folam veli-
ratem, rmn[ccndcnta[em,quz IEperitur in omni eo
quod habet rationé entis, fiue fir poflibile, fiue furu-
rum. Ratio aurem meriti & de meriti neceTarid fun-
datur in exiftentia reali operationis bonz, vel malz,
quia caufa meritoria, cum fic caufa efficiens necelf-
110 prafupponitur vt exiftens pro aliqua differentia

“temporis.Imo in motali zftimatione, nemo meretur

pramium aut peenam pro eo quod facturus effer; fed
pro co quod abfolute actu facturus eft,

Secti10o IIL
De obicifo [cieptia Dei conditionate.

TRipiiCi:er eriam f{cientiam mediam aduerfarij

impugnant,ex illius obiecto tium materiali, thm
formali.l’rimb,quod Deus fuos actus liberos cogno-
{cerer fub conditione. Secunde,quod per hanc (cien-
tiam Deus eriam cognofceret futura condicionara di-
ii):ll‘:lt‘ﬂ.. Terrtio , quod omnia etiam Cognofcerf:r quz
abfolure furura funt.Quod autem vlrerits quari po-
terat,in quo medio Deus hzc futura videdr, eandem
difficulcacrem habet , quam habent furura abfoluta:
videt enim vtraque,non in omnipotentia, vel decre-
to [uo,non in voluntate creata vel in gratijs congruis
fed vider illa omnia in fe ipfis tanquam obiecta termi~
natiua & {ecundaria eco modo quo ibi explicatum eft.

O

Ferum Deus pey hanc [cientinm cognofcat fuos
aétus libevos.

DEus ( vt probaui quzftione 3.) non poteft vilos
adtus fue voluntatis cognofcere vt futuros ab-
{olute. Nunc ergo tota reftat difficulras, verum cog-
nofcere Deus poflic per {cientiam conditionatam ali-
quos actus fiios liberos; & virum illos cognofcere
poffit vt futuros.

Rario dubitandi primd eft , quia implicat vt Deus
prfciat aliquos fuos actus , quin amittat liberratem
ad illos eliciendos, fi enim ego {ciam, me amaturum
pro certo, non poflum accedente illo inftanti,cona-
rinon amare,

Secundo, implicat vt Deus per {cientiam mediam
cognolcat decrera fua conditionata, quin cognofcat
illa vt furura , fed non poteft cognofcere illa ve con=
dirionaté futura magis quam vt abloluté futura, quia
futuritio conditionata non minus negat actualem
exiftentiam,quam fururitio abfoluta, ergo per fcien-
tiam conditionaram Deus non cognofcit {uza decreta.

Tertid tamen,videtur quod decreta videri poflunt
vt futura conditionaté,, nam in hac propofitione fi
Anti-Chriftus conuerteretur,faluaretur,Deus cogno-
{cit decrerum de falute Anti-Chrifti vt conditionaté
futurum , quia non cognofcicillud vt adtu exiftens,
Imb quado dicit fi dem Magdalenz gratiam, conner-
tetur, cercum eft quod illud decretum non cognefeit
vt pratericum:neque ve actu exiftens,ergo cognoeftit
illud vt fururum pofitd tali conditione , non enimeft
dubium quin tunc cognofcat decretum concurrendi
ad {alurem Magdalenz.Confirmatur quia ecfi fururi-
tio abfoluta dicat negarionem actualis exiftentia, fu-
turitio ramen conditionata non illam negat,poficiue
fed tantiun abea preefeindic; fi enim Deus dicar Pe-
trus confentier hic & nunc, fi ego dem eitalem gra-
tiam , decretum videtus vt fuctrum , & tamen habet
efle a&uale, quia codem inftanti datur tale anyiliom,

Dico primo , Deus per fcientiam conditionatam
cognofcit multa dectera fina. Ira docent cum Suare,
Molina , Fonfeca, commpmitisalijcontra Herice qui
vult ea decrera cognofci per {cientiam fimplicem.

3 Ratio

Triplex
dubizatio.

Afettio
prior.

4
i
{




Aflertio
pofterior,

102

Ratio tamen enidens eft, quia De® per {cientid me-
diam cognolcit illos actus quos haberet , fi hec aut
illa conditio ponerctur, v. g. quos homines effee (al-
uaturus,fi condidiffer alium mundum,hoc eft cogno-
{cere illos actus per {cientiam mediam,ergo,&cc. An-
tecedens clarum videtur, quia hoc eft aliquid verum
& Coglioibibilc s €1go cognofcitur a Deo. Neque di-
cendum eft Deum abfolucé habere adtu talia decre-
ta, fi creaffem alium mundum , decerno quod illi, &
illi homines faluarencur ; eft enim abfurdum ponere
in Deo infinita decteta de rebus quaz nunquam crunt;
{unt enim inutilia fi nullum habitura fint effe€tum.

Dico fecund®d , nulla decrera fuz voluntatis Deus
cognofcit vt futura conditionaré.Ira docent Vafques,
Arrubal , Albertinus , & fer¢ omunes citati qualt. 3.
pro decretis abfoluis. :

Probatur cnim eadem ratione , omne quod eft fu-

turum, vel abfoluté, vel conditionate pro co inftanti
temporis, quo dicitur ;‘um'ruu! df._'bct actu habere ne-
gationem exiftentiz,& habere aliquando poftea exi-
ftentia,fed nullum decretum effe poteft in Deo,quod
in vno inftanti dicat negationem exiftentiz, & poftea
exiftentiam;crgo nullum decretum efle poteftin Deo
conditionaté futurum. Maior {uperits probata eft,
minor eft enidens, quia omne Dei decretum efle de-
ber zrernum. Vnde altera ratio ducitur , illud non
concipitur vt futurum conditionare,quod neceffarid
congipi debet vt pretericum conditionaré,fed omne
decretum Dei conditionarum cancipi neceflario de-
bet vt prateritum conditionaté ; Deus enim non di-
cityfi decreuniffem creare alterum mundum illis & il-
lis falutem decernerem,fed dicic decreuiffemab zrer-
no illis falutem,quia nihil in tempore poteft decerne-
te quod ab zterno non decreuerir. Vnde

Ad primam Relp. libertatem nullo modo tolli per
neceflitatem confequentem , fi Dens cognofcat con-
ditionaté fuum decretum,fateor quod ex fuppofitio-
ne non poteft illud non elicere ; ficut ego fi fciamme
amaturum , poflum non amare , & conarinon amare
illo tempore,quo fciui me amaturum;non pollm ex
{uppofitione. Hic autem elt etiam difparitas quia
Deus fuos actus non videt futuros.

Ad 2. & tett. Refp.negando decreta illa, quz co-
gnofcuntur per {tientiam mediam cognolci yt con-
ditionaté futura , fed cognofti potius vt conditiona-
e praterita, Nam per hoc decretum , fi Anti-Chri-
ftus conuerteretur,laluarerur,Deus non dicic , fi An-
ti-Chriftus conuertererur 5 ego decernerem illius fa-
lutem, fed dicit ego illam decreui {fem ab zterno. Si-
militer quando dicit , ﬁ?\‘ingdaicnx dedero gratiam,
conuertetur,fenfus eft § Magdalenz dedero gratiam,
& decreuero ei dare concurium conuertetur,vbi nul-
lum eft decretum futurum,fed fulsponitnr praterici.

Ad confirm. R.Cfp. quod futuritio eriam conditio-
nata fupponit negationem Cx_iﬂcmi;z pro co inftan-
tl temporis,quo eft futuririo,fi Deus dicat Perrus hic
& nunc conuertetur , {1 dedero ei gratiam , concedo
cognofci 2 Deo graciam vt futuram conditionaté,fed
nego ipfum decrerum dandi gratiam cognofci vt fu-
turum,{enfus eft enim, i dedero nunc gratiam Petro,
& illam ab mterno dare decreuero , Petrus conuerre-
tur , vbi decretum nullo modo cognolcitur vt fucu-
rumoportet ergo hic diftinguere decretum quod eft
@ternum faltem conditionate,ab exequutione decre-
ti qua cognolCitur ve futura, fub conditione.

Inftabis,in priori nature,aut rationis, quam res fir
actu, concipitur vt futura fub conditione , €rgo in
prioxi rarionis illud decrerum coucipiturye fururum
fub conditione. Rc{pondcbnm quaft. 3. negando
antecedens quia fucuritio non folim przicindic ab
exiftentia fed eam negat.

Difp L. De Deo. QuatIV. Se&IlL

Sl
Viram fusura conditionata difparata , ¢ impof-
Sfilin mgm{mmm i Des per banc [cientiam.

Ixi cognofci & Deo futurailla in quibus condi-
Dtio haber aliquam connexioném cum effectu,
nunc reftac difficultas, primo de illis futuris, in qui-
bus conditio non habet vllam plané connexionem
cum effectu,qualia in fcripmris l;hll_".l reperinntur. Si
percuffiffes fepries terram iaculo,deuaftatfes fyriam «
fivideris me alcendentem fet quod petifti. Sceundd
multd eft obfcurior quaftio de illis fucuris quorum
condirio eft impoflibilis, fi Chimera effer rationalis,
confentiret Deo vocanti.

: Rartio autem dubitandi primo eft,quia ill= propo-
fitiones {unt vera quas Deus pradicit , fed pradixie
multas propofitiones conditionaras di.‘})amtas ficut
notabam. Deinde ille propofitiones difparatz figni-
ficant duntaxat coexiftentiam duorum effedtuum , v
g. quando Petrus dogmiet , turca conuertetur , patti~
cula enim ( i) fignificare poteft folam connexionem
temporis.

Secundo , nen poteft Deo negari fcientia horum
conditionatorum vel difparatorum , vel impoffibi-
linm,fi eadem argumentaillam proben Lqua pmb:ml:
vericatem aliorum conditionalinm,que {unt conne-
xa & poflibilia : probant autem,quia inter contradi-
Ctoria ynum eft verum, & alterum fallum, ha propo~
fitiones funt conrradictoriz, fi Chimara effet homo,
refponderet Deo vocanti ; non refponderet Deo vo-
canti:ergo vna eft vera,& altera falfa,

Tertio, fi quereretur 3 Deo quid facerer nunc Pe-
trus {i poffet agere fine concurfu Dei, vel refponde-
ret Deus nelcio, vel refponderet {cio,primum admit-
tit ignorantiam in Dco2 ergo dicendum eft fecun-
dum , ergo Deus cognolicit conditionalia impoflibi-
lia, Imd, & nos mulra huinfmodi cognofcimus v.gr.
cum dicimus i filius non procederce & Spiricu
¢ko,ab eo non diftingueretur.

Dico primb, propofitiones de futuro conditionato
difparato funt omnino falle, {i fumantur precisé &
antecedenter a decreto , & promiﬂionc De¢i conne-
¢tente conditionem cum enentu futuro.Ita Valques,
Arrubal, Leffius, Albertinus, Recupitus,contra Ruiz
Herice, Suarem.

Ratio eft,quia vt prupuﬁn'u conditionata fit vera,
debet fignificare connexionem aliquam inter ante-
cedens, & con [‘c_quc‘ns, {ed propofitiones de futuro
conditionato difparato non poffunt fignificare nifi
falsd connexionem illam nifi dependenter 4 decreto
Dei, ergo non {unt verz. Probdtur maior fi propoﬁ—
tiones conditionarz non ﬁgniﬁc.lrcnt connexionems
idem fignificarent ac propofitiones copulariuw, hoc
eft abfurdum,quia ifta propofitio fi Perrus dormiat,
Inannes audiet leGionem , differe ab ifta Petrus dor-
miet,& loannes andiet lectionem. Imo,fi he propo-
fitiones hypotheticz fumantur vt copulatiue,{olam-
que coexiftentiam {ignificent, non cognofcuntur pes
{cientiam mediam, {ed per {cientiam vifionis.

Siaurem decretum aliguod aut promiffio interue-
niat,quibus conneétatur conditio cum eucntu futu-

ro,tunc conditio non eft difparata, quia connectitur
per Dei decrerum vt cum dicitur 4. Regum, Sz per-
cufiffies terram [epties , denaflafles fiviam vfgne ad in-
rernecionemis,

Dico fecundo, propofitiones de futuro conditio-
nato impoflibili femper ¢tiam fant falfz , nifi quan-
do effectus neceffario eft connexus, cum conditione,
verbi gratia vera eft illa, i homo effer Angelus, ca-
reret Corpore.

Ratio eft primo , quia vt dixi omnis propofitio
conditionata

San~

difficulcas

Prior af=
fertio de
futuris die
iPlratii'

Pofteriot
affertio de
fururis im-
poflibili=
bis.




De {cientiz Dei.

conditionata fignificat connexionem aliqnam anre-
cedentis cum confequente , fed nulla eft connexio
inter Chimeram quz eft homo , & ccni'c‘u}m_n :1:!

ratiam , ergoilla propefitio fimpliciter eft faliat > h
Chimzra eflet homo [cipondcr{'t_i)cu vocanti. Ifta
verd eft femper vera i homo effet Angelus careret
COTpore ; quia hoc eft idcm_,ac omnis {ingdus caret
corpote, vade illud cognofcitur per [cientiam pf}ih—
bilium , non autem per {cientiam mediam, Deinde
ponere in Deo huiufmodi {cientiam Plzmé nugaro-
riam,eft reddere ludicram, & vanam f{cientiam futu-
rorum conditionalium , & ponere in Deo cogujtio—
nes infinities infinitas , otiofas & omnino imperti-
nentes, Dedque indignas.

Solmtio®  Ad primam Relp. Deum nihil vaquam promitte-
wivm dif g, nifi qued facere decreuerit 5 atque adeo femper
ficultatum

Ti‘ip].cx
ubitatio,

pmmi[ﬁo fhpponir, vel includit decretum, cum ergo
dicisveritatem harum propofitionum pendere 2 pro-

miffione idem eft ac fi dicas ; illam pendere 4 decre- .

to quod includitur in Promi(ﬁonc,arque ita promif~
fio eft vera practice , quatcnus_fa.cit verum id quod
promittir. Dixi autem Propoﬁrioncs hypothcticns
nunquam ﬁgniﬁc:n‘e Po[fc {olam CDCXiﬂC:l[iflﬂ] an-
tecedentis , & confequentis , alioqui fignificarent
idem ac copulatine. :

Ad{ecundam Refpon.negando ijfdem argumentis
probari quod cognofcantur futura cc_mditionam im-
poffibilia , quibus probatur cognolci furura abfolu-
ta : verum elt quod in omnibus etiam futuris dilpa-
ratis , aut impoflibilibus contradi@oriarum femper
yna eft vera, & altera falfa, fed ira tamen vt negari-
ua femper fit vera, affirmatiua verd {emper fic falfa,
v.g.ex his duabus,fi Chimzra ei?ct homo,rcfpomdc-
rer nunc Deo vocanti, non relponderer nunc Deo
vocanti , {'cmpcr vera eft ifta , non refponderet Deo
vocanti,quia Propoﬁtione_s qua affitmant connexio-
nem,qua non ¢ft femper func falle ve dixi.

Ad tertiam Relp. quod fi quareretur A Deo , quid
faceret nunc Petrus, fi poffet agere independentera
Deo , Refpondetet Deus nihil faceret , quia he pro-
pofitiones (vt dixi) femper funt falfe , nifi quando
funt in mareria neceflaria , vt cum dicitur fi 3 filio
non procederer Spiritus Sanctus, non diftingueretur
4 flio.

§e - TLL

Ftrum per banc [cientiam Dews cognofeat omnia
qus [unt abfoluté futura,

Vlea (vt monui) fune furura conditionaté ,
Mqux nunquam erunt , quia conditio illa nun-
quam ponetur,alia verd {funt futura conditionaré (i-
mul, & abfolute, quia corum conditio ponetur. Dif-
ficultas ergo eft verum prits ratione quam Deus co-
gnofcat per {cientiam vifionis , ea qua funt abfoluce
furura,cognofear illa per fcientiam mediam,vt futu-
12 conditionate , ficut prius illa cognofcit vt poffibi-
liaper fcientiam fimplicem.

Rario dubitandi eft primd,quia Deus non cogno-
fcit aceribura fua, & ipfum per {tientiam mediam ,
v.gr. fi Deus eflet , cifer omnipotens , fi Deus effet,
mundum vellet creare,hec abfurda & {uperflua effer
cognitio,ci Deus illa cognofcat per fcientia vifionis,

Secundo , cognitio pracifiua imperfectiffima eft ,
neque conucnire vili ratione Deo poteftsfed fi Deus
cognofceret conditionateé illa qua funt abfoluceé furn-
1a cognofceret illa pracifiug, exgo,&c.

Tertid,fi prids cognolcit rem vt futuram conditio-
naté quim ve futuram abfolure, necefl oft v fucuri-
Hlo conditionata fit caufa fururitionis abfolute.Deni-
que admittuntur in Deo cognitiones iftz valde inu-

tiles,fi fol hucet,dies ef : fi Perus moyetur mutat lo-

203

cum,qua omnia cognofcuntuy pet fcientiam vifionis
quia in his afirmatur foliim connexio antece lentis,d¢
confequentis,qua omnino eft prefens, & abfoluta,
Dicendum tamen eft Deum per {cientiam mediam
pritis ratione cognofcere vt futura conditionate illa,

Conclufip,

qua abfoluré fucura funt.Iea Ruiz,Suarez,Herice,ne- afirmati-
gat Arrubal de fucuris neceflarijs. L

Ratio ¢ft,quia primb,fzpé patres difputant, quare
Deus Angelos, & homines creauerit quos peccaturos
efle pra(cicbat, dicunt poffe Deumillos homines qui
peccatores ﬁlcrunt,:mtfzccdcn[{‘r non f.u’_‘crc,cum [Cf-:
ICt €05 peccatusos,& eos rapere,ne malitia illos per-
ucrteret , quiz non eft {cientia vifionis vt patet , quia
pracedic Dei decretum de illis creandis. Deinde 3
priori ratio eft , quia illud cognolcitur vt futurum
conditionaté, quod cognofcitur futurum , & non eft
adhuc futurum abfolute, fed antequam res futura fic
abfoluté , cognolkitur 2 Deo vt futura, alioqui Deus
non poflet decernere rem abfoluce futuram , fi prius
non exploraffer quid factura fic voluntas.

Ad primam Refp.nihil cognofei 2 Deo pofle vt fu-
turum,quod fit exiftens,& zrernum, ided nec & 1p-
fum,nec vllum fum ateriburum poteft cognofcere ve
futurum b condicione,

Ad fecundam Refp. nullam effe in Deo cognitio=
nem pracifivam, fed vnicam realicer {tientiam, quaz
videt {imul omnia , & poflibilia, & futura ciim abfo~
Iuté,cim conditionate, qué tamen A nobis diuiditur
in plures conceptus diftinétos non ratione Dei , fed
ratione noftri.

Ad rertiam fape dixi,futuririonem conditionatam
effe priotem fururitione abfoluci,non quod eam vllo
modo caufet, fed quia eft obieétum fcientie mediz,
quz dirigic decretum ablolutum prarequifitum ad
futuritionem abfolucam rei : iftz propofitiones fifol
lucer , dieselt & caterz huiufmodi,non cognoﬁ:un-
tur per {cientiam mediam;, quia ibi nihil eft condi~
tionate futurum,fed exiftens.

QV AEZSTIO V.

De [cientin pratica,c ides dininis.
Cientiz ille quas hactenus expofui intra Deum
ipfum confiftunt,per iftam extra e Deus prodic,&

perenni emanatione fe ipfum communicar creaturis,
quia illa rora operatrix eft,& foecunda. uzcunque
verd difputari de ea poflent,pertinere videnturad ¢a,
qu difguran' {olent in genere de {cientia practica &
ideis,quz in Philofophia expofita siit.Vnde nic bre-
aiter duo difputida reftant. Primo,an & qualis {cien-
tia Dei fit practica & caufa rera.Secundo,an & qua-
les in Deo fint ide per quas eft caufz rerum.

SEcti10 T

A [it in Deo aliqua [cientia praitica gua fit
caufa yeram. Art.S.
CErtum eft primd, admittendam omnino effe in

Deo {cientiam practi cam,quia omne agens intel-
leétuale libere operansexigic cognitionem,qua diri-
gat voluntatem & potentiam exequutricem , illa _el:t
quam vocamus practicam, qud nimirum cognof&it
Deus quomode debeat operari. Quia verd d
genera oPerationum in Deo,qua debentdir
interna funt,decreta nimirum,quz deben
fima:aliz funt externz operationes , ‘gt :
creaturas,(Cientia que primi genetis opcﬁncs di-
rigitprudentia eft:altera verd eft ars,quz i ecta ra-
tio efficiendi ca,que fiunt extg operanté.Licct autein
practica fiv hzc {cienria refpectu decretorum o~
nium liberorum 5 & telpectn creaturarym omnium

,%isﬁ

Solutio
trium  du-
biratig-
aum.

Datar

fcicntia
practica in




104

eriam eartm que nunguam erunt refpc&u tamen
amoris quo fe ip(iun »Deus amat non dicicur libera,
quia non dicitur practica {cientia Dei nifi provt re-
guht »quod autemnon potett aliter e habere, nulli
eget regula,pralucer ergo quidem {cientia Dei amo-
1i necellario, fed non illum dirigic.

Certum eft fecundo , yvere ac proprie debere dici
quod fcientia Dei fir canfz rerum. Ita enimcum S.
Thom.Theologi omnes aﬂl‘1‘L1!*.'_',prim-:ﬁ,qui:r. {criptu-~
vz id clare aflerunt, Domins apientia fundar :‘f:c_rmm.
Omnia infapientia fecisti.Quisthorum magis quam il-
Ia eft artifex, omnia per jpfim facle fum. Deinde idem
afferunt Patres. Dionyf.c.7.de dinin.nomin. {cientiam
Dei vocat: Artificerm que omnia femper gomponit ¢ can-

feam cobarentieac ordinis ommive. Auguftin. lib.1g. de
Trinit.C. 13, F niner(as creaturai [#as; non quid funt ne-
wit, fédideo fupt , quis nouit. Additque rationem , non
enim nefcinit qua fiserat creainiis, gisia ergo [Einst;creq
sitsnom guid creanit [Ginst Bt lib. 6.cap. 10.10n enim bec
g creata funt » ided [Cinninr a Deo , guia fata funt, ac
nan poiss 5 ides 3 fints quia immutabiliter & Deo
[einmtur. Rationes mulrgt ac optimaz afferuneura S.
Thoma, nam agens perfectiffimo modo intellectuale
iihil operatur nifi per cognitionem ; prius enim for-
mam in e ipfo hzbete deber quam illam extra fe pro-
ducat. Deinde cerrum eft Deum gihil agere nifi per
intelleGtum quia voluntas non fertur in incognitum.
D c’xiiquu illud guod ita dirigit omnipotentiam, vt fine
illa dizectione agere nequear, eft caufa operationum,
huiufmodi eft {cientia Det,

Neque hinc fequitur,quad Deus canfat omnia,qua
{cit,etiam fi caufet res,quia illas {cit;quia nihil caufar
{ine libero-voluntatis decreto, non enim concurrit ad
exccutionem operis,nifi dirigendo voluntatem , & ex
eius determinatione impcmndo executionem , Folun-
tas emim moner (inquit Hugoa S.Victore) Scientia dif-
ponit,potentia operatnr. Neque {equitur etiam , quod
{cientia non fit caufa reriun nifi mediata , quia inter
{cientiam, & effeétum non mediat omnipotentia tan-
quam inftrumentum {Cientiz,fed tanquam concaufa,
fcientia enim immediacé per {e dirigit voluntatein, &
applicat potentiam executiuamad opus.

His politis quz apud omnes Theologos funt certif-
fima,celebris controuetfia eft. Verum {Cientia illa,quz
ars Dei eft , fit {cientia fimplex , qui Deus cognolcit
effectus Po[ﬁbiles » an verd {cientiavifionis qua cog-
noleitillos vt exiftentes & futuros , ita vt verum lic

dicere, ideo effedus eft futurus , quia Deus videril-
fum futurum.

Ratio autem dubit.eft primo,quia viderur ea plané
mens efle Auguft. locis illis quz afferebam non ideo,
#nomit guia funt 8¢, idem habetur lib. 5. Ciuit.c. 9. &
1ib.13. Confell.cap.vltim. mosistaviderus que fecifti,
guia funt s ti autem quia vides, ea funt : Gregorius
fib.20.Moral.cap. 2.4. Quacunque funt non ideo ab ster-
nitate videntur , quia funts fed ideo fint guia videntur.

Secundo , [cientia qua terminatur ad efle rerum
actuale , noneft {cientia implicis intelligentiz ,{ed

F {cientia vifionis ; {cientia qua caufat res terminatur
ad actuale reram effe,ergo cft (Cientia yifionis.Deinde
{cientia fimplex fimpliciter eft neceffaria,& aqualiter
referturad omnia poffibilia, ergo fi per illam Deus
caufat,neceflarid caufat omnia. Denique fcientia illa
que eft caufa rerum, fequitur decretum voluncatis,

28 effbera, [cientia fimplex illud ;m:cwdir,crgo illa
{cientiafpp cft caufa rerum.

Tertid® (i {cientia vifonis s non eft caufls rerum,

dubitatig, Vverum c’%&iccrs rem futuram , ideo P[;-,:ji_-j:-;',quig fi1-

tura cft ;}6c aurem non cife Verum , probatur, quia
fic {cientia Dei ellet fallibilis, nam obie¢tum contin-
gens elt fecundum {¢ fallibile, ergo i Dei {cientia fin-
iur ababiecto exit fallibilis:imd priorerit volgns

i3

A'iqua Dei
{fcicatia clt
caufa 1¢-

s

Farus con.
wwouetfizs

Triplex

Difp. 11L. De Deo. Quaft. V.

Seé& 1.

8 [ic Deus non exi Ca
is penderet ab obiedtis
caufalis , i i

tas hominis voluntate Dei,

prima.Denique {cientia vifie

extrinfecis, quia yera elfet hac
uit , quiz erunt. g

Dicendum tamen eft, {
do efle caufam rerum , fed folam {cientiam fimplic
intelligentie, Ita exprefsé S.Thlom?. art. 8.8 16. &
g-19.att.4.2d 4. Et [zpe ;\.libi:icptiu:zt Clim €o vete-
res Thomiftz,Capreolus,Francifcus Romazus, & ply-
res alij. Deinde Bellarm.lib. 4. de Graria & libero Ar-
bitriosc.1 ;.51.::11‘.lib. 1.de Auxiliisc.1 3.8 [’\.’ofogmu,
{ecundo de Gratia, c.vltimo. Valentia, Ruiz,Herice,
Arrubal ; apud quos fusé id ps‘obatum repeties ; €30
paucis contentus ero.

Primd, enim {anétorum Parram expreffiffina fen-
tentia eft,vge.S.Juftinus quaft.18. ad Gentes: Canf
(inquit)eins guod futurnm eff,non eff dinina prenotio,fed
potins guod futurmm est,canfa est pranotionis s neque enim
pranotionem [equitur quod futurum et , fed potins guod
futuram effpranotio : Origenes lib.7.in Epift.ad Rom.
cap.8.In prafeientia Dei neque [alutis noffra neqie per-
ditionis penaconfiftit 5 quianon propterea erit aliguid
guia Dews id [cit futurum, (¢4 guia futirum eff  feitur &
Deo anteguam fiat. Hietonymus in ¢.26. Ieremiz, nor
enim ex eo quod Deus [Cit futurnm aliguid, idrireo futsi-
risrn et [ed quia futurum st ideo Deres nouit prafeivs fri-
turornm. Alios innumeros dabunt Ruiz, difp.3 3. 34-
36. Suares, & Valques.

Seciidd,a priori ducitur Ratioex $.Tho, agt.8.& q.
22.art 2. vbi dicit quodccrdtm modo {cientia Deielt
caufa rerum quo {cientia ipfius arcificis cawfa eft ope-
1is, {ed {cientia artificis non eft caufa opetis,quatenus
Cognoﬁ:ic opus iamexiftens fed quatenus f.‘ognoi'cir
opus vt fackibile, & modum quo illud eft faciendum,
ergo {cientia Dei nd caufat opera prove vider illa exi-
ftere,quod pertiner ad {cientia vifionis,fed prove cog-
nofcit naturam eorum , & modum, quo funt facienda
quod fpectat ad {cientia ﬁmplicib mtt'“w:___;r.ruu,l:. Con-
firm.quia cognitio intuitina reiiam exiftentis praelup-
ponit rem Prodm}pn » haurit enim [pecic ab obie-
éto producto,ergo fcientia intuitiuarei exiftentis non
cft caufa rei; neque dipigit potentiam exequentem.

Textid, illa fcientia non dirigit veluntatem , qua
fequitur decretuin volantatis , quomodo 2 enim pra-
luceret illi, i fupponerer illud iam factum, fed {cicn-
tia vifionis ﬁIPPQnit decretum iam fadtum , ergo illa
non dirigic voluntatem , fed eodem modo fe habet,
quo intuicio rei prafentis , que meré {peculativa eft,
& non facir, fed {upponit obiedtumm exiftere.

Denique ; fi {cientia faturorum effer caufa rerum,
& illam antecedexet stolleretur libertas voluncatis,
quia fuppofitio quax antecedit vfum libertatis, cum
qua ftare non poteft negatio actus,tollitlibertatem.

Ad primam Refp. ommia illaloca Auguﬁini‘vcrl
efle de {cientia fimplici,que ars Dei eft;non de {cien-
tia vifionis,quea fupponit res iam factas,& decrerum
voluntatis. Gregorius autem vult dantaxat,cognirio-
nem Dei non peiidere 3 praefentia rerum,ve noltram.
Ided ergo res non funtobiectiué Deo pr:rfentcs,quin.
videntur , quia vifio Deiabloluta eft ab omni relpe-
¢tu, & dependentia , quamuis verum {it res videria
Deo futaras , quia funt futurz.

Ad fecundam E‘\ei'p..di1'411.13.mr—.iorem,r:ogni:io qt
terminatur ad effe rerum actuale tanguam repraicn
tatio ad obie@um reprefentatum eft fGientia vifio-
nis cancedo ; que terminatur ad eflfeadtuale tanquam
caufa ad effeétum eft fcientia vifionis nego. Scientia
Dei pm&ica terminatur ad efle rerum actuale , non
tanquamad obie@Gum reprefentatum ; fed tanquam
ad effectum canfandum. Fateor quidem quod {Cientia
non poteft caufare effe actuale nifi reprzfentando
elle agtuale , pradtice dirigendo voluntarem, fed non

reprazfentat

ientiam vifios

7

_‘ Afleriio,

Patzcn

Friplex
e,

Solutin
grium dif-
ficulea-
0.




3

Dantug
ez in
Des.

Quid fint
illz idez.

De voluntate Dei.

reprafentat fpcculaciu& quod eft proprium friencize
vitionis. Deinde fatcor feientiam fimplicem quate-
nus eft {peculativa elle -uc‘ccﬁ;‘.-xl:tm selle autem libe-
ram quatenus cft practica, quia non caufat nifi cum
decreto voluntatis , quo potentia applicaturad ope-
randwm. Lz

Ad tertiam Rcl}ond.vcmm eile hanc propofitio~
nem , ided Deus nouit hoc effe futurum , quia cft
futurum » neque tamen fcientia Dei f:dlibilif eft,

nia eius obietum ex lhppoﬁtimlc neccﬂa;i}lm
lﬂuiﬁcir ad infallibilizatem {cientiz qua per fe ipfam
infinita eft 5 imo & alterius {cientiz intuiriua finice,
quia ex fuppolitione quod mouearis , inﬁlllﬁbilitg‘t
video te moueri. Sed neque fequitur quod {cientia
Dei , caufcrur ab obiecto , aut ab eo pendeat, cum
enim dicitur,quod prius eft,remelfe futuram, quam
illam videria Deo non fignificatur genus vllum cau-
{aliratis , fed ﬁguiiicnmr duntaxat, quod cxifl:enl:i‘a.
vel futuritio fit conditio neceflaria, vt Deus {e ipfo
determinetur ad cognitionem illius, ad quam erat
prits indifferens ; verum igicur eft gucd ided Deus
nouit futurum quia eft futurum , fed illud (quia)
non fignificat caufalitatem,neque dependentiam, fed
conditionem tantum & occafionem , qua prior eft
ratione quam videatur i Deo res furura.

11.

De idews dininss quatenws [unt [cientia practica.
Quzft. 15.

E idea fusé dixi , fecundo phyficotum, agens de

caufa cxmnpl:u'i,bené autem lam Atticus apud
Eufebium L. 15. praparat. vocat platonice philofiphia
caput ac [umman. vocatﬁrquc ab Alcinoo ex menté
iphus Magifte , exemplar crevnum eornm gue funt fé-
eundum naturam. Plellus autem q. 10. phyfica yocat
eam primsdm artificis nationem velus operis futiyi deli-
neationem ¢ defCriptionem.

“Gertum jgitnreft-primo, efle in divino intcllectu
ideas rerum omnium poffibilium, quatenus ille fune
realiter producibiles, fine quibus Deus artifex perfe-
éiffimus nihil plané poffer producere,vocareas Dio-
nyﬁus C.5. de diuinis nominibus. Species ac formas
aternasy incommutabiles, quarim zippffmticm yes ﬁn‘g:f—-
la formantur talfgue fint.Ratio eft,quia nullum agens
intelledtuale operari poteft fine idea.

Certum eft fecundosillas ideas non efle alind quam
exprefliffimas fimilitudines omnium agendorum’ &
corum effectiices ( vt dixi) ex Dionyfiqui etiam vo-
cat eas Rationies que in Deo funt, [ihStantiarum efficien-

SEcTt10

* tes, fingulariter fubfifientes , fed pulchertimé Augufti-

nus illas deferibit L1 2. ciuit. c.20. vbi docet Effe iz
diina (apientia immenfos guofdam thefanros verum in-
telligibilinm, in guibus funt omnes innifibiles, ¢ incom-
mutabiles rationes revum etiam ifthilinm 5 & mutabi-
ling 5 g oniam Deus non aliguid nefciens fecie, 8 li-
bro §3. Juzflionum quzftione 46. Sunz ( inguit)
idec principales , forme quadam vel vationes rerum fla-
biles , & incommuzabiles qna in dinsna intelligentia con-
ttnentur.

Certum eft tertio , ideam primariam quidem fed
remotam efle ipfam effentiam Dei :ideam primariam
proximam effe conceptum ipfum formalem ; conce-
ptum autem obieétinum efle ideam {ecundariam,yn-
de in Deo vnica eft fine dubio idea primaria, fecun-
dariz: verd funt infinite que omnia fuppono proba-
taelle in phyficis.

Tom. I

10¢

?&tf%#ﬂ%f%#ﬂ%*fqﬁ%%ﬁi%%?t
DISPVTATIO 1V.

De perfectionibus voluntatss diuina.
Quzft.19.20.21.

2 Ivinynmintelletnm quadruplici, vt vi-
¥ dimus {cientjz lumine {plendentem , fe-
) quitur voluntas fanétitatis totius {acra-
i—=zfie) rium , vistutum anguftale , libertatis &
decretorum omninm penctrale fecretiffimuim , cuius
natusam & proprietates, vt pro materiz obfcuritate
proponam clarifimé,tria videntur neceffaria. Primo,
perfectio voluntatis dininz generatim. Sccundd, il-
lius libertas. Tertid , illius reliquz proprictates &
virtutes.

QVESTEQS L
De pesfectione voluntarss diuina generatim.

Oumine volunratis intelligitur facultas,qum pra-
Nui;z cognitione bonum profcquitur s auerfatur
malum,intendic finem, & eligit media propeer ipfum.
Confidero ergo primum qualis in Deo , & quotu-
plex fie volunras.Secundd , quale obie@um illius fit.
Tercid-quakis & quim multiplex eius actus.

SEc Tavois L
Qualss in Deo s guorsplex fit voluntas. Quztt.

19.Artic.1.11.1 2.

CErrum eft primo, effe in Deo voluntatem, quia
vt fuppono probatum ex Philofophia omne in-
telleGiuum eft eriam volitiqum , quia omnis forma
{emper habet per fe loquendo appetitum fibi con-
fentaneum ; quo feratur in obiectum conueniens ,
omnis¢ intellectio cf¥ forma , ergo habet appetitum
fibi confentaneum.

Dices, {i Deas reuelarér Angelo fe nolle concus-
rere cum eo ad eius volitionem illa incelletio non
pofler ordinari ad volitionem:. Refpon.illam intelle-
¢tionem per fe loquendo etiam ordinari abfoluté ad
volitionem,quia per fe femycr obiectum habet odio
digm_nn > quamuis per accidens nulla volitio Puﬂir
cam{equi ex co quod Deus nequeat mentiri.

Cerrum eft fecundo, nihil elft in diuina volunta-
te , quod poflit habere rationem actus primi, fite fit
ipfa potentia voluntatis, fiue habirus , fiue aliquid
aliud , quia vt conftarex {upra dickis omnis adtus pui-
mus immancnter operatiuus dicit imperfedtionem, 8
potentialitatery , vnde tora Dei voluntas eft amor
{ubfiftens,vnicus,infinitus,&c.

Certum eft tertid , effe in Deo appetitum natura-
lem , id eft inclinarionem ad aliquod bonum imme-
diaté ortam i natura fine media cognitione, potéft-
que huiufinodi appeticus in Deo diftingui triplex;
nam effentia quatenus eft principium virtuale ateri-
butorum hab e ad illa inclinationem, & perfona pro-
ducens inclinationem haber ad perfonam  produ-
<tam, & omnipotentia nacuraliter inclinatur ad crea-
turas, neque tamen violentiarm paritur circa eas,quas
non facit, quianaturalis ille appetitus includit fem-
per cognitionem & appetitum elicicum vEco nd}_—
tiones ; Deus enim haber appetitiun communicandi
fe creaturis, quando re@a ratio id ei dictabit, & vo-
luntas eliger.

His ita confticucis , reftant diuifiones quizdam vo-
litionis divinz quarum inter Theologos mentio
baberur fiequentiffima. Primaeft, quam tradidilfe

O primus

Datur vo-
luntas in
Deos

Non eft
aftus pri-
mus.

Apperitus
naturalis.




	Seite 73
	Qvæstio I. De sapientia & scientia Dei generatim.
	Seite 73
	Sectio I. De potentia intellectiua quæ in Deo est.
	Seite 73
	Seite 74
	Seite 75

	Sectio II. De obiecto scientiæ diuinæ generatim.
	Seite 75
	Seite 76
	Seite 77

	Sectio III. De actu scientiæ diuinæ generatim.
	Seite 77
	Seite 78
	Seite 79

	Sectio IV. Multiplex diuisio scientiæ diuinæ.
	Seite 79


	Qvæstio II. De scientia simplicis intelligentiæ.
	Seite 79
	[Sectio I. De obiectis quæ cognoscuntur a Deo per scientiam simplicem.]
	Seite 79
	Seite 80
	Seite 81
	Seite 82

	Sectio II. In quo medio cognoscat Deus poßibilia.
	Seite 82
	Seite 83


	Qvæstio III. De scientia visionis.
	Seite 83
	Sectio I. Vtrum Deus cognoscat distinctè omnia futura contingentia.
	Seite 83
	Seite 84
	Seite 85
	Seite 86
	Seite 87

	Sectio II. In quo medio videat Deus futura contingentia.
	Seite 87
	Seite 88
	Seite 89
	Seite 90
	Seite 91
	Seite 92
	Seite 93
	Seite 94


	Qvæstio IV. De scientia Dei conditionata.
	Seite 94
	Sectio I. Existentia scientiæ Dei conditionatæ.
	Seite 94
	Seite 95
	Seite 96
	Seite 97

	Sectio II. De natura & proprietatibus scientiæ conditionatæ.
	Seite 97
	Seite 98
	Seite 99
	Seite 100
	Seite 101

	Sectio III. De obiecto scientiæ conditionatæ.
	Seite 101
	Seite 102
	Seite 103


	Qvæstio V. De scientia practica  & ideis diuinis.
	Seite 103
	Sectio I. An sit aliqua scientia in Deo quæ sit causa rerum.
	Seite 103
	Seite 104
	Seite 105

	Sectio II. De Ideis diuinis quatenus sunt scientia Dei practica.
	Seite 105



