UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Georgii de Rhodes Avenionensis S. J. disputationum
theologiae scholasticae tomus ...

Rhodes, Georges de

Lugduni, 1661

Qvaestio |. De sapientia & scientia Dei generatim.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

InDeoelt
intelle.
dtus,

Datengia
intelled.
aquid (-
guificer,

De {cientia Dei.

sttt dhddidhdhe el
DISPVTATIO IIL

De perfeitione intelletns dinini, fiwe de multi-
plici eins [cientia. S.Thom.quzft.14.
15.16.17. 18.

e OsT explicatam {cientiam illam > qua

2 /0% haberia nobis poteft de Deo 5 tum in via
tum in patria , Erﬂlliitn nunc ad thefauros
o ‘,«- illos fapientiz ,ac {czcnn‘;r: ch > quoruin
radiis perflricta humana mens ; confiteri cogieur do-
mino , quia terribiliter magnificatus eft, Inquit QJI‘I'Y“
foft. homil. 1. quiafcilicer mirabilis facta cii_[c;cntm
eius ﬁlprﬂ. nos , confortata eft & non poterimus ’ad
eam.Sunt autem confideranda potiffimum in ea quin-

uc,primb,ﬁpicmia,& {cientia _Dci gfu{fratixq.ﬁccun—
jb,fcu:ntia fimplicis intelligentjz qui cognolcit pof-
fibilia. Tertio,{cientia vifionis quicognofcir ablo-
lucé futura, Quarto , {cientia media qui cognofcit
futura fub conditione. Quinto, fcicntia pradtica , &
Idez.

SEVUE STLO L
De [apientia ¢ [cientia dinina generatim,

Ngredimur ergo profundaDei, & fublimem illam
Imcnrem quafi fine mente, fine ratione , fine nomi-
ne, atque adeo f{apientiam fine fﬂpic_nria vt ait Dio-
nyfins cap. 7. de diuinis nominibus fpectare nitimur
in caligine, vbi occurrime videnda quatuor. Primb,
potentia ipfa intellectiua Dei. Secundd > multiplex
eius obiectum. Tertid, multiplex eius aus. Quartd,
maltiplex eius diuifio.

SE@Fio L

De pstentia intelleiFiya que ¢ff in Dep.
Art.1. & 4.

Ertum eft primo , in nullo vero fenfy negari pof-

fe quod in Deo fi verus, & proprié dickus in-
telleGus. Quia primd , feripture ac Pacres intelle-
&um & fapientiam Deo abfoluce tribuunt Owifecit
clos 1n intelleltu , 0 altirude dinitiarum [apientie , ¢
Sésentse Des, Cyrill. lib, 11, Thefauri, Deum appellat
Supremum, ¢ optimum intellelum, Irenaus lib, Cigde
Dens ( inquit)torus exiftens mens, & ratio.Damafcenus
lib.z.cap. 15. dicitur Dews intelleltus, % vatio, Deinde
probat hoc S. Thomas art, 1., & lib.x. contra gentes
€ap.44. oprimis rationibus,quia Deus cft immareria-
lis , quia cum it primum mouens omniain {uos fines
dirigic : quia intellectus eft fupremus vitz gradus, &
pettectio fimplex , nam tametf; vnus eft,quodam ta-
men modo eft omnia,

Certumn eft fecundd , intelle@um efle non poHE
in Deo , quin ficetiam in Deo potentia intelleétiua,
Capacitas & facultas intelligendi. Ratio eft quia ,

uiufmodi potentia fum; poteft eripliciter primo pre-
cifiué prove fignificat id Cui non repugnar actu intel-
ligere , abftrahendo ab co quod Deus adtu intelligat,
quemadimodum bené Deys dicitur poffe adbu exifte-
te .egol%ui actu loquor, dicor polle loqui, fi enim
non poflem loqui,actu non quucrcr. Nam hzc pof=
1bilitas non eft aliud quam non repugnantia, Se-
€unds fumi poteft negariué Provt negat aétualem in-
telletionem , fic quando Petrus non eft, dicirur pol=
f? actuefle , illa poflibilitas negar actualem exiften-
tam Petri, qui quando erit , non eric amplius poffi-
bilis & ego poffum ady intelligere id quod non in-
telligo ;&u. Tertio , fumitur efedine pro facultate

om. |,

73

producendi vitaliter in (& a&uaicmintciiuﬂioncnh
&illam recipiendi, & hoc-eft quod Propric vocamus
actum primum intelligendi ve ftatim dicam, Si fu-
matur primo modo potentia intelligendi , tam cer.-
tum elt illam effe in Deg > quam certum eft efle in
Deo intellectum : fi fumaryr negatiue certum etiam
eft illam ei{_’c non poffe in Deo qui eft fimplex ,a&us
purus & infinicus.

Tota ergo difficultas effe poteft de tertio fenfuin
quo porentia , fumpta quafi effedtiné fignificar aétum
primumintelligendi, & queritur verum ficar eft in
Deo perfectio correlpondens intelle@ioni actuali
quzin nobiseft a&t;s}écum{us > fic etiam fic perfe-
Ctio altera qua correfpondear aétuj, primo qui dici-
tur in nobis faculras mrelligens & eft prior intelle-
¢tione actuali, aded i poflimus concipere in Deo
aliquid »quod noftro modo intelligendi antecedat
intellectionem , tanquam principium eius effecti-
uum , & receptinum, fiue primd s illud principium
fit atus primus radicalis reipondens fubftantiz crea-
tzintellectine : fiue fecunds , fir adus primus pro-
ximus , & formalis refpondens potentiz intellectinz
{peciei, & habitui creato « fie virumin Deo repe-
tiatur perfectioilla que conftituit in creatis actum
primum intelligendi.

Ratio ergo dubir, primo eft quiain Deo non eft
impotentia ad intelligendum ; potelt enim intelli-
gere , ergo eft potentia , ergo actus primus qui non
fignificat aliud quam potentiam.Deinde vbi eft actus
fecundus ,ibi necefarid cffe debet actus primus, in
Deo eft actus fecundus intelligendi, & volendi qui
refertur neceffarid ad primum , ergo eft neceffarid
actus primus. Quomodo 3 enim poteft aliquid effe
{ecundum vbi nihil eft primum. Denique vt intelle-
¢tus Dei concipiatur ad modum aétus primi fufficic
Vi concipcre Po{ﬁm in Deo vim intc.lligcndi, non
concipiendo adtualem intellectionem , fed pollum
intelligere illam vim in Deo non cogitati intellectio-
neactuali,crgo peilum intelligere in Deo adtam pri-
mum intelligendi. Minor probatur pollum inellige-
re in Deo intelle@iuum radicale »non cogitando in~
telle¢tiuum formale, Intelleétivum  radicale nihil
aliud cft quam vis intelligendi in aéu primo : crgo
pollum intelligere vim intelligendi in actu primo fi-
ne aéu fecundo.

Secunds , ficut datur in Deo potentia generatiua,
quz verum eft principium ﬁlij immanenter geniti,
& iplius gencrarionis , fic non eft abfurdum ponere
in Deo potentiam intelleétivam , tanquam princis
pium intelleétionis, videtur enim par efle rario. Nam
quamuis potentia generatiua ve fic non fit receptitia,
tamen in Deo cum fit immanenter operans, nen mi<
nus eft receptiva quim intellectus. Neque fatisfacit
Herice cum ait potentiam generatiuam in Deo non
elle principium generationis aétiue > fed termini
producki, quia {icut non implicat dari potentiam ge+
nerariuam termini producti immanenter s fic ne=
que implicat dari porentidin productiuam terming
actualis. ‘

Tertid , datur in Deo {cientia libera silla eft aétus
primus inrclligcndi ergo,8&c¢. Minor probarur:aétus
primus {Ciendi nihil aliud eft quim potentia ad {cien=
dum cuin carentia fcientiz atualis, fed multa
Deus poflet {cire per {cientiam liberam que aétu non
{cit vt patet, ergo {cientia libera eft adtus Priﬂ}us.
Confirmar. primé, Deus ab zterno habuit potentiam
non{ciendi ea qua fcir, ergo etiam in tempore haber
illam potentiam. Antecedens paregquia potuit Deus
ab @rerno non decernere creationem corim que fune
adtu,atque aded habuic potentiam illa non {tiendi,

Confequentia cft etiam euidens , quia fiab wter-
7o potuit Deus tranfire fine imperfetione abille

ftary

Statns
Contréa
uczﬁz,

Prima dgs
bitatio,

Seetanda
dubitatios

Tettia dus
bicatio.




g
74
fratu potentie {ciendi, ad actum {ciendi, & ab il
decerminatione ad determinationem , quare nunc li-
militerin tempore non poteft. Confirmar. Sccundo,
quia {cienria libera foliim {uperaddic refpectum ra-
tionis actui neceffario : ergo fine muratione pc‘_;ii::‘
aliquid de nouo {cire , fi de nono effet aliquid futu-
rum , & {cibile.

Dicendum tamen eft, nullum etiam per
elle 170111‘ in Deo adtum primum intelligendi
lendi ;uop!:i& di¢tum , vel formalem ; v {l rad 1
fiue ille fit potentia {iue fpecies impreffa , 11t!C‘lmb1—
tus. Ira polt Aurcolum , & Gabrielem f?'t'!‘,[t nt Suarez
difpur. 3o. Metaph. {ect.15. Herice difpuc.2. cap.3.
Arrubal.difput.38. . Fafolus art.4. contra Mo-
linam , V'&L';Ll‘.l&;’l‘.i,r\lb(’!_til]illﬂ, & alios recentiores.

Ratio autem optima cft quam habet Herice loco
cicar, nullum ateributum exiftit in Deo formaliter
quod excludit fimplicitatem , }‘Lll'_il':\Ft'm 5 3\ ilﬂ:l:)i[.‘:
tem , fed adtus primus dc porentia ll_ltclilgﬂ'ih,i pro-
prié fumpta , provt diftinguitur ab :}t‘m l.L‘L"Lllld\’J ex-
cludic hae tria, ergo adtus primus intelligendi pro-
pric dictus non eft in Deo,ectiam per rationem.Probo
minorem ; illud quod effentialiter includit receptio-
nem & diftinétionem excludit {implicimmn purita-
tem , & infinitatem : adtus primus intelligendi pro-
pric-dictus ellentialirer includit diftinétionem & re-
ceptionem  €1go excludit fimplicitatem. Probo mi-
nor, ackus primus intelligendi, provt diftinguitur ab

rationem
Conclufio

: aut vo-
ficgatiua.

calem,

Ratio.’

o

adtu (ecundo , conftiraitur formaliver , pexr vim pro-

dudtinam , & receprivam intellectionis : fed vis pro-

Stiua, & recepriua intellectionis , formaliter in-
=

tionem, & receptionem , nam vbi eft
S. Et‘go ackus pri-

diftinttio rea
mus intel i propri¢ dictus formaliter dicit re-
ccptimwm, & diftin@ionem. Probat, maior actus
ndi confticuitur per aliquid quod

primus intcllio
i commune cum actu {ecundo 1n-

non potelt ¢l

rvlliéméé, {ed nihil aliud conuenit aétui primo,quod
lo non conueniat prerer VILturem pro-
1, ergoper illas conftituitur

adkui fecund

ductinam cceptin
actus primu

Neque dic;
id , quod antequam concipiatur Deus aGuintellioce-
1€, Cohcipiatur vt fubftantia complera, & quafi radix
Pci‘lbn:\hrauis omnino im{cpt'udcpl‘is ; nam vt {ic ne-
que concipimus Deum, actu intelligere , neque ha-
bere pruxim.lm virtutem ad intelligendum , fed tan-
rim fundare negationem repugnantiz ad incelligen-
dum. Hocenim eft effe a¢tum primum.

Contra enim , per illad actus primus non diftin-
guitur ab actu fecundo , quod poteft conuenire actui
fecundo : fed effe {ubftantiam completam : habere
fion repugnantiam : effe radicem perfonz indepen-
dentis porteft conuenire adtui fecundo intelligendi,
ficut efle fubftantiam completam , & habere non re-
pugnantiam ad exiftendum 5 conuenit actuali exi-
ftentiz , ergo actus primus inrclligcndi non poteft
conftitui per hoc quod fic fubftantia complera, &c.

Confirmatur , quia non implicat aétualis intelle-
&o , que {it fubftantia complcm, exiftens a fe,cuius
differentia vleima fic actu Cugrzoftc‘rc s 1lla pullo mo-
do erit adtus primus, ergo actus primus non confti-
tuitur formaliter, per rationem {ubftantiz, &

Neque dicas {ecundd, etiamfi nullus fit influxus
realis intelleGus diuini in fuam intelleGtionem po-
zeft tamen ratio creara cum fundamento in re con-
€iperc intelledtum dininum , per modum influentis
inadum ipfum intelligendi : ficat enim vis ineelli-
gendi concipirur vtradix volitionis , quiaeft ‘aliquid
preluppofitum volitiont , fic concipictur vt aliquid
pritis & prafuppofitum , intellectioni adtuali.

Sed gonrra: implicar vt patio ¢reara cum funda-

5 igendi.

Prima cua- o : e

1 15 primd 5 actum primum confticui per
[ I

fio.

C.
Secunda
&oafio.

Lo Ao

nfuxum intelle@us in
Hs influ-
L'liL't di-

ille cum fundamentois

1, i non {itin Deo ta

actualem nte
: n
f{l],\)l(..'l.l 14C 1Nauxt

on eft 5 alioc
ftinétio , 8¢ receprio ,ex .
-{t. Confirm. quia yt principimm in-
telligendi {it actus primus non fufficic quod naoftro
concepru fit aliq 1ppofitum, & veexeo infe

ratur actualis intellectio , aliogni intellectio effer
actus primus ‘ILLP('L'ru volitionis ergo ad actum pri
mum non {ufficic quod fit aliquid pl.\u-up'im{[nm;_

Neque dicas tertio, facilé Jlﬂ‘%ngzi }mﬂl‘ pradicata
que fignificent actum primum radicalem & forma-
lem;nam in Deo eft intelleétinum , vr quod , fine id
quod intelligit, & eft {ubftantia intellectina perfona-
ta,nam actus fecundus vt fic ; eft id quo inte]lig
non autemid quod intellegit.

Sed contra :illud non eft actus primus ra
quod poteft conuenire actui fecundo formaliter vt
fic , fed effe intelleétinum vt quod : effe fubftantiam
exigitinam pcr(bm; porteft cauenire actui fecando vt
{ic;non enim imylicut actualis intelleétio,que fit fub-
ftantia complera exiftens a {e,que fine dubio eritin-
tellectiuum, vt quod,ergo,&c.
~ Deinde non 1mplicar actus {ecundus exiftens afe
{ubftantialis , & fubfiftens ille erit intellectivum vt
quod,ergo,&zc. Denique non magis concipi poreft in
Deo actus primus intelligendi, qua actus prii
ftendi quem certum eft nullum effe. Prob

concipi n

iquid pr

Jdded perte
datur actus primus intelligendi, quia datur intellecti-
uum ve quod , {ed darur etiam in Deo exiftens , vt
quod,zrernum vt quod,&c. Ergo debebit dariadtus
primus exiftendi & sternitatis, &

Confirm.nam aétus pri
tuirur per folam non rfi‘}' ‘;_
qu pura negatio eft , actus

¢tio ;ruiim._: neque per 1
1

dum mrellectns ac

ctionis

Ad pi m Refp. difting,primain confequentiam:

20 in Deo eft potenda, provt porentia fignificar
non repugnantiam ad inr(:lligcndllm concedo:prove
Ngniti:m principium intelleétionis,nego. Nam Deus
hoc modo eft potens intelligere, quo eft potens efle,
non eft autem potens cile , quod habeat principium
{ui effe,fed quia non repugnatei effe. Deinde fateor

actus pri-

non effe ibi aétum fecundum vbinon e
mus faltem improprié dictus,provt fignif
pugnantiam ad intelligendum : poteft aute
actus fecundus fine acku primo propri¢ dicto provt
fignificat principium effectinmm, & recepriuum actio-
nis. Vnde diftinguitur fimilicerilla maior,vt it in Deo
atus primus intellicendi, fufficit vt poﬁ‘zm con
rein Uco vimintelligendi per modum principij acki-
ni, & recepriui non concipiendo actualem intelle-
telligendi , tanquam non
Dictum eft

icendiran-

at non re-
reperiri

(tionem concedo : vim

repugnantiam ad 1ntelligendum , nego.
fzpe quod poteft in Deo concipi vis intell
quam non repug 1, Non tanquam principium
intelle@ionis actualis. Denique farcor effe in Deo
intelle@iuum radicale , cum eflentia ( ve dixi ) fit ra~
dix omnium qua funtin Deo. Sednego illnd intelle~
cefle vim intelligendi in actu primo,

tus p:'éz;im omnimm attributorums,

¢Huwm rad
aliogui darerur ¢
1mo vt argnmentabar, intelleétio effet acktus primus
tefpectu volitionis quz probatur per intellectionem
vt radicem, intellectiuum ergo radicale noneft a¢tus
primus quia non concipitur vt principium effeé
aum , & receptinum intellectionis formalis 3 cu
etiam illam contineat formalicer implicité, neque fa-
tiseft quod concipiatuy ranquam P]:j_n_apium virtua—
le,& radix ingelectionis, ficur aliorum attributorum
naig

Solutio fe-
cundx du~
bitarionis.

A ——




Solutio
[ecundz.

Solutio
fertiz,

Species &
habicas.

Memorig.

Vita diui-
na.

De {cientia Dei. 75

nam ad adtom primum requiricur actuale princi-
Pi“m 2 quod non contineat actum fecundum forma-
liter implicite. ; :

Ad fecundam Rcfp. conced. dari potentiam gene-
ratiuam in Deo 3 nego dari potentiam intelleCbinam
Pmpric‘- dictam. AR.atu? anautams l.’ﬁ,tlll_la potentia
eenerativa cum {it notionalis habet teyminum notio-
B : P :
nalem veré productum, & realiter dﬂhn{ftum apro-
ducente ;neque hoc pugndt cum diuina hmplimj:at_e,
puritate infinitate , cum non inducatur diftinétio in
effentia,neque terminus produdtus recipiatur in prin=
cipio producente aut illud perficiat.Potentia VEro in-
tellectiua cum fic effentialis non poilet habere termi-
num pmdu&um nifi effentialem , qui diftingui non
Polfet 4 principio producente , _s.lioqui tolleretur
Dei fimplicitas, putitas, infinitas , fed hoc totum erit
manifeftivs difputat. 6.

Ad tertiam Refpond. illam efe difficultatem gra-
uifimam de aétibus liberis diuinis de qua dicetur

oftea pleniis : obiter nunc dico fcientiam liberam
efle realicer folum a@um f{ecundum neceflarium li-
beré ‘terminatum ad obieéta ad qua poterat non
terminari. Siergo Deus de nouo intelligerer aliquid
quod nunc non cognoicit , non haberet adtum ali-
quem realiter diftindum ab co quem habet , fed ha-
berer eundem actum fecundum aliter terminatum.
Ad vrramque confirmationem cadem diftinétione
refponderi debet ; in qua nunc non moror.

Colliges autem primd , ex dictis quod nulla in di-
uino intelleétu poreft concipi effe {pecies imprefla,
neque habirus {cientificus quia illius vtriufque mu-
nus eft complerc potentim in actu primo , quz in
Deo nulla eft.

Colliges fecundo , intelle®um , memoriam , re-
minifcentiam quatenus {untin Deco , ni]}i] omnino
aliud fignificare , quam actum fecundum fcientiz , id
eft actualem cognitionem , & tendentiam fubftantia-
lem in obieGum;memotia enim Dc_i eft cognitio quae
fermper cognolcit praterita vt prafentia. Deindeille
aétus fecundus non poreft proprié dici actio, cum
non fit produﬂ'io termini diftincti 3 principio produ-
cente , {ed tantim eft adtus virimus dinine {ubftan-
tiz , & vitalis tendentia in obie¢tum : vel potius ipfa
diuina fubftantia , fe ipfa tendens in obiectum,

Colliges tertid,rationem vitz diuinz maxime pro-
prié confiftere in intellectione ac volitione : quia
licét ille non fint actiones, & productiones vt funt
effentiales, (unt tamen vere tendentiz actuales ipfius
fubftantiz in ebieftum , in quo confiftit ratio vitz.
Diuina enim f{ubftantia eft per {e vita, & actualis
motio {ui ipfius ad obie&a que cognofcit , & amat,
Poflunt autem hi aétus vocari operationes & aétio-
nes , excludendo tamen femper rationem produétio-
nis , fignificando duntaxat actualem tendentiam , &
apprehenfionem obiedtotum.

SEcri1o TL

De obiecto fcientia dinine generatim,
Arc. 1. 2.3. 6. 9.10, 11, 12.

Atiffimus hic campus eft, quia latiffime dinina
Lfcienria fe extendit : loquor enim hic de obieéto
folim maceriali generatim, & quzro quid Deus
feiat, poteft autem dici vniuerfim quod illud eft om-
ne fcibile ; quia infinita non effet {cientia , i effer
aliquid quod illa non aétu fciret , ficut potentia non
eflet infinita fimpliciter fi effct aliquid quod illa non
actu poflet producere. Vnde {citur aliquid ab intelle-
&uinfinito , co ipfo quod eft {cibile : fed vr explice-
tur hoc diftinétivs videndum primd eft quomodo
Deus fe ipfum cognofcat: Sccundo quomedo cog-
nolcat creaturas. :

Tom. I,

gL

An & quomods Deus cognofiat [e ipfums.
Art. 2. & 4.

SIcur in cognitione creata fic etjam in divina di-
ftingui {olet obiectum materiale, & formale, mo-
tivum , & terminativum , primarium , & fecunda-
rium. Materiale illud eft quod cognofcitur : formale
quod eft ratio cognoltendi, & dat {peciem actui.
Motiuum videtur coincidere cum formali: & termi-
natiuum cum materiali. Primarium quod cognofci-
tur ratione {ui : fecundarium quod cognofcitur prove
iunétum eft alteri.

Ratio ergo dubit.eft primd,quia fi cognitio divina THma due
] g p | gnitio diuina R,

prima & directa texminatur ad ellentiam Dei veeftin
fe , rerminatur etiam ad feipfam , cum illa pertineat
ad effentiam Dei vt eft in fe:fed implicar vt prima &
direéta Dei cognitio texminerus adfe inam, €rgo im-
plicat vt illa texminetur ad effentiam Dei veeft in fe.
Prob. minox,illa cognitio ng eft prima quz neceffaric
ﬁ:ptponit aliam ptioré , {ed cognitio reflexa qua cog-
nolcit cognitionem , fupponit priotem cognitioneim
direétam , ergo implicat vt prima cognitio Dei cog-
nofcat {e ipfam. Imé fequercrur illam cognitionem
efle direétam formaliter, provt eft formaliter reflexa,
Neque dici poteft quod prima Dei cognitio termine-
tur ad alia Dei praedicata. Nam fi hoc eft verd, prima
Dei cognitio non terminaturad eflentiamvt eft in fe,
fed ad effentiam provt fubftat noftris concepribus.
Secundd , {i hze cognitio Dei eft reflexa fupra fe

. -~ b e - e T bk S hirati
ipfam necelle eft admittere in Dei cognitione infini- dubisario.

tas formalitates. Nam prima cognitio reflexa diftin-
guitur formaliter 3 direéta : Secunda reflexa diftin-
guirur formaliter a prima , & ficin infinitum. Dein-
de fequeretur dari cognitionem extra collectionem
omnium cognitionum., Nain cognitio Dei cognofcil:
omnes {uas cognitiones fed cognitio vt eft tenden-
tia , diftinguitur a cognirionibus vt funt terminus,
cognitionis , ergo preter cognitioncs omnes datur
aliqua cognitio. Denique neceffe eric ve dentur plu~
res cognitiones refleftentes quam reflexibiles , & vt
non dentur plures. Probo efle plures , quia omnes
reflecentes {unt reflexibiles ; omnes autem refexibi-
les non funt refleétentes , quia prima eft reflexibilis
nonrefleGtens. Probo non effe plures,quia nulla eft
reflexibilis cui vna refleGens non correfpondeat,
alioqui non eft reflexibilis.

Tertid , Deus non poteft cogn_ofccrc CLEATUTAs Teriz dus
comprehenfiué, quin cognofcat ordinem effentialem biratio,

quem habent ad Deum,ergo cagnofcit etiam feipfum
in creaturis tanquam terminum huius ordinis, ergo
cognolcit {e ipfum in creaturis. Confequentia eft cla-
ra quia non poreft coguofci rcfpe&us > quin chnof-
catur terminus huius tcfpe&us.

Dico primo , Deus fe 1pfum neceffario cognofcir_
tanquam obie@um motiuum,formale,primarium.

Ratio eft quia intellectus infinitus , & nobiliffi-
mus , neceflarid coguuﬁ:it nobiliflimum intelligibile
tanquam obietum primarium , motiuum, & forma=
le , vnde dixit S.Thom.art.2.quod Dens cognofit fe
ipsi,per {e ipfum, & in {e ipfo,quia ipfa {ubftantia Dei
eft {pecies expreffa reprafentans {c iplam: eft enim
obie@um motiuum,& ratio cognofcendi:& Synefius
eleganter (ait) Quod Dens fui ipfins oculus efts guid f¢
ipﬁsm o fia omnia per fe ipﬁam fmmediate mt:temr.'.
Difficultas efle poteft de artsibutis » & perfonalitati-
bus, an pertineant ad obiedtum motiuum : an ad :
terminarimlm.Refi:ond.ilia omnino Pertil_‘affc ad 0?‘3*
iectum primariumnon autemad fecun darium Vi 3113_5
dixi, pertinere tamen poﬁ'unt ad obietum terminati-
uum, quia vidensur in effentiain qua func formagt_er.

i 1CQ

conclulio.

Secunda

Prima

e ol M et et .




Tertia ¢o*

clufio,

Solutig
fecundz.

— - S e i i

S

26

a  Dico fecundo,Deus {e 1}*ﬁnn,& {ua omnia cognol-

o. cit intuitiué , quidditatiue,comprehenfiue. Rario eft
quia cognofcir fe ipfum veeftin le fibi praefens , cog-
nolecit ditinétiffimeé fuam effentiam totam,& atcribu-
ta, & eius cognitio adzquata eft tum extenfiué tum
intenfiué ipfius Cognolk‘ilwilica[i.

Dico tertio, Deus fe ipﬁm\ in crcntu_ris, & ex crea-
turis non cognmtir,fbd tantum in fe ipfo. Ira docent
Ruiz,Arrub. & alij quibus fe opponit VI-]L‘i.‘_l‘L‘“ d.4.c.2.

Ratio cft quia {i Deus cognolceret fe ipfum in crea-
turis, creatura effet obiedtum prim:z_rj.un, v
diuinz L‘Ug!ul‘iuj‘.is,ﬂ]:uuqm' i}wciﬁfm'-'f:
diuina non poteft {pecificaria creatura,ergo non cog-
nofcit {¢ iplum in creaturis. Deinde cognitio forma-
liter abftratina , obfcura , & inadzquara non poteft
Deo conuenite ; fed fi Deus cognolceret le ipfum in
creaturis, cognitio illa efferab ¢ lxulﬂ_:_m;,& i;u':.da_’_qr!a—
ta. Quia Deus non cft coenofcibilis in creaturis in-
tuitine ,fed abftractiue tantiim ve patet : ergo Deus
nen potelt cngnmtcrv fe ipfum in creaturis. Neque
dicas cum Herice illam cognitionem effe abftractiuam
tantiun eminenter, quia eft Comprchmlhm creatu-
rarum, Nam illa cognitio provt terminatur ad Deum
non cit intuitiua formaliter , ergo eftabftractina for-
maliter. Deinde [eus non eft Cognol'cibilis in crea-
turis, quoad quid eft,{ed rantiim, quoad an eft,ergo fi
Deus le ipfum in creaturis cognofceret, hmd.xquat_é
cognofcerer , & imperfecté. Siautem cognofceret (e
iplum ex creaturis, deberent efle in Deo plures actus
& difcurfis formalis. Confirmatur fi proprerea Deus
fe ipfum cognoltit in creaturis quia eft terminus el-
fentialis crearure ad Deum , poflet edam cognolcere
{eipfum l,aml iliter, & fallibiliver. Quia non mi \
cognolcivie iptum vt obiectum cognitionis p1 obabi-
lis quam creaturz habent de Deo, quam vt termi-
num relationis creatura ad Deam , fed non pot -t fe
iplum cognofcere vt obiectum cognitionis probabi-
lis , quin cognofCat feipfum probabiliter, ergo cog-
nuﬂ's‘rct ft ip{um probabiliter & fallibiliter,fi cognol-
cic {e ipfum in creaturis.

Ad primam Rc‘{pon. cognitionem Dei
funwpram vt eft infe, te tiadto ffen t
eft in fe ; fed illam cognitionem p.r.rffs& fumptain vt
eft prima & directa terminari ad effentiam , ve clt
primum conftitutinvum , non autem ad effentiam
adaquare {umpram, quia primum I3 ei conftitutiunm,
non includic formaliter explicire ipfam intelleétio-
nem, Atque aded mirum non eft quod illa prima in-
tellectio ad fe iplam non rerminetur.

Ad fecundam Refpon. nihil efle necefle, ponerein
dininis cognitionibus formalitates acu infinitas,
quja dinina cognitio proyt eft direa. non diftingui-
turafe lp[EL formaliter proveeft reflexa, & cognitio
proyt eft rendentia non diftinguitus formalicer a fe
ipfh prove eft terminus , quia cognitio illa com fit in-
finita formaliter in genere cognitionis includic for-
maliter & effentialiter omnem cognitionis perfe-
¢tionem. Sieque fcientia Dei yna eft, & indiuifini-
lis ctiam formaliter , vt bené probant Suarez , He-
e, Alarcon. Non nego tamen quin cognitio di-
re¢ta diftinguatur i reflexa per conceptus implici-
tos , & explicitos quod nullo modo fufficic ad po-
nendas infinitas formalicates , & reflexiones in ipfo
Deo , inquo non eft nifi vna cognitio infinita in;gc—
nere cognitionis , atque adeo fub eadem formalita-
te , directa & reflexa, tendentia, & terminus ten-
dentiz , refle@ens , & reflexibilis. Vnde non fe-
quimtur abfirda tria quz inferebantur , proceflus
infinitus in formalitatibus , aliqua cognitio extra
colledlionem omnium cognitionum, plures non plu-
Ies seflectentes , quam reflexibiles. Quamuis in hoe
ctiam vltimo fallacia eft. Nam eciam pofico ¢o quod

otum
cognitio

Difp. I1L. De Deo. Queft. L.

ectentes omnes bis nuin

voluntaduerfarij ,
tur, femel vyt reflexi

iles , & femel v reflecter
reflexibiles atitem omnes non bis numerantur , prima
enim eft reflexibilis non refleCtens , vunde ablolu-
te Ph:rus efle :
uis fibi mutud videantur correlpondere refleétentes,
& reflexibiles. Sed hoc neceflenon eft dicere g
prer formalem identitatem reflexibilium, & refleéten~
tium, vt dixi. »

Ad tertiam Refp. conced. quod Deus cognof- ¢,
cendo crearuras, €ognoicit 01‘_dil1cm earum, & fe ;L-;CJLT,
ifj‘um , VL ccrmim‘lm m'dm.y., » {ed nego quod Deus
proprerea ccgnuicnt {e lpi_u-m in creaturis , fed tan-
tim quod cognofcat {e iplum cum creaturis. Ratio
eft quiaillum ordinem cognofcit in fe iplo, vtme-
dio cognito implicar autem vt in illo eodem actu
indinifibili , Deus fit obie¢tum primarium , & obie-
¢tum {ecundarium. Hzc ergo propofitio debet di-
ftin gui . qui!"quis Deum (ognml'\_’l[ , ¥ terminum de-
prrudcmi;t quam creature ad Deum habent ; Deum
uognulin in creaturis, fi L:ugim[L:u illam creatuyam
in Deo vt ebiecto primario , & motiuo negatur: {i
Cr)gnuﬁ.n_t illam creaturam in feipfa've obiecto {ecun-~
dario concedo. Angelus cognolcens creaturam de-
pcndcntc:n cognofcﬁ Deum in creatura , quia cog-
onofcit illam vt obieftum primarinm , & moetiuum
cognitionis ; Deus cmgnoi’!: creaturam dependen-
tem tanquam obiectum {ecundarium , & in fe
vi medio,

1t 1'¢'1]c.‘x1§11h s;quam re Hté'{u;rcs,:]lm: -

=

5. Il

An ¢ quomodo Deus cognofcat creaturas.
BArt. §46.9. 10, 11.112,

Pt
i

Atio dubir. primbeft, qui diftinke cogne

lebet cognolcere id quod eft pra

Deusnon p

e

* 0 s ynigaces iun nl adtu , in
o¢ autem implicat quia infinitum {yn-
rorematicum , efler infinitum categorematicam.,

jue fi Deus omnes diuifiones continui cognof~
cit, videt continuum divifum in omnes fuas partes,
& redadum ad indiuifibilia quod
rinuum viderur, vt redactum ad in

-obo , tunc con-

ifibilia, quando

videtur 5 vt non diuifibile vlterius, fed qui vider om-
nes diuifiones, non vider cotinuum,ve diuifibile vlte-
rius, ergo vider continuum redadtum ad in inifibilia.
Secun cognofcit creaturas, etiam vt
l im dicic tranfcen-

1A

0, 11 Deus

Secunda.

or quia cognitio refpectum haber trani-
talem ad obieéta etiam fecundaria fine qui-

pi non- poteft, nec elle; fed {cientia de
uris formaliter fumpta efle non poteft fine crea-
turis. Confirmatur quia cogaitio d 1ina fi terinina-
tur ad: creararas , eft faltem indinidualiter , pesfe-
Chor quim fi rerminaretur ad folum Deum , ergo
habet {uam perfedtionem a creatuzis, Imo i cognof~
cit creaturas cognitio illa Dei {pecificatur 2 crea-
turis. Nam obiectum eft id quod fpecificat cog-
nitionein.

Terrid ; Deus ve poftea oftendam omnia videt in
fe ipfo ve caufa , fed mala videre non poteft in fe ipfo
vt cania , cum non fit illorum caufa , neque in decre-
to cum abfoluté non decernat illa*fieri : in decreto
aurem permiffiuo nulla obiecta videri poflunc , fed _,
neque recurrere oportet ad fcientiam condici
tam que cum decreto Pcr;x‘.i'{liuo poreft ofter
malum

=1

Tertia,

dere




Conclufios

Scriptuza.

Patres.

Hierony-
mus,

Rationes.

Seennda
conclyfio,

Tertia
tonclyfio,

De (cientia Dei.

malum abfoluté futurum,quaricur enim in quo mala
illa {ciri poffint conditionate.
F el e

Dico primo,Deus dlﬂ:n}éhfﬁ_m_a & lwi-oP:'JJmilla co-
gnitione cognofcit omnia obiecta creata etiam mi-
f-:;_m'(ﬁma & fingularia,quacunque funt realia,& co-
gno{cibi]ia,im S.Thomas art.i.g.g. :

Primd enim fic habetur ex {criptuyis, Tob 28.Fines
mundi intuetnr 5 G omnia que fith ceelo fantsvespicit s 8
iterum ibidem, vwiuerforum finem ipfe confiderat,lapi-
dem guogue caligings , & vmbrars mortis. Ecclefiaft.1.
areniam maris s plunia guttas & dies [eenli guis dinume-
raust 5 vons et altiffimws creator, alia omitto innu-
mera. 2

Secund® mirabiliter exultant ineo argumento ,

Patres, Irenzus L.2. c.45. Omnia gus falta funt, fients
& fiunt, ita foivi video vt det illés fingults Speciem,babi-
twmsordinem; numernm, qmmtzmwm.Bﬂﬁﬁus 1n Pi:&]:n.
32.Denm oftendic atrentum effe ad ompes motiones bu-
mani cordss, [inguldfaus numterare, & annotare. Chuy-
foftom.homil.7. in epift.ad hebr. Oculum Dei omuia
etiam [ecretiflima peruadentem miratur 5 & deferibit
eximic. Cyrillus l.g.de adorat, Innumeros Des tribuir,
oculos vt nos rcﬁ?icgﬁr » €0 mentem am’fa"fd  feientem exag-
gerat. Cyrillus, Hierofoly. Catechefi. 6.exemplo gut-
tarum pluniz quas omnes nounit , explicat laticudi-
nem {oientiz dininz. Macharius homil.12.quod no-
uerit omnes cogitationes , cum nullus cogicationes
vnius diei numerare valeat quz omnia extendic opri-
me Leflius L.6.c.1.8& 2.

Difficilis tantiun eft locus Hicronymi ad illud
Abacuc primoMunds funt ecnli tui ne videant malum:
vbi ait abfurdum efle ad hoc Dei deducere Maiefta-
tem vt fciat quot quotidie nafcantur culices, aut
quanta fit mufcarum multicudo : No fimm ( inquit )

am (Inlts adulatores Deisvr dum potentsam eius ad ima
detrakimus , in nos ininriofi fimus , eandem irrationabi-
Lin cam varionalibees prowidentiam effe dicentes, quem
locum negat Vafquez exculari poffe ab errore , fed
mituis tamen S.Docorem explicant alij, quod Deo
negauerit cognitionem prouidentiz peculiaris circa
creaturas irrationales quam habet circa fingulos ho-
lllill{:s ﬁlpl‘ﬂ C,\;igCT‘.fiﬂn] C"l'difil'L'llTl l‘E’ClUldﬂl'Ul!!.

Tertio,ratio apertiffimé idem probat,quia intelle-
¢tus eflentialiter infinitus in genere cognofcentis,
quo null® effe poteft perfetior extendit fe;ad omne
cognoltibile eo iplo, quod eft cognofcibile. Imbd fi
Dei omnipotentia fingula etiam minuriffima efficit ,
necefle omnino eft vt illa nouerit etiam {ud (tientia,
Quomodo : enim aliquid nefciens fecit,

Dico fecundd, Deus proprijimé ac diftinGiffimé
actu & fimul cognofit entia infinita ita criam S.Th.
art. 12.contra Durand.& Aureol.

Ratio cft, quia tota colleétio poffibilium & futu-
rorum tum abfoluté tum conditionaté omnino eft in-
finita cum inter poffibilia nullum fic vltimum, neque
inter dies 2rernitatis ; & cogitationes Angelicas fu-
turas per zternititem. Deus autem cognof%ir diftin-
&iflimé omnia, & fingula poffibilia, eoramque com-
binationes , & complexiones ; & quid fingula facere
aut pati poflint, deinde quid fingula dath quiuis oc-
cafione factura cffent, denique quid de fadto totd
zternitate fadura fint,quz vt vides, infinities infini-
ta funt. Denique infinitas non tollit cognofcibilita-
tem,cum Deus fit maximeé cognofeibilis,faceor quod
infinitum non eft fircceffiud coguofcibile cognolcen-
do vnam eins partem poft aliam,fled fimul rorum in-
tclligi potedt.

Dico tertid, Dens etiam diftin@ifime cognoftic
omnes negariones, & priuationes, omnia entia ratio-
nisexcogitabilia , & omnia mala 3 ita S. Thomas
aAt.Ic. & 131.

Ratio vniver(im eft,quia illa omnia cognofcuntur

77

ab intellettu infinito qua funt cognofcibilia : Primd
autem negationes, & priuationes func cognofcibiles
in formis uppoﬁgis;non enim poteft comprehédi ho-
o, quin cognofcatur oppofita illi negatio. Deinde
cognofci pollunt in fubicéis in quibus funt, & infe
ipfis immediate poflunt cognofci, cum fint veré co-
gnofcibiles. Secundo entia etiam rationis cognofcit
Deus cum cognofcat comprehenfiué intellectum , &
omnes operationes quas poteft habere , neque inde
{equitur quod Deus faciat ens rationis , cuius rotum
clle eft cognofci practice ac primariv,né {peculatiué,
ac {ecundarid, tanquam ab alio fadtum, quo tantim
modo Deus illud cognofcit,icur Deus non menticur
quando cognofcit hominem mentiri. Eadémque ra-
tio eft de malo quod Deus cognoftit vt fadhibile 4
creatura quam in feipfo cognolcit.

Ad primam Refp. Deum cognolcere diftinée ac
determinaté torum quod eft neceflarium, vt fic infi-
nitum, cognofcit enim infinitas vnitates effe neceffa-
rias. Deinde dico infinicum illud {yncarogoremati-
cum etiam quatenus eft atu totum in mente Dei efle
infinitum {yncategorematicum , quia Deus illud co-
gnofcit vt eft in {e, etiam fi non fit in mente Dei par-
tim actu,partim potentia.Deus videt diuifiones con-
tinui poflibiles ¢o modo quo funt poflibiles , atque
adeo ita illas videt vt non videat vllam vitimam in-
ter illas,

Ad fecundam Rcfp. nullum in fcientia, & poten-
tia Dei efle r(‘iiu}dhlm realem fecundum effe ad crea-
turas quia eft ens magis neceffarium quam fit crea-
tura, & illa implicante adhuc Deus non implicaret,
manerérque tota eins {cientia & potentia fecundum
entitatem , non maneret fecundum terminationem.
A({ ﬂl_‘gl!n]c]'l Tuin L'L'go Ie(PDndCU m’gando torain ra-
tionem propter quam creata cognitio ordinatur ad
obiedtuin , reperiri in dinina cognitione , qua tota
efle poteft {ecundum entitatem , quamuis non Co-
gnofceret creaturas. Ad confirmat. nego dininam
cognitionem habere perfedtionem vllam ab obiedto
fecundario , cumab obieéto primario habeat perfe-
Etionem infinitam , vnde {emper @qué perfecta cffer
quamuils non terminaretur ad creaturas quomodo
autem non {pecificetur ab obiedto fecundario pate-
bit ex fequeatibus.

Ad tertiam Rcfp. negariones , entiarationis, &
mala cogmofci 2 Deo pollein fe ipfis terminatiug vt
conftabit ex fequentibus.

Seecrio IIL

De ally [cientie dinina geneyatim,
At 701 5. 16.

AB obiecto tranfeo ad aétum illum Deus quo at-
2 N eingit laticudinem illam infinitam obieétorum,
& proprietares eius breuiter enumero, quaruin aliz
pettinent ad entitatem ipfius adtus , aliz ad eius ter-
minationem,

Ratio dubitandi primd eft : quia fi Deus ab zter-
no cognofcit Angelum poflibilem , & futurum , fe-
quitur quod lin codem inftanti temporis cognolcit
Angelum futurum ; & non fururum , nam efle can-
tum poffibilem,cft effe non futurum. Neque dicas in
illo inftanti temporis duo diltinguenda effe figna ra-
tionis. Nam illa figna vel funt ficta vel realia , fi pri-
mum ergo illa cognitio eft ficta : fi fecundumergo
Dens realirer cognofcic Angelum effe furnram &
non futurum,deinde fi Deus ab @terno cognoftit fi-
tutnm, non poteft non cogneltere futurum ;ﬁc'nim
potult non cognofcere fuentum  vel potuit aliquo
inftanti , vel per totaiy @reLnitarem , non primum ,
quia nullum eft inflansante quad Deus non {ciue-
rit : non fecundum quia nunc Deus non poteft co-

G gnolcere

Solutie
primz du-
bitandi.

Solutio
fecundg,

Solutio
tertiz.

Triplex
dubitatio.




Eft fub-

frangialis,

Eft vaicus.

Eft infini-
tus,

Necellae
s, & li-

Kresnus.

28
gholcere illud obieGum vt non futurum, eftenim
neceflarid futurum.

Secundo,Deus multa nunc {cit,quz ab aterno ali-
ter potuit cognofcere , €rgo ab xzterno {cientia Dei
variari potuit {ecundum entitatem , & terminatio-
nem, implicat enim vt varietur enticating terminatio
adtus , quin actus iPIi:- yarietur entitatiué nam actus
ipfe noneft aliud entiratiué quam tendentia , & ter-
minatio ad obieGum , vatiari ab zterno potuit tex=
minatiosergo & ackus entitatiué variari poruit, Ma-
ior probarur quia hac terminatio non porelt efle rea-
lis, quin fit aliqua entitas, fed eft vere rr.:lhs,_l‘l'gc elt
entitas , {i ergo mutatur {ecundum terminationem ,
mutatut etiam {ecundum entitatem.

Tertid,fi actus ille ab zterno fuit variabilis fecun-
dum terminationem  fine vlla {ui mutatione , varia-
bilis etiam nunc eft quia nullam patietur mutatio-
nem. ‘Dci]!jf; aliter Deus {cit obietum qU.Z'I]dO il-
lud eft pretericums& E_I‘_““"do eft futuram,v.g. {ciuit
olim Chriftum eiffe nalciturum , quod nunc non co-
gnofcit , ergo {eientia Dei variatur fecundum termi-
nationem.

Dico primd,actus {cientiz dininz nullo modo eft
accidentalis, multiplex , variabilis;aut dependens ab
obiedtis : fed eft veré {ubftantialis , omnino vnicus,
& indiuifibilis, & tamen fimpliciter infinitus : necef=
{arins, imul & libex : zternus, & inuariabilis : ad ob-
iecta omnia terminatus, & tamen indcpcndcns akb
illis.

Ratio illorum omnium cft fumma Dei fimplici-
ms,yurims, infinitas, ex quibus il‘quitur fumma vni-
tas , & identitas omnium corum qu funt in Deo.
Vnde primb actus ille accidens efle nullo modo po-
teft, fed eft {ubftantia ipfa Dei concepta per modum
vitalis cendentiz in obiecta, & per fe iplam vitaliter
illa reprafentans.

Secundd , licét infinita compleétatur, vnicus ta-
men eft 2ad omnia omnino terminatus fine pluralica-
te vlla, vel reali, vel formali , quia cognolcit omnia
fita obiecta marerialia fub vna ratione formali;quod
non impedit quominus ex parte obieéti materr=lis
mulciplex in Deo diftingui poffit {cientia.

Tertid, hec [cientia infinita eft fimplicicer, tum in
genere entis , tum in genere cognitimm, quia conti-
net omnem omnino Pcrfc&ioucm tum intenfinam ,
tum extenfiuam poiﬁbilem in genere cognitionis
extenditur enim ad omnia obieéta eo iplo quod illa
cognolcibilia funt , fine vlla (i mutatione : nam eft
{ufficiens ad cognofcenda omnia, €o ipfo quodilla
{unt, ficut fine vlla fui mutatione coexiftit tempori
quod prius non erat:& omnia cognofcit cum {umma
certitudine ac clarirate,quod eft cognitionemefle n-
finitam intenfiné fimul ac extenfiue.

Quarto, neceffarius eft actus ille , fed nihilominus
tamen liber; quiailla eadein {cientia qua rerminatur
nccellarid ad obieéta necelaria, libere terminatur ad
contingentia neque realiter vaus adtus plus ‘hgbcc
quim alter quamuis inter ytrumque aliqua fi forma-
lis diftin@io , {cientia enim libera nihil fuperaddit
neceflariz , nifi terminationem Contingcn:cm,quod
non impedit quo minus {ciencia libera fit adequare
intrinfeca Deo vt dicetur poftea de a&tu libero vo~
luntatis,eft enim par ratio de [cientia libera.

Qu intd,ille actus {cientiz diuine fimpliciter zter-
nus ('il_,qui:l nunguam ceepit aliquid {cire , nunquam
{cire definit , nunquam interrumpitur eius attentio
pex otium aut {omnum : omnia emim ab zrermo pre-
{entia func illi 5 & fimul diftinéte terminant eius co-
gnitionem. Quod non impedit quo minus in €a co-
gnitione varia poflint diftingui figna rationis , quo-
rumynum eft prius alio, quoties vnum obieétum eft
alio prius. Verum hzc {cientia fion fclim eft =ter-

Difp. 111 De Deo. Quaft L. Sect. I,

na, fed etiam eft inuariabilis, tum entitatiué,tum ter-
minatiué , id eft non folim mutarl non poteft {ecun-
dumentitatem qua identificatur realiter eflentiz,{ed
etiam {ccundum terminationem ad obiecta murabi-
lia, ficque nihil Deus de nouo difcit , nihil obliuifci-
tur , nihil alio modo {cit quam ante : Ratio eft quia
variari non poteft hac cognitio prove texminatur ad
obieda necellaria, qua femper codem modo fe ha-
bent, neque provt terminatur ad obiecta contingen-
tia , qua aliquando {unt aliquando non funt , quia
Deus ab @terno illa omnia nouit provt futura {unt
in certa quadam temporis differentia. Omnis enim..
tempora (inquit S. Profper L. 2. de vocat gentium
c.13.) prafentia Deo fint , & illa fempirerno , ac (fabils
comprehendit intniri quod S.Thamas explicat exem-
plo illias qui ¢ {pecula intuererur homines ambulan-
tes,alios Priorcs,-&lios poftcrio;us,habcrc[ enim om-
nes zqualiter prefentes.

Sexto, {cientia illa Deieft independensab obie-
&is, & abillis,non fpcciﬁcmur, neque habet ad illa
relationem, fed l)].‘:}:i?ist\‘ ad illa terminarur ;id eft illa
cognol‘cir , fine vlla ordinatione aur dependentia;
ficut imago Czlaris nondum exiftentis, exiftens em-
nino inuariaté , Cefarem reprafentaret exiftentem
co iplo quod Cefar inciperet exiftere. Illa ergo ter-
1}1i‘mtio {cientiz ad obiecta , eft quidem ipfa repra-
icnmti_o, & tendentia,quz non eft pura entitas actus
intrinfeci Deo, neque 1lla entitas fimul, & obietum
extrinfecum, fed entitas illa intrinfeca,in recto, pro-
vt in oblique connotat obiectum extrinfecum.

Dico fecundd,{cientia diuina ad quodcunque ob-
ietum terminetur , femper eft certa & euidens : in-
tuitiua, quiddiratiua, mmgrchcnﬁun . puré iudicati~
wa, non autem difcurfiua compofitiua,vel apprehen-
ﬁLyl:[PcCul&tiUu {imul & practica,perfectiflimé {cien-
tifica = directa & fupra fe ipfam reHexa

Ratio illorum omnium eft quia {cientia etiam fe-
cundum terminationem & fecundum modum attin-
gendiobiecta, eft infinita.Vnde primé fequitur quod
certd . & cuidenter feratur in obieéta omnia cum fit
intenfiué infinita. Secundd » quod fir intuitina quid-
dictatiua, & comprchcnliua, eandem ob caufam.Ter-
tiv, quod non fit difcurfiua vel Ccmpoﬁtiua,vbi exi-
geretur plurglitas actunm, 8 progreflus ab ignoto ad
notum , cognitio autem }n;rb ﬂpy[chcnﬁun impcrf'c—
&aceft. Quartd, quod fic {pecularina quatenus cog-
nofcir obiedta jam pofita, id eft exiftentia, futura,vel
Pl.‘:l‘.tn:l;l'm , & fit practica quatenus dirigit potentiam
operantem , atque aded eft caula rerum.Quintd per-
fecka fcientia eft quia excludit omne dubium , opi~
nionem , & formidinem fed quia tamen per feipfam
tanquam pex caufam yniuerfz cognoefcit vt poftea di-~
cam, magis propri¢ dici debet fapientia qua cognitio
eft rerum per altilfimas canfas : eft prudentia quate-
nus eft ratio agendorum in finem ; deftinat enim fibi
finem Fcrfc&i{ﬁmum,& media cligit optima : eft ars
quia cum recta ratione omnia operatur perfectiflime
perided cftsintelleétus quia omnia nouit ex penetra-
tione terminorum, neque quidquam eft,quod einon
fit per fe notwm: quomode autem fir reflexa fuprafe
ipfam di¢tum eft fectoxe

Ad primam Refpond. Angcium in codem inftanti
etiam nunc cognofci a Deo vt poffibilem, & vt furu-
rum,neque tamen cognofci fururum,de non futurum
negatiue id eft quafi Deus in illo primo figno neget
Angelum effe futurum,quamuis nomn cognofcatillum
effc futurum , prafcindendo 3 futuritione quam in
pofterion figno intelligit. Poteft enim a‘liquid effe
poffibile; Gmul & farurum , imd i non effet poflibile
non effer futurum, quia poffibile non dicit quidem
futuritionem,fed illam non negat. Illa figna rationis
non funt fidta fed sealia quia licét Deus cognofcat

realiter;

Indepen-
dens ab
obicétis.

Pesfectio
termina~
e,

Solutie
primz do-
bitationis,




Splutio
fecunda.

Solutio
CIiE,

Vaius funt

{pecici,

Piima di-
uifio,

Secunda

divifio,

De {cientia Dei. -

realiter , fimul cempore f..‘J'LliCﬂ'Llll'l vt Po[ﬁbﬂc s & vt
futurum , prius tamen ic::usut"um i;pfhum ~mc.ydum
intelligendi, obicctum_mtclhgic Pgl{:bllc\ quam futu-
rnm,quia obicc"cm_nlprmls ei_jt poflibile quim ﬂztur_u}n;
tota enim in obiedtis prioritas eft ; non in cognitio-
ne , ided propter fola obiedta dicunturelfe in Deo
plura figna rationis. Denique Densab zterno cog-
nofcit futurum, & ab zterno poteft illud non cogno-
{cere;nam ilud ab @terno non fignificat aliquod in-
ftans determinatum fed totam mternitatem , nunc
enim Deus poteft abfoluté cognofcere obiedum il-
lud non fututum , quamuis ex {uppofitione c_Im:-d {it
futurum Deus non poffit illud non cognofcere ve
futurum.

Ad fecundam Refpond. difting. confequent. ergo
fcientia Dei ab @terno wvariari potuit fecundum id
quod dicit in recto nego : {ecundum id quod d_icir i.n
obliquo concedo , illa enim terminatio eft ipfa enti-
tas connotans extrinfecé obie@um. Nunc autem va-
riari nullo modo poteft etiam fecandum id quod di-
cit in obliquo,quia quidquid eft frrurum,eft ab zrer-
no faturum ; idedque cum variari non po!Tlt obie-
&um,c_ogni{ic quoque ipfa vaiiari non poteft ctiam
extrin{ecd.

Ad rertiam fatis dicdtum eft quare actus qui zb
@terno variari potuir[&cm!dum recminationem,nunc
vatiari non poflit, quod (i aliquid de nouo iucipc_irct
elle futurum , farcor quod fine variatione intrinfcca
poflet Deus fcire illud de nouo , fed haec omnia pen=
dent ex dicendis de aétu libero Dei.Hane propofitio-
nem : Deus aliter {cic obieéta quando futnra fint, &
quando funt praeterita,diftinguic S. Thomas aliter ex
parte i nego ; eodem enim modo Deus illa omnia
cognoftit : aliter ex patte obieCtorum, concedo,
Deus enim cognofcic obiecka illa (& aliter habere, Vi-
de hanc propoficionem : Deus {eic quazcumque {cinit
diett fanétus Thomas cffe veram,ex parte Dei, non
ex paite enunciabilium., quia licét obicéta diverfo
modo {e habeant Deus ramen codem modo illa {cic,
quiia {ciuit ab wterno , quo modo illa futura fine pro
hac vel illa differentia temporis.

Iv.
Wi nltiplex dinifio [cientic dinina.
CErtum eft primbd,fcientiam Dei non Poﬂ"c dini-

di; etiam per intelleGum in multas fcientias [pe-
cie diuerfas , quia {cientize {pecificé non differunc nifi
per obiecka a quibus [pecificantur, fed obiedhum for-
male {pecificans {cientiam Deieft vaum fimpliciter,
quia voum eft in Deo primarium obie@um & mo-
tivum vt dicetur in fcquenribus,crgo non {unt in Deo
{cientiz plures formaliter diverle » fed ad fummum
materialirer.

Cerrum eft fecundd, feientiam Dei optimé diuidi
Primo in {cientiam {Empiicis intelligériz, & fcientiam
vifionis, Secundd in fcientiam naturalem, & liberam.
Tertio in fcientiam {peculatinam, & practicam, Pri-
mam divifionem haber hic S.Thomas art.9. {cientia
fimplicis ineelligentiz dicitur illa quz cognoleit ob-
1ecta poflibilianon cognolcendo actuales corum exi-
frentias. Scientia vifionis_illa dicitur qui cognofcit
obiedta qua habent adtualem exiftentiam ro ali-
qua differentia temporis & hac eft harum Ichientim-
tum vera notio , non autem illa quam alij fingunt
quod vna pracedat decretum,alia fequatur v fic ex-
cludatur 3 fcientia poffibilium fcientia media qua
neque antecedit neque fcquirm' decretum vt po-

ca dicetur,

Secunda diunifio yul
naturalis | & nec
poflunc f& aljter

S ECTIO

a0 etiam admittitur , {cientia
effaria terminatur ad ea que non
habere, cuinfinodi funtDeus, & en-

79
tia poffibilia. Scientia libera dicituy illa qui coenoi-
cuntur obiedka quz polfint {& aliter habere i cbuiuf_
modi funt omues creature in aliqua exiftentes diffe-
rentia temporis, ybi patet pofteriorem hane diuifjo-
nem mulcliun differre 3 pracedente cum Deus cog-
nofcatur {cientis naturali, & tamen {tientia vifionis.

Tertia etiamy diuifio in {cienciam fpeculativam 8

‘practicam receptifiimaeft, quia fcjentia Dei(ye dixi)

fic eft {cientia, vt etiam fic ars, & Pmdcntia,fiaccula—
tiua ergo feientia dicivar illa que tantlim cognolcit
obiecta,nihil operando citca illa quo pacto Deus co-
gnofcit {e ipfum, & res fururas vel exiftentes. Practi-
ca illa dicicur qud ira cognofcic obiedta » vr dirigar
potentiam circa illa opetantemn , & hac vocari foler
{tientia approbationis , qua Dco proponitir obie-
ctum amabile vt faciendum, Alias omitto diuifiones
{cientiz diving minus neceflarias ; difficultas folym
elle pollet , yerum didifiones ills s in {cientiam fim-
plicem, & {tientiam vifionis, & in {tientiam nece(li-
riam & liberam, ita fine adequate vt nulla incer illag

detur {tientia media , fed hoc quaft.4. commodiis
foluc‘tui'.

QY EST1IO 14
De ftientin Simplicis intelligentie.

Is ica generatim contititaris de feientia Dei > VE-

nio ad praxcipuas cius ['p:cic‘;, Inter quas prima
occurrir [cientia illa ﬁmplicis inctﬂigcntia:,quz vers
{atur circa rerum naturas, & proprietates, abftrahen-
do ab actuali exercitio exiftentiz, in qua yideo queeri
pofle duo’, quid cognolear, & in quo medio cognol-
cat;quod autem queri poterat vlterius,ytrum excra &
omnia efliciat , fiue verum illa fic caufa recum 5 dices
tur qualt. 5.

s

Quanam obiecta cognofeantny i Deo per feien-
tiam fimplicss intelligenti.

CErmm eft primd , ens poflibile dupliciter poffe

st 2 S s TR e 13
fumi. Primd prove opponitur rei impoffibili , id 5

eft prove prefcindicab exiftentia.Secundd provt op-
ponitur rei actu exiftenti , {eu provt negatactualem
exiftentiam. Ens poffibile primo modo fumptum fi-
gnificat illud quod non implicat contradictionem ,
feu illud quod non repugnat exifterc , quod vt vides
conuenit ipfi etiam Deo,8& rei- cuiliber actu exiftens
ti: (umptum autem fecundo modo > fignificat illud
quod licét non implicet exiftere adu , nondum ta-
men actu exiftic. De hoc vtroque poffibili conrra<
uerfum eft inter philolbphos quid fit, & quomode
differat ab eo quod aétu exiftit ; Primd enim reijeitur
vulgo Scotus qui putat , ens illud quod denominatug
potibile , effe aliquid acktu productum effectiug , aut
exemplariter 3 cognitione diuina , quod vocat efle
obiectivum & diminurum.Seciindd reijciitur Fonfe-
ca, & Albertinus , qui putant ens poflibile , effe ali-
quod cffe effentiz actuale diftinctum ab e exiften-
tie, independens & Deo , nullo modo Chimzricum,
fed reale,quod vocant effe éffentiz. Terrid reijei de-
bent quidam recentiores , qui purant rei poffibilita-
tem non effe alind formaliter, quam omnipotentiam
Dei, proyt factivam creatiire , quafi verd poffibiliras
non fit aliquid commune Deo , & creaturis ; & non
pofiit reddi ratio cui Deus poflit creare hominem ,
quia homo in fuo conceptu non includit contradi-
¢totia, ficur redditur ratios cur Detis non poflit crea-
re Chimzram,quia illa in fize conceptu includit con-
tradictoria ; fi enim efl"ps:ius quod Deus poflit creare
hominem, quim dlum nqn includere comtradicto-

Tid,

Ternig

diuifie,

Eus poﬂ'-
ile quid

18,




	Seite 73
	Sectio I. De potentia intellectiua quæ in Deo est.
	Seite 73
	Seite 74
	Seite 75

	Sectio II. De obiecto scientiæ diuinæ generatim.
	Seite 75
	Seite 76
	Seite 77

	Sectio III. De actu scientiæ diuinæ generatim.
	Seite 77
	Seite 78
	Seite 79

	Sectio IV. Multiplex diuisio scientiæ diuinæ.
	Seite 79


