UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Georgii de Rhodes Avenionensis S. J. disputationum
theologiae scholasticae tomus ...

Rhodes, Georges de

Lugduni, 1661

Sectio Il. De obiecto scientize diuinae generatim.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Solutio
[ecundz.

Solutio
fertiz,

Species &
habicas.

Memorig.

Vita diui-
na.

De {cientia Dei. 75

nam ad adtom primum requiricur actuale princi-
Pi“m 2 quod non contineat actum fecundum forma-
liter implicite. ; :

Ad fecundam Rcfp. conced. dari potentiam gene-
ratiuam in Deo 3 nego dari potentiam intelleCbinam
Pmpric‘- dictam. AR.atu? anautams l.’ﬁ,tlll_la potentia
eenerativa cum {it notionalis habet teyminum notio-
B : P :
nalem veré productum, & realiter dﬂhn{ftum apro-
ducente ;neque hoc pugndt cum diuina hmplimj:at_e,
puritate infinitate , cum non inducatur diftinétio in
effentia,neque terminus produdtus recipiatur in prin=
cipio producente aut illud perficiat.Potentia VEro in-
tellectiua cum fic effentialis non poilet habere termi-
num pmdu&um nifi effentialem , qui diftingui non
Polfet 4 principio producente , _s.lioqui tolleretur
Dei fimplicitas, putitas, infinitas , fed hoc totum erit
manifeftivs difputat. 6.

Ad tertiam Refpond. illam efe difficultatem gra-
uifimam de aétibus liberis diuinis de qua dicetur

oftea pleniis : obiter nunc dico fcientiam liberam
efle realicer folum a@um f{ecundum neceflarium li-
beré ‘terminatum ad obieéta ad qua poterat non
terminari. Siergo Deus de nouo intelligerer aliquid
quod nunc non cognoicit , non haberet adtum ali-
quem realiter diftindum ab co quem habet , fed ha-
berer eundem actum fecundum aliter terminatum.
Ad vrramque confirmationem cadem diftinétione
refponderi debet ; in qua nunc non moror.

Colliges autem primd , ex dictis quod nulla in di-
uino intelleétu poreft concipi effe {pecies imprefla,
neque habirus {cientificus quia illius vtriufque mu-
nus eft complerc potentim in actu primo , quz in
Deo nulla eft.

Colliges fecundo , intelle®um , memoriam , re-
minifcentiam quatenus {untin Deco , ni]}i] omnino
aliud fignificare , quam actum fecundum fcientiz , id
eft actualem cognitionem , & tendentiam fubftantia-
lem in obieGum;memotia enim Dc_i eft cognitio quae
fermper cognolcit praterita vt prafentia. Deindeille
aétus fecundus non poreft proprié dici actio, cum
non fit produﬂ'io termini diftincti 3 principio produ-
cente , {ed tantim eft adtus virimus dinine {ubftan-
tiz , & vitalis tendentia in obie¢tum : vel potius ipfa
diuina fubftantia , fe ipfa tendens in obiectum,

Colliges tertid,rationem vitz diuinz maxime pro-
prié confiftere in intellectione ac volitione : quia
licét ille non fint actiones, & productiones vt funt
effentiales, (unt tamen vere tendentiz actuales ipfius
fubftantiz in ebieftum , in quo confiftit ratio vitz.
Diuina enim f{ubftantia eft per {e vita, & actualis
motio {ui ipfius ad obie&a que cognofcit , & amat,
Poflunt autem hi aétus vocari operationes & aétio-
nes , excludendo tamen femper rationem produétio-
nis , fignificando duntaxat actualem tendentiam , &
apprehenfionem obiedtotum.

SEcri1o TL

De obiecto fcientia dinine generatim,
Arc. 1. 2.3. 6. 9.10, 11, 12.

Atiffimus hic campus eft, quia latiffime dinina
Lfcienria fe extendit : loquor enim hic de obieéto
folim maceriali generatim, & quzro quid Deus
feiat, poteft autem dici vniuerfim quod illud eft om-
ne fcibile ; quia infinita non effet {cientia , i effer
aliquid quod illa non aétu fciret , ficut potentia non
eflet infinita fimpliciter fi effct aliquid quod illa non
actu poflet producere. Vnde {citur aliquid ab intelle-
&uinfinito , co ipfo quod eft {cibile : fed vr explice-
tur hoc diftinétivs videndum primd eft quomodo
Deus fe ipfum cognofcat: Sccundo quomedo cog-
nolcat creaturas. :

Tom. I,

gL

An & quomods Deus cognofiat [e ipfums.
Art. 2. & 4.

SIcur in cognitione creata fic etjam in divina di-
ftingui {olet obiectum materiale, & formale, mo-
tivum , & terminativum , primarium , & fecunda-
rium. Materiale illud eft quod cognofcitur : formale
quod eft ratio cognoltendi, & dat {peciem actui.
Motiuum videtur coincidere cum formali: & termi-
natiuum cum materiali. Primarium quod cognofci-
tur ratione {ui : fecundarium quod cognofcitur prove
iunétum eft alteri.

Ratio ergo dubit.eft primd,quia fi cognitio divina THma due
] g p | gnitio diuina R,

prima & directa texminatur ad ellentiam Dei veeftin
fe , rerminatur etiam ad feipfam , cum illa pertineat
ad effentiam Dei vt eft in fe:fed implicar vt prima &
direéta Dei cognitio texminerus adfe inam, €rgo im-
plicat vt illa texminetur ad effentiam Dei veeft in fe.
Prob. minox,illa cognitio ng eft prima quz neceffaric
ﬁ:ptponit aliam ptioré , {ed cognitio reflexa qua cog-
nolcit cognitionem , fupponit priotem cognitioneim
direétam , ergo implicat vt prima cognitio Dei cog-
nofcat {e ipfam. Imé fequercrur illam cognitionem
efle direétam formaliter, provt eft formaliter reflexa,
Neque dici poteft quod prima Dei cognitio termine-
tur ad alia Dei praedicata. Nam fi hoc eft verd, prima
Dei cognitio non terminaturad eflentiamvt eft in fe,
fed ad effentiam provt fubftat noftris concepribus.
Secundd , {i hze cognitio Dei eft reflexa fupra fe

. -~ b e - e T bk S hirati
ipfam necelle eft admittere in Dei cognitione infini- dubisario.

tas formalitates. Nam prima cognitio reflexa diftin-
guitur formaliter 3 direéta : Secunda reflexa diftin-
guirur formaliter a prima , & ficin infinitum. Dein-
de fequeretur dari cognitionem extra collectionem
omnium cognitionum., Nain cognitio Dei cognofcil:
omnes {uas cognitiones fed cognitio vt eft tenden-
tia , diftinguitur a cognirionibus vt funt terminus,
cognitionis , ergo preter cognitioncs omnes datur
aliqua cognitio. Denique neceffe eric ve dentur plu~
res cognitiones refleftentes quam reflexibiles , & vt
non dentur plures. Probo efle plures , quia omnes
reflecentes {unt reflexibiles ; omnes autem refexibi-
les non funt refleétentes , quia prima eft reflexibilis
nonrefleGtens. Probo non effe plures,quia nulla eft
reflexibilis cui vna refleGens non correfpondeat,
alioqui non eft reflexibilis.

Tertid , Deus non poteft cogn_ofccrc CLEATUTAs Teriz dus
comprehenfiué, quin cognofcat ordinem effentialem biratio,

quem habent ad Deum,ergo cagnofcit etiam feipfum
in creaturis tanquam terminum huius ordinis, ergo
cognolcit {e ipfum in creaturis. Confequentia eft cla-
ra quia non poreft coguofci rcfpe&us > quin chnof-
catur terminus huius tcfpe&us.

Dico primo , Deus fe 1pfum neceffario cognofcir_
tanquam obie@um motiuum,formale,primarium.

Ratio eft quia intellectus infinitus , & nobiliffi-
mus , neceflarid coguuﬁ:it nobiliflimum intelligibile
tanquam obietum primarium , motiuum, & forma=
le , vnde dixit S.Thom.art.2.quod Dens cognofit fe
ipsi,per {e ipfum, & in {e ipfo,quia ipfa {ubftantia Dei
eft {pecies expreffa reprafentans {c iplam: eft enim
obie@um motiuum,& ratio cognofcendi:& Synefius
eleganter (ait) Quod Dens fui ipfins oculus efts guid f¢
ipﬁsm o fia omnia per fe ipﬁam fmmediate mt:temr.'.
Difficultas efle poteft de artsibutis » & perfonalitati-
bus, an pertineant ad obiedtum motiuum : an ad :
terminarimlm.Refi:ond.ilia omnino Pertil_‘affc ad 0?‘3*
iectum primariumnon autemad fecun darium Vi 3113_5
dixi, pertinere tamen poﬁ'unt ad obietum terminati-
uum, quia vidensur in effentiain qua func formagt_er.

i 1CQ

conclulio.

Secunda

Prima

e ol M et et .




Tertia ¢o*

clufio,

Solutig
fecundz.

— - S e i i

S

26

a  Dico fecundo,Deus {e 1}*ﬁnn,& {ua omnia cognol-

o. cit intuitiué , quidditatiue,comprehenfiue. Rario eft
quia cognofcir fe ipfum veeftin le fibi praefens , cog-
nolecit ditinétiffimeé fuam effentiam totam,& atcribu-
ta, & eius cognitio adzquata eft tum extenfiué tum
intenfiué ipfius Cognolk‘ilwilica[i.

Dico tertio, Deus fe ipﬁm\ in crcntu_ris, & ex crea-
turis non cognmtir,fbd tantum in fe ipfo. Ira docent
Ruiz,Arrub. & alij quibus fe opponit VI-]L‘i.‘_l‘L‘“ d.4.c.2.

Ratio cft quia {i Deus cognolceret fe ipfum in crea-
turis, creatura effet obiedtum prim:z_rj.un, v
diuinz L‘Ug!ul‘iuj‘.is,ﬂ]:uuqm' i}wciﬁfm'-'f:
diuina non poteft {pecificaria creatura,ergo non cog-
nofcit {¢ iplum in creaturis. Deinde cognitio forma-
liter abftratina , obfcura , & inadzquara non poteft
Deo conuenite ; fed fi Deus cognolceret le ipfum in
creaturis, cognitio illa efferab ¢ lxulﬂ_:_m;,& i;u':.da_’_qr!a—
ta. Quia Deus non cft coenofcibilis in creaturis in-
tuitine ,fed abftractiue tantiim ve patet : ergo Deus
nen potelt cngnmtcrv fe ipfum in creaturis. Neque
dicas cum Herice illam cognitionem effe abftractiuam
tantiun eminenter, quia eft Comprchmlhm creatu-
rarum, Nam illa cognitio provt terminatur ad Deum
non cit intuitiua formaliter , ergo eftabftractina for-
maliter. Deinde [eus non eft Cognol'cibilis in crea-
turis, quoad quid eft,{ed rantiim, quoad an eft,ergo fi
Deus le ipfum in creaturis cognofceret, hmd.xquat_é
cognofcerer , & imperfecté. Siautem cognofceret (e
iplum ex creaturis, deberent efle in Deo plures actus
& difcurfis formalis. Confirmatur fi proprerea Deus
fe ipfum cognoltit in creaturis quia eft terminus el-
fentialis crearure ad Deum , poflet edam cognolcere
{eipfum l,aml iliter, & fallibiliver. Quia non mi \
cognolcivie iptum vt obiectum cognitionis p1 obabi-
lis quam creaturz habent de Deo, quam vt termi-
num relationis creatura ad Deam , fed non pot -t fe
iplum cognofcere vt obiectum cognitionis probabi-
lis , quin cognofCat feipfum probabiliter, ergo cog-
nuﬂ's‘rct ft ip{um probabiliter & fallibiliter,fi cognol-
cic {e ipfum in creaturis.

Ad primam Rc‘{pon. cognitionem Dei
funwpram vt eft infe, te tiadto ffen t
eft in fe ; fed illam cognitionem p.r.rffs& fumptain vt
eft prima & directa terminari ad effentiam , ve clt
primum conftitutinvum , non autem ad effentiam
adaquare {umpram, quia primum I3 ei conftitutiunm,
non includic formaliter explicire ipfam intelleétio-
nem, Atque aded mirum non eft quod illa prima in-
tellectio ad fe iplam non rerminetur.

Ad fecundam Refpon. nihil efle necefle, ponerein
dininis cognitionibus formalitates acu infinitas,
quja dinina cognitio proyt eft direa. non diftingui-
turafe lp[EL formaliter proveeft reflexa, & cognitio
proyt eft rendentia non diftinguitus formalicer a fe
ipfh prove eft terminus , quia cognitio illa com fit in-
finita formaliter in genere cognitionis includic for-
maliter & effentialiter omnem cognitionis perfe-
¢tionem. Sieque fcientia Dei yna eft, & indiuifini-
lis ctiam formaliter , vt bené probant Suarez , He-
e, Alarcon. Non nego tamen quin cognitio di-
re¢ta diftinguatur i reflexa per conceptus implici-
tos , & explicitos quod nullo modo fufficic ad po-
nendas infinitas formalicates , & reflexiones in ipfo
Deo , inquo non eft nifi vna cognitio infinita in;gc—
nere cognitionis , atque adeo fub eadem formalita-
te , directa & reflexa, tendentia, & terminus ten-
dentiz , refle@ens , & reflexibilis. Vnde non fe-
quimtur abfirda tria quz inferebantur , proceflus
infinitus in formalitatibus , aliqua cognitio extra
colledlionem omnium cognitionum, plures non plu-
Ies seflectentes , quam reflexibiles. Quamuis in hoe
ctiam vltimo fallacia eft. Nam eciam pofico ¢o quod

otum
cognitio

Difp. I1L. De Deo. Queft. L.

ectentes omnes bis nuin

voluntaduerfarij ,
tur, femel vyt reflexi

iles , & femel v reflecter
reflexibiles atitem omnes non bis numerantur , prima
enim eft reflexibilis non refleCtens , vunde ablolu-
te Ph:rus efle :
uis fibi mutud videantur correlpondere refleétentes,
& reflexibiles. Sed hoc neceflenon eft dicere g
prer formalem identitatem reflexibilium, & refleéten~
tium, vt dixi. »

Ad tertiam Refp. conced. quod Deus cognof- ¢,
cendo crearuras, €ognoicit 01‘_dil1cm earum, & fe ;L-;CJLT,
ifj‘um , VL ccrmim‘lm m'dm.y., » {ed nego quod Deus
proprerea ccgnuicnt {e lpi_u-m in creaturis , fed tan-
tim quod cognofcat {e iplum cum creaturis. Ratio
eft quiaillum ordinem cognofcit in fe iplo, vtme-
dio cognito implicar autem vt in illo eodem actu
indinifibili , Deus fit obie¢tum primarium , & obie-
¢tum {ecundarium. Hzc ergo propofitio debet di-
ftin gui . qui!"quis Deum (ognml'\_’l[ , ¥ terminum de-
prrudcmi;t quam creature ad Deum habent ; Deum
uognulin in creaturis, fi L:ugim[L:u illam creatuyam
in Deo vt ebiecto primario , & motiuo negatur: {i
Cr)gnuﬁ.n_t illam creaturam in feipfa've obiecto {ecun-~
dario concedo. Angelus cognolcens creaturam de-
pcndcntc:n cognofcﬁ Deum in creatura , quia cog-
onofcit illam vt obieftum primarinm , & moetiuum
cognitionis ; Deus cmgnoi’!: creaturam dependen-
tem tanquam obiectum {ecundarium , & in fe
vi medio,

1t 1'¢'1]c.‘x1§11h s;quam re Hté'{u;rcs,:]lm: -

=

5. Il

An ¢ quomodo Deus cognofcat creaturas.
BArt. §46.9. 10, 11.112,

Pt
i

Atio dubir. primbeft, qui diftinke cogne

lebet cognolcere id quod eft pra

Deusnon p

e

* 0 s ynigaces iun nl adtu , in
o¢ autem implicat quia infinitum {yn-
rorematicum , efler infinitum categorematicam.,

jue fi Deus omnes diuifiones continui cognof~
cit, videt continuum divifum in omnes fuas partes,
& redadum ad indiuifibilia quod
rinuum viderur, vt redactum ad in

-obo , tunc con-

ifibilia, quando

videtur 5 vt non diuifibile vlterius, fed qui vider om-
nes diuifiones, non vider cotinuum,ve diuifibile vlte-
rius, ergo vider continuum redadtum ad in inifibilia.
Secun cognofcit creaturas, etiam vt
l im dicic tranfcen-

1A

0, 11 Deus

Secunda.

or quia cognitio refpectum haber trani-
talem ad obieéta etiam fecundaria fine qui-

pi non- poteft, nec elle; fed {cientia de
uris formaliter fumpta efle non poteft fine crea-
turis. Confirmatur quia cogaitio d 1ina fi terinina-
tur ad: creararas , eft faltem indinidualiter , pesfe-
Chor quim fi rerminaretur ad folum Deum , ergo
habet {uam perfedtionem a creatuzis, Imo i cognof~
cit creaturas cognitio illa Dei {pecificatur 2 crea-
turis. Nam obiectum eft id quod fpecificat cog-
nitionein.

Terrid ; Deus ve poftea oftendam omnia videt in
fe ipfo ve caufa , fed mala videre non poteft in fe ipfo
vt cania , cum non fit illorum caufa , neque in decre-
to cum abfoluté non decernat illa*fieri : in decreto
aurem permiffiuo nulla obiecta videri poflunc , fed _,
neque recurrere oportet ad fcientiam condici
tam que cum decreto Pcr;x‘.i'{liuo poreft ofter
malum

=1

Tertia,

dere




Conclufios

Scriptuza.

Patres.

Hierony-
mus,

Rationes.

Seennda
conclyfio,

Tertia
tonclyfio,

De (cientia Dei.

malum abfoluté futurum,quaricur enim in quo mala
illa {ciri poffint conditionate.
F el e

Dico primo,Deus dlﬂ:n}éhfﬁ_m_a & lwi-oP:'JJmilla co-
gnitione cognofcit omnia obiecta creata etiam mi-
f-:;_m'(ﬁma & fingularia,quacunque funt realia,& co-
gno{cibi]ia,im S.Thomas art.i.g.g. :

Primd enim fic habetur ex {criptuyis, Tob 28.Fines
mundi intuetnr 5 G omnia que fith ceelo fantsvespicit s 8
iterum ibidem, vwiuerforum finem ipfe confiderat,lapi-
dem guogue caligings , & vmbrars mortis. Ecclefiaft.1.
areniam maris s plunia guttas & dies [eenli guis dinume-
raust 5 vons et altiffimws creator, alia omitto innu-
mera. 2

Secund® mirabiliter exultant ineo argumento ,

Patres, Irenzus L.2. c.45. Omnia gus falta funt, fients
& fiunt, ita foivi video vt det illés fingults Speciem,babi-
twmsordinem; numernm, qmmtzmwm.Bﬂﬁﬁus 1n Pi:&]:n.
32.Denm oftendic atrentum effe ad ompes motiones bu-
mani cordss, [inguldfaus numterare, & annotare. Chuy-
foftom.homil.7. in epift.ad hebr. Oculum Dei omuia
etiam [ecretiflima peruadentem miratur 5 & deferibit
eximic. Cyrillus l.g.de adorat, Innumeros Des tribuir,
oculos vt nos rcﬁ?icgﬁr » €0 mentem am’fa"fd  feientem exag-
gerat. Cyrillus, Hierofoly. Catechefi. 6.exemplo gut-
tarum pluniz quas omnes nounit , explicat laticudi-
nem {oientiz dininz. Macharius homil.12.quod no-
uerit omnes cogitationes , cum nullus cogicationes
vnius diei numerare valeat quz omnia extendic opri-
me Leflius L.6.c.1.8& 2.

Difficilis tantiun eft locus Hicronymi ad illud
Abacuc primoMunds funt ecnli tui ne videant malum:
vbi ait abfurdum efle ad hoc Dei deducere Maiefta-
tem vt fciat quot quotidie nafcantur culices, aut
quanta fit mufcarum multicudo : No fimm ( inquit )

am (Inlts adulatores Deisvr dum potentsam eius ad ima
detrakimus , in nos ininriofi fimus , eandem irrationabi-
Lin cam varionalibees prowidentiam effe dicentes, quem
locum negat Vafquez exculari poffe ab errore , fed
mituis tamen S.Docorem explicant alij, quod Deo
negauerit cognitionem prouidentiz peculiaris circa
creaturas irrationales quam habet circa fingulos ho-
lllill{:s ﬁlpl‘ﬂ C,\;igCT‘.fiﬂn] C"l'difil'L'llTl l‘E’ClUldﬂl'Ul!!.

Tertio,ratio apertiffimé idem probat,quia intelle-
¢tus eflentialiter infinitus in genere cognofcentis,
quo null® effe poteft perfetior extendit fe;ad omne
cognoltibile eo iplo, quod eft cognofcibile. Imbd fi
Dei omnipotentia fingula etiam minuriffima efficit ,
necefle omnino eft vt illa nouerit etiam {ud (tientia,
Quomodo : enim aliquid nefciens fecit,

Dico fecundd, Deus proprijimé ac diftinGiffimé
actu & fimul cognofit entia infinita ita criam S.Th.
art. 12.contra Durand.& Aureol.

Ratio cft, quia tota colleétio poffibilium & futu-
rorum tum abfoluté tum conditionaté omnino eft in-
finita cum inter poffibilia nullum fic vltimum, neque
inter dies 2rernitatis ; & cogitationes Angelicas fu-
turas per zternititem. Deus autem cognof%ir diftin-
&iflimé omnia, & fingula poffibilia, eoramque com-
binationes , & complexiones ; & quid fingula facere
aut pati poflint, deinde quid fingula dath quiuis oc-
cafione factura cffent, denique quid de fadto totd
zternitate fadura fint,quz vt vides, infinities infini-
ta funt. Denique infinitas non tollit cognofcibilita-
tem,cum Deus fit maximeé cognofeibilis,faceor quod
infinitum non eft fircceffiud coguofcibile cognolcen-
do vnam eins partem poft aliam,fled fimul rorum in-
tclligi potedt.

Dico tertid, Dens etiam diftin@ifime cognoftic
omnes negariones, & priuationes, omnia entia ratio-
nisexcogitabilia , & omnia mala 3 ita S. Thomas
aAt.Ic. & 131.

Ratio vniver(im eft,quia illa omnia cognofcuntur

77

ab intellettu infinito qua funt cognofcibilia : Primd
autem negationes, & priuationes func cognofcibiles
in formis uppoﬁgis;non enim poteft comprehédi ho-
o, quin cognofcatur oppofita illi negatio. Deinde
cognofci pollunt in fubicéis in quibus funt, & infe
ipfis immediate poflunt cognofci, cum fint veré co-
gnofcibiles. Secundo entia etiam rationis cognofcit
Deus cum cognofcat comprehenfiué intellectum , &
omnes operationes quas poteft habere , neque inde
{equitur quod Deus faciat ens rationis , cuius rotum
clle eft cognofci practice ac primariv,né {peculatiué,
ac {ecundarid, tanquam ab alio fadtum, quo tantim
modo Deus illud cognofcit,icur Deus non menticur
quando cognofcit hominem mentiri. Eadémque ra-
tio eft de malo quod Deus cognoftit vt fadhibile 4
creatura quam in feipfo cognolcit.

Ad primam Refp. Deum cognolcere diftinée ac
determinaté torum quod eft neceflarium, vt fic infi-
nitum, cognofcit enim infinitas vnitates effe neceffa-
rias. Deinde dico infinicum illud {yncarogoremati-
cum etiam quatenus eft atu totum in mente Dei efle
infinitum {yncategorematicum , quia Deus illud co-
gnofcit vt eft in {e, etiam fi non fit in mente Dei par-
tim actu,partim potentia.Deus videt diuifiones con-
tinui poflibiles ¢o modo quo funt poflibiles , atque
adeo ita illas videt vt non videat vllam vitimam in-
ter illas,

Ad fecundam Rcfp. nullum in fcientia, & poten-
tia Dei efle r(‘iiu}dhlm realem fecundum effe ad crea-
turas quia eft ens magis neceffarium quam fit crea-
tura, & illa implicante adhuc Deus non implicaret,
manerérque tota eins {cientia & potentia fecundum
entitatem , non maneret fecundum terminationem.
A({ ﬂl_‘gl!n]c]'l Tuin L'L'go Ie(PDndCU m’gando torain ra-
tionem propter quam creata cognitio ordinatur ad
obiedtuin , reperiri in dinina cognitione , qua tota
efle poteft {ecundum entitatem , quamuis non Co-
gnofceret creaturas. Ad confirmat. nego dininam
cognitionem habere perfedtionem vllam ab obiedto
fecundario , cumab obieéto primario habeat perfe-
Etionem infinitam , vnde {emper @qué perfecta cffer
quamuils non terminaretur ad creaturas quomodo
autem non {pecificetur ab obiedto fecundario pate-
bit ex fequeatibus.

Ad tertiam Rcfp. negariones , entiarationis, &
mala cogmofci 2 Deo pollein fe ipfis terminatiug vt
conftabit ex fequentibus.

Seecrio IIL

De ally [cientie dinina geneyatim,
At 701 5. 16.

AB obiecto tranfeo ad aétum illum Deus quo at-
2 N eingit laticudinem illam infinitam obieétorum,
& proprietares eius breuiter enumero, quaruin aliz
pettinent ad entitatem ipfius adtus , aliz ad eius ter-
minationem,

Ratio dubitandi primd eft : quia fi Deus ab zter-
no cognofcit Angelum poflibilem , & futurum , fe-
quitur quod lin codem inftanti temporis cognolcit
Angelum futurum ; & non fururum , nam efle can-
tum poffibilem,cft effe non futurum. Neque dicas in
illo inftanti temporis duo diltinguenda effe figna ra-
tionis. Nam illa figna vel funt ficta vel realia , fi pri-
mum ergo illa cognitio eft ficta : fi fecundumergo
Dens realirer cognofcic Angelum effe furnram &
non futurum,deinde fi Deus ab @terno cognoftit fi-
tutnm, non poteft non cogneltere futurum ;ﬁc'nim
potult non cognofcere fuentum  vel potuit aliquo
inftanti , vel per totaiy @reLnitarem , non primum ,
quia nullum eft inflansante quad Deus non {ciue-
rit : non fecundum quia nunc Deus non poteft co-

G gnolcere

Solutie
primz du-
bitandi.

Solutio
fecundg,

Solutio
tertiz.

Triplex
dubitatio.




	Seite 75
	Seite 76
	Seite 77

