UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Georgii de Rhodes Avenionensis S. J. disputationum
theologiae scholasticae tomus ...

Rhodes, Georges de

Lugduni, 1661

Sectio Ill. De actu scientiee diuinee generatim.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Conclufios

Scriptuza.

Patres.

Hierony-
mus,

Rationes.

Seennda
conclyfio,

Tertia
tonclyfio,

De (cientia Dei.

malum abfoluté futurum,quaricur enim in quo mala
illa {ciri poffint conditionate.
F el e

Dico primo,Deus dlﬂ:n}éhfﬁ_m_a & lwi-oP:'JJmilla co-
gnitione cognofcit omnia obiecta creata etiam mi-
f-:;_m'(ﬁma & fingularia,quacunque funt realia,& co-
gno{cibi]ia,im S.Thomas art.i.g.g. :

Primd enim fic habetur ex {criptuyis, Tob 28.Fines
mundi intuetnr 5 G omnia que fith ceelo fantsvespicit s 8
iterum ibidem, vwiuerforum finem ipfe confiderat,lapi-
dem guogue caligings , & vmbrars mortis. Ecclefiaft.1.
areniam maris s plunia guttas & dies [eenli guis dinume-
raust 5 vons et altiffimws creator, alia omitto innu-
mera. 2

Secund® mirabiliter exultant ineo argumento ,

Patres, Irenzus L.2. c.45. Omnia gus falta funt, fients
& fiunt, ita foivi video vt det illés fingults Speciem,babi-
twmsordinem; numernm, qmmtzmwm.Bﬂﬁﬁus 1n Pi:&]:n.
32.Denm oftendic atrentum effe ad ompes motiones bu-
mani cordss, [inguldfaus numterare, & annotare. Chuy-
foftom.homil.7. in epift.ad hebr. Oculum Dei omuia
etiam [ecretiflima peruadentem miratur 5 & deferibit
eximic. Cyrillus l.g.de adorat, Innumeros Des tribuir,
oculos vt nos rcﬁ?icgﬁr » €0 mentem am’fa"fd  feientem exag-
gerat. Cyrillus, Hierofoly. Catechefi. 6.exemplo gut-
tarum pluniz quas omnes nounit , explicat laticudi-
nem {oientiz dininz. Macharius homil.12.quod no-
uerit omnes cogitationes , cum nullus cogicationes
vnius diei numerare valeat quz omnia extendic opri-
me Leflius L.6.c.1.8& 2.

Difficilis tantiun eft locus Hicronymi ad illud
Abacuc primoMunds funt ecnli tui ne videant malum:
vbi ait abfurdum efle ad hoc Dei deducere Maiefta-
tem vt fciat quot quotidie nafcantur culices, aut
quanta fit mufcarum multicudo : No fimm ( inquit )

am (Inlts adulatores Deisvr dum potentsam eius ad ima
detrakimus , in nos ininriofi fimus , eandem irrationabi-
Lin cam varionalibees prowidentiam effe dicentes, quem
locum negat Vafquez exculari poffe ab errore , fed
mituis tamen S.Docorem explicant alij, quod Deo
negauerit cognitionem prouidentiz peculiaris circa
creaturas irrationales quam habet circa fingulos ho-
lllill{:s ﬁlpl‘ﬂ C,\;igCT‘.fiﬂn] C"l'difil'L'llTl l‘E’ClUldﬂl'Ul!!.

Tertio,ratio apertiffimé idem probat,quia intelle-
¢tus eflentialiter infinitus in genere cognofcentis,
quo null® effe poteft perfetior extendit fe;ad omne
cognoltibile eo iplo, quod eft cognofcibile. Imbd fi
Dei omnipotentia fingula etiam minuriffima efficit ,
necefle omnino eft vt illa nouerit etiam {ud (tientia,
Quomodo : enim aliquid nefciens fecit,

Dico fecundd, Deus proprijimé ac diftinGiffimé
actu & fimul cognofit entia infinita ita criam S.Th.
art. 12.contra Durand.& Aureol.

Ratio cft, quia tota colleétio poffibilium & futu-
rorum tum abfoluté tum conditionaté omnino eft in-
finita cum inter poffibilia nullum fic vltimum, neque
inter dies 2rernitatis ; & cogitationes Angelicas fu-
turas per zternititem. Deus autem cognof%ir diftin-
&iflimé omnia, & fingula poffibilia, eoramque com-
binationes , & complexiones ; & quid fingula facere
aut pati poflint, deinde quid fingula dath quiuis oc-
cafione factura cffent, denique quid de fadto totd
zternitate fadura fint,quz vt vides, infinities infini-
ta funt. Denique infinitas non tollit cognofcibilita-
tem,cum Deus fit maximeé cognofeibilis,faceor quod
infinitum non eft fircceffiud coguofcibile cognolcen-
do vnam eins partem poft aliam,fled fimul rorum in-
tclligi potedt.

Dico tertid, Dens etiam diftin@ifime cognoftic
omnes negariones, & priuationes, omnia entia ratio-
nisexcogitabilia , & omnia mala 3 ita S. Thomas
aAt.Ic. & 131.

Ratio vniver(im eft,quia illa omnia cognofcuntur

77

ab intellettu infinito qua funt cognofcibilia : Primd
autem negationes, & priuationes func cognofcibiles
in formis uppoﬁgis;non enim poteft comprehédi ho-
o, quin cognofcatur oppofita illi negatio. Deinde
cognofci pollunt in fubicéis in quibus funt, & infe
ipfis immediate poflunt cognofci, cum fint veré co-
gnofcibiles. Secundo entia etiam rationis cognofcit
Deus cum cognofcat comprehenfiué intellectum , &
omnes operationes quas poteft habere , neque inde
{equitur quod Deus faciat ens rationis , cuius rotum
clle eft cognofci practice ac primariv,né {peculatiué,
ac {ecundarid, tanquam ab alio fadtum, quo tantim
modo Deus illud cognofcit,icur Deus non menticur
quando cognofcit hominem mentiri. Eadémque ra-
tio eft de malo quod Deus cognoftit vt fadhibile 4
creatura quam in feipfo cognolcit.

Ad primam Refp. Deum cognolcere diftinée ac
determinaté torum quod eft neceflarium, vt fic infi-
nitum, cognofcit enim infinitas vnitates effe neceffa-
rias. Deinde dico infinicum illud {yncarogoremati-
cum etiam quatenus eft atu totum in mente Dei efle
infinitum {yncategorematicum , quia Deus illud co-
gnofcit vt eft in {e, etiam fi non fit in mente Dei par-
tim actu,partim potentia.Deus videt diuifiones con-
tinui poflibiles ¢o modo quo funt poflibiles , atque
adeo ita illas videt vt non videat vllam vitimam in-
ter illas,

Ad fecundam Rcfp. nullum in fcientia, & poten-
tia Dei efle r(‘iiu}dhlm realem fecundum effe ad crea-
turas quia eft ens magis neceffarium quam fit crea-
tura, & illa implicante adhuc Deus non implicaret,
manerérque tota eins {cientia & potentia fecundum
entitatem , non maneret fecundum terminationem.
A({ ﬂl_‘gl!n]c]'l Tuin L'L'go Ie(PDndCU m’gando torain ra-
tionem propter quam creata cognitio ordinatur ad
obiedtuin , reperiri in dinina cognitione , qua tota
efle poteft {ecundum entitatem , quamuis non Co-
gnofceret creaturas. Ad confirmat. nego dininam
cognitionem habere perfedtionem vllam ab obiedto
fecundario , cumab obieéto primario habeat perfe-
Etionem infinitam , vnde {emper @qué perfecta cffer
quamuils non terminaretur ad creaturas quomodo
autem non {pecificetur ab obiedto fecundario pate-
bit ex fequeatibus.

Ad tertiam Rcfp. negariones , entiarationis, &
mala cogmofci 2 Deo pollein fe ipfis terminatiug vt
conftabit ex fequentibus.

Seecrio IIL

De ally [cientie dinina geneyatim,
At 701 5. 16.

AB obiecto tranfeo ad aétum illum Deus quo at-
2 N eingit laticudinem illam infinitam obieétorum,
& proprietares eius breuiter enumero, quaruin aliz
pettinent ad entitatem ipfius adtus , aliz ad eius ter-
minationem,

Ratio dubitandi primd eft : quia fi Deus ab zter-
no cognofcit Angelum poflibilem , & futurum , fe-
quitur quod lin codem inftanti temporis cognolcit
Angelum futurum ; & non fururum , nam efle can-
tum poffibilem,cft effe non futurum. Neque dicas in
illo inftanti temporis duo diltinguenda effe figna ra-
tionis. Nam illa figna vel funt ficta vel realia , fi pri-
mum ergo illa cognitio eft ficta : fi fecundumergo
Dens realirer cognofcic Angelum effe furnram &
non futurum,deinde fi Deus ab @terno cognoftit fi-
tutnm, non poteft non cogneltere futurum ;ﬁc'nim
potult non cognofcere fuentum  vel potuit aliquo
inftanti , vel per totaiy @reLnitarem , non primum ,
quia nullum eft inflansante quad Deus non {ciue-
rit : non fecundum quia nunc Deus non poteft co-

G gnolcere

Solutie
primz du-
bitandi.

Solutio
fecundg,

Solutio
tertiz.

Triplex
dubitatio.




Eft fub-

frangialis,

Eft vaicus.

Eft infini-
tus,

Necellae
s, & li-

Kresnus.

28
gholcere illud obieGum vt non futurum, eftenim
neceflarid futurum.

Secundo,Deus multa nunc {cit,quz ab aterno ali-
ter potuit cognofcere , €rgo ab xzterno {cientia Dei
variari potuit {ecundum entitatem , & terminatio-
nem, implicat enim vt varietur enticating terminatio
adtus , quin actus iPIi:- yarietur entitatiué nam actus
ipfe noneft aliud entiratiué quam tendentia , & ter-
minatio ad obieGum , vatiari ab zterno potuit tex=
minatiosergo & ackus entitatiué variari poruit, Ma-
ior probarur quia hac terminatio non porelt efle rea-
lis, quin fit aliqua entitas, fed eft vere rr.:lhs,_l‘l'gc elt
entitas , {i ergo mutatur {ecundum terminationem ,
mutatut etiam {ecundum entitatem.

Tertid,fi actus ille ab zterno fuit variabilis fecun-
dum terminationem  fine vlla {ui mutatione , varia-
bilis etiam nunc eft quia nullam patietur mutatio-
nem. ‘Dci]!jf; aliter Deus {cit obietum qU.Z'I]dO il-
lud eft pretericums& E_I‘_““"do eft futuram,v.g. {ciuit
olim Chriftum eiffe nalciturum , quod nunc non co-
gnofcit , ergo {eientia Dei variatur fecundum termi-
nationem.

Dico primd,actus {cientiz dininz nullo modo eft
accidentalis, multiplex , variabilis;aut dependens ab
obiedtis : fed eft veré {ubftantialis , omnino vnicus,
& indiuifibilis, & tamen fimpliciter infinitus : necef=
{arins, imul & libex : zternus, & inuariabilis : ad ob-
iecta omnia terminatus, & tamen indcpcndcns akb
illis.

Ratio illorum omnium cft fumma Dei fimplici-
ms,yurims, infinitas, ex quibus il‘quitur fumma vni-
tas , & identitas omnium corum qu funt in Deo.
Vnde primb actus ille accidens efle nullo modo po-
teft, fed eft {ubftantia ipfa Dei concepta per modum
vitalis cendentiz in obiecta, & per fe iplam vitaliter
illa reprafentans.

Secundd , licét infinita compleétatur, vnicus ta-
men eft 2ad omnia omnino terminatus fine pluralica-
te vlla, vel reali, vel formali , quia cognolcit omnia
fita obiecta marerialia fub vna ratione formali;quod
non impedit quominus ex parte obieéti materr=lis
mulciplex in Deo diftingui poffit {cientia.

Tertid, hec [cientia infinita eft fimplicicer, tum in
genere entis , tum in genere cognitimm, quia conti-
net omnem omnino Pcrfc&ioucm tum intenfinam ,
tum extenfiuam poiﬁbilem in genere cognitionis
extenditur enim ad omnia obieéta eo iplo quod illa
cognolcibilia funt , fine vlla (i mutatione : nam eft
{ufficiens ad cognofcenda omnia, €o ipfo quodilla
{unt, ficut fine vlla fui mutatione coexiftit tempori
quod prius non erat:& omnia cognofcit cum {umma
certitudine ac clarirate,quod eft cognitionemefle n-
finitam intenfiné fimul ac extenfiue.

Quarto, neceffarius eft actus ille , fed nihilominus
tamen liber; quiailla eadein {cientia qua rerminatur
nccellarid ad obieéta necelaria, libere terminatur ad
contingentia neque realiter vaus adtus plus ‘hgbcc
quim alter quamuis inter ytrumque aliqua fi forma-
lis diftin@io , {cientia enim libera nihil fuperaddit
neceflariz , nifi terminationem Contingcn:cm,quod
non impedit quo minus {ciencia libera fit adequare
intrinfeca Deo vt dicetur poftea de a&tu libero vo~
luntatis,eft enim par ratio de [cientia libera.

Qu intd,ille actus {cientiz diuine fimpliciter zter-
nus ('il_,qui:l nunguam ceepit aliquid {cire , nunquam
{cire definit , nunquam interrumpitur eius attentio
pex otium aut {omnum : omnia emim ab zrermo pre-
{entia func illi 5 & fimul diftinéte terminant eius co-
gnitionem. Quod non impedit quo minus in €a co-
gnitione varia poflint diftingui figna rationis , quo-
rumynum eft prius alio, quoties vnum obieétum eft
alio prius. Verum hzc {cientia fion fclim eft =ter-

Difp. 111 De Deo. Quaft L. Sect. I,

na, fed etiam eft inuariabilis, tum entitatiué,tum ter-
minatiué , id eft non folim mutarl non poteft {ecun-
dumentitatem qua identificatur realiter eflentiz,{ed
etiam {ccundum terminationem ad obiecta murabi-
lia, ficque nihil Deus de nouo difcit , nihil obliuifci-
tur , nihil alio modo {cit quam ante : Ratio eft quia
variari non poteft hac cognitio prove texminatur ad
obieda necellaria, qua femper codem modo fe ha-
bent, neque provt terminatur ad obiecta contingen-
tia , qua aliquando {unt aliquando non funt , quia
Deus ab @terno illa omnia nouit provt futura {unt
in certa quadam temporis differentia. Omnis enim..
tempora (inquit S. Profper L. 2. de vocat gentium
c.13.) prafentia Deo fint , & illa fempirerno , ac (fabils
comprehendit intniri quod S.Thamas explicat exem-
plo illias qui ¢ {pecula intuererur homines ambulan-
tes,alios Priorcs,-&lios poftcrio;us,habcrc[ enim om-
nes zqualiter prefentes.

Sexto, {cientia illa Deieft independensab obie-
&is, & abillis,non fpcciﬁcmur, neque habet ad illa
relationem, fed l)].‘:}:i?ist\‘ ad illa terminarur ;id eft illa
cognol‘cir , fine vlla ordinatione aur dependentia;
ficut imago Czlaris nondum exiftentis, exiftens em-
nino inuariaté , Cefarem reprafentaret exiftentem
co iplo quod Cefar inciperet exiftere. Illa ergo ter-
1}1i‘mtio {cientiz ad obiecta , eft quidem ipfa repra-
icnmti_o, & tendentia,quz non eft pura entitas actus
intrinfeci Deo, neque 1lla entitas fimul, & obietum
extrinfecum, fed entitas illa intrinfeca,in recto, pro-
vt in oblique connotat obiectum extrinfecum.

Dico fecundd,{cientia diuina ad quodcunque ob-
ietum terminetur , femper eft certa & euidens : in-
tuitiua, quiddiratiua, mmgrchcnﬁun . puré iudicati~
wa, non autem difcurfiua compofitiua,vel apprehen-
ﬁLyl:[PcCul&tiUu {imul & practica,perfectiflimé {cien-
tifica = directa & fupra fe ipfam reHexa

Ratio illorum omnium eft quia {cientia etiam fe-
cundum terminationem & fecundum modum attin-
gendiobiecta, eft infinita.Vnde primé fequitur quod
certd . & cuidenter feratur in obieéta omnia cum fit
intenfiué infinita. Secundd » quod fir intuitina quid-
dictatiua, & comprchcnliua, eandem ob caufam.Ter-
tiv, quod non fit difcurfiua vel Ccmpoﬁtiua,vbi exi-
geretur plurglitas actunm, 8 progreflus ab ignoto ad
notum , cognitio autem }n;rb ﬂpy[chcnﬁun impcrf'c—
&aceft. Quartd, quod fic {pecularina quatenus cog-
nofcir obiedta jam pofita, id eft exiftentia, futura,vel
Pl.‘:l‘.tn:l;l'm , & fit practica quatenus dirigit potentiam
operantem , atque aded eft caula rerum.Quintd per-
fecka fcientia eft quia excludit omne dubium , opi~
nionem , & formidinem fed quia tamen per feipfam
tanquam pex caufam yniuerfz cognoefcit vt poftea di-~
cam, magis propri¢ dici debet fapientia qua cognitio
eft rerum per altilfimas canfas : eft prudentia quate-
nus eft ratio agendorum in finem ; deftinat enim fibi
finem Fcrfc&i{ﬁmum,& media cligit optima : eft ars
quia cum recta ratione omnia operatur perfectiflime
perided cftsintelleétus quia omnia nouit ex penetra-
tione terminorum, neque quidquam eft,quod einon
fit per fe notwm: quomode autem fir reflexa fuprafe
ipfam di¢tum eft fectoxe

Ad primam Refpond. Angcium in codem inftanti
etiam nunc cognofci a Deo vt poffibilem, & vt furu-
rum,neque tamen cognofci fururum,de non futurum
negatiue id eft quafi Deus in illo primo figno neget
Angelum effe futurum,quamuis nomn cognofcatillum
effc futurum , prafcindendo 3 futuritione quam in
pofterion figno intelligit. Poteft enim a‘liquid effe
poffibile; Gmul & farurum , imd i non effet poflibile
non effer futurum, quia poffibile non dicit quidem
futuritionem,fed illam non negat. Illa figna rationis
non funt fidta fed sealia quia licét Deus cognofcat

realiter;

Indepen-
dens ab
obicétis.

Pesfectio
termina~
e,

Solutie
primz do-
bitationis,




Splutio
fecunda.

Solutio
CIiE,

Vaius funt

{pecici,

Piima di-
uifio,

Secunda

divifio,

De {cientia Dei. -

realiter , fimul cempore f..‘J'LliCﬂ'Llll'l vt Po[ﬁbﬂc s & vt
futurum , prius tamen ic::usut"um i;pfhum ~mc.ydum
intelligendi, obicctum_mtclhgic Pgl{:bllc\ quam futu-
rnm,quia obicc"cm_nlprmls ei_jt poflibile quim ﬂztur_u}n;
tota enim in obiedtis prioritas eft ; non in cognitio-
ne , ided propter fola obiedta dicunturelfe in Deo
plura figna rationis. Denique Densab zterno cog-
nofcit futurum, & ab zterno poteft illud non cogno-
{cere;nam ilud ab @terno non fignificat aliquod in-
ftans determinatum fed totam mternitatem , nunc
enim Deus poteft abfoluté cognofcere obiedum il-
lud non fututum , quamuis ex {uppofitione c_Im:-d {it
futurum Deus non poffit illud non cognofcere ve
futurum.

Ad fecundam Refpond. difting. confequent. ergo
fcientia Dei ab @terno wvariari potuit fecundum id
quod dicit in recto nego : {ecundum id quod d_icir i.n
obliquo concedo , illa enim terminatio eft ipfa enti-
tas connotans extrinfecé obie@um. Nunc autem va-
riari nullo modo poteft etiam fecandum id quod di-
cit in obliquo,quia quidquid eft frrurum,eft ab zrer-
no faturum ; idedque cum variari non po!Tlt obie-
&um,c_ogni{ic quoque ipfa vaiiari non poteft ctiam
extrin{ecd.

Ad rertiam fatis dicdtum eft quare actus qui zb
@terno variari potuir[&cm!dum recminationem,nunc
vatiari non poflit, quod (i aliquid de nouo iucipc_irct
elle futurum , farcor quod fine variatione intrinfcca
poflet Deus fcire illud de nouo , fed haec omnia pen=
dent ex dicendis de aétu libero Dei.Hane propofitio-
nem : Deus aliter {cic obieéta quando futnra fint, &
quando funt praeterita,diftinguic S. Thomas aliter ex
parte i nego ; eodem enim modo Deus illa omnia
cognoftit : aliter ex patte obieCtorum, concedo,
Deus enim cognofcic obiecka illa (& aliter habere, Vi-
de hanc propoficionem : Deus {eic quazcumque {cinit
diett fanétus Thomas cffe veram,ex parte Dei, non
ex paite enunciabilium., quia licét obicéta diverfo
modo {e habeant Deus ramen codem modo illa {cic,
quiia {ciuit ab wterno , quo modo illa futura fine pro
hac vel illa differentia temporis.

Iv.
Wi nltiplex dinifio [cientic dinina.
CErtum eft primbd,fcientiam Dei non Poﬂ"c dini-

di; etiam per intelleGum in multas fcientias [pe-
cie diuerfas , quia {cientize {pecificé non differunc nifi
per obiecka a quibus [pecificantur, fed obiedhum for-
male {pecificans {cientiam Deieft vaum fimpliciter,
quia voum eft in Deo primarium obie@um & mo-
tivum vt dicetur in fcquenribus,crgo non {unt in Deo
{cientiz plures formaliter diverle » fed ad fummum
materialirer.

Cerrum eft fecundd, feientiam Dei optimé diuidi
Primo in {cientiam {Empiicis intelligériz, & fcientiam
vifionis, Secundd in fcientiam naturalem, & liberam.
Tertio in fcientiam {peculatinam, & practicam, Pri-
mam divifionem haber hic S.Thomas art.9. {cientia
fimplicis ineelligentiz dicitur illa quz cognoleit ob-
1ecta poflibilianon cognolcendo actuales corum exi-
frentias. Scientia vifionis_illa dicitur qui cognofcit
obiedta qua habent adtualem exiftentiam ro ali-
qua differentia temporis & hac eft harum Ichientim-
tum vera notio , non autem illa quam alij fingunt
quod vna pracedat decretum,alia fequatur v fic ex-
cludatur 3 fcientia poffibilium fcientia media qua
neque antecedit neque fcquirm' decretum vt po-

ca dicetur,

Secunda diunifio yul
naturalis | & nec
poflunc f& aljter

S ECTIO

a0 etiam admittitur , {cientia
effaria terminatur ad ea que non
habere, cuinfinodi funtDeus, & en-

79
tia poffibilia. Scientia libera dicituy illa qui coenoi-
cuntur obiedka quz polfint {& aliter habere i cbuiuf_
modi funt omues creature in aliqua exiftentes diffe-
rentia temporis, ybi patet pofteriorem hane diuifjo-
nem mulcliun differre 3 pracedente cum Deus cog-
nofcatur {cientis naturali, & tamen {tientia vifionis.

Tertia etiamy diuifio in {cienciam fpeculativam 8

‘practicam receptifiimaeft, quia fcjentia Dei(ye dixi)

fic eft {cientia, vt etiam fic ars, & Pmdcntia,fiaccula—
tiua ergo feientia dicivar illa que tantlim cognolcit
obiecta,nihil operando citca illa quo pacto Deus co-
gnofcit {e ipfum, & res fururas vel exiftentes. Practi-
ca illa dicicur qud ira cognofcic obiedta » vr dirigar
potentiam circa illa opetantemn , & hac vocari foler
{tientia approbationis , qua Dco proponitir obie-
ctum amabile vt faciendum, Alias omitto diuifiones
{cientiz diving minus neceflarias ; difficultas folym
elle pollet , yerum didifiones ills s in {cientiam fim-
plicem, & {tientiam vifionis, & in {tientiam nece(li-
riam & liberam, ita fine adequate vt nulla incer illag

detur {tientia media , fed hoc quaft.4. commodiis
foluc‘tui'.

QY EST1IO 14
De ftientin Simplicis intelligentie.

Is ica generatim contititaris de feientia Dei > VE-

nio ad praxcipuas cius ['p:cic‘;, Inter quas prima
occurrir [cientia illa ﬁmplicis inctﬂigcntia:,quz vers
{atur circa rerum naturas, & proprietates, abftrahen-
do ab actuali exercitio exiftentiz, in qua yideo queeri
pofle duo’, quid cognolear, & in quo medio cognol-
cat;quod autem queri poterat vlterius,ytrum excra &
omnia efliciat , fiue verum illa fic caufa recum 5 dices
tur qualt. 5.

s

Quanam obiecta cognofeantny i Deo per feien-
tiam fimplicss intelligenti.

CErmm eft primd , ens poflibile dupliciter poffe

st 2 S s TR e 13
fumi. Primd prove opponitur rei impoffibili , id 5

eft prove prefcindicab exiftentia.Secundd provt op-
ponitur rei actu exiftenti , {eu provt negatactualem
exiftentiam. Ens poffibile primo modo fumptum fi-
gnificat illud quod non implicat contradictionem ,
feu illud quod non repugnat exifterc , quod vt vides
conuenit ipfi etiam Deo,8& rei- cuiliber actu exiftens
ti: (umptum autem fecundo modo > fignificat illud
quod licét non implicet exiftere adu , nondum ta-
men actu exiftic. De hoc vtroque poffibili conrra<
uerfum eft inter philolbphos quid fit, & quomode
differat ab eo quod aétu exiftit ; Primd enim reijeitur
vulgo Scotus qui putat , ens illud quod denominatug
potibile , effe aliquid acktu productum effectiug , aut
exemplariter 3 cognitione diuina , quod vocat efle
obiectivum & diminurum.Seciindd reijciitur Fonfe-
ca, & Albertinus , qui putant ens poflibile , effe ali-
quod cffe effentiz actuale diftinctum ab e exiften-
tie, independens & Deo , nullo modo Chimzricum,
fed reale,quod vocant effe éffentiz. Terrid reijei de-
bent quidam recentiores , qui purant rei poffibilita-
tem non effe alind formaliter, quam omnipotentiam
Dei, proyt factivam creatiire , quafi verd poffibiliras
non fit aliquid commune Deo , & creaturis ; & non
pofiit reddi ratio cui Deus poflit creare hominem ,
quia homo in fuo conceptu non includit contradi-
¢totia, ficur redditur ratios cur Detis non poflit crea-
re Chimzram,quia illa in fize conceptu includit con-
tradictoria ; fi enim efl"ps:ius quod Deus poflit creare
hominem, quim dlum nqn includere comtradicto-

Tid,

Ternig

diuifie,

Eus poﬂ'-
ile quid

18,




	Seite 77
	Seite 78
	Seite 79

