UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Georgii de Rhodes Avenionensis S. J. disputationum
theologiae scholasticae tomus ...

Rhodes, Georges de

Lugduni, 1661

[Sectio I. De obiectis quae cognoscuntur a Deo per scientiam simplicem.]

urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Splutio
fecunda.

Solutio
CIiE,

Vaius funt

{pecici,

Piima di-
uifio,

Secunda

divifio,

De {cientia Dei. -

realiter , fimul cempore f..‘J'LliCﬂ'Llll'l vt Po[ﬁbﬂc s & vt
futurum , prius tamen ic::usut"um i;pfhum ~mc.ydum
intelligendi, obicctum_mtclhgic Pgl{:bllc\ quam futu-
rnm,quia obicc"cm_nlprmls ei_jt poflibile quim ﬂztur_u}n;
tota enim in obiedtis prioritas eft ; non in cognitio-
ne , ided propter fola obiedta dicunturelfe in Deo
plura figna rationis. Denique Densab zterno cog-
nofcit futurum, & ab zterno poteft illud non cogno-
{cere;nam ilud ab @terno non fignificat aliquod in-
ftans determinatum fed totam mternitatem , nunc
enim Deus poteft abfoluté cognofcere obiedum il-
lud non fututum , quamuis ex {uppofitione c_Im:-d {it
futurum Deus non poffit illud non cognofcere ve
futurum.

Ad fecundam Refpond. difting. confequent. ergo
fcientia Dei ab @terno wvariari potuit fecundum id
quod dicit in recto nego : {ecundum id quod d_icir i.n
obliquo concedo , illa enim terminatio eft ipfa enti-
tas connotans extrinfecé obie@um. Nunc autem va-
riari nullo modo poteft etiam fecandum id quod di-
cit in obliquo,quia quidquid eft frrurum,eft ab zrer-
no faturum ; idedque cum variari non po!Tlt obie-
&um,c_ogni{ic quoque ipfa vaiiari non poteft ctiam
extrin{ecd.

Ad rertiam fatis dicdtum eft quare actus qui zb
@terno variari potuir[&cm!dum recminationem,nunc
vatiari non poflit, quod (i aliquid de nouo iucipc_irct
elle futurum , farcor quod fine variatione intrinfcca
poflet Deus fcire illud de nouo , fed haec omnia pen=
dent ex dicendis de aétu libero Dei.Hane propofitio-
nem : Deus aliter {cic obieéta quando futnra fint, &
quando funt praeterita,diftinguic S. Thomas aliter ex
parte i nego ; eodem enim modo Deus illa omnia
cognoftit : aliter ex patte obieCtorum, concedo,
Deus enim cognofcic obiecka illa (& aliter habere, Vi-
de hanc propoficionem : Deus {eic quazcumque {cinit
diett fanétus Thomas cffe veram,ex parte Dei, non
ex paite enunciabilium., quia licét obicéta diverfo
modo {e habeant Deus ramen codem modo illa {cic,
quiia {ciuit ab wterno , quo modo illa futura fine pro
hac vel illa differentia temporis.

Iv.
Wi nltiplex dinifio [cientic dinina.
CErtum eft primbd,fcientiam Dei non Poﬂ"c dini-

di; etiam per intelleGum in multas fcientias [pe-
cie diuerfas , quia {cientize {pecificé non differunc nifi
per obiecka a quibus [pecificantur, fed obiedhum for-
male {pecificans {cientiam Deieft vaum fimpliciter,
quia voum eft in Deo primarium obie@um & mo-
tivum vt dicetur in fcquenribus,crgo non {unt in Deo
{cientiz plures formaliter diverle » fed ad fummum
materialirer.

Cerrum eft fecundd, feientiam Dei optimé diuidi
Primo in {cientiam {Empiicis intelligériz, & fcientiam
vifionis, Secundd in fcientiam naturalem, & liberam.
Tertio in fcientiam {peculatinam, & practicam, Pri-
mam divifionem haber hic S.Thomas art.9. {cientia
fimplicis ineelligentiz dicitur illa quz cognoleit ob-
1ecta poflibilianon cognolcendo actuales corum exi-
frentias. Scientia vifionis_illa dicitur qui cognofcit
obiedta qua habent adtualem exiftentiam ro ali-
qua differentia temporis & hac eft harum Ichientim-
tum vera notio , non autem illa quam alij fingunt
quod vna pracedat decretum,alia fequatur v fic ex-
cludatur 3 fcientia poffibilium fcientia media qua
neque antecedit neque fcquirm' decretum vt po-

ca dicetur,

Secunda diunifio yul
naturalis | & nec
poflunc f& aljter

S ECTIO

a0 etiam admittitur , {cientia
effaria terminatur ad ea que non
habere, cuinfinodi funtDeus, & en-

79
tia poffibilia. Scientia libera dicituy illa qui coenoi-
cuntur obiedka quz polfint {& aliter habere i cbuiuf_
modi funt omues creature in aliqua exiftentes diffe-
rentia temporis, ybi patet pofteriorem hane diuifjo-
nem mulcliun differre 3 pracedente cum Deus cog-
nofcatur {cientis naturali, & tamen {tientia vifionis.

Tertia etiamy diuifio in {cienciam fpeculativam 8

‘practicam receptifiimaeft, quia fcjentia Dei(ye dixi)

fic eft {cientia, vt etiam fic ars, & Pmdcntia,fiaccula—
tiua ergo feientia dicivar illa que tantlim cognolcit
obiecta,nihil operando citca illa quo pacto Deus co-
gnofcit {e ipfum, & res fururas vel exiftentes. Practi-
ca illa dicicur qud ira cognofcic obiedta » vr dirigar
potentiam circa illa opetantemn , & hac vocari foler
{tientia approbationis , qua Dco proponitir obie-
ctum amabile vt faciendum, Alias omitto diuifiones
{cientiz diving minus neceflarias ; difficultas folym
elle pollet , yerum didifiones ills s in {cientiam fim-
plicem, & {tientiam vifionis, & in {tientiam nece(li-
riam & liberam, ita fine adequate vt nulla incer illag

detur {tientia media , fed hoc quaft.4. commodiis
foluc‘tui'.

QY EST1IO 14
De ftientin Simplicis intelligentie.

Is ica generatim contititaris de feientia Dei > VE-

nio ad praxcipuas cius ['p:cic‘;, Inter quas prima
occurrir [cientia illa ﬁmplicis inctﬂigcntia:,quz vers
{atur circa rerum naturas, & proprietates, abftrahen-
do ab actuali exercitio exiftentiz, in qua yideo queeri
pofle duo’, quid cognolear, & in quo medio cognol-
cat;quod autem queri poterat vlterius,ytrum excra &
omnia efliciat , fiue verum illa fic caufa recum 5 dices
tur qualt. 5.

s

Quanam obiecta cognofeantny i Deo per feien-
tiam fimplicss intelligenti.

CErmm eft primd , ens poflibile dupliciter poffe

st 2 S s TR e 13
fumi. Primd prove opponitur rei impoffibili , id 5

eft prove prefcindicab exiftentia.Secundd provt op-
ponitur rei actu exiftenti , {eu provt negatactualem
exiftentiam. Ens poffibile primo modo fumptum fi-
gnificat illud quod non implicat contradictionem ,
feu illud quod non repugnat exifterc , quod vt vides
conuenit ipfi etiam Deo,8& rei- cuiliber actu exiftens
ti: (umptum autem fecundo modo > fignificat illud
quod licét non implicet exiftere adu , nondum ta-
men actu exiftic. De hoc vtroque poffibili conrra<
uerfum eft inter philolbphos quid fit, & quomode
differat ab eo quod aétu exiftit ; Primd enim reijeitur
vulgo Scotus qui putat , ens illud quod denominatug
potibile , effe aliquid acktu productum effectiug , aut
exemplariter 3 cognitione diuina , quod vocat efle
obiectivum & diminurum.Seciindd reijciitur Fonfe-
ca, & Albertinus , qui putant ens poflibile , effe ali-
quod cffe effentiz actuale diftinctum ab e exiften-
tie, independens & Deo , nullo modo Chimzricum,
fed reale,quod vocant effe éffentiz. Terrid reijei de-
bent quidam recentiores , qui purant rei poffibilita-
tem non effe alind formaliter, quam omnipotentiam
Dei, proyt factivam creatiire , quafi verd poffibiliras
non fit aliquid commune Deo , & creaturis ; & non
pofiit reddi ratio cui Deus poflit creare hominem ,
quia homo in fuo conceptu non includit contradi-
¢totia, ficur redditur ratios cur Detis non poflit crea-
re Chimzram,quia illa in fize conceptu includit con-
tradictoria ; fi enim efl"ps:ius quod Deus poflit creare
hominem, quim dlum nqn includere comtradicto-

Tid,

Ternig

diuifie,

Eus poﬂ'-
ile quid

18,




8o Dilp.
xia , fic prius eric quod Deus non poflit creare Chi-
mieram quam qued illa in {uo conceptu includat
contradictoria.

Certum igitur fecundd eft , quod in quohbcr ente

zgfor}l'lz‘h" polfibili due debent diftingui. Primum quod dicit in
o e - . . s
dicit. recto,alterum quod dicit in obliquo,illud quod pol~

fibile dicitinrecto , eft iplummet ens fecundum ro-
tam fuam entitatem , quam haberet (i exifterer actu ;
quia fine dubio ens pollibile , illud eft (_I:md pofl’tca
exiftic, & ens exiftens fecundum totam fuam entia-
tem fuit poflibile : In obliquo dicit duplicem polhibi-
litatem in abftradosaltera eft intrinfeca,& radicalis,
altera extrinfeca , & proxima, Prima cft non repu-
gnantia ref ad exiftendum, {eu negatio contradicto-
riorum in eo conceptu jnciu:bm‘m. Q&:"n{ explicari
EDICH per hanc conditionalem , f1 res exifterer nulla
{equeretur contradiétio.Ratio enim, vt dixi, cur ali-
quid fit producibile a Deo,eft;quia non includit con-
tradictoria,pollibiliras extrinfeca creature nihil aliud
eft, quam ompipotentia Dei factiua talis creaturz, fi
enim nulla effer caufa que poifct illam producere ,
certé illa non effer pofhibilis. His pofitis cum quari-
tur obieftum materiale {cientiz poflibilium,difficul-
tas eft duplex. Primd quid fit illud,quod {cientia illa
;;agnof'cit. Secundd quomodo per hoc differat a
{cientia vifionis; cuiusrorum obiectum yidetur co-

gnofcere,
L fineai I

uid it illund quod cognofwit [cientia pofiibilizm.

Tatim dicetur cognofci res omnes poflibiles , fed

ratio tamen dubitandi primd eft , quia quando
Deus cognolcit ens poffibile cognofcit aliquid quod
adtn eft nihil, & non ens , fed ens adtu exiltens non
eft, non ens ; Ham ens & non cns non ]mﬂum identi-
ﬁcuri,crgo quando Deus cognoitit ens po?];bﬂc.Nou
cognofcit id quod poftea exiftit. Minor probarur,
nam ens & non ens diftingnuntur,fed nihil diftingui-
tur a fe ipfo » €IgO0 €ens exiftens nunquam poreit elle
fion ens : imd imphcut vt non ens conucrtatur in
ens , & vtnegatio forma conuertatus in s’pfam for-
mam : poffibilitas autem conuertitur in exiftentiam,
ergo poffibilitas rei non eft negario cxiftentiz , fed
aliquid reale aGuale.

Sscui}aa Secundo, implicar vt aliquid concretum dicat in
dubitatio. pefto ipfum fubiectum , in obliquo autem negatio-
nem illius fubieéis; nihil enim poteft effe fubiectum
negationis fui ipfius , crgo Ics poilibilis quam Deus
cognolcit per {cientiam fimplicem non dicit in re-
o ipihm rem, & in obliquo negationein exiftentiz,
diceret enim ipihm rem , & negationem ipfius rei.
Deinde Petras hic & nunc adtuelt poflibilis abfolu-
té fine conditione, ergo datur nunc aliquid per quod
adu fit poffibilis. Denique non includere contradi-
Cionemeft aliquid actuale, hoc eft effe poﬂibilc, er-
go eile poflibile eft aliquid actu.

Tertid,creature polibiles vt fic, dicunt ordinem
effentialem ad Dei omnipotentiam , ergo poffibili-
tas non poteft efle prior natura quam intelligatur
Dei omnipotentia, nam relariua,funt fimul natura &
(:ognirionc.Amcccd. yatet, naimn crearur®sve fic, funt
entia per patticipationein a Deo, & implicat illas
effe poffibiles antequam Deus pofic illas producere.
Quod probo fi prills Creatura effet Puﬂibllls quam
Deas pofler illan producere, fequeretiic quod Deus
non el primum ens » & prima radix totius re.@lim—
tis & poflibiliratis fi enim eft caula totius poffibili-
zatis, debet effc illa priots fed Deus eft primum ens,
& prima radix rotius pofTibilitatis ac realitatis, ergo
poflibilitas non eft aliquid prids quam po[fc produci
ab omnipotentiz. .,

Prima du-
Bitatia.

Tertia du-
bitatio

————_———

111. De Deo. Quzft. 11 Seét. L.

Dico primb, per {cientiam fimplicis intelligentie
,;;(:.guo{‘cit Deus toram effentiam rerum omni
fibilium , proprictates , 8¢ exiftentiam vt poflibilem
efle aétu,non autem provt actu exercitam.

Ratio eft,quia pex hanc {cientiam Deus cognoftit
omne poffibile, fed hzc omnia que dixi nimiram ef~
fentia , proprimntcs 5 & exiftenria vr P(j[]:\bilig cile
actu,funt Po{ﬁbﬂi-l,crgo illa cogrofcuntus per fcien-
tiam fipplicem. Deinde Dcus@ugnoiccus poflibilia
cognofcit aliquid \'c_{é reale ; fed nullo tamen modo
actuale, ergo cognofcit folium effentiam & catera vt
prafcindunt ab actuali exercitio exiftentie , antece
dens fus¢ probabam in metaphyl. quia ens poffibile
illud eft quod poftea exiftic, {ed ens actu exiftens eft
reale , ergo ens poffibile eft etiamreale. Deindein
ente poffibili duo funt , reGtum eft ipfum ens poftea
exiftens : obliquum eft nonrepugnantia rei ad exi-
frendum,illud verunque eft reale , nam efe reale non
eft aliud quam exiftere pofle actu , feu non habere
duo contradi¢toria in {uo concepuu,ficur effe fickum
noneft aliud quam habere duo contradictoria. lllud
autem efle reale nullo modo eft adtuale , quia re
actualitas 5 & exiftencia idem funt. Deinde quando
dicirur Perrus actu eft poffibilis non fignificatur ali-
quid actuale abfolute,fed rantum aliquid actuale {fub
condinonc;l"lguiﬁc;mlr enim quod i Petrus exiiterer,
non efler vlla contradiétio, led propofitio conditio-
nata non fignificat aliquid actuale fublari conditio-
ne,ergo poflibilitas non fignificataliquid reale actua-
le, cum illud a¢tuné cadat in rem illam abfoluté;fed
in rem cum conditione quod actu efferstunc enim ne-
gatur fequuturam elle contradi¢tionem. Deinde ob-
{eruo , quodille terminus ( poflibile ) particula eft
diminuens s & limitans particulam illam (eft ) ficut
fi dicam homo eft adtu morruus quia tunc i

{ed g ificat quod olin

noi-
pot

¢

A\

(a&u) non caditin {eft)
acku fuerir fic cum dicis quod homoa
lis,non fignificacur quod nunc fit actu
poflit efle actu.

Ad primam Relp. ex dictis in meraphyf. negando
illam minorem, {ed ens aétu exiftens non eft non ens,
quando nondum cft exiftens.Ad probationem diftin-
guo antecedens,enss& non ens quod elt pull‘bilc di-
ftinguuntur,nego, ens & non ens quod implicat con-
tradiCtionem coricedo ;nam ego ipi'c qui nunc exi-
fto eram Pomhi!is,cum ex veriori fententia , effentia
poll bilis non diihnguﬂrur1'c:11itc1’ ab effentia, & exi-
ftentia adtuali , {&d fit omnind eadem, alioqui non
produceretur id quod erat prius pombﬂc. Deinde
tatcor implicare, vt non ens,quod eft fickum , & im-
poflibile conuertatur in cns fed nego implicare vt
non ens quod eft ens poffibile conuertatur in ens.Si-
militer dico ncgntioncm formz ; non conuerti vn-
quam in ipfam formam , quamuis fubiectum ncga~
rionis forme conuesti polfitin fubieétum habens for~
mam , quando ens Pofﬁhilc fic exiftens , negatio exi-
ftentiz non conuertitur in exiftentiam , fed fubie-
&um in quo eft illa negatio exiftentiz, incipit habe-
ie exiftentiam.

Dices,creatura Poﬂ]bilis eft nihil , & verum non
ens , ergo quando fic aéku exiftens negatio cntis , &
exiftentiz conuertitur in exiftentiam.

Rcl’i_:oud. neg:mdo conﬁ-qucntmn nam qnamuis
creatura poffib lis fit actu nihil & habeat negationem
exiftentie non cft tamen ipfa negatio fui ipfius , &
exiftentie arque adeo negatio exiftentiz non con-
uerritur in exiftentiam. Quando enim dicitur quod
ens poffibile fit nonens » vel per non €ns ineelligis
negationem exiftentie & fic nego quod ens polhbi—
le fir nonens : vel intelligis quod ens poffibile ha-

Quid cga

guofta

{cientia

hmpicx.

Inftantia.

beat negationem exiftentiz , & fic fatcor illud efle |

RON EIS.

Ad




Solutio
fecundz
Jubitacios

niss

"Solutio
tertia,

Ralic
difficulra.
tis,

Primg clia-
fio,

De {cientia Dei. 81

‘Ad fecundam Refp. nomen fubiecti poffe fignifi-

ficare duo, primb illud quod recipit, & fullcnta_r for-
mam,fecundd illudiquod denominatur non exiftere,
fareor concretum non pofle coalefcere ex fubie@to
recipiente negationcin im: ipfius : poffe autem dice-
re in recto fubiectum , & in obliquo m:ganoncm.,ﬁ’c
enim fimpliciter dicitur £esnon exiltens neque dici-
zur fubiectum negationis {ui ipfius quod recipiat ne-
gationem {ui ipfius, {ic enim exifterer & non exifte-
ret, fed dicitur fubicétum huius ncgatioms‘, exco
pracise quod fubie¢tum hoc non exiftat. Deinde di-
ftinguo alterum illud antecedens , Petrus adtu nunc
eft abfolure poflibilis pet aliqgid quod aétu fit, ne-
go,per aliquid-quod poflet c_ﬂc actu concedo : nam
fignificatam huius propofitionis , Petrus adtu cft
poflibilis , fignificat tantlim quod Petrus Apotcﬁ
nunc exiftere , quia pradicatum illud ( poffibile ) li-
mitat fignificacionem verbi ( eft ) ficut f1 diceres, Pe-
trus eft actu mortuus ergo eft adtu, falfa effet con-
clufio , qua fumiliter falfa eft cum dicis Pecrus eft
actu poﬁibilis ,vel futurus, ergo eft actu , quia poffi-
bilitas , & fucuritio tollunt omnem actualicatem, &
actu poffibile dicit tantiim aliquid quod effe poreft
actu , non autem efle acu , adualitas enim illa
cadit in exiftentiam,non in ipfam potentiam. Deni-
que nego quod non includere co§1rr?.d1&ioncm fic
aliquid actuale abfoluté,eft enim aliquid quod Potcﬁ:
efle actu non quod fic a¢tu , vnde homo poflibilis
differt adtu a Chimara per aliquid quod poteft efle
actu, non per aliquid quod fit actu.

Ad tertiam Refpon.creaturas poffibiles adzquate
confideratas,prove funt creature,dicere ordinem ef-
fentialem ad Deum , confideratas aurem inadzequace
ac pracisé provt funt poflibiles,nego illas dicere or-
dinem ad Deum : quia datur conceptus gezlcri::us
entis poffibilis communis Deo & creaturis : poffibi-
litas ergo vt fic pracisé ﬁtmﬂ:}ta prior eft quim Dei
omniPotentia,quamuis pofh ilitas creature,vt crea-
tura eft, fir pofterior, ideo creatura radicaliter, &
inadzquare poflant efie poflibiles antequam incelli-
gatur Deus polle illas producere : proximé autem, &
adzquace non f{unt poffibiles nifi quia Deus poteft
illas producere. Deus eft reuera primum jens & pri-
ma radix & caula totius poflibilitatis ¢onfidefatz
inadzquateac negatiue , quia poﬁibilims €o modo
confiderara eft aliquid commune Deo & creaturis ,
ergd Deus non portef} effe illius radix , alioqui effec
prior (e ipfo. =

§. 5
An & quomods differat obielium [tientia fimpli-
¢/s, ab obiecto [eientia Vifionss,

J &c cft altera difficultas quam omnino infolu-
bilem effe pucant multi recentiores 5 Cum enim
{cientia fimplex , & fcientia vifionis fint {cientie ali-
quo modo diftinéte , debent etiam habere obic&a
diftinéta, fi enim vtraque idem omnino cognofcit
obietum , non poflunt differre illz {Cienciz , quas
certum eft non differre obieéto formali {pecificati-
uo : fed nihil omnino cognofcitur ex parte obiecti
per {cientiam vifionis s> quod non cognofcatur per
{cientiam ﬁmplicem. Quod probatur, nam fcien-
tia fimplex cognofcit totum illud quod eft poffi-
bile, {cientia verd vifiouis cognolcit totum quod eft
exiftens, fed nihil prorfus eft exiftens fiue fit realitas
fiue formalitas,quod né fuerit,imd quod né fit poffi-
bile , ergo nihil pror{us ex parte obicéti cognolfcit
fcientia vifionis quod né cognofcar {cientia (implex.
Primd enim non fausfaciune , qui refpondent
idem omnino cognofci per {cientiam fimplicem , &
per {cientiam vifionis , fed cognofci in diverfo faru,
quia fcie;fia fimplex cognofcit effentiam, & exiften-
om. I.

tiam in ftatu poffibilitatis, {cientia verd vifionis co-
gnofcir in ftatu aualitatis , id eft fecundum exerci-
tium actualis exiftencize,

Sed contra ille ftatus & exercizium acualis exi-
ftentix, vel eft aliquid reale, & poflibile, vel non eft
aliquid reale, fed fickum, i eftaliquid reale, & pofli-
bile,ergo cognofcitur per {cientiam fimplicem, 1 non
eft aliquid reale,fed eft fictum, non poteft cognolci
per [cientiam vifionis , ergo femper {cientia vifionis
nihil cognolcit,ex parte obiecti,quod non cognofcat
{cientia fimplex,

Secundd,non fufficic dicere , quod per {cientiam

Sccunda

ﬁmplicem cognofcuntur ve non entia illa quz per Suaio.

fcientiam vifionis cognofCuntur,vt entia.

Sed contra, quia {Cientia fimplex cognoftit etiam
ea qua actu exiftunt fecundum totam rationem pol=
ﬁbilis,crgo non cugnoﬁzit illa vt non entia. Deinde
cognoftere Petrum vt non ens , eft cognofcere Pe-
trum vt connotat negationem exiftentie , fed Perrus
vt poffibilis non connotar negationem exiftentiz ,
cum fit indifferens ad exiftentiam & ad negationem
exiftentiz, €rgo non cognoﬂ’.‘itur vt non ens. Preter-
quam quod illa negatio exiftentiz, tunc eft poflibilis
cum obieGtum aétu exiftic, ergo per {cientiam vifio~
nis cognofcitur eriamilla negatio exiftentiz, vt nega~
tio poffibilis,quam ¢andem veluc aualem cognofcit
fcientia fimplex, ergo virad; {cientia idem cognofcit.

Tertid eadem difficultas ¢ft,fi refpondeas cum He-

Terria

: R ; 5 cuafip.
rice quod perfcientiam fimplicem cognofcitur caufz g

indifferens ad agendum; vel non agendum;nam con-

.natare caufam indifferentei,eft connotare altionem

poflibilem,{ed {cientia yifionis cognofcit illam actio-
nem, ergo {cientia fimplex cognolcit torum quod
{cientia vifionis cognoftit , tota cnim difficultas ad
altionem reuoluitur.

Vides ergo totam hanc controuetfiam eandem fe-
r¢ efle,ac cum queericur in Metaphyf, verum exiften-
tia,& eflentia poffibilis , quie abftrahic ab exiftentia,
& non exiftentia,diftinguantur tatione.Quia cumil-
lud totum quod exiftit fit poffibile, nulla viderur effe
formaliras in re adu exiftente,que non includatur in

ze vt poffibili.

Dico 2.pet {cientiam fimplicem De®cognofcit ma- Refolutio

terialiter rotum illud ens creacum , quod cognofcx’t controues-

er {cientiam vifionis,{ed formaliter tamen, & diuer-
E’_‘) modo etiam ex parte obiedti, illud cognofcit.
Primam partem probant argumenta illa omnia qua
propofui,quia nulla omnino vel realitas vel formali-
tas et in re adtu exiftente,quam {cientia vifionis co-
gnofcit,quz non fic poffibilis,& non includarur in re
vt poflibili, ergo {cientia votius poffibilicatis attingit
{altem materialiter rotum quod fcientia vifionis attin-
git. Imo fi effec aliqua formalitas in re adtu exiftente
quam Deus non cognofceret quando cognofcir illam
poflibilem , fequerctur quod Deus produceret illam
formalitatem antequam illam cognofceret.

2. Pars explicatur, & probartur, vt {cientia fimplex
differat a (Cientia vifionis no requiritur vt {cientia vi-
fionis cognofear aliquod ens,quodné cognofcat fcié-
tia fimplex,imd nec vt cognofcat aliqua formaliraté,
aliquem ftatum,aliquam rationem,aliquem modum,
quem n6 cognofcar {Cientia fimplex;fed fufficic quod
illud idem ens cognofcat dinerfo modo, & fub diuer-
{a ratione;alind enim eft cognofcere talem rem,talem
eius rationem, & modum, aliud cognoftere rem rali
modo & fub tali ratione etiam ex parte obieéti. Fa-
teor quod {cientia fimplex,cognofCit omnem moda,
& omnem rationem, quam cognofeit feientia vifio-
nis, fed nego quod cognofcagea eadem modo ; quia
{ci€ria vifionis cognoftit omnia prove funt actu extra
caufas, {cientia fimplex cognofCit ea provt in fuo c5-
seprunon :i.ndudumjcommdi&io;:é,quq dyove viiijs

Yalde

{
)
i

L 4
i
!




_ '§ecunda
inftanria,

Triplex
dubitatio,

S2

valde diuerfa nonin ratione tei, & mategialirer , fed
in ratisne obiedti & formaliter.

Inftabis primo, ille modus qui cognnfcitm’ per
{cientiam vifionis eft poflibilis, exrgo cognofCicur pec
ntiam fimplicens, €rgo ille duz {cientiz non dif-

ferunt obieétis.

Refp.illum modum qui cognoﬁ:il‘ur per I'cig
vilionis cogno[ti per fcientiam {implicem , iL‘d non
rer,vade dixi fcien~

ntiam

eognofti codem modo,& formali (
tias differre obiectis formaliter {umptis, non €ntita=
tiné fumptis & materialiter.

Infiabis fecundd, ille modus diuerfis, ve
¢x parte obiedki, vel ex parte cognuf%;cn_ri’s > 10N P{i_
mum quia oftenfum eft rorum cognolci per {cien-
tiam fimplicem quod cognofcitur per [Cientm_.m vi-
fionis: non fecundum quia {cientiz dicuntur differre
obicétis non autem per folam Actionem intellectus,
imb videre rem exiftentem; ¢ft, videre aliquid quod
non eft quando videtur Fofﬁbilis. '

Refpond. illum diuerfum modum cognofccnc_h res
eafdem , non {e tenere folumex parte actus » fedex
parte obiecti» non quidem materialiter fumpti & in
ratione rei , fed ex parte obieéti i'umpt‘i FormnlirQr, &
in ratione obieéti. Vnde nego quod {cientia vifionis
cognofcat aliquam rem , aut modum , quem non co-
enofcat {cientia fimplex. Nam fcientia vifionis ( vt
dixi ) cognofeit eflentiam, & exiftentiam, vt acta po-
fitam , fcientia implex confiderat illa eadem vt non
repugnantia, itaque non {cpugmntia qua in {cientia
vifionis fe habet marerialiter » in {cientia fimplici ,fe
habet formaliter , & contra.

Addi poterat hic virum Deus e ipfum etiam co=
gnoftar per {cientiam fimplicem , non quod Deus
cognofcat ¢ iplum prafcindendo ab actuali exiften-
tia, fed quod cognnfmrur 1 nobis mguol?;mc vnum
attributum , v. g quin Coguol‘mmr a nobis cognol-
cere illud vt exiftens , in quo {enfu nihil effec abfur-
di dicere quod Deus fe ip!lnn etiam cogno[i.i:' per
fcientiam fimplicem.

1 {e tenet

Secti1o IL
25 quo medio cegnofeantur 4 Dea pefiibilia.

DIxi quid cognofcar Deus per {cientiam fimpli-
cem, nuiic difficilius eft obie@um formale , &
medium , in quo illa omnia cognofcit. Cognofcer
enim poffibilia in fe ipfo vt obiccto formali & me-
dio prius cognito,fi aliqua perfectio Dei fit ratio co-
gnolcendi creaturas, & fpecificet cognitionem quam
de illis habet : cognofcet autem illas in fe ipfis mo-
tiné i creatura fic obieCtum marteriale ; {imul & for-
male, fpecificans cognitionem divinam.

Ratio autem dubitandi eft primd, quia fi Deus in
fua Omnipotentia cognofceret creaturas tanquamn
in medio prifis cognito , {equererur quod {cientia
Dei s pofterior efler quam attributum omnipoten-
tiz , confequens eft abfurdum , ergo Deus non co-
gnolcit creaturas poffibiles in fua Omnipotentia,
Maior ¢lara eft, quia obiectum formale fpecificans
& medium prils cognitum , eft prius cognitione,
tu autem vis an:]ipotclltinm efle medium Priim co-
gni:um,{l‘tcihr::ms Cognitionem,ergo prior eft quim
cognitio. Quod tamen abfurdum eft , quia Omni-
}_Jo'.’ca:ii.z.; eft actributum Poﬁerius non {oltim intel-
lectu {ed eriam voluntate. Deinde quia {cientia Dei
dirjgit omnipotentiam , ergo manifefturn eft , quod
eft prior quam omnipmcmia. Denique non ided
Dens eft omnifcius,quia eft omnipotens,ﬁ enim non
effer omnipotens , non propterea {equeretur quod
non effer omnilcius,

Secundo , intellectus infinitus cognoftit necetfa-
£id omne cognofcibile , fed creatur poffibiles func

Difp. IIL. De Deo. Quaft. 11. Sect. IL

aliquid L‘ognofcibilc in fe :371&5,(‘1"70 Deus cognofcit
illas in {e ipfis » {ed cognolcere creatnram in fe ipfa,
eft creaturam elfe medium fpecificans cognitionem
dininam , ergo creatura eft medium fpecificans Dei
cognitionem. Neque fatis elt dicere creaturas cog-
nofci 3 Deo in {e ipfis terminatiné , nam cognofcere
remin fe ipfa , eft creaturam effe obieétirm formale
motiuum 5 {icut cum dico creaturas cogno!'ci i1 om-
nipotentia figniﬁcmur omnipotentiam effe abie-
Gum formale motivum tulis cognitionis.

Testid s Deus non poteft cognofcere mala, entia
rationis , & impoffibilia in {e ipfo motiue,ergo cog-
nofcitilla motiué in {e ipfis.

Dico primo 5 Deus cognolcit creaturas poflibiles
in {ua omnipotentia tanquam in obiecto formali &
medio pritis cognito , ita S. Thomas & omnes Do-
ttores olim citati pro vifione polﬁbilium in verbo,
eft enim eadem ratio de diuina cognitione.

Primb enim fic exprefsé alferunt Patres , Diony-
fius in primis & Aug.nam ille c.7.de dinin.nominib.

Non enim ( inquit) ex rebus ipfis ves difcens, nouit eus
dining mensifed ex [ ipfa,c in [eipfa fecundum canfim
ommuinm, fcientiam, @ notionem, ¢ effentiam prahabet,
& ante comprebendst 5 non fingnlss [ecundum cuinfGue_s
SPeciem intendens 5 fed fecundum vaicam canfe comple-
Xionem cuncta [ciens, & continens  tum addic /¢ ipfar
égitnr dinina [apientia nofcens [ciet omnia materialia fi-
e materia ¢ indinise dinifibilia 5 & wnice multa: ipfo
w0 omnia , € cogrofiens s producens : el conclu-
dit hac igstur vatione Dewd ; res cognoféens , nan [Cientid
veram , [ed [Ui ipfins spfas nomit. Vide Cypariffiotam
Decade §. ¢.5. neque minus perfpicue loquirur An-
gultin.l.6. de Trinit. c.10. vbi verbum Dei vocat ar-
tem quandam omnipotentis, & {apientis Dei, ple-
1M omnium rationum vitentium, concluditque,ibi
nouit Deus omnia qua fecit per ipf'am, & Lg.de Ge-

nefi ad litceram adducens illud Toan. 1. quod faétum
eft in i]){b vita erat, ?n guavita inquit ) vidt omnia
guandy fecit, & fient vidis sta ficitsnon preter Je tpfiin
vidensfed in [e ipfo.

Sc‘cm]c}b,mtéuucs {uperius allarz pro vifione crea-
ta hue omnino faciunt, nam vt aliquid cognofcarur
in alio vt medio , & obieéto formali fufficit conne=
xio neceflaria, & continentia , Dei omniporentia
continet eminenter omnia poffibilia , & cum illis
connexaelt necellarid , vt dixi 5 ergo illa potefteffe
medium , in quo Deus cognolcat poflibilia. Deinde
illud quod eff medium fufficiens ad cognitionem
comprehenfizam caufz poteft etiam efle medium ad
diftindtam cognitionem effeGunm , fed Deus i fe
iP[b eft medium ad comprchcnﬁcmcm omnipoten-
tiz, €rgo clt eriam medinmad Conliarchr:niiormin ef-
feétuum omnium poffibilium. Denique cognitio di=
uina debet necellirio habere obie¢tum formale mo-
tinum a quo ii}ccificctm' , fed non poteft habere ab-
jeGum formale & fe diftinétum , alioqui Pcndcrc[ i
creaturis, & illis indigeret ad aliquam ﬁlipcrfc&iw
NEm; ergo, &c.

Dico lecundd,Deus cognoftic etiam in fe ipfis pof~
fibilia materialiter,& tenminatine,non coguol’cir illa
infeipfis formaliter; & motiug.

Ratia eft , quia Dei cognitio ( vt dixi ) non potelt
f'psciﬁc;ui i creatura , aliogui ab ea penderet, & ad
eam referretur , & Deus carerer aliqué perfectione
intrinfecd , quam haberet fi creatusz illz non elfent
poflibiles , ergo Deus non cognolcitin fe ip[jls for-
mmalicer, & motiué creauras poffibiles, cognolcit au-
tem illas infe ipfis marerialiter , & terminatiue , quia
illas cognofcie vt funtin {e ipfis,eodem modoe,ac f1ab
illis moueretur immediaré , 8 ab illis{pecificarerur,
vt ex cognitione futugerum magis conftabit,

Ad primam Relp. {cientiam Dei proye teminatur
d

a

Prima
con clufic.

Patres,

Rationes.

Scunda
conclufio,

Solutie
primaz du-
bisationif:




	Seite 79
	Seite 80
	Seite 81
	Seite 82

