UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Georgii de Rhodes Avenionensis S. J. disputationum
theologiae scholasticae tomus ...

Rhodes, Georges de

Lugduni, 1661

Dispvtatio IV. De perfectionibus voluntatis diuinee.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

3

Dantug
ez in
Des.

Quid fint
illz idez.

De voluntate Dei.

reprafentat fpcculaciu& quod eft proprium friencize
vitionis. Deinde fatcor feientiam fimplicem quate-
nus eft {peculativa elle -uc‘ccﬁ;‘.-xl:tm selle autem libe-
ram quatenus cft practica, quia non caufat nifi cum
decreto voluntatis , quo potentia applicaturad ope-
randwm. Lz

Ad tertiam Rcl}ond.vcmm eile hanc propofitio~
nem , ided Deus nouit hoc effe futurum , quia cft
futurum » neque tamen fcientia Dei f:dlibilif eft,

nia eius obietum ex lhppoﬁtimlc neccﬂa;i}lm
lﬂuiﬁcir ad infallibilizatem {cientiz qua per fe ipfam
infinita eft 5 imo & alterius {cientiz intuiriua finice,
quia ex fuppolitione quod mouearis , inﬁlllﬁbilitg‘t
video te moueri. Sed neque fequitur quod {cientia
Dei , caufcrur ab obiecto , aut ab eo pendeat, cum
enim dicitur,quod prius eft,remelfe futuram, quam
illam videria Deo non fignificatur genus vllum cau-
{aliratis , fed ﬁguiiicnmr duntaxat, quod cxifl:enl:i‘a.
vel futuritio fit conditio neceflaria, vt Deus {e ipfo
determinetur ad cognitionem illius, ad quam erat
prits indifferens ; verum igicur eft gucd ided Deus
nouit futurum quia eft futurum , fed illud (quia)
non fignificat caufalitatem,neque dependentiam, fed
conditionem tantum & occafionem , qua prior eft
ratione quam videatur i Deo res furura.

11.

De idews dininss quatenws [unt [cientia practica.
Quzft. 15.

E idea fusé dixi , fecundo phyficotum, agens de

caufa cxmnpl:u'i,bené autem lam Atticus apud
Eufebium L. 15. praparat. vocat platonice philofiphia
caput ac [umman. vocatﬁrquc ab Alcinoo ex menté
iphus Magifte , exemplar crevnum eornm gue funt fé-
eundum naturam. Plellus autem q. 10. phyfica yocat
eam primsdm artificis nationem velus operis futiyi deli-
neationem ¢ defCriptionem.

“Gertum jgitnreft-primo, efle in divino intcllectu
ideas rerum omnium poffibilium, quatenus ille fune
realiter producibiles, fine quibus Deus artifex perfe-
éiffimus nihil plané poffer producere,vocareas Dio-
nyﬁus C.5. de diuinis nominibus. Species ac formas
aternasy incommutabiles, quarim zippffmticm yes ﬁn‘g:f—-
la formantur talfgue fint.Ratio eft,quia nullum agens
intelledtuale operari poteft fine idea.

Certum eft fecundosillas ideas non efle alind quam
exprefliffimas fimilitudines omnium agendorum’ &
corum effectiices ( vt dixi) ex Dionyfiqui etiam vo-
cat eas Rationies que in Deo funt, [ihStantiarum efficien-

SEcTt10

* tes, fingulariter fubfifientes , fed pulchertimé Augufti-

nus illas deferibit L1 2. ciuit. c.20. vbi docet Effe iz
diina (apientia immenfos guofdam thefanros verum in-
telligibilinm, in guibus funt omnes innifibiles, ¢ incom-
mutabiles rationes revum etiam ifthilinm 5 & mutabi-
ling 5 g oniam Deus non aliguid nefciens fecie, 8 li-
bro §3. Juzflionum quzftione 46. Sunz ( inguit)
idec principales , forme quadam vel vationes rerum fla-
biles , & incommuzabiles qna in dinsna intelligentia con-
ttnentur.

Certum eft tertio , ideam primariam quidem fed
remotam efle ipfam effentiam Dei :ideam primariam
proximam effe conceptum ipfum formalem ; conce-
ptum autem obieétinum efle ideam {ecundariam,yn-
de in Deo vnica eft fine dubio idea primaria, fecun-
dariz: verd funt infinite que omnia fuppono proba-
taelle in phyficis.

Tom. I

10¢

?&tf%#ﬂ%f%#ﬂ%*fqﬁ%%ﬁi%%?t
DISPVTATIO 1V.

De perfectionibus voluntatss diuina.
Quzft.19.20.21.

2 Ivinynmintelletnm quadruplici, vt vi-
¥ dimus {cientjz lumine {plendentem , fe-
) quitur voluntas fanétitatis totius {acra-
i—=zfie) rium , vistutum anguftale , libertatis &
decretorum omninm penctrale fecretiffimuim , cuius
natusam & proprietates, vt pro materiz obfcuritate
proponam clarifimé,tria videntur neceffaria. Primo,
perfectio voluntatis dininz generatim. Sccundd, il-
lius libertas. Tertid , illius reliquz proprictates &
virtutes.

QVESTEQS L
De pesfectione voluntarss diuina generatim.

Oumine volunratis intelligitur facultas,qum pra-
Nui;z cognitione bonum profcquitur s auerfatur
malum,intendic finem, & eligit media propeer ipfum.
Confidero ergo primum qualis in Deo , & quotu-
plex fie volunras.Secundd , quale obie@um illius fit.
Tercid-quakis & quim multiplex eius actus.

SEc Tavois L
Qualss in Deo s guorsplex fit voluntas. Quztt.

19.Artic.1.11.1 2.

CErrum eft primo, effe in Deo voluntatem, quia
vt fuppono probatum ex Philofophia omne in-
telleGiuum eft eriam volitiqum , quia omnis forma
{emper habet per fe loquendo appetitum fibi con-
fentaneum ; quo feratur in obiectum conueniens ,
omnis¢ intellectio cf¥ forma , ergo habet appetitum
fibi confentaneum.

Dices, {i Deas reuelarér Angelo fe nolle concus-
rere cum eo ad eius volitionem illa incelletio non
pofler ordinari ad volitionem:. Refpon.illam intelle-
¢tionem per fe loquendo etiam ordinari abfoluté ad
volitionem,quia per fe femycr obiectum habet odio
digm_nn > quamuis per accidens nulla volitio Puﬂir
cam{equi ex co quod Deus nequeat mentiri.

Cerrum eft fecundo, nihil elft in diuina volunta-
te , quod poflit habere rationem actus primi, fite fit
ipfa potentia voluntatis, fiue habirus , fiue aliquid
aliud , quia vt conftarex {upra dickis omnis adtus pui-
mus immancnter operatiuus dicit imperfedtionem, 8
potentialitatery , vnde tora Dei voluntas eft amor
{ubfiftens,vnicus,infinitus,&c.

Certum eft tertid , effe in Deo appetitum natura-
lem , id eft inclinarionem ad aliquod bonum imme-
diaté ortam i natura fine media cognitione, potéft-
que huiufinodi appeticus in Deo diftingui triplex;
nam effentia quatenus eft principium virtuale ateri-
butorum hab e ad illa inclinationem, & perfona pro-
ducens inclinationem haber ad perfonam  produ-
<tam, & omnipotentia nacuraliter inclinatur ad crea-
turas, neque tamen violentiarm paritur circa eas,quas
non facit, quianaturalis ille appetitus includit fem-
per cognitionem & appetitum elicicum vEco nd}_—
tiones ; Deus enim haber appetitiun communicandi
fe creaturis, quando re@a ratio id ei dictabit, & vo-
luntas eliger.

His ita confticucis , reftant diuifiones quizdam vo-
litionis divinz quarum inter Theologos mentio
baberur fiequentiffima. Primaeft, quam tradidilfe

O primus

Datur vo-
luntas in
Deos

Non eft
aftus pri-
mus.

Apperitus
naturalis.




Quid illa
fie.

Quotu=
plex volii-
tasfigni,

Supponit
volunta.
tem benes
placiui,

Befinityy,

106 Difp.1V. De Deo. Quaft.I Seét. I

rimus videtur Hugo Victorinus , in voluntatem
gcnepknciti, & voluntatem figni. Secunda eft, in an-
tecedentem & Conl_cqucntcm > cuius author eft Da-
malcenus, Tertia in conditionatam & abfolutam.
Quartain efficacem & inefficacem, quargm naturam
breuiter exequor.
§. L

Fyima volunsatss dinifio in voluntatem benepla-

cité o ¢ ﬁgm'.

Ico primd , bené voluntas Dei diuiditur 3

Theologis in voluntatem beneplacici & figni,
Prima eft voluntas realiter exiftens in Deo, qui pro-
fequitur aliquod bonum vel auerfatur aliguod ma-
lum , vt cum voluir verbi gratia Chriftum mori, (al-
uari Pettum. Voluntas figni eft illa, quz realiternon
eft in Deo, fed eft cffectus aliquis creatus fignificans
voluntatem Dei. Nam cffecus ex voluntate proce-
dens vocatur voluntas, eo modo quo, punitio ira
Dei dicitur 5 & beneficium ex amore precedens vo-
catur amor.

Dico {ecundo , voluntas figni rectd diniditur in
quinque membra, praceprum, prohibitionem;confi-
liwm, permiffionem, & operationem,

Ratio eft , quia illa omniain {cripturis vocari fo-
lent voluntates Dei, & inter homines etiam {olent
efle figna voluntatis. Difficultas effe duntaxar porteft
pro permiflione,in qua nihil plané Deus videtar vel-
le ; quia peccatum prohibet, quod permittit, deinde
imperat gtiam {=pé aliquid ; quod vult non fieri , vt
cum Abrahe pracipit mortem filij , propterea quari
{olet vniverfim, verd voluntas figni fupponat in Deo
{emper voluntatem aliquam bene placiri.

Dico tertiv , voluntas figni femper fignificat vo-
luntatem efficacem beneplaciti que terminetur ad
ipfum fignum,non autem ad rem fignificatam.,

Rario eft, quia ideo dicitur voluntas figni, quia
Deus inea vule ipfum fignum , cum enim prohibet
aut pracipit , non vule nifi tantdm inefficaciter rem
ipfam , quam precipit aut confulit, praceptum au-
tem, & confilium cthicaciter vule effe, permiflionem
etiam iplam efle vult & in ea {ibi complacet, quam-
vis nolit ipfum peccatum effe : quomodo autem yo-
luntas beneplaciti femper impleatur , non autem vo-
luntas figni perinet ad quaft. tertiam.

Nl

Secunda dinifio veluntatss digine in anteceden-
tem o rmﬁguemem.

Ico primd, voluntas beneplaciri reété diniditur
Din antecedentem, & confcquen:em. Antece-
dens cft illa, quam Deus habet ex fe {olo,& ex nati-
ua (ua inclinatione : confequens illa, quam Deus ex
{e folo non haber , fed prafuppofiris aliquibus cir-
cunftantijs , quibus fublatis illud non veller; fecun-
dum primam voluntatem vult omnes fluare : fecuyn-
dum alteram , damnare vult aliquos. Itaenim habe-
tur ex Chryfoltom.ferm. 1.in epift.ad Ephefios, & ex
Damatfc. l.2. fidei c.29. Difficultas tamen eft , verum
illud quod yoluntas confequens prfupponit, fic fem-
ser aliquod malum, fic enim adzquata non erit il-
t‘. diuifio, quia voluntas , qua Deus {aluare yult om-
nes cletos confequens eft , neque tamen prafuppo-
nit malum. Deinde quazritur virum femper voluntas
confequens includat voluntatem de obiecto contra-
tio , & difplicentiam illius obieéti quod Deus vult -
fic enim fequeretur Deum non velle incarnationem
voluntate confequenti, quia in ea non fibi difplicet.
Pizterea ytrum voluntas antecedens {empes fic in-

efficax, quia voluntas vocandi adultos, efficax cft, &
tamen eit antecedens , quia Deus illam ex (e f{olo
habet.

Dico fecundd , voluntas antecedens vt fic condi
tionata i.‘cmpcr elt,& inefficax prafertim refpectu fi-
nis:voluntas autem confequens eft vt plurimum effi-
cax, & conditionata non tamen i‘cmpcr.

Ratio eft, quia voluntas antecedens , illa eft que
prcisé manat ex Deo, neque attendir , aut ﬁ!ppo‘mt
vllas circunftantias , fed omnis volunras efficax Dei
ﬁlppollit fcmpcr aliquas circunftantias , quas per
{cientiam conditionatam })r;t‘uidit,ca'gu > &c. Iraque
media {alutis Deus vule dare reprobis per volunta-
tem confequentem , & peccatoribus per candem yo-
luntatem vule peenas , & ineis fibi complacer, quz
tamen voluntas non eft femper efficax : atque aded
non eft eadem diuifio voluntaris diuine , in antece-
dentem & cou[E-qucntcm,cﬁimccm & inefhicacem.

Neque dicas antecedens voluntas illa eft, quam
Deus ex fe folo fumit , ex fe antem folo haber quod
velit dare gratias peccatoribus, Diftinguo enim ante-
cedens , quiailla voluntas confequens tantim eft,
quam Deus ex {e (olo fumit habith ratione circun-

{ftantiarum.
$-HE

Reliqus dinifiones voluntats: dinine,

DIL‘O primo, voluntas in Deo quadem eft ¢fficax
quadam ineflicax, Etficax illa nominatur, qua
habet effeétum , & affequitur finem : inefficax til.hli
non habet effectum , neque aflequitur finem, verbi
gratia Deus ineflicaciter valt Glutem eorum,qui non
{aluancur , efficaciter falutem eorum qui faluantur ;
neque verd in eo differunt ha duw volunrares, quod
inefficax fit complacentia folim fimplex , & noneli-
gar vlla media, eft enim vera voluntas finis,ad quem
aflumir etiam media , fed potitis differunt , quod vna
finem obtinet, & adhibet media , qu putat finem af~
fequutura ; eherasenebsincrfin rerisadbiberrmiec
g, 3 1twsaeg altera non obri-
net finem & adhibet media qua: nouit fineni non af~
{fequutura. Verom autem dari poffit inefficax volun-
tas quz media eligac cﬂicacia,po&ca diiputabirur.
Dico fecundo , in Deo quadam eft voluntas abfo-
lura , quaedam conditionara, abfoluta fereur in exic
{tentiam, vel non exiftentiam obieéi fine fuppofitio-
ne vllius conditionis , verbi gratia prauifo peccato
vule filium incarnari : conditionata fertur in exiften-~
tiam aut non exiftentiam obiedti ex filppcnf’itiouc ali-
cuius conditionis , verbi gratia faluari vult omnes
homines , modo ipfi velint. Difficultas tamen eft,
vrrum efficax voluncas femper fit abfoluta, & inefh-
cax {bmpcr fir cmlditiemt.m,qubd pertinet ad ca que
de pradeftinatione dicenda funt,ficut ad liberratem
{pectat vrrum fint voluntaces quadam pure condis
tionatz & ad efficaciam , vtrum Dei voluntas fem-
PC[ 11111)1-;'&&11’. -

SECT e LE
De obieto voluntatss dinine. Articul. 2:
5. & o.

Offunt in obiedto diuinz voluntatis confiderari

caquae Deus vult,& ratio propter quam vult. Pri-
mb ergo quaritur quomodo Deus fe ipfumamet. Se-
cundd an & quomodo amet creaturas. Tertid vesum
propter fe ipfum amet ompia ;: & an fe iPii.un amet
c€riam propeer creaturas.

Quotr
funt ap(

lutz.

Efficax &
ineflicax,

Abfolura
& condi-
tionata.




Amat fe

De voluntate Dei.

§. L
wAn & guomodo Desws [e ipfum amet.

Atio dubitandieft primd, quia fi Deus fe ipfum
Ramat quia bonus C'[hfflll‘l phyﬁci',t_ﬁm moraliter,
fequicur mutua _cnu[ahz:lls > & verus circulus ; Deus
enim amat {e ipfum ; quia andus eft; & cft fandtus,
quia e jpi'um amat. ‘ :

Secundo , fi Deus amat fe ipfum, vel amor ille,
amor eft amicitiz,v el amor concupiflcentiz,non pri-
mum , quia amor amicitiz, eft a_d alterum, amor au-
zem concupifcentiz non terminatur ad bonitatem

etlonz , led ad conuenientiam boni quod tali per-
{onz amatur , €rgo conucnicntia boni Deum moue-
bit,non boniras diuina.

Tertio, etiam fi obic&um voluntatis {it bonum,
non fequitur tamen quod fummum bonum ira fit
amabile vt non relinquat indifferentiam voluntati,
fed rantiim quod infinice crefcar inclinatio libera vo-
luntatis , ficut quia habitus dac facilitatem , etiam fi
crefcat in infinitum , non neceflitabit , {ed infinitam
dabir facilitatem.

Quartd, fi Deus diligit amorem fuum, neceffe eft
admittere in Deo infinitas reflexiones amoris;{i enim
diligit amorem fuum , irerum diligit amorem amo-
ris,& amorem huius amoris,& itain inﬁnitum,quod
abfurdum eft. Probatur maiors quia ficut voum ac-
tributum in Deo , ratione diftinguitur ab altero , fic
primus amoy reflexus diftinguitur ratione a directo ,

& fecundus i primo ; propofitio enim hac vera eft
Deus amat amorem amoris fui.

Dico primb, Deus amat {e ipfum primario, necef-

sfitmans,  farid , comprehenfiué,

Prima pars conftabit ex dicendis ftatim de obie&to
formali dininz voluntatis, Deus enim primarid amat
fe ipfum; fi amet omnia propeer fe , & (¢ ipfum in
omnibus amet , Deus autem ( vt probabitur ) omnia
proprer {e amat , quia nimirum inter obie¢tum adz-
quatum & potentiam debet cile proportio, atqui fo-
la Dei bonitas commenfurata eft fumme perfectioni
volitionis diuinz,ergo illafola bonitas eft obieGtum
eius adzquatum: prefertim cum vt habetur 9.Echic,
c.8. amabile {it bonum , maximé autem cnique pro-
prium,divinum ergo banum maximé amabileDeo eft.
Denique Deus {anctus eft, beatuseft , infinitus eft.
Sanctitas eft coniunctio cum Deo per amorem, bea-
titudo exigit amorem fummi boni pofleffi , alioqui

offeflio illa non parict gaudium, nemo enim de-

ectatur, de co quod non amat :infinicas exigit om-
nem perfectionem fimplicem , cuiufmedi fine dubio
eft amor {ummi boni.

Secunda ‘pars, de neceflitate illius amoris, inter

Theologos communis eft,contra Henricum & Sco-
tum, probattique, quia Deus eft neceflarid fanctus,
beatus , & infinitus , fed fine amore fii fimpliciter
infinito, non habet hzc tria, vt oftenfum eft. Dein-
de Spiritus Sanétus eft ens impliciter neceffarium ,
fed fi Deus amarer fe ipﬁlm liberé , Spiritus Sanctus
non necellarid f]girarerur > procedit enim per amo-
rem,, ergo Deus {e ipfum liberé non amat. Praterea
11 Deus ceffare vellet ab amore fui , deberet,_appre-
hendere aliquod bonumin illa ceffatione , fed non
poteft in illa ceflatione apprehendere vilum bonum,
cum non poffit inillo amore apprehendere vllum
malum. Denique vulgnris ratio eft , quia fummum
bonum clard cognitum rapit ad fe voluntatem , ne-
que vllam ei relinquit indifferentiam, vel quoad {pe-
Ciem, vel quoad exercitium ; tunc enim in voluntate
non eft actina indifferentia, quando in obicéo nul-
laeft obieina indifferentia , fed in {ummo bono
clare cognito nulla eft obiectiua indifferentia cum
mllaineo concipi poflit ratio mali,ergo,&e¢.

Tom. [,

107

Tertia pars, quod amet fe ipfium comprehenfiné Ama: com.
probatur, quia ve amor obiedti alicuius fit eins com- prehentiug,

prehenfiuus , deber effe intenfiué tam perfectus in

ratione amoris quam obiectum eft perfedtum in ra-

tione amabilis , & extendere {e ad omnia quz in ob-
iecto {unt amabilia , huiufinodi eft D i amor erga fe
iplum qui folus toram adzquat Deibonitatem ; eft
enim tamn perfectus in ratione amosis , quam ob-
1ectum eft perfc&um in ratione amabilis, & exten-
dit fe ad omnia bona Dei prafertim intrinfeca, effen-
tiam , atcributa, Pcrfonas. Imd ipfe amot fcip['um
amat eftque circulus ille mirabilis , quo Deusex bo-
no, in bono,ad bonum, conuerfione perpetua feip-
{am agic id eft redit in e iplum amor, dum amar fe
ipfum,

Ad primam Refpond. veram effe viramque illam
propofitionem fine vllo circulo; Deus cft (anétus ,
quia feipfum amat , & feipfium amat, quia eft {an-
¢tus,vbi caufales ille verz func in diverfo genere cau-
{,Deus (e ipflum amat , quia ¢ft bonus obiectiué , &
cft bonus formaliter , quia fe ipfum amat,vbi nallus
eft vitiofus circulus; falfa enim propofitio hzc eft,
Deus (e ipfum amat , quia bonus eft formaliter, cum
non amer {¢ ipfum,nifi quia cft obieGtum amabile,ac-
que aded vt eft amabilis obieétiue,

Ad fecundam Refpon.amorem quo Deus fe ipfum
amat efle amorem amicitiz minus proprium , nam
ille terminari poteft eriam ad fe ipfum,cum quis vule
{ibibona quia dignus eft ; non antem pracisé , quia
bonum quod vult , conueniens eft ; non enim dici
poteft amor concupifcentiz quando dignitas,& me-
ritum perfonz eft vltima ratio volendi bonum.
Quam ctiam ob caufam admitto inter diuinas per-
{onas verum amorem amicitiz , contra Ruiz & He=
ricc : amorem autem concupifcentiz noh admitto
proprié dictum etiam {iyna perfona velic {ibi alee-
ram,quia bona eft;femper enim vltima ratio mouens
eft bonitas Dei vt poltea conftabir.

Ad tertiam Refp.nullam elfe in voluntate increa-
ta libertatem ad amandum fummum bonum , quia
nulla in obiecto elt indifferentia , qua torius liber-
tatis eft radix , cftaurem difparitas de habitu , quia
quantumeunque ille crefeat,manet tamen indifferen~
tia, crefcente autem in infinitum bonitate, tota tolli-
tur volantatis indifferentia’, cum tollatur indifferen-
tia radicalis,qua eft in obiecto.

Ad quartam Rc‘fpond. primo , quidem non elle
abfurdum admictere in Deo infinitas reflexiones
amoris cum fint in Deo perfedtiones infinitz. Dein-
de nego cffe nccefle ponere infinitatem illam refle-
Xionum , quia vt de cognitionibus olim dixi, vnicus
in Deo eft amor eminenter divectus & reflexus fupra
omnes amores refléxas, nam vnus diftinguitur ab al-
tero duntaxat {ecundum conceptus confufos , &
explicitos.

§ 1L

An ¢ quomsdo Dens amet creatuyis.

DE hoc obiecto quod fecundarid Deus ama,tria
funt difficilia. Primd quomodo Deus amer crea-
turas poffibiles.Secundd bona & mala moralia. Ter-
tid quomodo velit femper id quod eft optimum.

Ratio autem dubit. eft primd,quia folum fummum
bonum,ex co quod fit illimitarum poteft neccflitare
voluntatem ad amorem fui, fed in creatuis poffibi-
libus non eft bonum nifi limitaram, ergo voluntas
non poteft neceffitari ad illas amandas. Confirm.
quia Ecati amantes Deum , non necellarid tamen
amant creaturas , neque in illis fibi complacent ne-
ceflarid , ergo multd minus Deus neceifabitur ad eas
amandas.

O -3 Secund®,

Solutio
difficu|ta~
tum,

Videtur
quod Deus
non amet
necceflario
polfibilia.




108

Secundo, nullum bonum’er
ritv A Deo , nifi percinear ad intrinfecam illius pegte-
¢tionem ; nam illa eff tota ratio proprer quam Deus
liherd dilioic creaturas exiftentes , ted polfibilitas
creaturaruin non eft neceflaria Deo ad intrinfecam
t.'jr\_-Pgl-g‘c.;i;i:;m:m, & b(‘:‘-:zmldn:cv.w:, ergo S:L Lmj_—
firm. quiz amare cft velle bonum, fed creatuus pofli-
bilibus nullamDeus vultbonum,crgo ilias non amat,
cum omnis amor tendat femper inipfam

srum amatur necefla-

el exiftentiam,

Tertivhinc fequitur , quod Deus amat ctimp ne-
ceffarid quodliber malum, {altem prove elt P({Blbl}C,
ficur illud neceflarid cognofCichoc autem '.ll)iurdum
eft, cum Deus ipfa criam bona '11‘?15\1‘3 non 1_1cccﬂ;1_
ridamer,alioqui ctiam Deus neceliario vellerid quod
eft optimum. -

Dico fecundo,Deus amat neceflarid ¢reaturas om-
{Gibiles etiam in particulari confideraras; amo-
ze incflicaci, & fimplicis complacentiz. Ita cum Hen-
rico,Scoto,Auteolo, docent recentiores communilis
Vafg. difp. 79 ¢-2- Arrubal. difp. §3. c. 2. Herice.
difp. 18. c. 1. Ruis difp.6. {ect. 2, contra Bonauent.
Halenfem , Albertum, Ferrarienfem, Molinam, Va-

Probatur
amare ne~ NES pO
cellario,

lentiam,Suarem,

Ratio eft,quia Pl’im(‘g,ﬁcut i]irc}lctihls‘diui‘nus pro-
pter infinitatem , non {UlE\IITl cognolcit feipfum , fed
omnes etiam creaturas  fic voluntas,qua non minus
eft yniucrfalis,quam intelleétus ,non {olim necefla-
110 ipfum Deum amat, fed creaturas etiam eo ipfo
quod illz funt amabiles. Probarur , quia intellectio
dinina non efler comprehenfina ipfius Dei , nifi co-
gnofCeret omne cognofcibile , ergo amor fimiliter
non erit comprehenfiuus fi nonattingat omne ama-
bile ; fed amor Dei aqué debet efle comprehenfinus
ac intellectio : ergo debet neceffario atringere omne
amabile. Praterea ex infinitate probatur eadem pa-
riras intelle@ionis & volitionis ; amor enim ﬁmpﬁ—
citer infinitus debet efle amor cuiuslibet amabilis,
ficut intelle@io infinita debet elle cognirio cuius-
libet intelligi'bilis s fed omne poffibile cum fit: ens,
non eft minus amabile , quam incelligibile, ergo &c.

Negque fatis eft dicete, voluntatem effe liberam,
non autem intelleGtum, i enim voluntas eo quod
cft libera, nonamat omne amabile , {fequirur quod
libertas impedic voluntatem ne fit infinita , & com=
prehenfiua.

Dico rertid, Deus necelTarib amar amore inefficaci
& complacentix bonum quodlibet morale, vel phy-
ficum ; odit autem neceflarid quodlibet malum cul-
pz etiam vt poflibile {ub ratione mali motalis : ma-
lum peenz non odit, fed illud ctiam amare poteit.

Ratio cft infinita Sanctiras Dei, que-neceffarid
txi%it complacemiam inbono, & dii‘plicqntiam in
malo. Probatur , quia non poteft Deus fe habere
negatiue circa ea , quz connexionem, vel repugnan-
tiam habent cum omnipotentia, & fan&ticate, quam
amat adzquate & comprehenfiug, {ed nullum eft bo-
num morale 5 quod connexionem non habeat cum
omnipotentia, & fanctitate Dei , nullum malum for-
maliter vt fic etiam vt poffibile moraliter quod non
habeart repugnantiam cum {anétirate quanr amat ne-
ceffarid , ergd neceflarid amat quodlibet bonum
morale,odit quodliber malumscuinlimodis fine dubio
noneft peena, que pofito peccato bona eft.

Dico quarto, voluntas Dei neque Phyﬁcé » neque
moraliter neceffitatur ad volendum efficacicer id
quod cft optimum. Ira fuse di{putabo tertia parte,
vbi plurimis rationibus id probabo, ex €0 quod quo-
libet bono creato poreft darimelius, atque adeo im=
“plicatyt in omnibus fempér Deus velit optimum,
ergo nunquam Deus illud vule neceflario. Imb fine-
cellarid moraliter illud veller , veller etiam illudne-

Non ne.
ceflario

Difp. IV.DeDeo, Quait.

I Seét. 11

ceflarid phyficé, quia ctiam p!'n)'!'ia.‘@ repugnat vt Deus
non fic pertecte fanctus, pertecte prouidens, & pe
&e 1‘L‘i}1f_i11]1 amans , €x quo uriplici capite :lducﬂ'.uij
multa, & difficillima proferunt argumenta pleniffime
A nobis eo loco foluta.

Ad tertiam Relp. difting, maiorem , bonum quod
eft limitatum , non potelt neceflitare voluntatem , fi
¢a fitinfinita , & comprehenfiué amet fummumbo-
bonum , nego , {i fitfinita, & {ummum bonum non
amet CUmPrchcnﬁuc concedo. De beatis difpar ra-
tio eft, quia non amant (omprchcnﬁué ac infinicé di-
uinam omnipotentiam; fi enim amarent illam com-
Prchcu {iu¢, creaturas etiam neceflarid amarent.

Ad {ecundam Rcfp. dift. maiorem,nullum bonum
amarur nece flarid i Deo,fi non pertineat ad eius per-
feGtionem , vel fi connexionem cum illa non habeat,
concedo, i connexioné habeat,ita yt amari Pcrfc&io
illa nequear,quin illud eriam ametur,nego.Creatura
poffibilis etiam {inon fit neceflaria ad perfectionem
intrinfecam Dei,connexionem tamen habet cum illa,
ideo neceflarid amatur. Ad confirm. fateor quod ef-
ficaciter amare fit velle bonum , amor autem inefli-
cax eft complacentia fimplex ipfius boni, quamnego
femper tendere in exiftentiam actualem: efto femper
tendat in exiftentiam poﬂ]bilcm » placet mihi quod
hzc res non fit impoflibilis,

Ad tertiam fatis liquet quomodo Deus non amer,
fed odio habear poffibilitacem illam mali v malum
eft, (i fumatar moraliter : fi aurem phyfice {fumatur,
fatcor quod illam amare poflit, quia ve fic eft amabi-
lis& bona. Neque aliud probat Herice difp. 18.¢.1.
vbi purat amaria Deo entitatem actus peccaroruim

vt poffibilem.

§. “11L
Quenam in Deo [it ratio formalis amandi
omnia.

Acenus dixi quid Deus amet , hunc obfcurius
I elt,quanam (it Deo ratio amandi ea, que amar,
an {cilicet ita fe ipfinm proprer fe ipfum amare poffit,
vt poflit {e ipfum amare propter creaturas, & vtrum
creaturas etiam amare poflir propteripfas.

Ratio dubit.eft primo , quia fi fola diuina bonitas
eft obicGtum formale omnium actuum voluntacis
diuine, vel illa Deum mouet pracise {fecundum bo-
nitatem effentialem,provt Pm‘ﬁ:iudit ab areriburis, &
perfonis , vel etiam [ecundum attributa, & perfona-
lit-}[cs,non primum , quia bonitas effentialis cum fic
infinita,eft de fe {ufficiens ad mouendum Deum, non
{fecundum,quia areributa.& perfonalitates fanteriam
infinita, & polfunt mouere Deum ad {ui amorem.

Secundd , {i fola diuina bonitas eft motiua forma-
le omnium a&tuum voluntatis divinz 5 lbquimr nul-
fam effé virrucem in Deo preter charitatem cuius
{olius moriuum formale Dei bonitas eft. Fidelicatis
autem juftitiz, mifericordiz, veritatis;motiuwn for-
male femper eft honeftas creata, illas virtutes certum
eft efle in Deo, ergo &c.

Tertid , fequitur eriam nullam effe Dei veram ad
creaturas amicitiam,; nam itlla profequitur bonum
amici vt bonum illiuseft: fi autem proximi bonum,
PrD_Ptﬂ'l: me iplhm 2Imeln,non amo p roximum amoLe
amicitize,

Quarto , Deys vult ynum propter aliud , nam vale
incarnationem , Proprerredcmpticnem »fed hoc non
poteit velle quin moueatur per illud,ergo non moue-
tur per folam fuam bonitatem , fed per bona criam
creata.

Dico quined , vltimum & adequatum motiuum
cuiufliber voluntatis diuinz,aliud non eft,quam diui-
na bonitas ; benitas autem creata poteft effe proxima

rato

_Solugly
triom dg.
b“i-’:l;‘-nf'.,

Quadru-
plex dubi-
[atio.

Aflsrie




Motiuum
adzquatd
cft digina
bonitas.

De voluntate Dei. 109

I

rfe ipfam te

ratio fe#malis,que i ‘mina-

siue. Ira communits omnes cum S. Thoma & Tho-

miftis quos fequuntur .‘_marcs in relectione dg crta=
te Dei fe.2.n.21. Valques difp.82.c.2. Ruiz difp. 3.
& 5. Granadus , A_l“[ll’bﬂl & MO“,H"E’ repugnat Herice,
di[P.:[S,Cap.z.Sc 5.;11i1-1uc p;mc:,licq‘mtut autem ome-
nino ex dictis de motiuo cognitionis.

Prima enim pars  claraeft ex fcripruris 5 Vainer(a
proprer femerspfisnm. aperarss eft Domninits 5 Innumeros
Patres in eam rem dabit Ruiz amar Dews (inquit Der-
nard. fermon. 5. in Cantica ) ¢ #pfe est vnde amar.
Ratio cft alids indicata, quia fi volitio dinina moti-
uum haberet A fe diftinctum fpecificaretur , & caufa-
retur finaliter ab aliqua re creata, Sola ergo diuina
bonitas eft vltima ratio propter quam Deus amat &
yult omnia, nequie tamen caufat finaliter dininam vo-
luntatem cum ab ea fit indiftinéta.

Seunda pars , quod bonitas tamen creata fit pro-
Fima ratio proprer quam Deus amat aliquid. IPmb'a~
tur,quia in Deo eft amicitia,cft fidelitas,mifericordia,
Tuftitia , & aliz virtutes morales, fed in hisbonitas
crcampmptcrﬁ: ipfam amari debet {altem Proxilmé,
alioqui fola erit in Deo chariras Theologica: deinde
certum eft gloriam & Deo dari propter bona opera,
Deum punire propter peccata, €Lgo -bonitas Crt.’:ll'?.
propter {eipfam amatur proximé i Deo, non vitimd
tamen,& mouendo finaliter voluntatem, nulla enim
in Deo vittus eft, que non informetur charirate,

Vnde fequitur, quod Deus fe ipfum ve finem cm'ns_
gt‘aria 5 Potcft amarc propter Ci‘catut.‘%s Ve ﬁll?ln_l(:lll
proximum & immcdiamm,qucm vltcu?xs ad fe iplum
referac, quia hoc nonseft referre {c ipfum ad creatu=
ram tanquam imedium ad finem , fed tanquam finem,
cuius,ad [ubieétum cui talis finis eft bonus ; nam finis
cuius non ordinaturad finem, cui, fed cum co efficit

finem vium totalem.

Solatio.
trium du-
bitatio=
nims

Ad primam Refp.dininam bonitatém,non cffe ob-
iedtum voluntatis dinine prove & nobis concipitur
inadequate, fed prove eft in {e adequaré:includic au-
tem vt fic effentiam, attributa & perfonas. Nam illa
omnia Deus amar proptex {e ip!h » & propter ca qui-—
bus identificarur : nego igitur {olam cffentiam prove
Pra:fcindit ab atrributis,efle rationem adzquate mo-
tivam divinz voluntatis alioqui artributa, & perfona
non pestinerent ad obiedtum primarium , imo nec
vnum attributum prefcindere poteft ab effentia for-
maliter vealias dixi , neque obftat, quod bonitas ef-
fentialis cum fit infinita pet fe fic amabilis , hoc enim
diftinguo ,iravtattribuca ctiam non fint per fe ama-
bilia,nego:itaveilla etiam fint perfe amabilia ccedo.

Ad fecundam Refp. effe quidem in Deo veras vir-
tutes morales , qua tamen omnes informentur chari-
tate , & ab ca velur imperentur , virtutum motalium
quz pure funt obie¢tum formale vitimum fempereft
aliquid creatum quod propter fe ametnr : vittutum
autem moralium que & charitate informentur , obie-
dtum formale immediatum eft aliquid creatum, viei-
mum autem eft ipfa bonitas dinina.

Ad terciam Refp. ad veram amicitiam fufficere, vt
amicus velic amico bonum fine ordine ad propria
bonﬁsneque requiri vt bonitas amici,fit vitimum mo-
t_iuumzunoris, fatis enim eft,quod fit proximum mo-
tigum.

Ad quartam,Refp.hzc duo effe valde diverfa velle
vaum propeer aliud, & velle viaumelle propter aliud,
Primum illud fignificar voluntatém Dei moueri &
caufari finaliter 1 tali obieto creato quod eft impof-
fibile , fecundum fignificat quod Deus ordinet vnum
adaliud, v. gr. incarnationem ad {alutem hgminum
quod veriflimom eft. 3

SO T e L 1
Deaituvoluntatis dinine generatim.

Ertum eft primo, vnicum omnino effe aétum in
( : volatate Dei circa omnia obieéka euius ifte funt
proprictaces. Primo , ipfum velle Dei , & amor {ub-

ftantia eft , non autem accidens fuperadditum effen- ¢

tiz ; ¢i enim identificatur; & eft ipfe Deus. Secundd,
eft zternum cum enticating fic iple Deus. Tertid s eft
ens necellariam , & immutabilé ob eandem caufam.
Quartd, ynicum eft & ﬁm}ﬂit‘iiﬁmum y{ed infinitum
tamen omnia complectens obiedta & continens om-
nes ackus , itavt eadem illa entitas fic volitio, & no-
litio , amor & odium etiam eitifdem obiedti pro di-
uerfo tempore , & dinerforum obieorum pro co-
dem tempore: vnde qualifcunque contingere poffic
mutatio,vel nmlriplicims in aétibus diuinis,illa nan-
quam cffe poteft fecundum entitarem ackus quz fem-
per immurata manet, vt dicetur poftea fufits.

Certum eft fecunda, poffe nihilominus noftro mo-
do incelligendi, atribui voluntati Dei , omnes illos
actus, qui fine imperfectione funt in voluntate crea-
ta,in quavarij adus diftingui folent. Primbd, vt refpi-
cit bonum, & malum,amat;odit,gaudet,defiderat, fu-
git.Prove l'cfiaicit finem & media, repetiuntur in €o
fimplex voluntas,intentio,electio , confenfus , impe-
rium s€xequutio , fruitio. Non poreftautem effein
Deo vlla {pes que relpicic bonum obtentu difficiles
refpecu aurem Dei,nihil eft difficilé, fed nec timor,
audaci.ﬁ.,dcfpcratio eandem ob caulam:lra provt pre-
cisefignificat appetitum vindiétz in Deo reperitur;
non autem prove aliquam dicit perrurbationem=
gaudium pleniffimum & pesfectiflimum in Deo ett,
quia caulas omnes haber gaudij perfedtiffimi : trifti-
tiam excludit omnem fumma beatitudo , praefertim
quia, illa eft de malo quod non poteft vitari:defide-
rium,& fug:t tefpectu creati boni & mali non dede-
cent Deum , conuerfionem enim peccaroris defiderat
cuius voluntatem non vult cogere.

Difficulcas ergo triplex fupereft. Primd , circa Dei
amorem erga fe ipfum,verum ille a gaudio diftingna-
tur. Secundod, circa intentionem finis , & ele¢tionem
mediorum. Tertit,circa ordinem intentionis & exe=
cutionis.

A\

An fit in Deo proprius amor érga fe ipfum.

IN eo differt propri¢ dictusamora gaudio , quod
refpiciat bonum fecundum fe , preecisé prove eft
Conueniens : gaudium autem rcI‘picint formaliter vt
prefens & poileflum:cumigitur borium omne intrin-
fecum Deo effentialitet fit prefens & exiftens con-
tendunt nonnulli Theologi Deum refpedtu fui,& ref=
pectu omnium bonorum intrinfecorum ; habere quis
dem vernm gauditim:amorem autem fricte {umptum
nen habere,quiain co rcl'picitur bonum prafcinden-
doa przfentia, & actuali exiftentia.

Ratio enim dubitandi, primoeft, quia nullum affi-
gnari poteft difcrimen amoris , & gaudij , nifi qud
amor refpicit bonum abftrahendo & prafentia , fed
nullum eft bonum intrinfecum Dei quod poffir ab-
ftrahere ab adtuali exiftentia , ergo effe non poteft in
Deo amor bonorum internorum diftinétus a gaudio.

Secundd , noneft in Deo feientia fimplicis intelli-
gentiz circa e iplum, ergo negue frickus amor circa
propria bona.Probatur confequentia {cientia fimplex
non magis prefeindicab exiﬁ:entia_quﬁm propric di-
Ekus amor prove differt & gaudio , led idch‘DcL:s non
porteft cognoftere bona fua per fcientiam fimplicem,
quianon poteft illa cognofcere fine exiftentia, ergo

3 eandem

) e s R,

#
| 8
1
B
f
!
'




I1IO

eandem ob caufam amarc illa propri¢ non poteft, fed
folim de illis gaudere.
Tertid , vbi non datur cognitio proponens obie-
€tum amotis,fed rantiim obicétum gaudij, non poteft
dari amor , fed tancim gaudium ; in Deo non }_Jotcft
dari cognitio proponens obiectum :=.mo=‘is" lcjpt'étll
boni intrinfeci , quia eft tantdum {cientia vifionis pro-
ponens obiectum exiftens, crgo, &e. Conﬁrm;lt.quia
obiedtum formale amoris in genere,indifferens eft ad
abfentiam & pl'a:fenrinin y fed nullum d_l'ul'num_ bo‘-
numintrinfecun prefcindic refpectu Dei ab abfentia
& Pr;zfcnria,crgo nullum bonum dininum effe poteft
refpectu Dei obie@um formale amoris.
affertio  Dico primo, Deus circa fe ipfum , & circa omnia
sfficmati-  {ua bona intrinfeca PmPric‘- dickum amorem habet
ua, formaliter diftin@um 2 gaudio ftricté lumpro. Ita
communiter Theologi cum Snare lib: 3.cap.6.num.7,

Valque difp.8.+.cap. 3.Ruiz difp.5 2.feé. 1.

Ratio eft primd, quia cum Scriptura & Patres tri-

buant Deo amorem crga {e iplum, diu[zntquc Spiri-
tum Sancétum procedere peramorem , cxplic:irl non
debent de amore improprio 5 prafertim cum nulla fic
natura intelligens cui proprium non fit amare fe
iplam.Deinde verus & ftrictiffime {amptus awor pro-
ve diftinguitur a gaudio poteft terminari ad bonum
prefens & poffeilum,prove formaliter eft conueniens,
ergo Deus potelt verum habere amorem erga fe
iplum , & erga propria bona. Confequentia patet,
quia yt amor non fit gaudium fufficic quod habeat
obietum formale diftinétam ab obiecto formali gau-
dij. Sed fi przfentia boni materialiver (e abeat,con-
uenientia verd fe habeat formaliter,obieGum forma-
le amoris differet ab obieéto formali gaudij , quod cft
{ola prefentiaboni , ergo ille actus qui refpiciet pra-
fentiam boni materialicer duntaxat, non erit gau-
dium. Probatur nunc primum antecedens actus vo-
funtatis non mings poteft terminari ad bonum aduy
exiftens provt formalirer cft conueniens,quam ad ob-
1ectum verum formaliter provt eft bonum,fed poteft
terminari ad obieGum verum provt formaliter bo-
numeft , ergo poteft terminari ad obicébum prefens
form:\linc{pmvr eft conueniens.

Ratio ergo i priorieft , quia verus amor non ne-
ceflarid prafcindic A prafentia obiedti, & refpicere
potelt illam marterialiter, nam Bmthirgo, Vigr.que
{cit fe effe Virginem poteft amare virg initatem {ecan-
cunduin {e, nion amando illam formaliter vt afle pol=
feffam, ergo poteft Deus,8cc,

Solutiones  Ad primam Refpon. amorem proprig dictum non
dubitatio. pre(Cindere d prafentia obiedti, vt male fupponitur
num. 1n omnibus argumentis , pateft enim amor prafen-
tlam,& puiﬁ:[honcm attingere materialiter, quamuis
fieri non poflit vt prefentia boni fit motiuum amoris
ficuz eft motinum gaudij. Neque dicas ficur defide-
rium tendit formaliter in bonum abfens & gaudium
ad bonum przfens , fic amor neceffarid tendit in bo-
mun indifferens ad verumque , & ab veroque prefcin-
dit. Ncga enim paritacem quia vt amor i gaudio dif-
crat & a defiderio,fufficic quod amor tendat forma«
liter in bonum vt prefens, vel vtabfens, etiam ff ma-
terialiter attingat abfenciam vel prafentiam,

Ad fecundam , efp. primd quidem efft diGum
ihpm >quod Deus etiam fe ipfum cognoftere poteft
per {cientiam fimplicem , vnde totum corruir ar=
gumentum Herice. Secundb,difparitas eft inter amo-
rem & [cientiam finplicem, quod difcrimen afligna-
bile inter {Gientiam {implicem & fcientiam vifionis
aliud non fir, nifi quod {cientia fimplex cognofcat
abicdtum prefcindendo ab exiftentia , {cientia verd
vifionis cognolcat illud exiftens : inter amorem au-
e & gaudinm difcrimen illud non eft vt ex diis
patge.

|

Difp.1V.De Deo. Quaft. 1I. Se&.T.

Ad tertiam, Relpon, effe in Deo cognitionem
quz proponat obiectum amoris refpedta bom}:m-
prij s etiam fi derur cognitio tantiim proponens
bonum vt exiftens , bonum eni:nlc:«;i["t\“ns provt eft
bonum fecundum fe proponitur 2 {cientia vifionis, &
cft verum obieétum amoris. Ad r.'onﬁ:m::r.de.obje-
ctum formale amoris non prefcindere abloluce 3 pra-
fentia, fed cantim quarenus eft obieGtum formale,
quod non impedit quo minus bonum diuinum poflic
effe obicétum formale amdiis vt conueniens eltetiam
fi non fit obiectum provt exifte ns actu.

e (o
Intentio finis , & electio mediorum , ordo intenn
ti0Bis\Gr exequutionis an ¢ quomodo
Sfint in Deo,

E hoc vEroque genere a&uum,mngm inter Do-
Ddorcs controuerfia eft propter pradeftinatio-
nem que a recta illorum actuum intelligentia pendet
feré tota , ided ne !'dcn_l coloco cogar repetere , {atis
nunc {it pauca hac pofuille denec accurariys difp. .
hoctotum exequar.

Dico fecunds, reperitur fine dubio in Dei volun-
tate intentio finis efficax, & electio mediorum ita
coniuncte fimul vt incentio efficax, & ele@io me-
diorum faltem confufa , & indeterminata {femper fint
vnicus fimplex adtus protius indinifibilis ;intentio
autem illa, & ele&io medij determinati, poflint ali-
quando elle actus per rationem diftindti quorum
vnus eft alio prior:aliquando eft ynicus tantiym adtus
indiuifibilis fine vlla prioritate, vel pofterioritate,

Tres conclufio partes habet explicandas poftea &
probandas dum explicabitur ordo , & diftindtio
actuum, quibus praedeftinatio tota conftar. Vhi pate-
bitintentionem finis nullam effe pofle reuera cffica-
cem qua non includat voluntatem efficacem faltem
confufam aliquorum mediorum vagé ac indetermi-
nate , alioqui non differrec ab intentione inefficaci,
quodvidebimus fatis effe vt predeftinatio ad gloriam
non dicatur independens & meritis : Imd conftabir
etiam poftea quomodo intentio illa gloriz non ne-
ceflarid fit priorele@tione mediorum finc quibus non
amatur finis.

Dico tertio , in actibus dininz voluntaris admir-
tendus etiam neceffario eft ordointentionis,& ordo
exequutionis, fiue voluntas incendens , & voluntas
€xequens, quos ordines varie 3 variis explicari video,
vt fusé dicam difp.s.

QVESTIO G+
De libertate dining voluntatis, At Jioe T

Actenus in genere dixi de perfectione quafi ef-

fentiali voluncatis dininz >nunc fequuntur pra-
Cipue illius proprietares, inter quas libertas omninm
adhuc eruditorum ingeniis infcrutabilis | myfterium
eft Trinirate perfonarum nihild clarius , in quo com-
ponendez inuicem f{unt neceffitas cum Col‘.-tfl]gCllli:‘.,
immutabilitas cum indifferentia. Videndum igitar eft
ptimo,an {it. Secundo, quid fic aétus ille Dei verd ne=
ccHﬁrius,quia dininus& tamen contingens,quia liber.

S ECTT o 0

Ftrum fit in dinina voluntate actus aliqurs
vere liber.

Ibertatem hoc loco appalamus ; poteftarem vo-
L[unt:ltis ad yolendum vel non volendum, que di-
citur aciua indifferentia , & domininm »’UJ!IJEE;!Eib:Q.d
penendos vel non ponendos actus fios tim ince-

nos




Deus eft
yere liber,

Duplex in
Deg ﬁbu.
berrag,

nog tiim externes » quoties enim voluntas ita ‘f'l:llt vt
poflic non vclic,hb;‘m eft,& volitio quoties elta po-
tentia quz porerat llllam non ponere dicitur actus li-
ber:hoc vtrumque in Deo nunc inueftigamus, & po-
tenciam qua poffit velle , & non velle , & adtum qui
pofficponi scnon poni: =

Ratio dubit.primb eft,quia libertas eft potentia in-
differens ad ponendum actum vel non ponendum,fed
in Deo nulla eft potétiaindifferens {ed tantim actua-
lis volitio,ergo non poteit efle libertas in Deo.Maior
prob.quia id quod cft volitio actualis eft determina-
tum effentialiter ad volendum , fed ac¢tus fecunduseft
volitio actualis , ergo eft determinatus ,imd eftipfa
determinatio ad volendum,ergo fola potentia poteft
efle indifferens ad volendum aut nolendum.

Confirm. quia, a¢tus non dicuntur liberi nifi quia
funt & porentia qua poteft illos ponere vel non po-
nere ; ergo vbinulla eft potentia indifferens non eft
libertas.

Secundd,fi Deus effer liber circa efficacern amorem
creaturarum ; Deus poffet {fe non communicare vili
creaturz , {ed Deus hoc non poteft, quod probo:
Deus non poteft agere contra inclinarionem fuam
naturalem ; fed finon fe communicaret creatuxis,
ageret contra inclinationem fumma bonitatis fibi
maximé propriz , ergo Deus non poteft {e non com-
municare creaturis.Deinde naturale Deo ctiam eft {e
ipfum perfectifime amare , fed perfectior eftamor,
quo amat fe ipfum & creaturas, quam quo amat
rantiim {e ipfom , ergo , &c.

Tertid , actus liber eft is qui poteft non efle 4 nihil
eft in Deo quod poffit nonefle , cum quidquid eft in
Deo fit Deus,ergo in Deo nullus eft actus liber.

Dico Primb, Deus circa efficacem amorem creatu-
rarum omnium exiftentium perfectifiime liber eft. Ita
Catholici omnes , & fer¢ eciam Ethnici , quamquam
Ariftoteli;error contrarius folet tribui , Scripturas &
Patres nihil eft neceffe adducere s Omnia guecungue
wvolutt fecit.Operatur omnia fecundum confilinm volunta-
#2s fie. Sed in re obuia hzrerenon libet.

Ratio enim breuiter primd , {it , quia fi Deus non
efet liber , faceret omnia quz poteft facere , ideéquc
vel faceret infinita , vel non haberet nifi Ainitam po-
tentiam qua abfurda (unt. Deinde fruftra effet Deum
precari,& ab eo aliquid petere,caufam enim neceffa-
riam nemo prudens Prccibus fleétere conatur.Sieque
inape omnino eft vanicum inter homines , & Deum
commercium {perandi S deptecandi vt loquitur Bog-
thius lib.5.profa 4. Idedgue nulla est gens que non per-
[afum babeat Denm effe liberiisa gwo [perare omniabs-
na poffet [¢ enm colar. A priori,rationes multz afferci
pollunt , quia nulla creatura eft medium neceffarium
:Ecl finem glorix Dei , quem Deusin omnibus acibus
fuis intendit, ergo Deus non poteft neceflicari ad
amandas efficaciter creaturas , quasamare non poteft
nifi vt media. Deinde omne intelledtinum eft liberum
ex eoquod cognofcatindifferentiam obiectornm in
quibus fi finita fint femper eft aliquid malum. Deni-
que libertas cft perfectio fimplex circa bona finita,
melius enim eft agere cum dominio in fuos actus,
quam agere fine vllo dominio vt brata quz multd
imperfectiusagunt quim homo.

Dico fecundo, eft in Deo libertas thm contradi-
tionis tum contrarietats circa obie&a non mala.

Ratio eft, quia perfeéiffima libertas vtrumque
hoc munus habet > poteft enini agere , & nonagere,
nonquod poflic agere fimul 8 non agere ,{ed quod
virumque pofsit fimul : poteft etiam agere contraria,
velle vel nolle ; amare vel odio habere. Quz omnia
certum eft effe in Deo,dixi tamen feclufo malo, quod
Deusnon poteft amare, & feclufo bono quod Deus
non poteft odio habere.

Devoluntate Dei.

111

Dico tertid , non eft in Deo libertas, qud pofsic
intra fe ipfum producere realiter fuam volitionem
aut nolitionem, fed tantdm libertas qui pofsir tetmi-
nare , vel non terminare {Uum a¢twn internum ne-
ceflarium ad obieéta , & qui pofsit extra f& agere,
vel non agere,

Rario ¢t , quia ens fummeé neceffarium,infinitum,
& fimplicifsimum, non poteft habere in. fc aliquid
contingens , & receptum , fed haberet in fe aliquid
contingens , {i produceret & reciperet in fe ipfo vo-
litionem , ergo in Deo nullum eft velle produdtum,
fed duntaxac velle adtuale , fubfiftens, improductum,
infinitum , neceffarium quoad totam entitatem , fed
indifferens vt terminetur vel non terminetur ad
obiedta.

Ad primam , Refpon. diftinguendo maiorem, fi«
bertaselt potentia indifferens, &c. Libertas creata
concedo , libertas increata , nego. Libettas enim di-
uina eft actusiple neceffarius fecundum effe , indif-
ferens autem vt terminetur ad ebieéa vt oftendam
ftatim. Ad probationem eadem refponfio eft ; id
quod eft volitio actualis & determinatio ad ynum
eft determinatum ad voum fi fic volitio & determi-
natio -finita concedo ; fi fit infinita nego ; nam illa
ita eft volitio adtualis ve pofsit effe nolitio  ita cft
determinatio ad vnum ; vt Pofsir effe dererminatio
ad oppofitum. Confirmatio eandem habet refpony
fionem.

Ad fecandam , Refpondeo inclinationem quam
Deus haber ad {ui communicarionem elle fubordina-
tam libertati , & qualfi conditionaram ex fuppofitio=
neé quod voluntas Dei iubeat ; idedque illa inclina-
tio' quantumcungue infinité crefcat , nunquam fi-
bertati contraria eft. Vnde Deus non aget contra
illam inclinationem quamuis non fe communicet vl-
li creature. Amor quo Deus fe ipfum amat & crea-
turas,extenfiué maioreft , non autem intenfiué & in
ratione perfectionis.

Ad tertiam , conftabit ex dicendis efle in Deo
aftum intrinfecum , quo reuera liber¢ vuolt , &
amar {ine contingentia , compofitione , mutations ,
que totaeft difficultas libercatis diuinz in qua ve di-
xi componere necelle eft duas res extremé oppofi-
tas , fummam necefsitatem , & contingentiam eiuf-
dem volitionis divinz , que {i diuina eft; neceffaria
eft, fielt libera, non et neceffaria fed plané con-
tingens , quod vt explicem , fit,

1L
Quid [it inveluniate dinina silus liber.

Secr10

Ora ergo difficultas huius connexionis rerum

adeo oppofitarum,necefsitatis nimirum , & con=
tingentiz in eo fita eft vt videatur, vorum actus ille
liber qui dicitur volitio Dei aut nolitio , fic aliqua
perfectio extrinfeca Deo vel adequaté, vel falcem
inadequaré. Anvero fit perfectio adequaté intrin-
feca, (i enim eft extra Deum , iam non eft ipfum yel-
leDei & amor vitalis de quo folo quaritur non au-
tem de adtu extrinfeco, fieft adequaré intra Deum,
non eft contingens. Vnde duz funt inter Theolo-
gos fententiz celeberrimz , vna quz vultadtum li-
berum Dei conititui per aliquid extrinfecum Deo :
altera que ponitillum adzquacé intrinfecam. Quod
vt explicetur ve poteft clari{simé in materia obfcurif~
fima , videndum primb eft , vtrum velle Dei liberum
conftituatur per aliquid omnino intrnfecam Deo.
Secundd , quid fic perfeétio illa intrinfeca per quam
illud conftituirur. Tertid, fundamenta [bluendz dif-
ficultatis , & eius (olurio. Quarto, argumenta in op-
pofitum , ex triplici capite.

§. L

Termitare
vel non
tegminare
{uum aéti,

Duz fea-
tentiz.




112 Difp.IV.De Deo. Quazft.I]. Se&t.11.
S L

perfetionem adequaré intrinfecam Deo,

tundamenta tria: Primo, quia quicquid eft i

Firam velle Dei liberum conflttnatur per aliquid  cumDeo, eft fumme necelarium 5 implicat vt ¢
e.wriﬂfc“mm Deo: an ’Uf.’fﬁﬁtft’rﬁ'éﬁo adza-~ eft liberum, & contingens s fit fummeé ne CL—‘\[]-“.!A:I]H:
quateé Deointrinfecs, nam hzcduo contradictori¢ opponuntur, Secun

(.ILljJ. imiuié‘__m— cilg {1)::1‘.;;111) totam 1n fubie J‘o_, qui

Rima itaque factio, duce Auseolosnegar liberum  ponatur effeétus formalis,ninc in fubiecto effer tors

velle Dei effe adequacé intra ipfium Deun, fed hi forma,qua Deus diceretur nolens creare mundum , i

_Aureoli deinde muldplicicer funt diuifi. Primo enim,Aurco-.  nollet illum creace,nameft tota perfectio intrinfeca,

IRQLena: Thoe ipfe in 1. dift.47. are.1. fubriliffime omnino phi-  ergo Deus eft veré nolens creare mundum. Tertio,
lofophatus liberum actum Dei afferic eflc adequace  implicat daxi cficctum aliquern formalem incrinfe- :

exrrinfecum ipfi Deo , neque aliud efle quam effe-  cuin fine forma intrinfeca ; fed nulla eft forma , qua
&tum ipﬂtm extrinf{ecum, quamuis principium liberé  Deus fit volens ereare mundum 3 non enim eft vo-
productivum ipfius adkus fic intra Deum & reuera lens formaliter peradtum ve eft neceffarius , neque
vitale. Quippeinquit de dinina libertatefentiendum  per aliquid extrinfecum Deo s ergonihil cft quod

eft aliter,ac de noftra ; nos enim habemus 1101(1"tja111 Deum conftituat formaliter volentem.
indifferentem, volitionem contingentem, & effectum Dicendum tamen primd eft,velle Deiliberumne-  Affertio
extrinfecum , habemus videlicet libertatem ponendi que adxquare, neque inadaequateé conftitui per ali- aegns. !
aftum in nobis aut non ponendi ; Deus autem haber ..pud: extrinfecum Deo, quodcunque illud 1{_',, fedetle ‘
potentiam iﬂditﬁ-rc'm‘_(—nl;nOﬂ._m;:rs: fe agendiaut non P:-Ifc;:t;rmr::n adequate Deo intrinfecan , {ecind
agendi,fed extra fe, eltq; omnino fimilis ignt qui ex- - omnia elientialia, Ira :.EOCL‘i\ rcum Su_.=_rc omnes do- !
tra fe pofler ignire vel non ignire : veletiam cogita  Groresinfra referendi tque pluribus rationibus |
volunratem noftram:, ficut ackum {uum poteft pro-  demonttrari euideater, quibus omillis, tres mihi om- |
ducere vel non producere intra fe, fic poffe illum  nind fatis erunc, fed meo iudicio clarz ac demone !
produccrevel non producere extra {e shabes liberta-  firatine. }
- tem dininam ex {¢ 1pfa indifferentemad agendum ad Prima fit 3 priosi, velle Deiliberum , non contti- 1 pro

!
extra vel non agendum. Imo exemplum habeturena tuicur effendalicer per id quod cft pofterius natura, batie.
in voluntate creata , qua licét omnino neceffaria fic quam iplum velle Dei realiter, & formaliter liberum,

(

per fe ipsa immediate [e determinat ad primam{uam - fed operatio extrinfeca , & omneid quod eft extra

volitionem,que contingens eft. Sic in Deonthilom=  Deuny, eft poiterius narura ipfovelle Dei ; & amore ‘
nino liberum eft prater externum aétum, qui prodic liberosergo ille amor liber non confticuitur,vel adz-
ab-actu exiftente neceilario,fed indifferente ad agen~  quate,vel inadequate per aliqmd extrinfecum Dee.
dum , & hanc fententiam Aureoli tametfi verbisdif-  Maiornon videtur egere probﬂtionc, quia quod th-
fimulent,omnind tamen {equi videntur, Herice difp,  ponic aliud conftirntum ellencialicer non ft confti-
16.2.61. qui ponitvelle vaum fufficiens, alcetumet-  rutivum illius effentiale , quod autem eft natura po-

ficax, quod vltimum prorfus externumeft. EcReca-  frerius quam amor Dei formalitef liber {upponi il
pitusg. 9. ¢. 2. vbi ponit duplicem complacentiam  conftitutum effentialiter. Probatur ereo minor,illud '
flthliCCin,111:(‘1':1111 vt mundus fit,alteram ve mundus  eft pofterius natura quam amor Dei liber, quod can~

non fit,deinde effectum extrinfecum, in quo folo to- -~ farur per amorem Dei realiter, & formaliter liberum,
tam ponit indifferentiam; Viraliras enim eft in iila tanquam per actum primum , fed omne quod eft ex-
complacentia, qua fic efficax, & libera per adtum ex-  erinfecum Deo caufitur per amorem formaliter libe-
trinfecum , in quo {olaeft libertas. rum, tanquam per aétum primum, #que ac caufarur
Secundd, molliuit fententiz huius inuidiam Vafg.  per omnipotentian , ergo illud eft pofterius natura I
d.80. vbilatiffime probat actum liberuun Dei, provi  quam amor Dei formaliter liber ; tora difficultas eft
sententia  €ft actualis decerminatio , & tendentia conftitniefs  inmineri, quam multipliciter aduerfarij diftinguunt. |
Valquis. _fentialiter,& veluti componi ex ducbus, primumetl,  Probaturautem, illud quod caufarur quia Deus non |
actus Dei neceflarius & intrinfecus , aleerum eft effe-  neceffarid , fed formaliver liberd vult, canfarur per
Gus extrinfecus ; ynum fine altero non eft velleli-  amorem formaliter liberum , vt peractum primum, ‘

berum : vermque fimul quod vitalitatem includat  fed effeckus extrinfecus caufatur , quia Deus non ne= :
& contingentiam, eft actus Deiadzquatéliber. Ea~  ceflarid, fed libere vult,ergo caularur per amorem ve \
demeft fententia Moline, hicare.2.difp.2. Arrubalis ~ formaliter liberum. Prob.min. ille amor qui eft actus
difp.5 4. Granadi tom. 2. tract.3. Bafilij Pontij, alio- primus, rci}'rt‘éhi effedtus extrinfeci, vel ellentialiter
rum plurium,qui tamen non eodem modo explicant differt abacbu neceffario, vel non , fi fecundum ergo
illud excrinfecum 3 alij enim dicunt efle actionem  effectus ille necetlarid caufacur , f primum ille amor
ipfam, feu caufalitatem : alij effeétum caufarum , fed eft actus primus ( deillo enim folo loquor ) eft
hzc ad foluendam difficultatem pamum conferunt, iter liber , alioqui malé dixiffer [L‘riptm.w_ o=
ficut quod ait Granadus efle in Deo.aGtumefficacess  nia quacungue voluitfecit. Confirmatur tam amor
quo velit difiunétionem illam mundum effe, vel non  liber » vt liber, eft adtus primus , 1'(.'!}3“'.#:11 effe
cfle , fieri autem determinationem ad crearionem quam omnipotentia, {ed omnipotentia , vt adequare

5

mundi pex ipfam creationem mundi. conftituta, cft prior natura effeétu extrinfeco , neque
?r:;“e“_m Tertid , eandem fine dubio fententiam fcquuntuf per illom confl ituitur s ergo neque actus liber, prove
ﬂﬂ::;“ plerique "I"‘homiﬁ:e,ac ahJ_du_m aiunt, g(’:hn_ﬂ Liberum  eftactus primus , poreft per illum adum fecundum
= Deinon fupperaddere actui neceflario aliud, quam conltitni.
: refpectum rationisad effeétum produdtum , nam illi Refpondent Aduerfarij effe&am exerinfecum cau- G
nomine refpeclnsrationss nonintelligunt,nifi denomi-  faxi per amorem {pecificatiug,ac inadequace Liberam =
nationcm petitd  forma extrinfeca,quod eft frequen- - non per amorem formaliter, & reduplicatiué libe-

tiffimum Thomiftis & Valqui , vel connotationem rums{icut caufa,yradtu canfans conftituitur pet con-
effectus excrinfeci , nam illa funt fundamencaliterre-  notationem effedtus actbalis , & tamen eft prior

fpc—&us rationis ; {1 enim intelligerent J:efpc&um fa- tura quam ctfedtus , fine quo tamen nec efle

tionis formaliter , feu figmentum intelleGus noftri,  relligi poreflt. Sed contra videcur enim maner

certe loquerentur abfurdiffime, vis argumenti propofii. Nam primd id ¢ |
Omnes jtaque illi neganc velle Dei liberumeffe  modum actus primi producic aliud , cft conftisyrum |

15




1 .

Vigetur
argumen.
fum

Altera
fatio.

in ratione actus primi omnind independenter ab
illo , fed amor libcr reduplicatiué per modum actas
primi producit effetum citrm{ecum,e_rgo lii-t confti-
tutus independenter ab effeétn extrinfeco, in racione
actus rcduplic;mué liberi. Probatut min. fi amor li-
ber formaliter vt liber non caufat effeétum,non ma-
ois effer verum , quod amor liber caulh{etfec’"tum Ve
ackis primus ; quam amor neceflarius, {ed magis ve-
rum eft quod amor liber caufer effeétum vtackus pri-
mus » quam amor necellarius , eft enim yerum qugd
Deus liberé caufar , non autem ncceffario , & caulat
quia vult liberé,ergo &c. Neque valet exemplum de
caufain actu fecundo,nam illa eciam provt eft aétus
primus 1'11Hucns,d1ﬁinguirm' adzquate ab aétu fecun-
do,& quamuis fine illo non po}"ﬁt iut(-:l]igi,t;uncn ne=
go illam conftitniper actum {ccundum., :

Deinde vrgeo argumentum cfficaciter , quiafi ali-
quid extrinfecum Deo cft conftitutiuum amotis li-
beri admittendz neceffario funt he propoficioncs,
Deus mifit filium faum,quia mundum amauit, & ifta,
Deus mundum amauit quia mific filinm {oum, Imd

ropofitio hec, fic Deus dilexic mu‘ndum &c. hun‘c':
fmbcbit {enfum , Deus mific filium fuum , quia mific
filium fuum,quoniam amare non erit aliud_fotmalircr
quam mitrere filium funm. Hac omnia funt abfur-
da,quia caufa formalis , & efficiens {ibi non poffunt
effe mutud caufz vt {fuppono ex phyfica. Hic au-
tem amor liber caufat effedtiné incarnationem, & in-
carnatio eft forma conftitutiua amoris liberi, quod
ablurdiffimum eft , & faneé ridiculas reddit illas om-
nes propo[]riuucs » omnia quecunque voluit 5 fecir;
fenfus enim eft, omnia qu fecit, fecit. Operatur om-
nia fecundum confilium voluntatis {ux , operatur
omnia quia operatur. Imo nonminus in Deo amor
liber antecedenter ad effetum aut aétionem exerin-
fecam et adequate liber , quam amor voluntatis hu-
mane, fed amor volunratis noftsx eft adequate li-
ber antecedenter ad operationem extrinfecam , ergo
etiam amor Dei, non enim Deus aliter Liber¢ agit ex-
tia fe quam homo. Denique iplafeientia liberanon
poteft conftitui per effeCtum extrinfecum , alioqui
non eflet polterior effectu cxtriu[bs:o,crgo neque vo-
litio libera confhituitur per illam. Sed hoc magis
conftabir ex ibqucnn argumento.

Sccunda enim ratio fit plané vt opinordemon-
ftratiua, fi velle Dei liberum conftituitur per aliquid
extrinfecum’y fequitr omnind quod Deus nullum
habuir ab terno amorem , aut decretum liberum
acknale , quod repugnat {cripturis & lumini natusali
clegit nos in ipfo ante mundi confticutionem, veni-
te benedicti patris mei, accipite paratum vobis re-
gnum i conltitutione mundi,& alia innumera. Pro-
batur {equela manifefté , tunc non eft actuale decre-
tum liberum quando pon eft adtuid per quod effen-
tialiter illud conftituitur , fed id per quod illud de-
cretum actu confbituitur, effe@us nimirum extrinfe-
cus non eft actu ab #remo, ergo decretum illud non
eft actuale ab zterno. Neque dici potelt quod ef-
feétus futurus fufficiat , nam eo modo eft decrerum,
quo eft eius conftitutiuum , fed eius conftitutinvum
nempe creatio mundi, v. g nonelta&u ab zrerno,
ergo decretum non eft aétu, fed eft futurum , quod
idem verum erit de fcientia libera, fi enim conftitua-
tur per effeétum futurum , eric futura , fed non erir
actu, nifi quando eius obietum eft actu. Neque lu-
bet varias aduerfariorum refponfiones expendere
qux omnes dilunntur ex ea ratione quam attuli,
Quidquid enim arculerint femper verum erit amo-
tem illumnonefle actu ab @terno, cuius confticuti-
uum effentiale non eft ab zterno. Eodem argmnen-
%o probaretir aétiss Deiclle prateritos , quia prate-

Tom. I.

De voluntate Dei,

113
rieriint obiedta per quz illi confticuebantur,

Tertia etiam eaque efficaciffima ratio fir, quia cér-
tum eft Deum multos habere actus liberos , quibus
nihil phyficum exera fe producit , ergo adus ille Dei
liber non conftituitur phyfice per effeCtum phyfi-
cum. Antecedens muleipliciter probari potett. d

) Primum exemplum fit difpenfatio voti, aut alte-
rius contractus , remiffio peccati venialis, & reatus
penz, imo & mortalis per putam cenddnationem
*C‘gtrmtccmu, vt olim probaui , tunc enim nihil om-
o extra Deum producitur , per quodacdtus ille i~
ber conftitnatur, neque {atisfaciune vile modo qui
c‘tgu:}t promulgatiogem externam a Déo factam,
efle fufficientem mutationem ex :riu{'ccam,Per quain
:Lc'l‘us ille liber conftisuatur. Hoc inquam non fa-
ti:‘.lfxci:_ quia quod fupponit condonationem , aur
difpenfationem , non eft ipfa dilpenfatio , fed rene-
latio dirpcnﬁltionib ﬁ)pponir diipenfationem s cum
fit eius {Egniﬁcario,quis? dicac v.g.facramcntum quod
eft fignum gratiz efle gratiam. Deinde peccatum ye=
niale,8 reatus peena remitedrur per folam condona-
tionem extrinfecam., v. g.in iuciulgcntijs & {uffra-
gijs » nunquid Deus reuclat condonationem hanc.
Denique {i commifi quatuor peccata mortalia, 8
explicité doleam tantum de vno, {ed ex motiuo vai-
uerfali, tunc remittenttix peccara quatuor ; & tamen
in me nihil Deus producic , nifi quod produxiffet fi
remififfet vnum duntaxatc peccatum ; & in me non
eft nifi actus ille contritionis Lluiciﬂ;t > fi non com-
mififfem nifi vou m,ergo illa condonatio non confti-
tuitur per aliquid extrinfecum.

Secundum exemplum non minus enidens eft,quia
Deus cundem effectum , & candem actionem pet
quam producitur mundus,porteft dirigere in fines va-
1105,2d quos illos adtu non dirigit, creationem mun-
di v. g. dirigere potuic ad {olum Chriftum ; vel ad
Angelos,incarnationem verbi dirigere potuit omni=
nino candem ad falutem demonum vel ad {olam
gloriam Chrifti, tunc nihil effer nouum extra Deums
quod nunc non fit, ergo aétus ille non complererur
per aliquid extrinfecum. Tmo poteft Deus (ve pottea
dicam ) pradefinire actus liberos noftros , tunc eo-
dem modo dabit auxilia, &1dem aétas erit in nobis,
ac finon eflee pi‘a:ﬁnims » exgo nihil eric excrinfecum
quod conftituat voluntatem hanc Dei.

Non fatisfaciunt autemn illi omnes qui aiunt mu-
tari tunc neceffario adtionem qua producitur effe~
Ctus qui vel dirigitur ad diverfum finem, vel qui pré-
definitur. Non fufficit inquam hiee relponfio primbd;
ficut Deus hunc rerminum aétionis poteft dirigere
ad alium finem , & pradefinire , fic dirigere porcfl
ipfam aétionem , hanc enim incarnationem ; qua de
facto exiftit,& hanc Chriftimortem ; quare ad falu-
tem Angelorum vel ad folam fuam gloriam dirigere
Deus non potuit, tam bené quim terminusmi actio-
nis. Imo fi actio non diftinguitur a texmino (quod
probabiliver multi docent ) non poterit Deus alios
habere fines quam quos habuit. Et quis credat di-
uerfam fore actionem , qua Deus dabit mihi gratiam,
L fanctus Petrus eam mihi impetret, ab ca quz fuif=
fee,f1 fanctus Paulus eam impctr:llret. Denique pre~
definitio huinfimodi'tolleret libertatem,quia poneret
inme actionem cum qua eft incompoffibilis negario
confenfus,cum fit connexa cum prafinitione,& pre-
finitio cumbono opere.

Alterum exemplum eft quia Deus haber multa de-
creta conditionara qua nihil ponantinte, & {cien~
tiam fucurorum conditionalium » illanon poffune
compleri per effectum extrinfecum, cum nihil po=
nantinre, v. g. videt Deus fi vocarem Petrum , con-
Merteretur quem tamen non vocat s ibi nihil chT)%]i—

tabilg

Teitia
ratio,

Dectets
tonditio=
nata.




I 14

tabile prorfus eft quid ponatur noui,fimiliter dicen-
Voluntas dum eft de omnibus promiffis conditionatis,ergo, &c.
negatio- Vldmum exemplum eftin illis actibus pofitiuis;
i quibus Deus vult negationes , v. g. non vult facere
alium mundum,zlium Chriftum. Vndc.'u'_s;mn._-mm',

quod eft vere pofitiuum non poteft conftitui per pu-

ram negationem. Hic nihil eft preter negationem

alrerius mundi. Imo potuit Deus dicere ; ego nihil

volo creare, tunc excra Deum nihil omnino eflet po-

fitiuum , & tamen efler in Deo adtusveré poficinus,

ergo, &c. 4

lifdem argumentis impugnantur, qut v olL_lnt,vch

Dei liberum conftitui per refpectum rationis, nam

ille 1'(‘fi‘€&l]§ rationis,vel {fumitur formaliter , prout

eft merum figmentum intellectus & ens rationis, vel
fundamentaliter {umitur pro fundamento illius re-

fpedtus feu pro denominatione qua petirur i for-

ma extrinfeca. Siprimum actus Dei liber eft iGtum

ens,& non reale cum confticutinum eius non fic rea-

le,fed fickum, fi fumitur pro fundamento talis refpe-

&us , illud vel eft excra Deum , & fic omniaredeunt
argumenta prids facta : vel eft intrinfecum Dco , &

fic videndum eft quomodo illud non fic necellarium,

fed potuerit non efle.

S Ik
Quomodo aitws ille liber conflituntur per aliquid

intrinfecum Deo.

On fuit difhicile ab aétu libero Dei remouere
Nomnin que {unt extra Deam , nunc longe ope-
rofius eft inuenire quale fic illud intrinfecum Deo,
quod nec fit contingens, quia eft Deo identificatum,
neque neceflarium, quia eft liberum. Hoc autem ve
inuenirent varia excogirarunt fubtiliffime T lzwlugr,
quibus difplice prits illud placirum Aureoli.

Primo enim Caietanus queft. 19. art. 2. non eft
Sententia yeritus dicere adtum Dei liberum , efle perfectionem
Caictani, aliquam liberam quaz ab =terno potueritnion efle in

Deo. Confentiunt Caietano Fonleca, & Salaz, dum
volunt actum Dei liberum efle realem extenfionem
liberam actus m‘cel{:u'ij ad obieéta creata , quznon
fit intenfiua perfectio, fed realitas tamen libera,que
deefle Deo poflic, & loco etusaltera fufhci. Idem ve
audio placuit nuper Theologo fubtililimo qui vule
aétum Dei aliquem ef{e ab ®rerno in Deo & realiter
elle Deum, realiter & eflentialiter ad talia, & ralia
obiecta terminatmm fine quibus nec efle nec intel-
Ligi poffit entitatiug, & cum tamen potuifle non effe,
accenfendi Caietano ctiam funt quidam recentiores
ponentes in actu Dei libero , myfterium non impar
Trinitati,vbi propter infinitatem verificantur ea,qu
videntur contradictoria ; ficut enim eadem res eft
communicabilis, prove eft effentia, & incommunica-
bilis provt eft perfona, fic idem actus voluntatis eft
neceflarius prout renminatus ad Deum, & contin-
gens provt tcriuinams ad creaturas ,idem enim actus
potuit non effe pracise {ub illo refpectu , fed non fub
omni L‘Ci-}mﬂ:u; cur ? enimin Trinitate hoc ponetus
non antent in libertate. Denique alijcontingentiam
formalem vepote Deoindignam reijcientes, explica-
vi myfterium hoc poffe putant , per vircualem con-
ringentiam ; dicunt enim actum Dei liberum, effe
ipianncr actum neceflatium, provt virtualiter eft
eontingens » eo quod continear omnem actum crea-
tum , acque adeo per {e ipfum facere poflic torum
quod facerct at'.'"ms_iupcmddims 5 fi enim per vircua-
lem diftinétionem faluarur myfterium Trinitatis;cus?
libereas per virtualem contingentiamnon explimbi-
tur, Hac enim pofita facilis et explicatio difficul-

Difp.IV. De Deo Quaft.I1. Sect. 11.

tatisalioqui infolubilis , & illa omnia rationabiliter
i1 Deo ponuntur ; imo negari nullo modo lm[ﬁ;“;,
Secundo , Suares difp taph. fe&. 9. aluif.
fim¢ omnino philofophatur de Deo ; dicit enim
Deum eodem actu fimpliciffimo & indinifibili, velle
omnia quz vult, & nolle quz non vult , fiue neceffa-
ri6 fiue liberé ; quia idem omnind actus propeer in-
finitam cminentiam eft omnis volitio & omnis no-
litio enutatiug, atque aded neceflarius, quatenus
comparatur ad intrinfeca bona Dei , libcrquatmus
comparatur ad creaturas. Std non ita tamen eft li-
ber quod poflit efle vel nonelle, fed quod poffit fine
vllo addito per {eipfum terminari vel non termina-
ri. Hoc enim el conuenit ratione infinitatis, & emi-
nentiz »in genere actus puriffimi , in quo continet
perfectionem vaiuerfi actus , vt fine vlla {ui mutatio-
ne Fo!l}t relpicere obieétum,vel non refpicere, atque
itaefle in Deo totus & non conferre illi adzquatum
effe¢tum formalem , quod omnind in crearis Iepu-
gnat prop rcr_ﬂnimtqm. Dg¢us autem quia puriflimus
actus eft, infinitus , & independens ab obieétis ex~
trinfecis poteft ad illa rerminari vel non terminari
{ine mutatione :‘lla , vel additione fada in ipfo actu
interno. Quia verd femper dici poteft illum ref pe-
{tum & terminationem effe aliquid reale nonnecefs
farium , quod fi eft intra Deum , admitticur entitas

intrinfeca qua abefle 3 Deo poteft: fi eft extra Deum,
ergoactus liber conftituitur per aliquid extra Deum.
Optime diftingnit terminationem illam effe aliquid
reale neceflarium quoad efe , non neceflarium qluu—
ad terminationem, & denominationem ; illa enim
denominatio ita eft intrinfeca , vt fic tamen cum or-
dinead aliquid extrinfecum, quod fecum aliquo mo-
do inuoluit. Hacillevt vides {ubtiliffime , quorum
fumma eft a¢tum intrinfecum Dei , eo quod {ecun-
dum fe ficomnisactus elle necellarium quoad effe;
contingentem quoad terminationem.  Qu
dum plures imitati , voces tamen mutant dum aiunt

actum elfe liberum quoad acceptationem,quoad effe-
¢tum formalem reddendi Deum volentem , quoad
denominationem,quoad efficaciam. Nam illa eodem
recidunt tradunturque ab Albertine tom.1.coroll, 2.
q.-2. ']'hcologica

Teru1o,5alazar. Lde concepr.c.24. dicit aGum li-
berum Dei explicari oprimé polle , fidicas illumeffe
actum Dei neceflarium cum determinatione indife-
rentl ad res creandas, velnon creandas. Si autem
queras quid {ic extrinfeca illa determinatio & appli-
C;it‘iu voluur:}ris ad obieéta, negat illam efle a@ioné
iplam extrinfecam que pofterior eft aétu libero , fed
efle ipfam entitatem vo]um':uis,\-tpropcn!hm inactu
primo , ad clicienda ralem adtum {fecundum exrea fe.
Hane autem propenfionem negar efle aliquid phyfi-
cum puhmm in voluntate quod non erat ante , nam
hoc eflet phyfica preedeterminatio, fed effe quandam
moral‘imrcm > per quam intelligitur voluntas diuina,
transferri ex ftatu remoto ad operandum in ftatum
proximum fine {ui mutatione : nam etiam in volun-
tate creata necefle eft admirtere adtitam determina-
tionem ante determinationem formalem , quz eft
actus iple voluntatis 5 cum enim effeétus determina-
tus nunquam procedat & caufa indifferenci : volitio
antem actualis it effeétus determinatus , necefle eft
vt voluntas prilis natura,quam producar determina-~
tionem formalem ,actiné ac vircualiter intelligatur
determinata,non per aliquid de nouo receprum , fed
per fuam entitatem vt pmpcn(‘nm, & proximé appli-
tatamad hunc potius effectum , quam ad alium. Per
hanc ergo determinationem caufalem ex plicatur
optime libertas diuina.

Dicendum fecundd eft, AGum Dei liberum ita effe

PL‘L‘fc&io‘

Senrentia
Salazaris.




Affertio
n:giti‘l&-

Tmpugna-
fur con-
singentia
formalis.

Contine
gc:ma ¥
vistualis.

Excludi-
tur altys
ﬁating:ns
& necellz-
Xius,

Devoluntate Dei.

perfeGtionem intFinfecam Deo, vt non non fic peri“c:
&io aliqua contingens que {ecandum eﬁ?. abe!}‘c_ a
Deo pofit, nec extenfio 1tmn.Per?:€t10ms neccﬂmgc
contingens & feparabilis realiter 2 Deo, negs allqw::i
vircualiter contingens , nec demum aliquid neceffa-
pium fimul & contingens realiter.

Primé enim Caictanum communiter omnes reij=
ciunt , quia fi perfectio aliqua rca]isﬂEotcﬂ: in Deo
elle que non eft: vel fi poteft non efle realiter qua
nunc fit,daturin Deo vera & realis compoﬁtio yilla
enim peifectio, qua 1'cali‘tcr abefle potefta Deq, ex-
iftente pc:FcEtionc necellaria , diftinguitur re:{lu'er a
pcxfc&:ionc neceflaria. Secundo, ponitur iniplo Deo
vera cotingentia cotraria enti nccciT.lrio,aliquid enim
quod realirer eft Deus, potuit non effe ab zrerno, &
aliquiJ, quod nunceft nihil, poteft effe Deus. Qua,
aliaque plura fimiliter impugnant extenfionem illam
zealem perfectionis intenliuz Dei ad creaturas,quam
inuexere Fonfeca & Salaz. namilla eft aliquid reale
intra Deum quod potuit ab co auferri. Etmuled
etiam magis deftruic nuperum commentum,quo po-
nitur aliquid identificatum cum Deo , quod tamen
potuerit non efle fecundum entitatem quod eft di-
cere Deum potuiffe non effe, in quibus omnibus pla-
citis nihil veri video, nihil {olidi.

Secundd 5 quod non fufficiat contingentia vir-
tualis adtns necelfarij probatur, quia vt Deus liberé
velit creare mundum , & non habeat voluncatem il-
lum non creandi,dcbet dari aliquid quod non effec fi
Denseflet nolens creare mundum , & contra,fi Deus
eflet nolens creare mundum effet aliquid, quod nunc
non eft , alioqui Deus non cft volens creare mun-
dum. Sed nunc tota datur virtualis contingentia,
quz daretur fi Deus effer nolens creare mundum
illa enim fignificat dunraxat , quod Dei actus fic inﬁ-
nitus & wquinaleat actui qui poteft non effe , fed
quamuis Deus effet nolens creare mundum,actus in-
winfecusDei xquinaleret huinfmodi adtui sergo adtus
Dei effer omnino idem tum realiter,tum virtualicer :
ergo virtualis illa contingentia non fufficit. Deinde
actus Dei eodem modo eft liber quo eft contingens,
fed per te noneft contingens nifi virtualiter , ergo
nec eft liber nift virtualiter , efto igitur admittenda
fit in adtu diuino propeer infinitatem contingentia
virtualis, ficut inter eflensiam & perfonas datur vir-
tualis diftinctio, nego tamen contingentiam virtua-
lem fufficere, vt oftendi, quia libertas formalis exigit
formalem, & non tantim virtualem contingentiam,
Neque fatis eft vt perinde {chabeat virtualiter , ac i
pollet non effe, fed requiricur ve realiter poffit non
elle fecandum aliquid ; ficut inter perfonas Tri-
nitaris non fufficit vireualis diftinctio, fed requiritur
actualis,

Terud , denique commentum illud alterum quo-
rundam recentiorum , ponentium in Deo actus duos
virtualiter diftinos , vnum necéffarium, alterum
contingentem,vel potits vinum qui fimul contingens

it , & neceffarius efficaciflime retjci poteft. Eadem
enim haber, & plura incommoda qua habet fenten-
tia Caietani. Primb enim, difficultatem libertatis au~
get tora difficultate myiterij Trinitatis 5 finc vlla ne-
ceflitate , & tamen nihil in tota eft obfcurils fide
Chriftiana. Deinde iuxtaillam explicationem,verum
omnino eft dicere, illud quod nunc eft purum nihil
eflle potuiffe Deum , & id quod eft Deus efle potuilfe
nihil , quod dici nequit.. Deinde certum eft illa di-
ftingui realiter , querum vnum exiftere poteft altero
non exiftente , ackus Dei neceffarius cxiftere portuit
non exiftente realicer actu contingente,ergo illi adtus
chftinguunrur realiter. Neque pat eft ratio eornm,
quz athitmantur de diuina ellentia, & perfonalitati-

Tom, 1.

11§

bus; vna enim communicatur, altera non commuini-
catur : producitur perfona , non producitug effentia,
Q.}L omnia cum {int perfectiones optimé affirmari
poflunt de Deo , at verd effe contingens impetfectio
eft qua in Deum cadere non potett.

Dicendum eft tertid , aétum Dei liberum non ira
efle adazquaré intrinfecum Deo , vt non dicat in ob-
ligno & rterminariu¢ aliquid extrinfecum quod po-
tuceric non effe , quamuis per llud nullo modo con-
ftituarur , fed tantium in obliquo & extrinfecé com-
pleasur. Ita omnino cenfent Suares , & alijqui di-
cunt actom iftum effe liberum , quoad terminatio-
nem; denominationem , determinationem , applica-
tlonecm. .

Ratio vyniverfim eft, quia L:[uod eft adequaré in-
trinfecum Deo , 8 cum illo adzquateé identificarum,
cft fimpliciter neceflarium,fed actus liber non poteft
elle fimpliciter neceffarius , ergo ille non poteft ita
efle adzquaté intrinfecus Deo 5 vt omnino fit cum
illo identificatus ; neg; includat faltem in obliquo &
connoratiué aliquid extrinfecum. Declaratur ergo in
omnibus modis loquendi quos ingeniosé inuenere
doétores. v. g. dicit Suares a¢tum Deiliberum , efle
plane neceffarium quoadefle , contingentem quoad
terminari; fumo iftud terminart & dico , illud vel
eft aliquid adequaré Deo intrinfecum, veleft ex-
trinfecum.

Si primim ergo eft fimpliciter neceffarium, neque
indifferens eft, vt fit, vel non fir,eft enim aliquid rea-
le, ergo velin Deo, vel extra Deum: fi autem eft ex-
tra Deum , habeo quod volo ; a&usenim liberin
conceptu {no includit aliquid extrinfecum {altem in
obliquo. Idemdico ad alia quz dicuntur vulgb quo-
ad denominationem, determinationem, applicatio-
nem , namilla realia funt, vel ergo funt in Deo , vel
extra Deum, & recurrit argumentum i-xpé factum.

Secundd , fequitur omnindex ea fententia, quod
tota forma poflit effe adwequaré in {ubie&to, cuiva-
men non communicabit effectum {uum formalem,
quo nihil dici poreft abfurdius , cum effectus forma-
lis nihil plané fir, quim forma vnita [ubiecto : pro-
batur autem fequela , quia forma per quam Deus di-
cerctur nunc V()lCIlS creare mundum » tota nunc in
Deo reperitur,& tamen non denominarur, imo nec
eft nolens creare mundum, ergo eft forma infub-
iecto , in quo non eft effectus formalis. Neque dici
poteft aétum Dei, propter infinitatem hoc habere,yt
non conferat adequare totum effeétum formalem,
fed terminetur ad obiecta prove vult, hoc enim con-
uenire enti infinito propter eminentiam. Sed contra
namque in ente infinito verum eft quod forma efle
non poteft in fubiecto, quin fir in eo effectus forma-
lis , {1 effectus formalis {ir etiany in ente infinico for-
ma ipfa infubie&o, {ed ctiamin enteinfinito , verum
eft quod forma in fubiecto eft effectus formalis. Sed
neque dici fecundo potett id effe commune omni-
bua formis relpectiuis , vt non denominerur fubie-
dtum, donec ponatur aliquid extrinfecum s quod pa-
tet in relatione fimilicadinis , nam album non deno-
minatur f{imile , donec ponatur aliud album : imo
id habent omnes voluntares liberz vt fine mucatio-
ne {e determinentad oppofita.Sed contra,nam etiam
de formis relatiuis verum non elt quod adequare fine
in fubiecto, & tamen non fllud denominent, neg; illi
conferanteffeGtum formalé, includunt enim termint
fine quo integra non eft relatio 5 ergo actus liber Dei
codem modo includic rerminum que illum includic
relatio. Quod additur caufam liberam dererminare

{e ad oppofira fine mutatione , vetum non eft quia
determinatio formalis caufz liberz cft iple actus vo-
luntaris.

Pz . Tertio,

Tertia afy
fertio vel-.
¢ Dei g™
pleri pex
aliquod
Connota-
tuin.

Prima ra<
tio.

Igecunda
xatio.




Tertia
ratio,

Requifita
duo ad'i-
bertatem,

Triplex
conues~
nientia li-
bertaris

116 Difp.1V.De Deo. Quaft. L

Tertid , verum etiam eflee , quod darecur effectus
formalis fine vlla formareali , qua daret talem effe-
&uin quod eft contra lumen narurz. Probo fequi,
cum Deus vult creare mundum, duo tantim repe-
duntur aékis necellarius, & effe@us extrinfecus, hic
effedtus formalis velle creare mundum neque ad
quare , neque inadequate petitur ab effectn excrinie
co vt digis » neque ab actu neceflario, ve eft necefla-
ritis ; nam ille ve fic caufar neceffarid , ergo datur ef-
fe@tus formalis fine caula formali , quod f1 dicas
actum neceflarium provt connotat cffectum exftrin-
fecum dici liberum s iams effecturh extrinfecum ponis
in concepru ¢ffentiali aétus liberi; quia connotatio
dicit connotantem & connotatiin.

Maneat eteo velle illudliberum Dei, neque con-
fitui ciﬁ'lllﬁzﬂit{‘rpu:‘Jiniuic! extrinfecum , neque ita
effe intrinfecum Deo, v nonrefp
trinfecam per modum €3
termini, 110h aurem pe
quod guomodo fiat , & quomodo adequatc confti-
tuzt adum liberum explicari deber.

§= 1IL

Fundamenta [olucnde difficultatss , & eins
refolutio,

t aliquid ex-
feci connotati,” & puri
odum partis conftitutiuz,

N his ergo tenebris , vt aliquid {auenii poffit lucis
I[yiplcx premitienda eft Fax,prima denatura liber-
tatis generatim, fecida in quibus conueniant liberras
creata,& increata,tetriain quibus ambe differane.

Certum igitur primo cil'_, inomni libercare duo
teperitl , primum et 1"-1}{' rentiz tendendi in obies
&a,vel nen tendendi, fecundumeft determinatio ad
vnum potitis quaim ad alivd. Indifferentia confticaic
effentiam libertacis antecedenter ad exercitium ; in
tantum enim facultas, aliqua libera eft, in quantum
eft indifferens vt per f¢ iplam agat, vel non agat,de-
terminatio eft exercitium liberuin huius indifferen-
tiz jnam tunc liberé agic cum {e determinat ad vnam
partem cum poffee fe detenminare ad aliam : in co
autem confiftit indifferéiitia , v voluntas poﬂi: age-
re vel non agere , tendere vel non tendere in obie-
&a.Determinatio in eo eft fita, ve voluntas ex {e ipla
& ex proprio dominio , vnum f‘aCiat‘potiﬁs quam
aliud,utquc adeo fe !FEI fic agat,vt P()Hlt!‘l()ll agere.

Ex quo primo {equirur, quod in omni libertate,
nulla vaquam potelt reddi ratio , quare voluntas ve-
lit nifi quia vult, vt reété notat Anfelmus I, de ‘cafix
Diaboli c.2 7quia voluntas libera fe ipsi determinat,
ergoided tantim vult quiayult. Secundo , fequitur
non requiriad rationem principij liberi, vt poflit in-
‘trafe ipfum agere vel nonagere immanenter, quia fi
potefl fe decerminare ad oppofita , quamuis iinma-
nenter non agae, erit liberum fine hac immanentia,
poteft aurem {e deceriminare ve dicetur poftea.

Certum cft fecundb, tria effe in quibus increata li-
bertas, & creata innicem conuéniunt. Primo,in vera-
que reperitur indifferentia i:ld agenduin
dim, & visdererminandi fe ad aleeram partem, ficut

nim voluntas quamuis neccifario fluac ab animia
(iuxra fententiam probabilem) libéra tamien cft,
quia eft indifferens ad ﬂgcndum tim intra tim exiea
{e , fic adus Dei fubfiftens licér in fe neceflarins , li-
ber tamen eft,quia poteft extra fe agere vel uon age-
re,tendere , vel non tendere. Scéundd, in liberrate
thum creata , tiun increata , fepericur detesminatio
actualis, quia viraque quande aimat poteit non ama-
ve. Tertid , in vtraque verum eft dicere valtquia
vult.

Certum eft tertid, duasillas libértates edamin tri-
bus differre , primd, quod principium crearum indif-
Fferehis, eft actus primus produétiuus , & receptiuus

rel non agen-

0

S b s

{iiz determinationis-formali

pium autem incre:

fir

% actus fecunc

t

Hiid

m obicctum,

rincipium tendens , & tendentia.Se-

cundo in ytate creata exercitium actuale libe-

rum et affectus elicitus immanenter productus

arque adeo nunquam illa liberé vult quin mutetur ,
in Deo, vrdixi, nullum eft velle productum atque
aded fine {ni muratione odit vel amat. Tertidy )llik
bera volitio creata {peciem fumit ab obiedto ideo-
que fi eft, neceffario tendir in hoc , non in aliud ob-
ie¢tum,& cft libera quia potcft efle vel non cfle, vo-
litio diuina non liw.'cif;c:mu ab obiectis ad qua ten-
dit fed poteft immutata manens tendere,vel non ten-
derein obicéta

His politis ad {olutionem difficultatis declaran-
dum eft quid fit in Deo libertas illa per modum prin-
cipij indifferentis & per modum exercitij ac tenden-
tiz, & quomodo yrrumque illud fit intrinlecum Deo.

Dicendum eft quartd, libertatem dininam fi foma-
tur , per modum principij indifferentis effe {emper
perfectionem admquaré intrinfecam Deosnon diftin-
&am ab adtu neceflario, nifi ratione.

Ratio eft, q ia ibi libercas eft Pcl‘f-_citjllilnn pexr
modum principij vbi eft principium vitale , intrinfe-
cum, indifferens, ad agendum vel non agendum’,
adtus Deilicér improductas , & omnine neceilarius
quatenus refpicit extrinfeca bona Det,eft indifferens
ad tendendum in obiecta, vel non tendendum , €Igo
datur in Deo libertas per modum principij. Deinde
quod illa firadequate intrinfeca pater quia (i der
naretur ab extrinfeco iam non efler liberum, neque ta-
men eft actus primus quia nihil in e producit aut
recipit.

Dicendum eft quintd , dari eriam in Deo liberta-
tem per modum exercitij & determinationis viralis
quz 1n recto non eft alind, quam actus Dei fim
& neceflarius prove infinitus in ratione tendentiz in
obicdta,8&cin ubliquo,&’ obieétiué complerur per of-
feGum & obiedtum extrinfecum.

Primo enim , dta fcquirur ex refutatione duarum
{ententiatum oppofitarum nam actus Dei liber non
conftituitur vel adequate , vel inadzquace per effe-
Gum extrinfecuin, quem caufat; alioqui effectus ef~
{et prior feidplo , non pofler incelligi Deus velle ali-
quid liberé ab wterno,muld funt aéhis diuiniquibus
nihil noui producitar in rerum nacura , fed neque
amot ille liber ¢ft ita intrinfecus Deo, vt non'can-
notet aliquid extrinfecom vel tanquam effedbm vel
tanquamebietum ,alioqui effer impliciter necefla-
tius, & non'poflet non effe 'quod repugnat libertari,
formain fubieto fine vllo effectu formali,é
12 quod implicat in adie
o, ergo actusdiberincluditin recto,8 contti
ué aétum Deineceffariom infinitim'in omni g

1us, & in obliguo connaotar obiedtim extrinl

(151(,‘-({ }‘GICY.‘L: Hon cannhoraic.
Secunddin rebusetiam crearis tria (ine in quiba
eadem omuiro difficuleas eft. Namlicét ipfa, per fe
{olas totam tribuant denomindtionem, & effedum
formalem complere tameniillam non cribuunt ,
addito extrinifeco , quod non‘eft can fHracioum for-
iz aut effeétus formalis fod tamen ita neceflnna eft
vt fine illo non poffic fubiedhum denominari habens
talemn formam.  Huiufimodi {tine ‘relationes omnes
etinm prmdicamémnks,nam tota‘paternitasin patre
refider,quainuis an obliquo importert filinm; fine quo
pater 1on dicitur pater ; & tamen filiatio

S

1

I

ereas

Per mo-
dum prin-
cipij.

Libertas

per mo-
dum ex¢f-
citij.

Prima pro-
batio.

=]




Sententia=
Tam con=
ciliario.

Primum
arglmen-
tugm,

De voluntate Del

patemimtis , alioqui pater wternus non effc

pars
A % L 5
adzquare sater. Deinde in relacionibus tranfcenden-

calibus, id videtur etiam manifeftius, nam vifio non
confticuitur intrinfece per obieétum,& ramen cffen-
cialiter illud rc!iﬁcit,&: actio effeGtum. Secundo,du-
ratio tota cft intrinfeca rei,& ramen in obliquo , 8
connotatiué incladic rempus extrinfecum: : igitur
actus Deiliber quamuis fit adzquaté intrinfecus fe-
cundum rotum conftitutiuum formale,in obliquo ta-
men connotage;poreft aliquid extrinfecum,per quod
non conftituitur quamuis fine illo non fit talis ackus.
Tertuum E}:cmplum eft in vbicarione quain veriot
fententia docet identificari cum re locata, quam fo-
Jam dicit in reéto , quamuis in obliquo connotet
locum.

Et hoc volunt omnes qui docent actum Dei libe:
rum efle neceilarium quoad effe; fed contingentem
quoad terminationem, denominationem , connoti-
tionesr. Cogita enim in Deo vnicum actum fubfi-
frentem, independentem, infinitum , qui propterca
effentialiver fit omnis volitio yac nolitio , atqueita
proprer eminentiam & infinitatem ita dominium ha-
Lcat in e iphumn,ve fine additione vlla vel decratio-
ne po{fm pro acbitratu {uo rendere in vaum magis
quam in alind , atque adeo includar terminum tan-
quam aliquidin obliquo fine quo formaliter non eft
ealis.Hoc eft velle Dei liberum de quo difputamus.

Dices redire difficultatem nam illa connotario eft
aliquid realeyel ergo eft adequate Deo intrinfeca,&
fic cft aliquid fimpliciter necefJarium, vel eft a]iquid
extrinfecum faltem inadequaté 5 & fic adtus Libex
conftituitur per aliquid exerinfecun.

Refpond. illam connorationem fecundum quod
dicit in recto & conftituting, effe aliquid intrinfe-
cum ; extrinfecum autem {ecundumid quod dicicin
obliquo & terminatiné ; illud enim extrinfecum non
conltituit {ed tepminac actum liberumyve patebit ma-
gis ex fequentibus.

§. 1IV.

Prima difficultas ex [umma necefiitate omninm
eornm quz funt in Deo.

Ontra predictam refolutionem in primis facit
fumma ncceffitas omnium eorum qua funt in
Deo, vefepe fupra indicatum eft.

Primd enim,quidquid eft intrinfecum Deo eft im-
pliciter necellarium,aéus ille liber {ecundum cifen-
tializ, vt dicis , eft adequaré intrinfecus Deo, ergo
actus liber fecundun effentialia eft ﬁmpliui[cr ne-
ceffarius, quod ?rorﬁzs implicat, quiaactus liber vt
cft formaliter liber, eflentialicer eft contingens, alio-
qui non eft liber vt fic , vnde argumentor per illud
actus liber conftituitur effentialiter per quod confti-
tuitur vt eft non neceflarius fed contingens , adtus
Dei non conftituicur contingens per aliquid adz-
quate intrinfceum Deo, ergo non confticuitur liber
eflentialiter per aliquid ;u*..’qum:(‘: intrinfecum Deo.
Confirmatur quia {i Deus effer nolens creare mun-
dum , darecur aGus ellencialicer diftinétus ab eo qui
nunc eft,quia volitio & nolitio elfentialiter differunt
vyt patet, ergo winc daretur aliquid intrinfecum Deo,
quod nunc non eft effentialicer , & nunc datur ali-
quid quod tunc non effer, {i actus liber effentialiver
eft adequaté Deointrinfecus.

Neque dicas actum liberum compleri debere per
extrinfecum Connommm,alio(lui non eft formalites
liber. Sed contya illud extrinfecum connotacum,vel
elt ellentiale aétui libero formaliffime fumpro , vel
noneft effentiale,fi et effentiale ergo actus liber con-
ftituitur pex aliquid extrinfecum:{i non eft effentiale
tigo eo dempto eft tora denominatio adtys forma-

1z

licer liberi.Jmo probo illud ede omnino efentiale 8
conftitutiuum , nam illud quod et ditinéiuum ali=
cuius actus ab altero actu, cft conflitutivum cius, &
eifentiale , fed volitio creandi mundiom non differt 3
nolitione nifi per extrinfecum CONNOLAtum,ergo il
Jud eft conftitutiuum nolitionis , atque itaincidisin
feprentiam Valquis.

Secundd, quoties datur in {ubicéto integra forma
denominans fecundum omnia effendialia , 1bi datur
integya denominatio & effectus formalisve fepé di-
xi,{ed (1 amor liber fecundum roram fuam effentiam
eft intrintecus Deo ; datur tota nune formain Deo,
quz Deum conftitueret nunc nolentem attu creare
mundum,ergo nunc Deus eft formaliter nolens ¢rea-
¢ mundum.

Neque dicas connotatum extrinfccum-deell=.

Sed conrra;nam illud quod eft polterius toti for=
mi denominante,pofterius etiam eft rotd denomina-
tione , & toto effe&tu formali, neque poteft illum
impedire, fed connotatum extrinfecum eft pofterius
tota formi conftituente actum liberim, ergo eft po-
fterius toro effectu formali, neque poteft illum im-
pedire.Deinde vbi eft rota ratio ponens extrinfecimm
connotatum, & connotationem, ibi eft connoetarum
& connotatio » fed petfectioilla intrinfeca per reeft
tota ratio ponens connotatum jllud extrinfecum, er—
go vbi eftilla perfectio intrinfeca , ibi etiam debet
clle rale connotatum. Denique illud quod reuera eft
in fubiecto potelt dici de fubiecto , fed tota illa ten-
de v libera fecandum omnia ellentialia eft in Deo
ergo de illo dici poteft.

Tertib, manifefte infto, fi nihil nunc Deo deeft vt
dicatur velle creare aleerum mundum,Deus eft nune
volens creare alterum mundum , {ed nihil nuncilli
deeft. Quod probos, {i Deus haber nunc totum quod
ego habeo, guando volo ambulare, nanc nihil Deo
deelt vt velit creare alterummundum,fed haber nunc
omnia que ¢go habeo quando volo ambulare ; ergo
nihil Deo deeft.Probo minorem, nam {6l” deeft alcer
mundus , ficut mihi volenti ambulare decft ambnlas
tio; ficut ergo ablardum effet dicere;quod mihinihil
nunc deeft ad volendum ambulare , quim actualis
ambulatio , fic abfurdum eft dicere, quod nihil nunc
Dico deeft v velic alterum nundum creare, quam al-
ter mundus ergo nunc Deus eft vere determinatusad
creandum alterum mundum,cum nihil e defic ad ta-
Jem determinationcm.

Quartha&us intrinfecus Dei eft effentialiter om-
nis volitio , & nolitio, ergo non eft magis volitio
quam nolitio , fed vt fit effentialiter determinatio ad
vnum , debet effe potilis volitio quam nolitio; ergo
vt fit eilentalicer determinatio ad snum , non fuffi-
cic perfectio intrinfeca Del. Maior claracft 5 quia
indifferentia ad plura, & determinatio ad voum
{unt contradictoria,neque Conuenire poiﬁmt eidem
refpedtu eiufdem , ergo implicat ve actus ellentiali-
ter indiffecens, fic decerminario fine additione aligua
vel detra&ione.

Ad primun Refp. concedendo, quod quidquid eft
intrinfecum Deo cft neceffarium o modo quo eftin-
trinfecum ; {i enim (it intrinfecum {ecundum totum
quod dicit tiim in reto tiun in obliquo,elt etiamne=
ceffarium (bcundum omnia, fi autem eft intrinfecam
{fecundum ea qua dicitin refto tantim  non eft ne-
ceflarium nifi fecandum ea que dicic in refto. Pixi
autem altum liberum , formaliter v libetium efie in-
trinfecam fecundum ea que dicit effentialiters & 1n
recto,nion fecundum id quod dicit in obl-iqy:o;& ter-
minatiue , vide fequitur quod eft necellarius fecun-
dum ea quz dicit in recto. s

Ad confirmat. fateor complacentiam funpl l_“fh

ntialiter

L
differse

& dilplicentiam in Deo ; formaliter & <l

v

Secundum
argumens
thms

arg
o

me n"_

Quarty .
!llgulﬂtl‘r
et ively

Solutio
p;imi ag -
gum:mh




Solutie
fecundi,

Solutio
(ST Y

118  Difp.IV. De Deo. Quaft.II. Se&. IT.

differre & illas femper ac effentialiter efle in Deo,
quando Deus eft actu volens tunc complacentia ne-
ceflaria terminatur liberé ad exiftentiam , quando
<ft nolens tunc difplicentia rerminatur ad non exi-
ftentiam. Concedo igitur quod {i Deus effet nolens
creare mundum,effer in Deo actus diverfus in obliquo
& terminatiué , fed non effer dinerfus fecundum id
quod dicit in recto & effentialiter , quia illa difpli-
cenria fimplex nunc eft in Deo, fed non terminatur
ad negationem exiftentiz mundi, imd potilis com-
placentia fimplex qua necelfarid eft in Deo,termina-
tur liberé ad eius exiftentiam. Nam adtus odij &
amoris differunt etiam formaliter fecundum id quod
dicunt in recto ; odium enim dicit difplicentiam in
recto,& amor dicit complacentiamsalioqui non pof-
fer explicari quomodo Deus concutrendo ad pecca-
tum non amaret :L‘q[lt‘? peccatum ac concurrens ad
bonum opusillud amat. ?J.un invtrogue :16171: termi-
nus exrrinfecus ponitut {ed in yno eft diflﬂiccntin in
altero eft complacentia.

Quod additur illud obli(luum efle acui libero e~
{entiale, diftinguendum eft ; vel enim effeariale fignifi-
cat illud quod conitituit awt componit eflentiam &
fic nego connotatum extrinfecum effe actui libero
effentiale : vel fignificar illud omne quod terminat
elfentiam fine quo denominari nou potelttalis effen-
tia, quamuis fit omnino extrinfecam e fentiz, il[&quc
pofterius. & fic dici poteft efenciale, {ed omnino im-
proprié : ficut obiectum vifum eft extrinfecum vifio-
ni, & tamen fine illo denominari non poteft vifio
qua terminaturad illud eflencialiter, Similiver ergo
extrinfecam connotatum, eft diftinGiuum actus ter-
minatiué¢ folim , & in obliquo » non eft diftinGinum
eflentialiter & in reéto. Volitio enim & nolitio in
Deo ratione differunt effentialiter per ordinem ad
obieétum , terminaciué autem per ipla obiecta , ficur
relaca extrinfece differunt per terminos, intrinfecé au-
tem per ordinem ad tales terminos.

Ad fecandum, eadem refponfio eft,vbi datur inte-
gra forma denominans fecundum ea quz dicit tum
in recto tm in obliquo , ibi datur effeétus formalis,
& denominatio, concedo , vbi datur forma denomi-
nans fecundum ea rantim qua dicit in recto , nego.
Forma enim refpectina {epé reperitur tota in fubie-
¢to, quod tamen non denominat ex defectu alicuius
extrinfeci.Quod dixi lemper euenire in relatione,vbi-
catione, duratione. Effe¢tus enim formalis in conno-
tatiuis eft forma in fubiedo, fecundum quod illa for-
ma dicit tim in reto tim ie obliquo. Neque obfta
quod hoc connotatuin fic pofterius formi intrinfeci
denominante, & denominatione,quia eft pofterius {e-
cundum ea quie forma illa dicit in reto nonfecun-
dum ea que dicit in obliquo , & connotatiue,

Ad id quod additur,forma illam denominanté cum
fit actualis determinatio voluntatis fe fola fufficeread
ponendum extrinfecum connotatum,diftingui debet;
fufficit enim {e {ola ad ponendum liberé illud conno-
tatum ; non fufficit ad ponendum illud neceffariv.
Sicut fi dicexes pofitd voluntate hominis,ponitur to-
tum quod {ufficic ad amandum , €1go ponitur amor,
falfa cffet confequentia , quia voluntas eft caufa po-
nens liberé (uum aGum.

Denique fateor illud quod eft in fubiecto polle di-
ci de fubiccto eodem modo quo eft in fubjecto, cum
ergo volitioilla & tendentialibera non fitin fubiedto
nifi fecundum ea que dicit inrecto , non poteftaliud
de fubiecto dici ; fed hzc non eft formaliter volitio,

Ad tertium,Refp.ided nuncnon effe in Deo aétua-
le decrerum creandi alterum mundum, quia volun-
tas Deiex dominio quod habet non tendit ad crean-
dum afferum mundum , cum poffet fe ipfain illum
tendere , non deeft ¢rgo illi tantum aleer mundus,fed

rendentia & connotatio talis mundi, que tendencia
inzecto , & formaliter eft actus necelfarius , fed pro-
vt contingenter,& liberé connotat oL‘:jcétmn €Xtrin-
fecum in quod tendit ex dominio _m {eipfum. Quod
nim voluntas creata proprer finitarem facic per
actum iilpcrad:liurm, !'.m_: voluntas dinina propeer
infinitatem facit fineactu {uperaddiro.

Ad quartum, Refp. difting. antecedens , adtus in-
trinfecus Dei eft effentialicer omnis volitio & noli-
tio,fecundum ea qua volitio, & nolitio dicunt in re-
&o concedo, fecundum id quod dicunt in oblixiuo &
terminatiué nego. Vnde indifferentia negat quidem
determinationem actualem adequare famptam , non
determinationem actualem fumptam fecundum id
quod dicitin recto.

Inftabis , noftram explicationem eafdem pati diffi-
cultates quas contra fententiam Vafquis obiecimus.
Primd enim , actus externus pendet & volitione Dei
adzquaté libera, ergotota illa denominatio prioreft
effectu , & connotato exrrinfeco. Deinde non viea-
bitur circulus ; verum erit enim quod Dens agit quia
vule & vult quia agit 5 effectns enim complet libe-
ramvolitionem Dei, Imod connoratio pottetior eft
fundamento & termino , nam relatio exurgit pofito
fundamento & termino: ergo effeftus extiinfecus
prior eft actu libero Dei plene conftituto per ralem
connotationem. Denique nullus in Deo erit actus
inefficax , & conditionatus.

Refp. nihil ex doctrina quam propofui fequi eo-
rum que in fententia Valques videntar non pofle
folui. Primd, enim concedo effecbnm extrinfecum
pendere a voluntate Dei adequaté libera,acque aded
totam hanc denominationem efle priorem cffeétu ex-
trinfeco, quamuis femperilla fic in ordine ad excrin-
fecum connotatum fine quo non eft illa denomina-
tio, quz nec includic, nec Ihppu,u’t illud connota-
tum tanquamaliquid prius , fed tancim in illud ren-
dit tanquam in :Lliquid excrinfecum & pofterius. Se-
cundd , circulus hic nullus effe poteft | quia cumefe
fectus extrinfecus fit extra totam effentiam actus li-
beri, non poteft in vllo fenfu effe verum quod Deus
velit , quia agic , fed rantiim agic 5 quia vult. Effectus
cnim eft id,in quod tendit actus liber , non autem id
quod conftituic aétum liberam , & verum {emper eft
effe&tum extrinfecum efle pofteriorem actu adzqua-
té libero. Connotatio fecundum id quod dicit in re-
¢to & in obliquo , pofterior eft pofitione termini.
Connotatio auté {ecundum id quod dicit in recto eft
prios termino.De actibus inefficacibus pofteavidero.

LEaea
Secunda difficaltas ex smmntabilitate ot
dinini.

Lterum , quod videtur obefle allaterefolutioni
¢ft immutabilitas Dei omnimoda.

od

Solutio
uartn,

Inftantia,

Primum

Primo enim implicat, vt eadem forma qua deno- argumen=
minat fubieckum intrinfecé , omnino immuotara ma- tim.

nens , non denominet illud intrinfecé , alioqui duo
conrraditoria effent verade aliquo fuccefliué fine
vlla mutatione , fed Deus denominatur intrinfece
volens creaturam, per formam incrinfecam , ergo eft
impoflibile , vt fine mutatione , fit nolens illam crea-
turam, ergo fiactus Dei eft liber, neceffaria erit in
Deo mutatio. Maioreft certa,quia duo extrema con-
rradictoria non pollhnt eidem conuenire (imul , crgo
neque {uccefliué fine muratione.

Secundo,tunc diuina volantas mutatur,quando in
pofteriori figno habet nliguid incrinfecum quod non
habebar in priori figne, fed Deus ab xterno prius ha-
bet ftatum indifferentiz quam ftacum aétualis deter-
minationis intrinle¢® : nam vr fic in Racy derermina-

tionis

Secundum
argumen-
tum.




Tertivim
argumen-
Undy

Q partum

Bumen~
argumen
£l

$olutio
primi ar-
gumenti.

Solutio
{ecundi,

Solutie
terts

Solurip
Quargy,

De voluntate Dei.

tionis actualis com prius effet in ﬂ:‘“”A iqdiﬁerlm—l
tiz , haber aliquid quod_ non habebat inillo priori
figno, imd fi efler decerminacus ad oppofitum aliam
haberer determimationem intrinfecam , ergo inuta-
retus. : : >

Tertid , implicat dari nouam connotationem quin
detur fundamentum aliquod nouum ralis connota-
tionis,fed datur noua connotatio quando datur ;lf:tus
liber diuerfum connetans effeétum , €rgo dgrur fun-
damentum ﬂli(iuod nouz huius connotationis. 111114
fundamentum nouumnon eft extra Deum , quia Dei
determinatio eft prior,quam omnis mutatio ad extra:
imd fine mutatione ad extra Deus determinatus con~
cipitur , vt cum remittic paenam , peccatum veniale,
obligationem voti , ergo illud fum_:lanmntum nouum
eft intraDeum , atque aded mutatio. i

Quarto , fi Deus ab ®terno potuit ﬁnc_ :dei_nonc
vlla vel detradione tranfire a ftacu indifferentiz ad
ftarum actualis volitionis,omnino immutatus,poteft
etiam nunc , fine vlla mutatione velle de nouo , id
quod prius nolcbn_r S 1 cnim 1111ll;llnmc fuit mum[i‘o,
neque nunc erit ; {ed confequens illud nemo admit-
tit : ergo neque ndn‘u'rti deber antecedens. i ;

Ad primum, Refp. fepe dictum cﬂ"c. 1)0ch dari no-
vam denominationem intrinfecam IciPc‘Chuﬂm > per
{olam mutationem extrinfecam, vt conftare poteft ex
omnibus relationibus & connorationibus  quando
Deus ex non volente fit volens detérminate, nulla fic
mutatio intra Deum , fed in obieéto muratio {emper
aliqua fit, vel phyfica vel moralis,quz fufficit, vt no-
ua intra Deum efle poffit denominatio.

Ad fecundum Relfp. concedendo illam maiorem
tunc dinina voluntas mutatur , quando in pofterio-
1l {igno habet aliquid intrinfecum, quod non habe-~
batin priori figno , nego autem minorem ; quando
enim Deus eft in fratu indifferentiae haber rotum in-
trinfecum quod habet in ftatu determinationis, fed
106 habet tamen totum quod in ftacu determinationis

connorat in obliquo, & eodem mode dicendum cft,
fi determrinatus efler ad oppofitum eadem enim effer
{ecundum entitatem determinatio.

Ad tertium  Refp. ad illam maiorem , non poteft
dari noua connotatio , nifi detur nounm fundamen-
tum huius connotationis > primo quidem illam effe
falfam in omnibus relationibus. Nam certum eft
quod relatio noua refultare poteft ex pofirione no-
ui termini, ftante fundamento codem modo quo
erat prins. Secundo , eadem maior falfa eft in can-
fis liberis , mAm ratio tota vr {zzpé dixi cur voluntas
velitseft,guia vult ; caufa enim libera cum indifferens
fit , hoe neceflarid habet vt fine fui mutatione poffic
tendere ad oppofita,eo quod habeat vim fe determi-
nandi. Cum crgo quaris fundamentum huius con-
notationis quaris rationem, cur Deus velit creare
mundum,v. g. refpondeo autem, quia eft perfecte li-
ber, & quia habet vim intrinfecam fe determinandi
ad oppolita , fruftra igitur nouwm queris fundamen-
tum nouz huius connotationis, cum aéus Dei fir
proprer infinitacem,omnis volitio,& nolitio, & fine
vlla fui mutatione poflic refpicere hoc vel hoc obie-
Gum, Quomodo autem ad hoc neceflaria fit muta-
tio ad excra. Dicetur ftatim,

Ad quartum , Refj p- quod fi {ola obftarer immuta-
bilizas , pollet Deas nunc in tempore efle volensid,
quod prius noluit, vt bené probat argumentum. Sed
hoc tamen efle impoffibile, quia effer inconftantia &
leitas in Deo,quz non minus ei repugnat quam phy-
fica muratio:cum ergo Deus ab zterno habeat omnia
Prafentia, & eum nihil latear , decreuit circa omnia,
quid vellet facere,nunc autem i mutarec fententiam,
€tam fi non propterca tamen mutaretur Phyficé,
moraliter tamen lenis elfer & inconftans ficut homo

qui poftquam aliquid decreuic murat} poftea mente

{ulcipit aliud concilium.
SNV L

Tertia difficultas ex actibus | conditionatis &
sncfficacibus ¢ negatings.

Oftremo , contra datam refolutionem facere po-
Ptiﬂ]mﬁm videtur,id, quad Vafqui & Aureolo ter-
tio loco opponebatur ; videlicet multos elle pofle
actusin Deo per quos nulla fir mutatio extra Deuam.
Nain aétus Dei ex fententia, quam propofui , etiam-
fi fecundum omnia conftirutina intrinfecus fic ; dicic
tamen in obliquo & terminatiue aliquid extrinfe-
cum,atque aded effe ion poreft fine mutatione aliqua
extrinfeca , atqui multi funt adus in Deo in quibus
vt {uperits oftendebam nulla eft extra Deum mutatio.

Primo enim,aétus {unt in Deo conditiumri,quan- Adtns cone
do dicit Deus, (i Anti-Chriftus non peccet, volo eym divienat,

faluari , vel etiam quando videt per {cientiam condi-
tionatam , {i taliter vocetur Anti-Chriftas , faluabi-
tur,tunc nihil prorfus ponitur extra Dcum,qued non
effer, fi Deus non haberet tale decretum , & talem
{cientiam , ergo manifeftum cft in his acibus , quod
nulla fit mutatio extra Deum. Que tamen neceffaria
eft,quia vt Deus dicatur volens vel fciens conditiona-
té , datur aliquid in rerum natura quod non effet ; fi
Dens nec ellet volens,nec {ciens , non eftaliquid in-
tra Deum, ergo eft extra Deum.,

Secundo,idem valer in omni ﬁmplici complacen- Simplices

tia,v.g.dicit Deus vellem falutem Luciferi;nam ex vi
huius adus nihil eft nonum,imd fi aliquid effet noui,
1am actusineflicax non effer, fed efficax. Idem dicen—
dumeft de remiffione 0blig&tjonis,v.g.Pcc-cati & rea-
tus paena , per puram com‘[on:!.rjoncvm,dii}_,\cn{:uionc
votl; & matrimonij, aut aleerius contractus. Negue
recurtere licer ad mucationem moralem fadtam excra
Deum,pam illa femper fu pponere debet murationem
phyficam : quaro enim quid {it moralis mutatio, nifi
aliquid fundatum in aliquo noue phyfico. Imo mu-
tatio illa moralis eft duntaxar denominatio ab acku
Dei libero , fed illa denominartio ab adu libero non
poteft efle terminus complensactum liberum,cum fic
pofterior tote actu libero , alioqui manifeftum eft
quod actus liber efler obiedtum (i ipfius,crgo muta~
tio illa moralis eft infufficiens.

Tertio, idem dico de illis actibus quﬂ)us Deus di
uerfos fines preferibere fibi poteft eiufdem effectus,
Chrii’tum,v.gx.Potuit ordinare ad {alutem etiam An-
gelorum;tunc enim idem efler Chriftus,iidem An gcli,
X iidem homincs,crgo nulla eft extra Deum res noua
qua terminet 1llam connotationem. Imd fepé Deus
ordinat mediaquedam ad finem, ad quem ex {ua na-
tura ordinata non erant, tunc illa ordinatio nihil im-
primit nounm tali medio ; quaro enim quid {it in re-
rum natura quod non effer , i non effe talis ordina-
tio, & demim cum ordinatum dicicur medium » non
potelt denominatio illa effe incrinfeca medio vt pa-
ter, neque illi extrinfeca , fic enim dcberer aliquid
nouum efle additum Deo, vade talis peteretur dene~
minatio.

Quartd , quando Deus vule aliquam negationem
actu pofitiuo , tunc nulla fit mutatio circa talem ne-
gationem , imb negatio nen poteft eife complemen-
tum actus poficiui. Denique ficut dari poteft in no-
bis pura omiffio libera ita & dari poteftin Deo > in
illo verd non cft affignabilis vlla mutatio extrinfeca.

Ad primam & fecundam Refpondeo admitti Quomodo

omnino debere in Deo adtus conditionatos , qui-
bus nullus efficax atus adiunctus fit. Primd cnim
certum eft quod Deus volumtatem habet concur-
rendi ad actus liberes omniym hominum , ct;ﬂun

illos

compla-
centiz,

~ Digetficas

finium,

fint altys
conditio-
nati & in-
cfficaces.

) i Rl o L.

i
|
1
4




Quomado

circa ne-
gationes,

120

illos qui 1 fiunt, vbi nullus apparet 1 unctus
efle actus efficax. Deinde haber Deus voluntatem
{aluandi omnes homines fi velint : illa voluntas
prior eft clectione mediorum , & eft vere libera.
Deinde nullaratio cogit negare actus inefficaces L‘[k
at Cl-

noi

conditionatos , cum enim adtus Dei prits exiit:
fentialiter quam fiat mucatio in obiecto per quam
nullo modo conftituicur , non eft necefle i]trclllgcrc
mutationem vllam phyfica in obiecto vt ianU? Bt
adtus libersfed (nfficict mutatio tantim moralis, non
potes autem inuenire aGtym vllum ineficacem , in
quo obieftum non mutetur moraliter v.g. umn_Dcus
vule falutem omnium hominum , tranfit illa falus
ftatu purepoflibili ad ftatum fururi fub conditione.
Cum Deus videt {i taliter vocetur Anti-Chriftus fa-
lutem affequetur , vider {alutem Anti-Chrifti f:utu—
ram, fi talis ponatur vocatio. Idem d}fu de difpen~
{fitione vori,condonatione peccati,diflolutione con-
tractus, vbi (emper moralis mutatio interuenic;Deus
enim remiceit ius quod habebat,vel deftruir fus quod
habebar alrer,vnde manet {ublatum votum ; condo-
natum peccatim , Contr: Gus diffolutus , 2que ac fi
atus in Deo exiftens caufarus effer de nouo , quod
enimmutatio caufara in obiecto, moralis fic vel phy-
fica parum intereft , ficut 8 parum intereft quod
adtus de nouo productus fit , vel quod quinaleat
adtui qui productus effet de nouo. Nego aurem elle
impuilibilcm mutationem moralem fine prauia mu-
tatione phyfica, in qua nego illam neceffario funda-
1i, ficut & nego illam efle duntaxat denominationem
ab adtu Dei, eft enim aliquid caufatum per illum
achumsnempe ins quod eft deftrudbum, & alia huiuf=
modi que in creatis etiam fieri poffunt fine mutatio-
ne phyﬁcn, ¥t patct in pura omiflione, & multd nia-
gis in Deo qui haber aliquid @quinalens phyfice
mutationi.

Ad rertiam Rci'pon.i:oﬂb quoque Deum velle me-
dium propter ali(lucm finem,ad quem illud ex {na na-
tura non otdinetur, vt recte p;‘ob.li‘ argumentum.
Chriftus enim v. gr. fuit ordinatus ad falutem homi-
num , ad quam poterat non ordinari. Vi autem re-
f}!ondmm argumento dico iuxra principia prits po-
fica , illam ordinationem effentialiter & formaliter
efle ipihm aétum Dei neceflarium qui properer infi-
nitatem & eminentiam poteft fine additione vlla vel
detractione, efle volitio ; & nolitio eiuldem obiedti,
provt connotat tamen mucationem moralem fadkam
in 1pfo medio , nam illud nunc poft ordinationem
moraliter alio modo fe habet quam ante ordinatio-
nemsex eo quod fit proprer illud , non proprer aliud
1d eft fit caufa illius & non alterius , quod fufficic ad
diverfam denominationem.

Ad quartam Refp.quod quoties Deus vult aliqguam
negationem actu pofitivo , tunc moralis fit mutatio
circa talem negationem, quatenus forma ei oppofita
incipit effe impoflibilis ; poffer autem effe pura omif~
fio in Deo, ficut illa effe poteftin voluntate creata,
nifi obftarer fumma perfectio prouidentiz , qua ab
zterno haber omnia digefta, & ordinara, ficque non
{e habet nt'%atiué circa resnon futuras; fed po{iriuo
adtu tendit in omnia futura,& in omnia non furura.

QVASTIO IIL
De reliquis propriesatibus voluntatss dinina.

Xplicara libertate in qua rotum later Bnigma
Evulmmris dwine;non erit difficile quatuoralias
eius propricrates exponere qua adiunéa funt liber-
tati;prima eft efficacia, {ecunda immutabilicas, tertia
_ordo deeretorum,quarta fanétitas quz complectitur
mnpeceabilitatem, & virtutes omnes.

DifpIV. DeDeo. Quaft. 11]. Seét. 1L

Secrtre L
De efficacia veluntaiss dinine. Are.4.6.8¢ 8.

N rribus fita efle videtur hec effic cia.Primo,quod

voluntas Dei femper implearur.Secundd,quod om-
sinin reram fic caufa. Tertid , quod fe fola fufficiens
fit ad faciendam in rerum natura nouam denomina-
tionem,& fupplendum effectum formalem nouum.

Ratio ‘dubirandi primo eft, quia nulla voluntas
beneplaciti effe potett in Deo quz non fic abfoluta,
crgo nulla eft volunras beneplaciti quz non implea-
tur. Probo antecedens, fi aliqua effet voluntas bene-
pld:,‘ici condirionata illa conditio neceflario effer ipla
voluntas Dei, v. gr. fi dicat Deus volo {alaare homi-
nem {1 conuertatur, idem eft, ac {1 dicat,volo (alaare
hominem , fi voluero illi dare auxilia quibus vi-
deo illum confenfurum , hoc autem ablurdum eft,
quia fic voluntas Dei erit conditio ad veluntatem
Dei.

Secundo , voluntas Dei applicat omnipoteritiam
mediante intcilcc"hf,qm dirigic eam immediate, ergo
voluntas Dei mediaté {olium concurrit,

T ertivsper folum adtum voluntatis dininz poteft
intelligi effectus formalis moralis nouus,extra Deum
ergo per eundem intclligi eciam }JUT.‘CI} nonus effe-
¢tus formalis phyficus non eft enim maiorratio vnius
quam alterius.Deinde per illud decretum Dei {altem
virmalicer nonum,multe debent explicari nouz de-
nominationes phyfice , alioqui oportebit infiniries
mulriplicare modos diftinctos realiter, v.g. vbicario,
& duratio,vel funt modi diftincti vel explicantur per
{olum Dei decretum, v.g.poflunt exiftere Petrus; lo-
cus Lugduncnﬁs » & creatio Petri,quin Petrus it in
loco Lugdunenfi,connotare locum, elfe indiftans eft
;Lh'quid diftinétum a Petro, loco , & creatione Petri,
hoc autem nihil aliud eft quam decrerum Dei crean-
tis Petrum Lugduni,& non alibi,ergo per folum Dei
decretum noua faluatur denominatio,& nouus effe-
¢tus formalis. Idem argumencum feri poteft de du-
ratione aliffque pluribus denominationibus phyficis,

quas per huiufinodi decreta explicamus facilius quam
per congeriem tot entitatum modalium.

Dico primb,veluntas Deiquoties abfoluta eft {em-
per impletur,multe tamen {unt voluntates conditio-
natz qua nunguam implencur. Ira §.Thomas art.6.
quod immerito Scotus negat.

Ratio eft,quia fi aliqua effec voluntas Dei abfolu-
ta qua non impleretur , deberer dari aliquid extra
Deum,quod impediret operationem diuine omnipo-
tentiz app}imt‘ e pet voluntatem efficacem : hoc an~
tem {tatim patct efle impoffibile quod autem aliqua
detur voluntas Dei conditionata , quz non implctur
Ibmpcr , conftarex voiuntare conditionata i'ulu:m_d'i
omnes homines quam effe in Deo qualtione fe-
quenti demonftrabitur.

Dico fecundd , voluntas Dei libera prima eft &
immediata catifa omnium rerum non minus imme-
diata quam intellectus.

Ratio eft, quia Deus eft agens intellectuale,quod
non agit per pozcntmm,u_ih €o modf} quo applicatur
pet voluntatem,alioqui i ex neceffitate ageret, pro-
duceret omne quod poteft,quod autem cocurrat im-
mediaté, patet , quia omnipotentia pl:mé indifferens
eft ad quidlibet producendum, & inrellectus etiam
indifferens eft , vt eam proximé dirigat , nifi accedac
imperium voluntatis » ergo voluntas immediata
eft caufa rerum per modusn imperantis , intellectus
per modum dirigentis , omnipotentia per modum
exequentis.

Dico tereid 5 nullus effectus formalis aut denomi-
natio noua phyfica extra Deum , efle vel concipi po-
teft, per folum decretnm intrinfecum Dei. Ita corh-

mupiter

_T_[i[ﬂbx
difficyles,

Vol
Det ab
luta lem-
per imples
Lar,

Eft imme
diatare-
rum caufa.

Non fuffis
citad no-
nas deno-
minatjo-
nes

!




fie

o=

Solutio
dubitatio.
ogm,

De voluntate Dei.

muniter Theologi omnes ac Philofophi contra quof-
dam Dodores,qui vt modos omues exterminent pu-
tant {aluari omnia pofle , ac refponderi ommnibus ar-
gumentis quibus _pmb.mtur modi,per {olum Dei de-
crerum vircualiter nouuim.
Ratio autem contra illos eft;quia fi per fulm_n de-
crefum immanens Puﬂi‘t cxghmrf aliquis c{i'r_c.:‘ms
formalis , explicari eciam poilet quﬂtbct , verbi gra-
tia fine calore nono, manus dicerur calida, per fo-
lum decretum Deis aér erit lucidus , paries eric al-
bus.Cur enim ? materia ex non vnita,nd incipiet dici
ynita, per folum Dei decretum , & per illud idem
decretum , non poterit dici alba, vel calida , null_n
enim proxfus difparitas eft. Deinde voluntas omni-
no immanenter operatur , ira vt nullus ab ea cti_c—
¢tus procedar nifi per omnipotentiam ; ergo per {o-
Jum Dei decrecum nullus effectus phyficus oriri po-
teftin rebus. Sed neque oportet recurrere ad decte-
tum vircualiter nonum , nam illa virtualitas fignifi-
cat tantim, quod ille actus equinaleat nouo actui
voluncatis , & faciat totum quod facerer actus di-
ftin@us ; fed adtus diftinétus , quamdia eft imma-
nens , nihil facit extra voluntatem : ergo neque facit
quidquam decretum illud nouum x:i{tu:ﬂitcr. [?cni—
que vt intelligatur nouus cffectus formalis _phyhcus,
debet effe aliquid in rebus quod non effet, fi non da-
recur talis effeétus.{ed efler totailla virtualitas ve nu-
per argumentabar , €rgo preter €am requiritur ali-
quid alind.

Ad primam, Relpond. mulras effe in Deo volun-
tates beneplaciti que {unt conditionatz (vt dixi)
neque tamen voluntas illa eft conditio ad fe ipfam ,
quia verbi graria Deus dicic volo faluare omnes ho-
mines fi velint confentize gratijs quas ego illis dare
deftinaui,non autem dicit volo {aJuare,fi volo.

Ad fecundam ;, Refpond. voluntatem immediaté
concurrere in fatione pracipientis ficut intgllc&us
concurrit immediate dirigendo, vide concurfus vEii=
ulque immediatus eft,{ed in dinetfo genere.

Ad tertam, Refpond. effeétum formalem mora-
lem facilé polle intelligi per folum actum immanen-
tem volunratis vel increat® , vel creatz , quia mora-
litas non cft aliquid producibile per veram actionem,
fed refultattantiim pofico aliquo extrmfeco : deno-
minatio autem p‘nyﬁm noua , exigit formam phyﬁ—
camnouam ad quam neceflaria eft a&tio , notum au-
tem eft quod actio immanens non producic aliquid
ad extra.

Deinde nego vllam effe denominationem intrin-
fecam nouam , qua poffit faluari pet folum Dei de-
cretum. For}na per quam :1liqu_id durat , vel eft in
loca, cit ipla entitas rei quatenus coexiftit loco aut
tempori, pofita conditione aliqui preuid verbi gra-
tia motu locali , vel creatione , vel etiam fi velis po-
fito decreto Dei terminato ad tale fpatium , aut ad
tale tempus 5 cum enim dicis potuit effe talis crea-
tio Petri, efle talis locus, quin hac creatio conno-
tet talem locum & illi coexiftar, ergo coexiftentia,
& connoratio eft aliquid diftinGuma tali loco, &
a creatione ; diftinguo , cft aliquid diftinétum quod
fic conditio ad talem denominationem concedo ,
quod fit forma denominans,nego. Quomodo autem
de ynione non fic par ratio,alibi difpucatum eft.

SEermos h
De immut abilitate voluntates dinins. Are.7.

Veabilis erit a&us dinine voluntatis, i Deus
in tempore poflit velle aliquid, quod ab aer-
10 non voluit, vel nolle quod voluit,quomodo au-
tem cum liberrare ftare poffic immucabilitas facis fu-
perils dichun eft.
% Tom. I.

121

_ Ratio autem dubicandi, quam lace proponit He-
rice d.20. c.2. feré olim foluta eflt , cum agerem de
concordia libertatis cam prefcientia ®terna Dei. Sic
autemhabet , omnis volitio libera in eo inftanti tein-
poris: quo exiftic, prius natura poteft non exiftere,
actus enimnon eft hber nifi procedar a principio in-
differente , ‘quod nimirwm prius natura poflic non
agere quando agit ; fed {i Deus eft immutabilis non
habet indifferentiam in vllo plane inftanti,quo agit,
ergo non eft liber. Probo minorem , & fumo ittud
inftans (B) in que decreuit producere Petrum , fi
Deus in hoc inftanti prius natura quam velit creare
indifferens eft ad non volendum, Déus poffet nolle
id quod prius voluit 5 nami in inftant pracedenti
iam voluit creare , {fed hoc eft Dei decretum effe mu-
tabile : ergo i Deus eft immurabilis non habet indif-
fetentiam ad volendum & nolendum eo inftanti quo
vult , & idem argumentum fieri poteft de quolibet
inftanti ; prius enim ; & prius voluir , ergo in nullo
inftanti reali Deus eft liber, i eft immutabilis,nam vt
fit liber deber aliquando effe indifferens, & pofle non
velle,quaro autem in quo inftanti poffit non velle.

Neque dicas primo , Deum ab zrerno pofle non
velle,& elfe indifferentem.

Sed contra, elle ab zterno indifferentem , veleft
femper & in omni inftand effe indifferentem , vel
in aliquo tantuminftanti, non primum, quia fieft
indifferens in omni inftanti , ergo in ifto nunc eft in-
differens , quod cft fallum , quia fic poffet murare
quod prius voluit:non fecundum quia nullum eft in-
ftans in quo non muretur {i eft indifferens.

Neque dicas fecundd , illam efle neceflitacem {o-
lam ex fuppofitione quz libertati non eft contrarias

Sed contra,tunc {uppofitio tollit libertatem;quan=
do illa nunquam tolli poteft per liberratem , fed illa
[uppoﬁrio tolli nunquam portuir, alioqui Deus mu-~
taretusergo tollic libertatem. Imo ex fuppofitione
dininz immurabilitatis Deus non potelt non velle
nunc illa fuppofitio non pendet a libertate , crgo ex
fuppofitione neceffaria Deus non potelt non velle.

Neque dicas tertid , in omniinftanti collectiué
fumpto cum omnibusalijs, Deum effe indifferentems
ad volendum, vel non volendum,quamuis inifto in=
ftanti diftsibutiné fumpro non fit indifferens.

Sed contra, inifto inftanti fumpro colledtiue yes
rum eft dicere , Deus eft determinatus in inftanti
pracedenti; ergofi in ifto eft indifferens iam eft mu-
tabilis. :

Dico primd s nullum eft in Deo decretim quod
@rernum non fit fumptumadaequare. Ira videtur no=
tum effe lumine naturz , quod tamen negareomnes
tenentur qui putant aétum Dei liberum effentialiter
comp[cri per actionem extrinfecam,vt prob:mi qu.z.
fienim decrecum Dei completur & conflituitur in~
trinfece per aliquid omnino extrinfecum Deo, fiueilli
fic effectus.five caufalivas,{iue aliquid aliud producti
in tempore implicat decrerum illi Dei cunc efle acku,
quando non elt illud per quod conftituitur effentiali=
tet,effectus extrinfecus, & caufalicas rion fine ab zeep-
no,cum folus Deus zternus fit,ergo decretumnon eft
zternum & ita t'xprc['s?: negat Herice difp.zo. C.I. M
~.1in {ententia vere , quam clegi nuper nullo-negotio
explicatur ternitas diuini decreti: 2

Ratio autem primbd eft,quiz quidquid eft futarim,
ab arerno eft futurum, fed nihil porefteffe futurim,
nifi prefupponat efficax decretum Dei , ergo omne
Dei decretum eft zternum. Maior probatur s quia
omnis propofitio de futuro ; eft ab zrerno vera vel
falla , fi enim res nunc eft 5 ab@terno verum fuit
dicere , quod tunc erit, vel non etit , ergonihil eft
futurum quod ab =terno nen fit futurum, Deinde

certum

Ratio du-
bitandi.

Tr’lP{Eﬁl
euafio.

JBrertiitas
decreto-
Tum.

:
|
i)
{




“$olutio
difficulra-
is.

Diftinftio
decreto-
Igm.

122 DifpIV. De Deo Queit. I11.

ab #terno {cientiam in Deo , eorum
i que funt futura , illa f{cientia cum fie
lentia vi J:m]is P],‘;L‘liippo]'lf[ decrerum , crgo illud
retum eft aternum in Deo. Deinde i Deus in
empore inciperct aliquid velle quu‘d ;\.b‘ Zterno
non voluilfer , noneflet in Dea pertectiflima pro-
ntia j perfedtior enim prouidentia eft qua ommnia
digerit funul , & omnia confilia fua haber :‘.\gp_ﬂ‘]im,
quam qua per partes decernit : imo i113}101f§ct.l et
prouidentia quz nelcit ea qua fadtura c:i%,& ita { vt
dixi) ex Apoftolo colligitur elegir nos in ipfoante
mundi constitntionem vt eﬂémmﬁmr’ﬂiﬂﬁ?{”"’i”"ﬁcplfﬁ-
tiam i myiterio s 8. Quam Fmdr;/?.’:mmt Deys ante
Sacula in gloviam noftranis :

Dico fecundd , nullum eft Dei decretum quod
non fit emninoe immutabile, quamuis illud ab zrer-
no potuerit non effe. lra ctiam lumine naturz no-
twn eft. i . ;

Ratio autemeft , quam olim ateuli, quia quain-
wis polfet Deus in tempore velle id quod noluit, vel
aolle quod voluit fine mutatione vlla phyficain ip~
{o Deo , ficut ab terno potuit fine phyfica muta-
tione rranfire 3 ftatu indifferentie ad flacum derer-
minationis » hoC tamen non poffet fieri fine vitio le-
uitatis, & inconftantiz , que in PDeum non cadunt,
apud quem non eft mutatio nec viciflitudinis obum-
bratio.

Ad rationem dubirandi {uperits diGum eft,Deum
it quolibet inftanti temporis efle prius natura indif-
ferencem ablolute, quam velit agere quamuis ex fup-
Pof{rionc quod prius fe dctermil}aucrit , non {ir am-
plius indiffecens : illam autem {uppofitionem abflo-
luce loquendo femper poteft tollere,quamauis ex {iip-
poﬁ[imlc determinationis libera ; non pn[{it tollere.
Ad argumentum igicur dico,volitio libera eo inftan-
ti quo eft prius natura potelt non effe, antecedenter,
& abfoluté loquendo concedo , confequenter, & ex
{fuppofitione liberé pofira,nego. Deus enim abflolu-
te confideratus [L‘lnp(’r habet indifferentiam, fed ex
ﬂlppoﬁcicnc illam non habet, & illam fummﬁ:l'U‘
nem tollere abfoluté poteft, non ex fuppefitione.
Immurabilitas enim non eft adequata caufa , cur
non poflic amplius tolli, {fed determinatio libera
voluntatis immmutabilis eft canfa cur non yalﬁt ame-
plius rolli.

Neque dicas illam {uppofitionem rolli non poffe
a voluntate immutabili femper enim redit diftinétio,
confequenter concedo , abloluté nego. Neque va-
lecargumentum de amore beatifico quém aliguis in-
cepifler libere , priufquam effer beatus ; eius enim
gonferuatio nullo modoe effet libera , quia eius cau-
fa non eft actus prius liberé elicitus , {ed vifio inter-
ueniens caufat illam neceffarid , & reucra illam can-
farer, quamuis non effet prius canfara;vnde illa fup-
pofitio nullo modo pendet A liberzare,in adtu autem
Dei neceffitas confequens ovitur 4 {ola valuntaze,ac-
que ita femper cum ea manet Libertas.

I1IL

De diftinétione ac ordine decretorum dinigorum.

um eft effc

SEeTiO

Vim vnicus 5 & fimplicifimus in Deo firactus.,
Cnulln realis poreft efle diltinctio vel ordo inter
Dei decreta , {ed ad fummum diftin&io & ordo fe-
cundum noftrum modum inrelhgendi 5 tunc enim
diftinétio erit inter decreta, quando intelligi a no-
bis potetit decretum de vno obieéto, quin incelliga-
tur decretum de 2lio : tuncerit ordo , quando in-
telligctur voum decretum , vt prius alio y & quafira-
tio alterius.

Reatio erge dubitandi primé eft, quia non paf-

funt diftingui Dei decreta, nifi ex diftinGione sbies
¢orum ad qua tenminantur decreta , {fed non difkin-
guuntur ex L;ll:;cri'.lutc olnccturltm‘ > nam {lfg Deus
per vnicum decrerum vult multa obieta ficut inne-
bis fepé ynus actus voluntatis terminatur ad plu-
ra, ergo decreta Det non l.zuﬂimt vllo modo di-
ftingui. :

Neque dicas , tunc pluraefle {lC‘L’l‘Ct:l-(lll:llldo yule
plura obiecta per moduim plarium , tunc effe ynum
(lu.-mrlo,vult plura obietta per modum vnius.

Sed contra, ve plura obiedta volica fint 2 Deo pex
modum plurium , deber in rerum natura dari aliquid
quod non daretur , fi obiecta illa eflent volica pet
modum vnius s {ed nihil omnino datur , vel in Deo,
vel in ipfis obiectis,ergo vanum eft dicere quod Déus
velic illa obiecta , vel per modum vnius,vel pet mo-
dum plurium.

Secundo , {ieffet ordo aliquis inter Dei decreta,
ita vt voum concipi deberer vt prius altero , debe-
ret dari aliqua ratio,& radix illius ordinis, & priori-
tatis , non poteft vlla dari ratio aut radix ; vel enim
illa radix effer maior propinquitas mediorum ad fi-
nem , vt pitat Scotus, & hoc dici non potelt, quia
Chriftus propinquior eft gloriz Dei; quam falus ho-
minum , & tamen Deus vule Chriftum propeer ho-
mines : vel illa radixeft dependentia {ola obiedto-
rum fecundum fe , quod etiam yverum effe non po-
teft , vt contra Valquem probant Suarez difput. 5.
de incarnat. Herice, Ribas, & alij, quia {zpe nullam
obieéta intex {e habent connexionem ex fua natata ,
fed ex fola Dei voluntate, & contra Erp& poflunt ef-
{e obica fubordinara ex {ua natura , quin a Deo
vaum volicum fit proprer alind,

Neque dici tertid poteft, quod illa radix fic
pendentia,quam habent obiecta ve volita, redit enim
argumentum ('upcl'iirﬁ , vi inter obiedta

prove volira,

1
repus

fit :ﬂ,iqur-. dependentia ; deber dari aliqui
quod non eflet , fi non effer ralis depe
nihil prorfus eft , vel in Deo, velin obiectis, ergo,

&c. Deinde poteft dari caufaliras inter obicéta vt

volira , quin tamen detur ordo prioris ; & pofterio-

ris inter decreta Dei 3 nam finis canfat media vt pa-

tet; & tamen intentio finis fwpiffimé neque ratione

diftinguirur, neque prior eft electione mediorum,vt

dicetur difp.5.ergo inter obiedta vt volica poreft cffe

ordo ; qui tamen nen erit inter decreta.

Texrio ; 1lla prioritas & diftinctio fe tenet tantim
ex parte obiect voliti non autem ex parte Dei vo-
lentis, ergonon eft ordo & diftin&io decreti,fed fo-
lim denominatio extrinfeca,

Dico primb , quotiefcunque Deus vult voum ob-
iectum , vel mulea obieta per modum vnius toties
vnicum eft numero decretum , quando autem vult
mulca obiecta per modum plurium , tunc funt mul-
ta numero decreta , ratione diftinéta.Ita omnes tim
veteres tlun noui Theolegi, quos male deferunt ; &
in {uas partes trahere nituntur nuperus author libri
de priori,& pofteriori, & nouus etiam doétor fubtie
liffime Theologie.

Ratio eft , quia multa tune funr decreta ratione
diftinéta , quando intelle@us habet fupndamentum
concipiendi vnum decretum non concepto alio, fed
quando Deus yult mulea obic&a per modum plu-
rium , intelleétus haber fundamentum concipiendi
vnumdecretum non concepto alio , nam velle Plu:a
per.modun vnius, cft velle plura prove inter fe funt
connexa, verbi gratia velle ynum provt caufar aliud,
velleautem plum ve pluraseft velle illa provt nullam

dicunt inter fe connexionem,v.g.velle Perrii, & Pau-
lum, funt due decrerarvelle auté animam, & eius po-
tentias non{unt duo decreta , fed vnicum : velle Petri
fanitatem;

dentia  lea

Eomum
ordo,

Quando«

nam de~
creta ot
diftinéta.




Quomode
Ynum fiv
alio prius.

Radix ho-
i ordi-
nis,

De voluntate Dei.

fanitatem, & velle illius gloriam duo funt decreta :
velle aurem fanitatem proprer gloriam ynum eft de=
cretums Imo tunc in Deo {unt duo decrera per ra-
tionem diftinéta quando refpondent actibus diftin=
&is voluntatis create s fed quando Deus vult plu-
ra {ine connexione inter illa , decrecum illud ref~
pondet _ph:ribus decretis volunratis create , ergo
tunc {unt plara decreta , & ob hanc caufam, vt
oftendam 1nfra , intentio finis, & electio imedio-
rum; in Deo funt aliquando adtus diftinéti per ra-
tionem , quando fcilicét Deus vult , abfolute finem
per aliqua media quecunque tandem illa fint , non
enim vult finem vt connexum cum talibus medijs
neque nedia vt connexa cum tali fine , vale g‘m’m
tunc plura, veplura. Aliquando autem intentio 8¢
eledio funt vaum numero indiuifibile decretum ,
quia Deus vult finem & media,vt inuicem connexa,
ita vt non velit finem nifi per talia media, neque ve=
lit media nifi propter talem finem 4 tunc enim vulc

plura per modum. vnius , & hoc pro fequenti qua-
#h'onc de pradeftinatione valde notandum erit ; fi~
cut & quod f{equitur de ordine inter Dei decreta,
Dico fecundd , inter libera Dei decreta darur or=
do :!liquis & prioritas non realis {ed virraalis tan=

thim, & pex rationem : atque ita in diuinis decretis
plura diftinguere licet figna satienis,contra duos au-
thores nuper citatos.

Ratio eft, quia tunc datur orde virtaalis, & prio-
xitas per rationem quando intelleus haber funda-
menti concipiendi voum decretim prius quamalind
fed habemus fundamentum concipiendi vnum De1
decretum prius quam alind , ficut {Eientiam conci-
pimus vt priorem volitione quod probo, tunc
intelledtus contipit vnum c'tc‘-crc:pm vt prius alte-
to; quando ynum decretum prefupponitur ab al-
tero » fed vium decretunt prefupponitur ab dleero ,
ficat decretam prafupponic {cientizm ergo ficur
fcienela eft prict decreto,fic vrumm decrettimeft prius
altero. Denique quaro verum Deus prius res videat
vt poflibiles per ['ciqqt.iu_m {implicem » quam vt futu-
tas per {<ientiam vifionis vorum prius debeat coneis
p1 velle permiteere peceatum quam velle illid puni=
tesprius videre peccatum lade quam illuin reproba=
te. Pollintque alia congeri ex quibus manifefté paret
poile cum fundamento in re concipi 4 nobis vaum
decretum effe alio prius.

Breuiter igicur Iiic arguo vt concipiantus in Deo
plura dectera & ynum alio prius fufficic vt Gt diftin-
¢tio,& dependentia non mutuiin obiedis & funda-
mentum eX parte Dei,cum Deus permittit peccatuin
Tudz,decernirque illud punire,eft diftinétio & depé-
dentia non fnutua inter peccatum & paenainsex parce
autem Dei eft aquinalentianam adtus infinicus Dei
aquinalet actibus diftinéis , crgo poflunt 3 nobis
concipi pluta in Deo deciera,tota etgo difficultaseft
citca propriam radicem illius priotitatis decrctorun;.

Dico tertid,tune ynwm decretum per tationem cft
Ptius alcero, quando vnius obie@um prove eft voli=
tum , ita caufat obiectum alterius decreti veab ea
non caufecur verbi gracia valt Deus folem propees
hominem, & non contra s tunc prius vult hominen
quam folem:tunc autem vaum decretuh eft alio po-
fterius , quando vnius obiedtim provt volitum cai-
fatur ab obic &o alcerius decreti, & illud non caufag,
Tunc aitem duo decreta fiirit fimul, neque ifices illa
tﬁﬂoxdo prioris 5 & pofterioris, quoties obieétuin
valus decteti non caufat obiectum alterius decreti
necab eo caufatur provt volituid;, vel certé canfar il-
Iud & ab eo caufarur. ;i
_ R:zfcio eft,quia nulla poteft affignas alia radix hus
4S prioritatis quam prioritas inter obiecta provt vo-
hita ve refhd oftenditus in tatione dubitandi 5 hon

* Tom. I,

g

i2 3
enim peticur ex maiori propinquitate obiedi ad fis
nem, nec ex obieckis fecundum fe; cum {zpé obiecta
non fint inter fe connexa nifiex Dei voluntate.

Tanttim manet difficaleas in primo & fecundo ar-
gumento propofica, quid fit nounm in rerum natura,
quando Deus vule plum vt plum, quod nion ﬁt,cluzm-
do Deusvule plura per modum vnius : vel etiam quid
fit noui, quando obieétum vnius decreti prove voli-
tum, caular ebiedtum altesius decreri, Quid inquam
fit illa connexio, vel caufaliras obiecive voliti, quz
non ponit aliguid vel in Deo qui eft immutabilis;vel
in obieétis qu& manent immutata intrinfece , dicun-
tirque folim murari per denominationem ab a&u
dinino.

Sed hoc torum foluebam queett:2.cum oftenderem
circa quos actus libera effe poflit voluntas diina, &
ordinare media eadem ad yarios fines , eo quod talia
media per hanc Dei ordinationem moraliter mutark
dicantur 3 aétus enim ille Dei proprer infinitater
zquinaler actui cuinlcungue creaturz, & fine mita-
tionein feipfo facit mutationem moralem in obie-
¢to. Quod idem locum omnino haber in cafy pro-
pofito , ybi Deus vult plura ve plura, & vnum oiie—
ctum vult canfari finaliver ab alvero , fufficit enim ad
hzc omnia mutatio moralis fadta in obicis, & cau-
{ata per adtum diuinz veluntatis infinicum in gene-
re actus. i

Addebatur in fine fecundi argument , polle obie=
€um vnius decreti caufari vt volitum ab obietto al-
terius decreti; quin decur incer illa decrera huinfmo=
di ordo & prioritas , hoc enim concedebam in terria
conclufione. Si enim obiecbum vnius decreti fic cage
{er 5 vt non caufetur ab obic@o alterius decreti tung
decrerum illud eft ditincbum ab altero ; & eft 1llo
prius, {i autem ita caufer vt etiam caufetar ; tunc des
cretum vnum nec eft altero prius; nec eft diftinGtuin
per rationem ab altero ; quia idem eft actus quo Deiig
valt plura vt connesxa inter fe quod eit velleilla per
modum vnius, X : : ~

Ad terriam, nego illith prioritateim rationis effe
{oliun in obicétis,eft enim eriam in ipfis actibus giivs
cum fundamento in re poteft inrelledtus concipet
ve diftinétos , & {ubordinatos;cum vnus ingelligatuz
efle ratio alterius & prefuppon: abalters.

Neque dicas manifeftd hic effe eireulum, nafn ob=
iedta dicuntur fubsidinatd & conneka prove volira
id elt per decrerum diwmnum » & decrerum dicitug
prius peripfuin obiectum; iy i

_ Relpond. eniin 3 nullum hic elfe circulum ; vbi ek
fectus cognofcitur per caufam; & caufa per effectum
fubordinatio enim obiectorum tunc eft efeGus de-
erert diuini, & deeretum divinum ve illius cauls co+
gnofcitar per fubordinationém obieétorum tanquar
per aliquid pofterius, & ab eo caufarum.

Stex 10 IV,
Santtiras, ¢ virtares voluntatts dinind.
CEr'tum elt prim,efle 1 Deo proprijffimé , dis
¢tain ﬁm&imtcmgqux noneft aliud;quam perfe=
¢tiflima voluntaris dinine adequatio cum wterna le=

gcsac iatione increataseft autem {An&itas illa infinitd
unplicires fecundum omnem madum & fecundin

omnem perfectionemn fanétitatis. e béa‘m offe
Primd ; dixi Detm effe propric ac veie fanekiiin, fatiéium,

quod fi alia omnia filerent ,\dicunt fané imb intenfit
fimd voce clamant duo Scraphini,coxafn thraio Dels
neque ceflantdié ac nocte dicere 4 find nonfemel fed
ter;imo millies dlternant fanitus, Ex quafinihil {Cirénty
nihil viderent , aut migarentur in Deo alitid {n qua
vident omnia clamant fanéfss. Patet enim {anékil=
funum neceflatid Denm elle s quia fanttitas eft ade=

Q 2 quatigy

lln
;1
b
1
1
4
i




e ey e e

|

124  Difp. V. De Deo. Quaft L Sect.L

Sanct. Dionviio z'mjl*n"[:rzﬁ‘:}’sz & puritas omnino 1=
wlata, Deus autem per identitatem adaquatus

ernz illi legl,ac increata racioni vt patet, atque
aded Deus eflentialiter eft fanétus,cum implicer con-
i em vt actus voluntatis Dei non firadzqua-
tus indicio rationis cum quo vnum eft effentialiter.
Quid it Secundd,dixi quid fit Deum effe fan¢tum,eft enim,
Dei o= o4 dixi,voluntatem diuinam,& omnes eius actus effe
A% perfectiffimo modo commenfuratos cum xterna le-
ge , qua nnon cft aliud quam recta ratio diui;mlprov:
diftat omnia,qua nature rationali funt céuenientia,
rectitudo ergoilla, & conformitas vuhzntaris‘ dini-
ne cum hacidea, eftid ipihm quod vocatur fanéti-
tas, vel habitualis quatenus inipfo Deo refidet, vel
actualis, quatenus in omnibus eius actibus reperitur,
cftque illa bonitas moralis & (vtdixi) puritas om-
nimoda. Imd eciam cum eflentia ipfa Dei , fit regula
illa & iudicium rectum,per amorem autem huius le-
gis il maxim‘t‘: E{datt}tl( mur , optimé quoque dicitur
amor Dei cfle fanctitas perfectifiima. Deinde verd
cum illa anétitas vt dixi fit conformitas illa com re-
a ratione 4 illius vcluriparrcs quzdam {unt omnes
omnind virtutes , quatenus circa particulares mate-
rias faciunt voluntatem, & cius aétus commenfura-
tos & conformes @ternz legi. Dici crgo poreft {an-
éiras Dei effe rectitudo,8& 1uftitia pertectiflima, effe
omnimoda cius puritas, efle amor infinitus quo f&
ipfiun amat, ac demim effc virmtum omnium cumu-
lus, quatenus pastes veluti quedam funt infinite hu-
ius rectitudinis.
Quanta i Tertio ; dixi quam perfecte fanctus fit Deus, eft
Dei fan-  epim omni modo excogicabili fanétus vt expendicur
ditas, recke & Leffio 1.8. Eft enim primo fanctus obiecting,
quia eft obie@tum omnis plané fanétitatis , cum fan-
¢kitas it , vt dixi, commenfuratio cum xterna lege,
a¢ illius amor ; Deo enim qui puriflimus eft,adharere
pet amorem eft effe puram & fanctum : ficut adha-
rete rebus inferioribus eft effe impurum.Secundo eft
{anckus exemplariter , quia eft ipfe per fe recta ratio
& illa pulcherrima lex radijs ipfius Deitatis exarara
in mente Dei qua regula eft totius bonitatis moralis.
Tertid, eft fanctus formalicer, quia ¢ft formaticer fui
amor & illa rectitudo, non autem per aliquid fuper-
additum, Quaitd, eft fanGtus infinité rim intenfiue,
tum extenfiué,quia fe ipfum & recticudinem {uam,&
legem zternam amatinfinicé, quantum feilicer ama-
bilis eft , & quam perfectd illam concipit , ex quo fe-
quitur, vt peccatum perfecté oderit, quia infinité fe
ipﬁlm, & reétitudinem amat oppofitam peccato. De-
inde infinita eft extenfiué illa fanctitas , quia in om-
nibus {e ipfum amat infinit , imd exrendic fe illa {an-
€titas ad omnia qua Deus in effentia {ua cernit , illa
enim omnia proptet ipfuninfinice illi placent,Quin-
0, lanétus eft eminencer,vel porilis emanatiué,com-
municatiné , foeecundé , omnia enim perfeiplam, &
quafi arraétu fuo fanétificat. Primd, prafentia fuz
{ubftantiz, fapientiz, potentiz , mundum vniuerfim
veluti templum quoddam confecrat. Secundd , ani-
mam rationalem cognitione ac amore fuo. Tertid
Chriftum ipfum 5 in quo fubftantialiter pofuit toram
{uam fanctitatem veper eam homines fan&ificarer,
de illius enim plenitudine haurimus omnes prefer-
tim per {ymbola {acramentorum , vbi totus in nos
effluic fons fanétificarionis. Ve videas quantum crea-
ta fanctitare differat increata fanéticas ; eft enim efe
{entialis, eft (ub(tanria, eft infinita,eft exuberans,&c.
Quales in ° Cerrum eft fecundd , virtutes omnes quz non ha-
]\?i::,ntr::f bent ciTcntiahrcy adiunctamimperfectionem , efle in
Deo perfe&ilﬁmns,qui'z illz omnes, vt dixi,reétitudi-
nes guadam funt, & veluti partes pleniffima illius

rectitudinis qua fandticas eft, quafi gemine huius dia-
dematis, & ftelle huius firmamend,eflet aut€ infiniti
differere de fingulis. Eft enim in Deo charitas erga fe
ipfum, tum intenfiné ciim exrenfing infinita, quoad
omnes actus,quoad omnes modos,quoad omnes fru-
&us perfeétiffimi amoris. Eft in Deo mifericordia,
qua non dicit effentialiter triftitiam,fed voluntatem
inten{iffimam {ubleuandi & confolandi miferos,qua
voluntas quam fit ﬁnccrﬂ,que‘lm incenfa,quam efficax
teftantur natura , gratia, gloria ; quidquid enim ha-
bet isipl-Cﬂ[i?. lucis, quidquid bonitas luauitatis,quid-
quid prouidentia bcujgnimtis, hoc totum mifericor-
diz yifCera exugunt, vt in nos deriuent {alutem, re-
demprionem,beatitudinem.Hinc venia peccatorum,
facramenta , Chriftus ipfe menfura infinita miferi-
cordiz fine menfura. Iuftitia nulla eft in Deo {ecun-
dum propriam , & adzquatam rationem iuftitia cui
eft efientiale debitum refpicere ita ftrictum,ve fi vio-
lecur fiat iniuria,Deusauté Dominus omnium iurium
creaturz nullam facere poflet iniuriam licét negaret
creatura, qua promific , ctiamfi aliunde ratione fan-
dtitacis & fidelitatis diuine id fit proxfus impoffibi-
le. Reperitur tamen vera quadam iuftitiain Deo fe-
clufis imperfectionibus, pracfertim legalis, & vindica-
tina,qua de re fusé dicam agens de iufticia. Sunt et-
iam in Deo veracitas, fidelitas, magnificentia, & li-
beralitas,clementia, bcnignitrls, longanimitas: grati-
tudo in Deo non reperitur, quia non Potcft recipe-
re beneficium : fortitudo s & temperantia non {unt
in Deo nifi metaphoricé,quia moderantur pafliones:
religio, pi}-r.!s, obferuantia, obedientia refpiciunt al-
terum v Iupcriorcm,quod in Deolocum non haber.

Hhithhrths st et
DISPVTATIO V.

¢ Xericata higillatim perf
; intelleétus,taum voluntatis,fequirur pro-

¢ midentia, qua virique potentiz ad{cribis
‘\\g tur. Ateributum fané Dei omnium oculis
maxime afpectabile vt ait Irenzusl. 2. c.5. & tamen
res yna quaficu maxima & inuentu difficillima in-
quit Boéthius 1.5. confolat. Profa 6.cuius confidera-
tio tres omnino partes habere poteft. Prima fit de
prouidentia Dei generatim, fecunda de prouidentia
Dei f{upernaturali exga electos , quz dicitur vulgd

rzdeftinatio, tertia de prouidentia Dei erga repro-
gos,qu&: dicitur ra:pmbatio.

QVASTIO I
De Prouidentia Dei generatim. Quzft.22.

EXplicanc eam; 8 probant fufiffime narurales om-
nes philofophi,quia illa clanus eft & gubernacu-
lum , quo mundana machina flabilis & inconcuffa
feruatur tefte Boéth.l. 3.Profa 12, mihi verd ad folam
Dei prouidentiam {upernaturalem properanti fatis
exit breuirer dicere , 2n illa fir', quid fic , & qualis Git,

SEcrrs. L
An ey quotuplex in Deo [it Prouidentia.

Zc quaftio eft, que reos & peend dignos effi-

cere poreft difputatores {uos ( inquir Clemens
Alexandr. Ls. ftromatum c. 10.) fi enim Deuseft,
vtique prouidens eft vt Deus; nec aliter ei tribug
poteft diuinitas vt ait Laétantius mox citandus,
Negarunt illam pauci & perditiffimz famg , homi-
aes inter Ethgicos Epicurei , inter Pfeudo-Chri-
ftianos




	Seite 105
	Qvæstio I. De Perfectione voluntatis diuinæ generatim.
	Seite 105
	Sectio I. Qualis & quotuplex in Deo sit voluntas.
	Seite 105
	Seite 106

	Sectio II. De obiecto diuinæ voluntatis.
	Seite 106
	Seite 107
	Seite 108
	Seite 109

	Sectio III. De actu voluntatis diuinæ generatim.
	Seite 109
	Seite 110


	Qvæstio II. De libertate voluntatis diuninæ.
	Seite 110
	Sectio I. Vtrum sit in Deo aliquis actus liber.
	Seite 110
	Seite 111

	Sectio II. Quid sit in diuina voluntate actus liber.
	Seite 111
	Seite 112
	Seite 113
	Seite 114
	Seite 115
	Seite 116
	Seite 117
	Seite 118
	Seite 119
	Seite 120


	Qvæstio III. De reliquis proprietatisbus diuinæ voluntatis.
	Seite 120
	Sectio I. De efficacia voluntatis diuinæ.
	Seite 120
	Seite 121

	Sectio II. De immutabilitate diuinæ voluntatis.
	Seite 121
	Seite 122

	Sectio III. De distinctione & ordine decretorum diuinorum.
	Seite 122
	Seite 123

	Sectio IV. Sanctitas & virtutes voluntatis diuinæ.
	Seite 123
	Seite 124



