UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Georgii de Rhodes Avenionensis S. J. disputationum
theologiae scholasticae tomus ...

Rhodes, Georges de

Lugduni, 1661

Qvaestio Ill. De reliquis proprietatisbus diuinae voluntatis.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Quomado

circa ne-
gationes,

120

illos qui 1 fiunt, vbi nullus apparet 1 unctus
efle actus efficax. Deinde haber Deus voluntatem
{aluandi omnes homines fi velint : illa voluntas
prior eft clectione mediorum , & eft vere libera.
Deinde nullaratio cogit negare actus inefficaces L‘[k
at Cl-

noi

conditionatos , cum enim adtus Dei prits exiit:
fentialiter quam fiat mucatio in obiecto per quam
nullo modo conftituicur , non eft necefle i]trclllgcrc
mutationem vllam phyfica in obiecto vt ianU? Bt
adtus libersfed (nfficict mutatio tantim moralis, non
potes autem inuenire aGtym vllum ineficacem , in
quo obieftum non mutetur moraliter v.g. umn_Dcus
vule falutem omnium hominum , tranfit illa falus
ftatu purepoflibili ad ftatum fururi fub conditione.
Cum Deus videt {i taliter vocetur Anti-Chriftus fa-
lutem affequetur , vider {alutem Anti-Chrifti f:utu—
ram, fi talis ponatur vocatio. Idem d}fu de difpen~
{fitione vori,condonatione peccati,diflolutione con-
tractus, vbi (emper moralis mutatio interuenic;Deus
enim remiceit ius quod habebat,vel deftruir fus quod
habebar alrer,vnde manet {ublatum votum ; condo-
natum peccatim , Contr: Gus diffolutus , 2que ac fi
atus in Deo exiftens caufarus effer de nouo , quod
enimmutatio caufara in obiecto, moralis fic vel phy-
fica parum intereft , ficut 8 parum intereft quod
adtus de nouo productus fit , vel quod quinaleat
adtui qui productus effet de nouo. Nego aurem elle
impuilibilcm mutationem moralem fine prauia mu-
tatione phyfica, in qua nego illam neceffario funda-
1i, ficut & nego illam efle duntaxat denominationem
ab adtu Dei, eft enim aliquid caufatum per illum
achumsnempe ins quod eft deftrudbum, & alia huiuf=
modi que in creatis etiam fieri poffunt fine mutatio-
ne phyﬁcn, ¥t patct in pura omiflione, & multd nia-
gis in Deo qui haber aliquid @quinalens phyfice
mutationi.

Ad rertiam Rci'pon.i:oﬂb quoque Deum velle me-
dium propter ali(lucm finem,ad quem illud ex {na na-
tura non otdinetur, vt recte p;‘ob.li‘ argumentum.
Chriftus enim v. gr. fuit ordinatus ad falutem homi-
num , ad quam poterat non ordinari. Vi autem re-
f}!ondmm argumento dico iuxra principia prits po-
fica , illam ordinationem effentialiter & formaliter
efle ipihm aétum Dei neceflarium qui properer infi-
nitatem & eminentiam poteft fine additione vlla vel
detractione, efle volitio ; & nolitio eiuldem obiedti,
provt connotat tamen mucationem moralem fadkam
in 1pfo medio , nam illud nunc poft ordinationem
moraliter alio modo fe habet quam ante ordinatio-
nemsex eo quod fit proprer illud , non proprer aliud
1d eft fit caufa illius & non alterius , quod fufficic ad
diverfam denominationem.

Ad quartam Refp.quod quoties Deus vult aliqguam
negationem actu pofitivo , tunc moralis fit mutatio
circa talem negationem, quatenus forma ei oppofita
incipit effe impoflibilis ; poffer autem effe pura omif~
fio in Deo, ficut illa effe poteftin voluntate creata,
nifi obftarer fumma perfectio prouidentiz , qua ab
zterno haber omnia digefta, & ordinara, ficque non
{e habet nt'%atiué circa resnon futuras; fed po{iriuo
adtu tendit in omnia futura,& in omnia non furura.

QVASTIO IIL
De reliquis propriesatibus voluntatss dinina.

Xplicara libertate in qua rotum later Bnigma
Evulmmris dwine;non erit difficile quatuoralias
eius propricrates exponere qua adiunéa funt liber-
tati;prima eft efficacia, {ecunda immutabilicas, tertia
_ordo deeretorum,quarta fanétitas quz complectitur
mnpeceabilitatem, & virtutes omnes.

DifpIV. DeDeo. Quaft. 11]. Seét. 1L

Secrtre L
De efficacia veluntaiss dinine. Are.4.6.8¢ 8.

N rribus fita efle videtur hec effic cia.Primo,quod

voluntas Dei femper implearur.Secundd,quod om-
sinin reram fic caufa. Tertid , quod fe fola fufficiens
fit ad faciendam in rerum natura nouam denomina-
tionem,& fupplendum effectum formalem nouum.

Ratio ‘dubirandi primo eft, quia nulla voluntas
beneplaciti effe potett in Deo quz non fic abfoluta,
crgo nulla eft volunras beneplaciti quz non implea-
tur. Probo antecedens, fi aliqua effet voluntas bene-
pld:,‘ici condirionata illa conditio neceflario effer ipla
voluntas Dei, v. gr. fi dicat Deus volo {alaare homi-
nem {1 conuertatur, idem eft, ac {1 dicat,volo (alaare
hominem , fi voluero illi dare auxilia quibus vi-
deo illum confenfurum , hoc autem ablurdum eft,
quia fic voluntas Dei erit conditio ad veluntatem
Dei.

Secundo , voluntas Dei applicat omnipoteritiam
mediante intcilcc"hf,qm dirigic eam immediate, ergo
voluntas Dei mediaté {olium concurrit,

T ertivsper folum adtum voluntatis dininz poteft
intelligi effectus formalis moralis nouus,extra Deum
ergo per eundem intclligi eciam }JUT.‘CI} nonus effe-
¢tus formalis phyficus non eft enim maiorratio vnius
quam alterius.Deinde per illud decretum Dei {altem
virmalicer nonum,multe debent explicari nouz de-
nominationes phyfice , alioqui oportebit infiniries
mulriplicare modos diftinctos realiter, v.g. vbicario,
& duratio,vel funt modi diftincti vel explicantur per
{olum Dei decretum, v.g.poflunt exiftere Petrus; lo-
cus Lugduncnﬁs » & creatio Petri,quin Petrus it in
loco Lugdunenfi,connotare locum, elfe indiftans eft
;Lh'quid diftinétum a Petro, loco , & creatione Petri,
hoc autem nihil aliud eft quam decrerum Dei crean-
tis Petrum Lugduni,& non alibi,ergo per folum Dei
decretum noua faluatur denominatio,& nouus effe-
¢tus formalis. Idem argumencum feri poteft de du-
ratione aliffque pluribus denominationibus phyficis,

quas per huiufinodi decreta explicamus facilius quam
per congeriem tot entitatum modalium.

Dico primb,veluntas Deiquoties abfoluta eft {em-
per impletur,multe tamen {unt voluntates conditio-
natz qua nunguam implencur. Ira §.Thomas art.6.
quod immerito Scotus negat.

Ratio eft,quia fi aliqua effec voluntas Dei abfolu-
ta qua non impleretur , deberer dari aliquid extra
Deum,quod impediret operationem diuine omnipo-
tentiz app}imt‘ e pet voluntatem efficacem : hoc an~
tem {tatim patct efle impoffibile quod autem aliqua
detur voluntas Dei conditionata , quz non implctur
Ibmpcr , conftarex voiuntare conditionata i'ulu:m_d'i
omnes homines quam effe in Deo qualtione fe-
quenti demonftrabitur.

Dico fecundd , voluntas Dei libera prima eft &
immediata catifa omnium rerum non minus imme-
diata quam intellectus.

Ratio eft, quia Deus eft agens intellectuale,quod
non agit per pozcntmm,u_ih €o modf} quo applicatur
pet voluntatem,alioqui i ex neceffitate ageret, pro-
duceret omne quod poteft,quod autem cocurrat im-
mediaté, patet , quia omnipotentia pl:mé indifferens
eft ad quidlibet producendum, & inrellectus etiam
indifferens eft , vt eam proximé dirigat , nifi accedac
imperium voluntatis » ergo voluntas immediata
eft caufa rerum per modusn imperantis , intellectus
per modum dirigentis , omnipotentia per modum
exequentis.

Dico tereid 5 nullus effectus formalis aut denomi-
natio noua phyfica extra Deum , efle vel concipi po-
teft, per folum decretnm intrinfecum Dei. Ita corh-

mupiter

_T_[i[ﬂbx
difficyles,

Vol
Det ab
luta lem-
per imples
Lar,

Eft imme
diatare-
rum caufa.

Non fuffis
citad no-
nas deno-
minatjo-
nes

!




fie

o=

Solutio
dubitatio.
ogm,

De voluntate Dei.

muniter Theologi omnes ac Philofophi contra quof-
dam Dodores,qui vt modos omues exterminent pu-
tant {aluari omnia pofle , ac refponderi ommnibus ar-
gumentis quibus _pmb.mtur modi,per {olum Dei de-
crerum vircualiter nouuim.
Ratio autem contra illos eft;quia fi per fulm_n de-
crefum immanens Puﬂi‘t cxghmrf aliquis c{i'r_c.:‘ms
formalis , explicari eciam poilet quﬂtbct , verbi gra-
tia fine calore nono, manus dicerur calida, per fo-
lum decretum Deis aér erit lucidus , paries eric al-
bus.Cur enim ? materia ex non vnita,nd incipiet dici
ynita, per folum Dei decretum , & per illud idem
decretum , non poterit dici alba, vel calida , null_n
enim proxfus difparitas eft. Deinde voluntas omni-
no immanenter operatur , ira vt nullus ab ea cti_c—
¢tus procedar nifi per omnipotentiam ; ergo per {o-
Jum Dei decrecum nullus effectus phyficus oriri po-
teftin rebus. Sed neque oportet recurrere ad decte-
tum vircualiter nonum , nam illa virtualitas fignifi-
cat tantim, quod ille actus equinaleat nouo actui
voluncatis , & faciat totum quod facerer actus di-
ftin@us ; fed adtus diftinétus , quamdia eft imma-
nens , nihil facit extra voluntatem : ergo neque facit
quidquam decretum illud nouum x:i{tu:ﬂitcr. [?cni—
que vt intelligatur nouus cffectus formalis _phyhcus,
debet effe aliquid in rebus quod non effet, fi non da-
recur talis effeétus.{ed efler totailla virtualitas ve nu-
per argumentabar , €rgo preter €am requiritur ali-
quid alind.

Ad primam, Relpond. mulras effe in Deo volun-
tates beneplaciti que {unt conditionatz (vt dixi)
neque tamen voluntas illa eft conditio ad fe ipfam ,
quia verbi graria Deus dicic volo faluare omnes ho-
mines fi velint confentize gratijs quas ego illis dare
deftinaui,non autem dicit volo {aJuare,fi volo.

Ad fecundam ;, Refpond. voluntatem immediaté
concurrere in fatione pracipientis ficut intgllc&us
concurrit immediate dirigendo, vide concurfus vEii=
ulque immediatus eft,{ed in dinetfo genere.

Ad tertam, Refpond. effeétum formalem mora-
lem facilé polle intelligi per folum actum immanen-
tem volunratis vel increat® , vel creatz , quia mora-
litas non cft aliquid producibile per veram actionem,
fed refultattantiim pofico aliquo extrmfeco : deno-
minatio autem p‘nyﬁm noua , exigit formam phyﬁ—
camnouam ad quam neceflaria eft a&tio , notum au-
tem eft quod actio immanens non producic aliquid
ad extra.

Deinde nego vllam effe denominationem intrin-
fecam nouam , qua poffit faluari pet folum Dei de-
cretum. For}na per quam :1liqu_id durat , vel eft in
loca, cit ipla entitas rei quatenus coexiftit loco aut
tempori, pofita conditione aliqui preuid verbi gra-
tia motu locali , vel creatione , vel etiam fi velis po-
fito decreto Dei terminato ad tale fpatium , aut ad
tale tempus 5 cum enim dicis potuit effe talis crea-
tio Petri, efle talis locus, quin hac creatio conno-
tet talem locum & illi coexiftar, ergo coexiftentia,
& connoratio eft aliquid diftinGuma tali loco, &
a creatione ; diftinguo , cft aliquid diftinétum quod
fic conditio ad talem denominationem concedo ,
quod fit forma denominans,nego. Quomodo autem
de ynione non fic par ratio,alibi difpucatum eft.

SEermos h
De immut abilitate voluntates dinins. Are.7.

Veabilis erit a&us dinine voluntatis, i Deus
in tempore poflit velle aliquid, quod ab aer-
10 non voluit, vel nolle quod voluit,quomodo au-
tem cum liberrare ftare poffic immucabilitas facis fu-
perils dichun eft.
% Tom. I.

121

_ Ratio autem dubicandi, quam lace proponit He-
rice d.20. c.2. feré olim foluta eflt , cum agerem de
concordia libertatis cam prefcientia ®terna Dei. Sic
autemhabet , omnis volitio libera in eo inftanti tein-
poris: quo exiftic, prius natura poteft non exiftere,
actus enimnon eft hber nifi procedar a principio in-
differente , ‘quod nimirwm prius natura poflic non
agere quando agit ; fed {i Deus eft immutabilis non
habet indifferentiam in vllo plane inftanti,quo agit,
ergo non eft liber. Probo minorem , & fumo ittud
inftans (B) in que decreuit producere Petrum , fi
Deus in hoc inftanti prius natura quam velit creare
indifferens eft ad non volendum, Déus poffet nolle
id quod prius voluit 5 nami in inftant pracedenti
iam voluit creare , {fed hoc eft Dei decretum effe mu-
tabile : ergo i Deus eft immurabilis non habet indif-
fetentiam ad volendum & nolendum eo inftanti quo
vult , & idem argumentum fieri poteft de quolibet
inftanti ; prius enim ; & prius voluir , ergo in nullo
inftanti reali Deus eft liber, i eft immutabilis,nam vt
fit liber deber aliquando effe indifferens, & pofle non
velle,quaro autem in quo inftanti poffit non velle.

Neque dicas primo , Deum ab zrerno pofle non
velle,& elfe indifferentem.

Sed contra, elle ab zterno indifferentem , veleft
femper & in omni inftand effe indifferentem , vel
in aliquo tantuminftanti, non primum, quia fieft
indifferens in omni inftanti , ergo in ifto nunc eft in-
differens , quod cft fallum , quia fic poffet murare
quod prius voluit:non fecundum quia nullum eft in-
ftans in quo non muretur {i eft indifferens.

Neque dicas fecundd , illam efle neceflitacem {o-
lam ex fuppofitione quz libertati non eft contrarias

Sed contra,tunc {uppofitio tollit libertatem;quan=
do illa nunquam tolli poteft per liberratem , fed illa
[uppoﬁrio tolli nunquam portuir, alioqui Deus mu-~
taretusergo tollic libertatem. Imo ex fuppofitione
dininz immurabilitatis Deus non potelt non velle
nunc illa fuppofitio non pendet a libertate , crgo ex
fuppofitione neceffaria Deus non potelt non velle.

Neque dicas tertid , in omniinftanti collectiué
fumpto cum omnibusalijs, Deum effe indifferentems
ad volendum, vel non volendum,quamuis inifto in=
ftanti diftsibutiné fumpro non fit indifferens.

Sed contra, inifto inftanti fumpro colledtiue yes
rum eft dicere , Deus eft determinatus in inftanti
pracedenti; ergofi in ifto eft indifferens iam eft mu-
tabilis. :

Dico primd s nullum eft in Deo decretim quod
@rernum non fit fumptumadaequare. Ira videtur no=
tum effe lumine naturz , quod tamen negareomnes
tenentur qui putant aétum Dei liberum effentialiter
comp[cri per actionem extrinfecam,vt prob:mi qu.z.
fienim decrecum Dei completur & conflituitur in~
trinfece per aliquid omnino extrinfecum Deo, fiueilli
fic effectus.five caufalivas,{iue aliquid aliud producti
in tempore implicat decrerum illi Dei cunc efle acku,
quando non elt illud per quod conftituitur effentiali=
tet,effectus extrinfecus, & caufalicas rion fine ab zeep-
no,cum folus Deus zternus fit,ergo decretumnon eft
zternum & ita t'xprc['s?: negat Herice difp.zo. C.I. M
~.1in {ententia vere , quam clegi nuper nullo-negotio
explicatur ternitas diuini decreti: 2

Ratio autem primbd eft,quiz quidquid eft futarim,
ab arerno eft futurum, fed nihil porefteffe futurim,
nifi prefupponat efficax decretum Dei , ergo omne
Dei decretum eft zternum. Maior probatur s quia
omnis propofitio de futuro ; eft ab zrerno vera vel
falla , fi enim res nunc eft 5 ab@terno verum fuit
dicere , quod tunc erit, vel non etit , ergonihil eft
futurum quod ab =terno nen fit futurum, Deinde

certum

Ratio du-
bitandi.

Tr’lP{Eﬁl
euafio.

JBrertiitas
decreto-
Tum.

:
|
i)
{




“$olutio
difficulra-
is.

Diftinftio
decreto-
Igm.

122 DifpIV. De Deo Queit. I11.

ab #terno {cientiam in Deo , eorum
i que funt futura , illa f{cientia cum fie
lentia vi J:m]is P],‘;L‘liippo]'lf[ decrerum , crgo illud
retum eft aternum in Deo. Deinde i Deus in
empore inciperct aliquid velle quu‘d ;\.b‘ Zterno
non voluilfer , noneflet in Dea pertectiflima pro-
ntia j perfedtior enim prouidentia eft qua ommnia
digerit funul , & omnia confilia fua haber :‘.\gp_ﬂ‘]im,
quam qua per partes decernit : imo i113}101f§ct.l et
prouidentia quz nelcit ea qua fadtura c:i%,& ita { vt
dixi) ex Apoftolo colligitur elegir nos in ipfoante
mundi constitntionem vt eﬂémmﬁmr’ﬂiﬂﬁ?{”"’i”"ﬁcplfﬁ-
tiam i myiterio s 8. Quam Fmdr;/?.’:mmt Deys ante
Sacula in gloviam noftranis :

Dico fecundd , nullum eft Dei decretum quod
non fit emninoe immutabile, quamuis illud ab zrer-
no potuerit non effe. lra ctiam lumine naturz no-
twn eft. i . ;

Ratio autemeft , quam olim ateuli, quia quain-
wis polfet Deus in tempore velle id quod noluit, vel
aolle quod voluit fine mutatione vlla phyficain ip~
{o Deo , ficut ab terno potuit fine phyfica muta-
tione rranfire 3 ftatu indifferentie ad flacum derer-
minationis » hoC tamen non poffet fieri fine vitio le-
uitatis, & inconftantiz , que in PDeum non cadunt,
apud quem non eft mutatio nec viciflitudinis obum-
bratio.

Ad rationem dubirandi {uperits diGum eft,Deum
it quolibet inftanti temporis efle prius natura indif-
ferencem ablolute, quam velit agere quamuis ex fup-
Pof{rionc quod prius fe dctermil}aucrit , non {ir am-
plius indiffecens : illam autem {uppofitionem abflo-
luce loquendo femper poteft tollere,quamauis ex {iip-
poﬁ[imlc determinationis libera ; non pn[{it tollere.
Ad argumentum igicur dico,volitio libera eo inftan-
ti quo eft prius natura potelt non effe, antecedenter,
& abfoluté loquendo concedo , confequenter, & ex
{fuppofitione liberé pofira,nego. Deus enim abflolu-
te confideratus [L‘lnp(’r habet indifferentiam, fed ex
ﬂlppoﬁcicnc illam non habet, & illam fummﬁ:l'U‘
nem tollere abfoluté poteft, non ex fuppefitione.
Immurabilitas enim non eft adequata caufa , cur
non poflic amplius tolli, {fed determinatio libera
voluntatis immmutabilis eft canfa cur non yalﬁt ame-
plius rolli.

Neque dicas illam {uppofitionem rolli non poffe
a voluntate immutabili femper enim redit diftinétio,
confequenter concedo , abloluté nego. Neque va-
lecargumentum de amore beatifico quém aliguis in-
cepifler libere , priufquam effer beatus ; eius enim
gonferuatio nullo modoe effet libera , quia eius cau-
fa non eft actus prius liberé elicitus , {ed vifio inter-
ueniens caufat illam neceffarid , & reucra illam can-
farer, quamuis non effet prius canfara;vnde illa fup-
pofitio nullo modo pendet A liberzare,in adtu autem
Dei neceffitas confequens ovitur 4 {ola valuntaze,ac-
que ita femper cum ea manet Libertas.

I1IL

De diftinétione ac ordine decretorum dinigorum.

um eft effc

SEeTiO

Vim vnicus 5 & fimplicifimus in Deo firactus.,
Cnulln realis poreft efle diltinctio vel ordo inter
Dei decreta , {ed ad fummum diftin&io & ordo fe-
cundum noftrum modum inrelhgendi 5 tunc enim
diftinétio erit inter decreta, quando intelligi a no-
bis potetit decretum de vno obieéto, quin incelliga-
tur decretum de 2lio : tuncerit ordo , quando in-
telligctur voum decretum , vt prius alio y & quafira-
tio alterius.

Reatio erge dubitandi primé eft, quia non paf-

funt diftingui Dei decreta, nifi ex diftinGione sbies
¢orum ad qua tenminantur decreta , {fed non difkin-
guuntur ex L;ll:;cri'.lutc olnccturltm‘ > nam {lfg Deus
per vnicum decrerum vult multa obieta ficut inne-
bis fepé ynus actus voluntatis terminatur ad plu-
ra, ergo decreta Det non l.zuﬂimt vllo modo di-
ftingui. :

Neque dicas , tunc pluraefle {lC‘L’l‘Ct:l-(lll:llldo yule
plura obiecta per moduim plarium , tunc effe ynum
(lu.-mrlo,vult plura obietta per modum vnius.

Sed contra, ve plura obiedta volica fint 2 Deo pex
modum plurium , deber in rerum natura dari aliquid
quod non daretur , fi obiecta illa eflent volica pet
modum vnius s {ed nihil omnino datur , vel in Deo,
vel in ipfis obiectis,ergo vanum eft dicere quod Déus
velic illa obiecta , vel per modum vnius,vel pet mo-
dum plurium.

Secundo , {ieffet ordo aliquis inter Dei decreta,
ita vt voum concipi deberer vt prius altero , debe-
ret dari aliqua ratio,& radix illius ordinis, & priori-
tatis , non poteft vlla dari ratio aut radix ; vel enim
illa radix effer maior propinquitas mediorum ad fi-
nem , vt pitat Scotus, & hoc dici non potelt, quia
Chriftus propinquior eft gloriz Dei; quam falus ho-
minum , & tamen Deus vule Chriftum propeer ho-
mines : vel illa radixeft dependentia {ola obiedto-
rum fecundum fe , quod etiam yverum effe non po-
teft , vt contra Valquem probant Suarez difput. 5.
de incarnat. Herice, Ribas, & alij, quia {zpe nullam
obieéta intex {e habent connexionem ex fua natata ,
fed ex fola Dei voluntate, & contra Erp& poflunt ef-
{e obica fubordinara ex {ua natura , quin a Deo
vaum volicum fit proprer alind,

Neque dici tertid poteft, quod illa radix fic
pendentia,quam habent obiecta ve volita, redit enim
argumentum ('upcl'iirﬁ , vi inter obiedta

prove volira,

1
repus

fit :ﬂ,iqur-. dependentia ; deber dari aliqui
quod non eflet , fi non effer ralis depe
nihil prorfus eft , vel in Deo, velin obiectis, ergo,

&c. Deinde poteft dari caufaliras inter obicéta vt

volira , quin tamen detur ordo prioris ; & pofterio-

ris inter decreta Dei 3 nam finis canfat media vt pa-

tet; & tamen intentio finis fwpiffimé neque ratione

diftinguirur, neque prior eft electione mediorum,vt

dicetur difp.5.ergo inter obiedta vt volica poreft cffe

ordo ; qui tamen nen erit inter decreta.

Texrio ; 1lla prioritas & diftinctio fe tenet tantim
ex parte obiect voliti non autem ex parte Dei vo-
lentis, ergonon eft ordo & diftin&io decreti,fed fo-
lim denominatio extrinfeca,

Dico primb , quotiefcunque Deus vult voum ob-
iectum , vel mulea obieta per modum vnius toties
vnicum eft numero decretum , quando autem vult
mulca obiecta per modum plurium , tunc funt mul-
ta numero decreta , ratione diftinéta.Ita omnes tim
veteres tlun noui Theolegi, quos male deferunt ; &
in {uas partes trahere nituntur nuperus author libri
de priori,& pofteriori, & nouus etiam doétor fubtie
liffime Theologie.

Ratio eft , quia multa tune funr decreta ratione
diftinéta , quando intelle@us habet fupndamentum
concipiendi vnum decretum non concepto alio, fed
quando Deus yult mulea obic&a per modum plu-
rium , intelleétus haber fundamentum concipiendi
vnumdecretum non concepto alio , nam velle Plu:a
per.modun vnius, cft velle plura prove inter fe funt
connexa, verbi gratia velle ynum provt caufar aliud,
velleautem plum ve pluraseft velle illa provt nullam

dicunt inter fe connexionem,v.g.velle Perrii, & Pau-
lum, funt due decrerarvelle auté animam, & eius po-
tentias non{unt duo decreta , fed vnicum : velle Petri
fanitatem;

dentia  lea

Eomum
ordo,

Quando«

nam de~
creta ot
diftinéta.




Quomode
Ynum fiv
alio prius.

Radix ho-
i ordi-
nis,

De voluntate Dei.

fanitatem, & velle illius gloriam duo funt decreta :
velle aurem fanitatem proprer gloriam ynum eft de=
cretums Imo tunc in Deo {unt duo decrera per ra-
tionem diftinéta quando refpondent actibus diftin=
&is voluntatis create s fed quando Deus vult plu-
ra {ine connexione inter illa , decrecum illud ref~
pondet _ph:ribus decretis volunratis create , ergo
tunc {unt plara decreta , & ob hanc caufam, vt
oftendam 1nfra , intentio finis, & electio imedio-
rum; in Deo funt aliquando adtus diftinéti per ra-
tionem , quando fcilicét Deus vult , abfolute finem
per aliqua media quecunque tandem illa fint , non
enim vult finem vt connexum cum talibus medijs
neque nedia vt connexa cum tali fine , vale g‘m’m
tunc plura, veplura. Aliquando autem intentio 8¢
eledio funt vaum numero indiuifibile decretum ,
quia Deus vult finem & media,vt inuicem connexa,
ita vt non velit finem nifi per talia media, neque ve=
lit media nifi propter talem finem 4 tunc enim vulc

plura per modum. vnius , & hoc pro fequenti qua-
#h'onc de pradeftinatione valde notandum erit ; fi~
cut & quod f{equitur de ordine inter Dei decreta,
Dico fecundd , inter libera Dei decreta darur or=
do :!liquis & prioritas non realis {ed virraalis tan=

thim, & pex rationem : atque ita in diuinis decretis
plura diftinguere licet figna satienis,contra duos au-
thores nuper citatos.

Ratio eft, quia tunc datur orde virtaalis, & prio-
xitas per rationem quando intelleus haber funda-
menti concipiendi voum decretim prius quamalind
fed habemus fundamentum concipiendi vnum De1
decretum prius quam alind , ficut {Eientiam conci-
pimus vt priorem volitione quod probo, tunc
intelledtus contipit vnum c'tc‘-crc:pm vt prius alte-
to; quando ynum decretum prefupponitur ab al-
tero » fed vium decretunt prefupponitur ab dleero ,
ficat decretam prafupponic {cientizm ergo ficur
fcienela eft prict decreto,fic vrumm decrettimeft prius
altero. Denique quaro verum Deus prius res videat
vt poflibiles per ['ciqqt.iu_m {implicem » quam vt futu-
tas per {<ientiam vifionis vorum prius debeat coneis
p1 velle permiteere peceatum quam velle illid puni=
tesprius videre peccatum lade quam illuin reproba=
te. Pollintque alia congeri ex quibus manifefté paret
poile cum fundamento in re concipi 4 nobis vaum
decretum effe alio prius.

Breuiter igicur Iiic arguo vt concipiantus in Deo
plura dectera & ynum alio prius fufficic vt Gt diftin-
¢tio,& dependentia non mutuiin obiedis & funda-
mentum eX parte Dei,cum Deus permittit peccatuin
Tudz,decernirque illud punire,eft diftinétio & depé-
dentia non fnutua inter peccatum & paenainsex parce
autem Dei eft aquinalentianam adtus infinicus Dei
aquinalet actibus diftinéis , crgo poflunt 3 nobis
concipi pluta in Deo deciera,tota etgo difficultaseft
citca propriam radicem illius priotitatis decrctorun;.

Dico tertid,tune ynwm decretum per tationem cft
Ptius alcero, quando vnius obie@um prove eft voli=
tum , ita caufat obiectum alterius decreti veab ea
non caufecur verbi gracia valt Deus folem propees
hominem, & non contra s tunc prius vult hominen
quam folem:tunc autem vaum decretuh eft alio po-
fterius , quando vnius obiedtim provt volitum cai-
fatur ab obic &o alcerius decreti, & illud non caufag,
Tunc aitem duo decreta fiirit fimul, neque ifices illa
tﬁﬂoxdo prioris 5 & pofterioris, quoties obieétuin
valus decteti non caufat obiectum alterius decreti
necab eo caufatur provt volituid;, vel certé canfar il-
Iud & ab eo caufarur. ;i
_ R:zfcio eft,quia nulla poteft affignas alia radix hus
4S prioritatis quam prioritas inter obiecta provt vo-
hita ve refhd oftenditus in tatione dubitandi 5 hon

* Tom. I,

g

i2 3
enim peticur ex maiori propinquitate obiedi ad fis
nem, nec ex obieckis fecundum fe; cum {zpé obiecta
non fint inter fe connexa nifiex Dei voluntate.

Tanttim manet difficaleas in primo & fecundo ar-
gumento propofica, quid fit nounm in rerum natura,
quando Deus vule plum vt plum, quod nion ﬁt,cluzm-
do Deusvule plura per modum vnius : vel etiam quid
fit noui, quando obieétum vnius decreti prove voli-
tum, caular ebiedtum altesius decreri, Quid inquam
fit illa connexio, vel caufaliras obiecive voliti, quz
non ponit aliguid vel in Deo qui eft immutabilis;vel
in obieétis qu& manent immutata intrinfece , dicun-
tirque folim murari per denominationem ab a&u
dinino.

Sed hoc torum foluebam queett:2.cum oftenderem
circa quos actus libera effe poflit voluntas diina, &
ordinare media eadem ad yarios fines , eo quod talia
media per hanc Dei ordinationem moraliter mutark
dicantur 3 aétus enim ille Dei proprer infinitater
zquinaler actui cuinlcungue creaturz, & fine mita-
tionein feipfo facit mutationem moralem in obie-
¢to. Quod idem locum omnino haber in cafy pro-
pofito , ybi Deus vult plura ve plura, & vnum oiie—
ctum vult canfari finaliver ab alvero , fufficit enim ad
hzc omnia mutatio moralis fadta in obicis, & cau-
{ata per adtum diuinz veluntatis infinicum in gene-
re actus. i

Addebatur in fine fecundi argument , polle obie=
€um vnius decreti caufari vt volitum ab obietto al-
terius decreti; quin decur incer illa decrera huinfmo=
di ordo & prioritas , hoc enim concedebam in terria
conclufione. Si enim obiecbum vnius decreti fic cage
{er 5 vt non caufetur ab obic@o alterius decreti tung
decrerum illud eft ditincbum ab altero ; & eft 1llo
prius, {i autem ita caufer vt etiam caufetar ; tunc des
cretum vnum nec eft altero prius; nec eft diftinGtuin
per rationem ab altero ; quia idem eft actus quo Deiig
valt plura vt connesxa inter fe quod eit velleilla per
modum vnius, X : : ~

Ad terriam, nego illith prioritateim rationis effe
{oliun in obicétis,eft enim eriam in ipfis actibus giivs
cum fundamento in re poteft inrelledtus concipet
ve diftinétos , & {ubordinatos;cum vnus ingelligatuz
efle ratio alterius & prefuppon: abalters.

Neque dicas manifeftd hic effe eireulum, nafn ob=
iedta dicuntur fubsidinatd & conneka prove volira
id elt per decrerum diwmnum » & decrerum dicitug
prius peripfuin obiectum; iy i

_ Relpond. eniin 3 nullum hic elfe circulum ; vbi ek
fectus cognofcitur per caufam; & caufa per effectum
fubordinatio enim obiectorum tunc eft efeGus de-
erert diuini, & deeretum divinum ve illius cauls co+
gnofcitar per fubordinationém obieétorum tanquar
per aliquid pofterius, & ab eo caufarum.

Stex 10 IV,
Santtiras, ¢ virtares voluntatts dinind.
CEr'tum elt prim,efle 1 Deo proprijffimé , dis
¢tain ﬁm&imtcmgqux noneft aliud;quam perfe=
¢tiflima voluntaris dinine adequatio cum wterna le=

gcsac iatione increataseft autem {An&itas illa infinitd
unplicires fecundum omnem madum & fecundin

omnem perfectionemn fanétitatis. e béa‘m offe
Primd ; dixi Detm effe propric ac veie fanekiiin, fatiéium,

quod fi alia omnia filerent ,\dicunt fané imb intenfit
fimd voce clamant duo Scraphini,coxafn thraio Dels
neque ceflantdié ac nocte dicere 4 find nonfemel fed
ter;imo millies dlternant fanitus, Ex quafinihil {Cirénty
nihil viderent , aut migarentur in Deo alitid {n qua
vident omnia clamant fanéfss. Patet enim {anékil=
funum neceflatid Denm elle s quia fanttitas eft ade=

Q 2 quatigy

lln
;1
b
1
1
4
i




e ey e e

|

124  Difp. V. De Deo. Quaft L Sect.L

Sanct. Dionviio z'mjl*n"[:rzﬁ‘:}’sz & puritas omnino 1=
wlata, Deus autem per identitatem adaquatus

ernz illi legl,ac increata racioni vt patet, atque
aded Deus eflentialiter eft fanétus,cum implicer con-
i em vt actus voluntatis Dei non firadzqua-
tus indicio rationis cum quo vnum eft effentialiter.
Quid it Secundd,dixi quid fit Deum effe fan¢tum,eft enim,
Dei o= o4 dixi,voluntatem diuinam,& omnes eius actus effe
A% perfectiffimo modo commenfuratos cum xterna le-
ge , qua nnon cft aliud quam recta ratio diui;mlprov:
diftat omnia,qua nature rationali funt céuenientia,
rectitudo ergoilla, & conformitas vuhzntaris‘ dini-
ne cum hacidea, eftid ipihm quod vocatur fanéti-
tas, vel habitualis quatenus inipfo Deo refidet, vel
actualis, quatenus in omnibus eius actibus reperitur,
cftque illa bonitas moralis & (vtdixi) puritas om-
nimoda. Imd eciam cum eflentia ipfa Dei , fit regula
illa & iudicium rectum,per amorem autem huius le-
gis il maxim‘t‘: E{datt}tl( mur , optimé quoque dicitur
amor Dei cfle fanctitas perfectifiima. Deinde verd
cum illa anétitas vt dixi fit conformitas illa com re-
a ratione 4 illius vcluriparrcs quzdam {unt omnes
omnind virtutes , quatenus circa particulares mate-
rias faciunt voluntatem, & cius aétus commenfura-
tos & conformes @ternz legi. Dici crgo poreft {an-
éiras Dei effe rectitudo,8& 1uftitia pertectiflima, effe
omnimoda cius puritas, efle amor infinitus quo f&
ipfiun amat, ac demim effc virmtum omnium cumu-
lus, quatenus pastes veluti quedam funt infinite hu-
ius rectitudinis.
Quanta i Tertio ; dixi quam perfecte fanctus fit Deus, eft
Dei fan-  epim omni modo excogicabili fanétus vt expendicur
ditas, recke & Leffio 1.8. Eft enim primo fanctus obiecting,
quia eft obie@tum omnis plané fanétitatis , cum fan-
¢kitas it , vt dixi, commenfuratio cum xterna lege,
a¢ illius amor ; Deo enim qui puriflimus eft,adharere
pet amorem eft effe puram & fanctum : ficut adha-
rete rebus inferioribus eft effe impurum.Secundo eft
{anckus exemplariter , quia eft ipfe per fe recta ratio
& illa pulcherrima lex radijs ipfius Deitatis exarara
in mente Dei qua regula eft totius bonitatis moralis.
Tertid, eft fanctus formalicer, quia ¢ft formaticer fui
amor & illa rectitudo, non autem per aliquid fuper-
additum, Quaitd, eft fanGtus infinité rim intenfiue,
tum extenfiué,quia fe ipfum & recticudinem {uam,&
legem zternam amatinfinicé, quantum feilicer ama-
bilis eft , & quam perfectd illam concipit , ex quo fe-
quitur, vt peccatum perfecté oderit, quia infinité fe
ipﬁlm, & reétitudinem amat oppofitam peccato. De-
inde infinita eft extenfiué illa fanctitas , quia in om-
nibus {e ipfum amat infinit , imd exrendic fe illa {an-
€titas ad omnia qua Deus in effentia {ua cernit , illa
enim omnia proptet ipfuninfinice illi placent,Quin-
0, lanétus eft eminencer,vel porilis emanatiué,com-
municatiné , foeecundé , omnia enim perfeiplam, &
quafi arraétu fuo fanétificat. Primd, prafentia fuz
{ubftantiz, fapientiz, potentiz , mundum vniuerfim
veluti templum quoddam confecrat. Secundd , ani-
mam rationalem cognitione ac amore fuo. Tertid
Chriftum ipfum 5 in quo fubftantialiter pofuit toram
{uam fanctitatem veper eam homines fan&ificarer,
de illius enim plenitudine haurimus omnes prefer-
tim per {ymbola {acramentorum , vbi totus in nos
effluic fons fanétificarionis. Ve videas quantum crea-
ta fanctitare differat increata fanéticas ; eft enim efe
{entialis, eft (ub(tanria, eft infinita,eft exuberans,&c.
Quales in ° Cerrum eft fecundd , virtutes omnes quz non ha-
]\?i::,ntr::f bent ciTcntiahrcy adiunctamimperfectionem , efle in
Deo perfe&ilﬁmns,qui'z illz omnes, vt dixi,reétitudi-
nes guadam funt, & veluti partes pleniffima illius

rectitudinis qua fandticas eft, quafi gemine huius dia-
dematis, & ftelle huius firmamend,eflet aut€ infiniti
differere de fingulis. Eft enim in Deo charitas erga fe
ipfum, tum intenfiné ciim exrenfing infinita, quoad
omnes actus,quoad omnes modos,quoad omnes fru-
&us perfeétiffimi amoris. Eft in Deo mifericordia,
qua non dicit effentialiter triftitiam,fed voluntatem
inten{iffimam {ubleuandi & confolandi miferos,qua
voluntas quam fit ﬁnccrﬂ,que‘lm incenfa,quam efficax
teftantur natura , gratia, gloria ; quidquid enim ha-
bet isipl-Cﬂ[i?. lucis, quidquid bonitas luauitatis,quid-
quid prouidentia bcujgnimtis, hoc totum mifericor-
diz yifCera exugunt, vt in nos deriuent {alutem, re-
demprionem,beatitudinem.Hinc venia peccatorum,
facramenta , Chriftus ipfe menfura infinita miferi-
cordiz fine menfura. Iuftitia nulla eft in Deo {ecun-
dum propriam , & adzquatam rationem iuftitia cui
eft efientiale debitum refpicere ita ftrictum,ve fi vio-
lecur fiat iniuria,Deusauté Dominus omnium iurium
creaturz nullam facere poflet iniuriam licét negaret
creatura, qua promific , ctiamfi aliunde ratione fan-
dtitacis & fidelitatis diuine id fit proxfus impoffibi-
le. Reperitur tamen vera quadam iuftitiain Deo fe-
clufis imperfectionibus, pracfertim legalis, & vindica-
tina,qua de re fusé dicam agens de iufticia. Sunt et-
iam in Deo veracitas, fidelitas, magnificentia, & li-
beralitas,clementia, bcnignitrls, longanimitas: grati-
tudo in Deo non reperitur, quia non Potcft recipe-
re beneficium : fortitudo s & temperantia non {unt
in Deo nifi metaphoricé,quia moderantur pafliones:
religio, pi}-r.!s, obferuantia, obedientia refpiciunt al-
terum v Iupcriorcm,quod in Deolocum non haber.

Hhithhrths st et
DISPVTATIO V.

¢ Xericata higillatim perf
; intelleétus,taum voluntatis,fequirur pro-

¢ midentia, qua virique potentiz ad{cribis
‘\\g tur. Ateributum fané Dei omnium oculis
maxime afpectabile vt ait Irenzusl. 2. c.5. & tamen
res yna quaficu maxima & inuentu difficillima in-
quit Boéthius 1.5. confolat. Profa 6.cuius confidera-
tio tres omnino partes habere poteft. Prima fit de
prouidentia Dei generatim, fecunda de prouidentia
Dei f{upernaturali exga electos , quz dicitur vulgd

rzdeftinatio, tertia de prouidentia Dei erga repro-
gos,qu&: dicitur ra:pmbatio.

QVASTIO I
De Prouidentia Dei generatim. Quzft.22.

EXplicanc eam; 8 probant fufiffime narurales om-
nes philofophi,quia illa clanus eft & gubernacu-
lum , quo mundana machina flabilis & inconcuffa
feruatur tefte Boéth.l. 3.Profa 12, mihi verd ad folam
Dei prouidentiam {upernaturalem properanti fatis
exit breuirer dicere , 2n illa fir', quid fic , & qualis Git,

SEcrrs. L
An ey quotuplex in Deo [it Prouidentia.

Zc quaftio eft, que reos & peend dignos effi-

cere poreft difputatores {uos ( inquir Clemens
Alexandr. Ls. ftromatum c. 10.) fi enim Deuseft,
vtique prouidens eft vt Deus; nec aliter ei tribug
poteft diuinitas vt ait Laétantius mox citandus,
Negarunt illam pauci & perditiffimz famg , homi-
aes inter Ethgicos Epicurei , inter Pfeudo-Chri-
ftianos




	Seite 120
	Sectio I. De efficacia voluntatis diuinæ.
	Seite 120
	Seite 121

	Sectio II. De immutabilitate diuinæ voluntatis.
	Seite 121
	Seite 122

	Sectio III. De distinctione & ordine decretorum diuinorum.
	Seite 122
	Seite 123

	Sectio IV. Sanctitas & virtutes voluntatis diuinæ.
	Seite 123
	Seite 124


