UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Georgii de Rhodes Avenionensis S. J. disputationum
theologiae scholasticae tomus ...

Rhodes, Georges de

Lugduni, 1661

Sectio IV. Sanctitas & virtutes voluntatis diuinae.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Quomode
Ynum fiv
alio prius.

Radix ho-
i ordi-
nis,

De voluntate Dei.

fanitatem, & velle illius gloriam duo funt decreta :
velle aurem fanitatem proprer gloriam ynum eft de=
cretums Imo tunc in Deo {unt duo decrera per ra-
tionem diftinéta quando refpondent actibus diftin=
&is voluntatis create s fed quando Deus vult plu-
ra {ine connexione inter illa , decrecum illud ref~
pondet _ph:ribus decretis volunratis create , ergo
tunc {unt plara decreta , & ob hanc caufam, vt
oftendam 1nfra , intentio finis, & electio imedio-
rum; in Deo funt aliquando adtus diftinéti per ra-
tionem , quando fcilicét Deus vult , abfolute finem
per aliqua media quecunque tandem illa fint , non
enim vult finem vt connexum cum talibus medijs
neque nedia vt connexa cum tali fine , vale g‘m’m
tunc plura, veplura. Aliquando autem intentio 8¢
eledio funt vaum numero indiuifibile decretum ,
quia Deus vult finem & media,vt inuicem connexa,
ita vt non velit finem nifi per talia media, neque ve=
lit media nifi propter talem finem 4 tunc enim vulc

plura per modum. vnius , & hoc pro fequenti qua-
#h'onc de pradeftinatione valde notandum erit ; fi~
cut & quod f{equitur de ordine inter Dei decreta,
Dico fecundd , inter libera Dei decreta darur or=
do :!liquis & prioritas non realis {ed virraalis tan=

thim, & pex rationem : atque ita in diuinis decretis
plura diftinguere licet figna satienis,contra duos au-
thores nuper citatos.

Ratio eft, quia tunc datur orde virtaalis, & prio-
xitas per rationem quando intelleus haber funda-
menti concipiendi voum decretim prius quamalind
fed habemus fundamentum concipiendi vnum De1
decretum prius quam alind , ficut {Eientiam conci-
pimus vt priorem volitione quod probo, tunc
intelledtus contipit vnum c'tc‘-crc:pm vt prius alte-
to; quando ynum decretum prefupponitur ab al-
tero » fed vium decretunt prefupponitur ab dleero ,
ficat decretam prafupponic {cientizm ergo ficur
fcienela eft prict decreto,fic vrumm decrettimeft prius
altero. Denique quaro verum Deus prius res videat
vt poflibiles per ['ciqqt.iu_m {implicem » quam vt futu-
tas per {<ientiam vifionis vorum prius debeat coneis
p1 velle permiteere peceatum quam velle illid puni=
tesprius videre peccatum lade quam illuin reproba=
te. Pollintque alia congeri ex quibus manifefté paret
poile cum fundamento in re concipi 4 nobis vaum
decretum effe alio prius.

Breuiter igicur Iiic arguo vt concipiantus in Deo
plura dectera & ynum alio prius fufficic vt Gt diftin-
¢tio,& dependentia non mutuiin obiedis & funda-
mentum eX parte Dei,cum Deus permittit peccatuin
Tudz,decernirque illud punire,eft diftinétio & depé-
dentia non fnutua inter peccatum & paenainsex parce
autem Dei eft aquinalentianam adtus infinicus Dei
aquinalet actibus diftinéis , crgo poflunt 3 nobis
concipi pluta in Deo deciera,tota etgo difficultaseft
citca propriam radicem illius priotitatis decrctorun;.

Dico tertid,tune ynwm decretum per tationem cft
Ptius alcero, quando vnius obie@um prove eft voli=
tum , ita caufat obiectum alterius decreti veab ea
non caufecur verbi gracia valt Deus folem propees
hominem, & non contra s tunc prius vult hominen
quam folem:tunc autem vaum decretuh eft alio po-
fterius , quando vnius obiedtim provt volitum cai-
fatur ab obic &o alcerius decreti, & illud non caufag,
Tunc aitem duo decreta fiirit fimul, neque ifices illa
tﬁﬂoxdo prioris 5 & pofterioris, quoties obieétuin
valus decteti non caufat obiectum alterius decreti
necab eo caufatur provt volituid;, vel certé canfar il-
Iud & ab eo caufarur. ;i
_ R:zfcio eft,quia nulla poteft affignas alia radix hus
4S prioritatis quam prioritas inter obiecta provt vo-
hita ve refhd oftenditus in tatione dubitandi 5 hon

* Tom. I,

g

i2 3
enim peticur ex maiori propinquitate obiedi ad fis
nem, nec ex obieckis fecundum fe; cum {zpé obiecta
non fint inter fe connexa nifiex Dei voluntate.

Tanttim manet difficaleas in primo & fecundo ar-
gumento propofica, quid fit nounm in rerum natura,
quando Deus vule plum vt plum, quod nion ﬁt,cluzm-
do Deusvule plura per modum vnius : vel etiam quid
fit noui, quando obieétum vnius decreti prove voli-
tum, caular ebiedtum altesius decreri, Quid inquam
fit illa connexio, vel caufaliras obiecive voliti, quz
non ponit aliguid vel in Deo qui eft immutabilis;vel
in obieétis qu& manent immutata intrinfece , dicun-
tirque folim murari per denominationem ab a&u
dinino.

Sed hoc torum foluebam queett:2.cum oftenderem
circa quos actus libera effe poflit voluntas diina, &
ordinare media eadem ad yarios fines , eo quod talia
media per hanc Dei ordinationem moraliter mutark
dicantur 3 aétus enim ille Dei proprer infinitater
zquinaler actui cuinlcungue creaturz, & fine mita-
tionein feipfo facit mutationem moralem in obie-
¢to. Quod idem locum omnino haber in cafy pro-
pofito , ybi Deus vult plura ve plura, & vnum oiie—
ctum vult canfari finaliver ab alvero , fufficit enim ad
hzc omnia mutatio moralis fadta in obicis, & cau-
{ata per adtum diuinz veluntatis infinicum in gene-
re actus. i

Addebatur in fine fecundi argument , polle obie=
€um vnius decreti caufari vt volitum ab obietto al-
terius decreti; quin decur incer illa decrera huinfmo=
di ordo & prioritas , hoc enim concedebam in terria
conclufione. Si enim obiecbum vnius decreti fic cage
{er 5 vt non caufetur ab obic@o alterius decreti tung
decrerum illud eft ditincbum ab altero ; & eft 1llo
prius, {i autem ita caufer vt etiam caufetar ; tunc des
cretum vnum nec eft altero prius; nec eft diftinGtuin
per rationem ab altero ; quia idem eft actus quo Deiig
valt plura vt connesxa inter fe quod eit velleilla per
modum vnius, X : : ~

Ad terriam, nego illith prioritateim rationis effe
{oliun in obicétis,eft enim eriam in ipfis actibus giivs
cum fundamento in re poteft inrelledtus concipet
ve diftinétos , & {ubordinatos;cum vnus ingelligatuz
efle ratio alterius & prefuppon: abalters.

Neque dicas manifeftd hic effe eireulum, nafn ob=
iedta dicuntur fubsidinatd & conneka prove volira
id elt per decrerum diwmnum » & decrerum dicitug
prius peripfuin obiectum; iy i

_ Relpond. eniin 3 nullum hic elfe circulum ; vbi ek
fectus cognofcitur per caufam; & caufa per effectum
fubordinatio enim obiectorum tunc eft efeGus de-
erert diuini, & deeretum divinum ve illius cauls co+
gnofcitar per fubordinationém obieétorum tanquar
per aliquid pofterius, & ab eo caufarum.

Stex 10 IV,
Santtiras, ¢ virtares voluntatts dinind.
CEr'tum elt prim,efle 1 Deo proprijffimé , dis
¢tain ﬁm&imtcmgqux noneft aliud;quam perfe=
¢tiflima voluntaris dinine adequatio cum wterna le=

gcsac iatione increataseft autem {An&itas illa infinitd
unplicires fecundum omnem madum & fecundin

omnem perfectionemn fanétitatis. e béa‘m offe
Primd ; dixi Detm effe propric ac veie fanekiiin, fatiéium,

quod fi alia omnia filerent ,\dicunt fané imb intenfit
fimd voce clamant duo Scraphini,coxafn thraio Dels
neque ceflantdié ac nocte dicere 4 find nonfemel fed
ter;imo millies dlternant fanitus, Ex quafinihil {Cirénty
nihil viderent , aut migarentur in Deo alitid {n qua
vident omnia clamant fanéfss. Patet enim {anékil=
funum neceflatid Denm elle s quia fanttitas eft ade=

Q 2 quatigy

lln
;1
b
1
1
4
i




e ey e e

|

124  Difp. V. De Deo. Quaft L Sect.L

Sanct. Dionviio z'mjl*n"[:rzﬁ‘:}’sz & puritas omnino 1=
wlata, Deus autem per identitatem adaquatus

ernz illi legl,ac increata racioni vt patet, atque
aded Deus eflentialiter eft fanétus,cum implicer con-
i em vt actus voluntatis Dei non firadzqua-
tus indicio rationis cum quo vnum eft effentialiter.
Quid it Secundd,dixi quid fit Deum effe fan¢tum,eft enim,
Dei o= o4 dixi,voluntatem diuinam,& omnes eius actus effe
A% perfectiffimo modo commenfuratos cum xterna le-
ge , qua nnon cft aliud quam recta ratio diui;mlprov:
diftat omnia,qua nature rationali funt céuenientia,
rectitudo ergoilla, & conformitas vuhzntaris‘ dini-
ne cum hacidea, eftid ipihm quod vocatur fanéti-
tas, vel habitualis quatenus inipfo Deo refidet, vel
actualis, quatenus in omnibus eius actibus reperitur,
cftque illa bonitas moralis & (vtdixi) puritas om-
nimoda. Imd eciam cum eflentia ipfa Dei , fit regula
illa & iudicium rectum,per amorem autem huius le-
gis il maxim‘t‘: E{datt}tl( mur , optimé quoque dicitur
amor Dei cfle fanctitas perfectifiima. Deinde verd
cum illa anétitas vt dixi fit conformitas illa com re-
a ratione 4 illius vcluriparrcs quzdam {unt omnes
omnind virtutes , quatenus circa particulares mate-
rias faciunt voluntatem, & cius aétus commenfura-
tos & conformes @ternz legi. Dici crgo poreft {an-
éiras Dei effe rectitudo,8& 1uftitia pertectiflima, effe
omnimoda cius puritas, efle amor infinitus quo f&
ipfiun amat, ac demim effc virmtum omnium cumu-
lus, quatenus pastes veluti quedam funt infinite hu-
ius rectitudinis.
Quanta i Tertio ; dixi quam perfecte fanctus fit Deus, eft
Dei fan-  epim omni modo excogicabili fanétus vt expendicur
ditas, recke & Leffio 1.8. Eft enim primo fanctus obiecting,
quia eft obie@tum omnis plané fanétitatis , cum fan-
¢kitas it , vt dixi, commenfuratio cum xterna lege,
a¢ illius amor ; Deo enim qui puriflimus eft,adharere
pet amorem eft effe puram & fanctum : ficut adha-
rete rebus inferioribus eft effe impurum.Secundo eft
{anckus exemplariter , quia eft ipfe per fe recta ratio
& illa pulcherrima lex radijs ipfius Deitatis exarara
in mente Dei qua regula eft totius bonitatis moralis.
Tertid, eft fanctus formalicer, quia ¢ft formaticer fui
amor & illa rectitudo, non autem per aliquid fuper-
additum, Quaitd, eft fanGtus infinité rim intenfiue,
tum extenfiué,quia fe ipfum & recticudinem {uam,&
legem zternam amatinfinicé, quantum feilicer ama-
bilis eft , & quam perfectd illam concipit , ex quo fe-
quitur, vt peccatum perfecté oderit, quia infinité fe
ipﬁlm, & reétitudinem amat oppofitam peccato. De-
inde infinita eft extenfiué illa fanctitas , quia in om-
nibus {e ipfum amat infinit , imd exrendic fe illa {an-
€titas ad omnia qua Deus in effentia {ua cernit , illa
enim omnia proptet ipfuninfinice illi placent,Quin-
0, lanétus eft eminencer,vel porilis emanatiué,com-
municatiné , foeecundé , omnia enim perfeiplam, &
quafi arraétu fuo fanétificat. Primd, prafentia fuz
{ubftantiz, fapientiz, potentiz , mundum vniuerfim
veluti templum quoddam confecrat. Secundd , ani-
mam rationalem cognitione ac amore fuo. Tertid
Chriftum ipfum 5 in quo fubftantialiter pofuit toram
{uam fanctitatem veper eam homines fan&ificarer,
de illius enim plenitudine haurimus omnes prefer-
tim per {ymbola {acramentorum , vbi totus in nos
effluic fons fanétificarionis. Ve videas quantum crea-
ta fanctitare differat increata fanéticas ; eft enim efe
{entialis, eft (ub(tanria, eft infinita,eft exuberans,&c.
Quales in ° Cerrum eft fecundd , virtutes omnes quz non ha-
]\?i::,ntr::f bent ciTcntiahrcy adiunctamimperfectionem , efle in
Deo perfe&ilﬁmns,qui'z illz omnes, vt dixi,reétitudi-
nes guadam funt, & veluti partes pleniffima illius

rectitudinis qua fandticas eft, quafi gemine huius dia-
dematis, & ftelle huius firmamend,eflet aut€ infiniti
differere de fingulis. Eft enim in Deo charitas erga fe
ipfum, tum intenfiné ciim exrenfing infinita, quoad
omnes actus,quoad omnes modos,quoad omnes fru-
&us perfeétiffimi amoris. Eft in Deo mifericordia,
qua non dicit effentialiter triftitiam,fed voluntatem
inten{iffimam {ubleuandi & confolandi miferos,qua
voluntas quam fit ﬁnccrﬂ,que‘lm incenfa,quam efficax
teftantur natura , gratia, gloria ; quidquid enim ha-
bet isipl-Cﬂ[i?. lucis, quidquid bonitas luauitatis,quid-
quid prouidentia bcujgnimtis, hoc totum mifericor-
diz yifCera exugunt, vt in nos deriuent {alutem, re-
demprionem,beatitudinem.Hinc venia peccatorum,
facramenta , Chriftus ipfe menfura infinita miferi-
cordiz fine menfura. Iuftitia nulla eft in Deo {ecun-
dum propriam , & adzquatam rationem iuftitia cui
eft efientiale debitum refpicere ita ftrictum,ve fi vio-
lecur fiat iniuria,Deusauté Dominus omnium iurium
creaturz nullam facere poflet iniuriam licét negaret
creatura, qua promific , ctiamfi aliunde ratione fan-
dtitacis & fidelitatis diuine id fit proxfus impoffibi-
le. Reperitur tamen vera quadam iuftitiain Deo fe-
clufis imperfectionibus, pracfertim legalis, & vindica-
tina,qua de re fusé dicam agens de iufticia. Sunt et-
iam in Deo veracitas, fidelitas, magnificentia, & li-
beralitas,clementia, bcnignitrls, longanimitas: grati-
tudo in Deo non reperitur, quia non Potcft recipe-
re beneficium : fortitudo s & temperantia non {unt
in Deo nifi metaphoricé,quia moderantur pafliones:
religio, pi}-r.!s, obferuantia, obedientia refpiciunt al-
terum v Iupcriorcm,quod in Deolocum non haber.

Hhithhrths st et
DISPVTATIO V.

¢ Xericata higillatim perf
; intelleétus,taum voluntatis,fequirur pro-

¢ midentia, qua virique potentiz ad{cribis
‘\\g tur. Ateributum fané Dei omnium oculis
maxime afpectabile vt ait Irenzusl. 2. c.5. & tamen
res yna quaficu maxima & inuentu difficillima in-
quit Boéthius 1.5. confolat. Profa 6.cuius confidera-
tio tres omnino partes habere poteft. Prima fit de
prouidentia Dei generatim, fecunda de prouidentia
Dei f{upernaturali exga electos , quz dicitur vulgd

rzdeftinatio, tertia de prouidentia Dei erga repro-
gos,qu&: dicitur ra:pmbatio.

QVASTIO I
De Prouidentia Dei generatim. Quzft.22.

EXplicanc eam; 8 probant fufiffime narurales om-
nes philofophi,quia illa clanus eft & gubernacu-
lum , quo mundana machina flabilis & inconcuffa
feruatur tefte Boéth.l. 3.Profa 12, mihi verd ad folam
Dei prouidentiam {upernaturalem properanti fatis
exit breuirer dicere , 2n illa fir', quid fic , & qualis Git,

SEcrrs. L
An ey quotuplex in Deo [it Prouidentia.

Zc quaftio eft, que reos & peend dignos effi-

cere poreft difputatores {uos ( inquir Clemens
Alexandr. Ls. ftromatum c. 10.) fi enim Deuseft,
vtique prouidens eft vt Deus; nec aliter ei tribug
poteft diuinitas vt ait Laétantius mox citandus,
Negarunt illam pauci & perditiffimz famg , homi-
aes inter Ethgicos Epicurei , inter Pfeudo-Chri-
ftianos




	Seite 123
	Seite 124

