BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

Cursus theologici iuxta scholasticam huius temporis
Societatis Jesu methodum tomus ...

Amico, Francesco

Duaci, 1640

V. An relationes sint de essentia Deitatis?

urn:nbn:de:hbz:466:1-82000

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82000

et

§.Thomas.

| " Difput. XIX. De Rilutionibus Dininis, Se@iolV. 38|

tmalitee [Ecund tim Scotum, vel modaliter fe-
lcund D drand um: igitusiec poterunt in-
ter fe diftingui realiter.
I 94, Sccundd,relidisaliorum explicatio-
nibus,dicendum eft , hocprincipium verifi-
fearitantm de ijs,queenon funt oppofita; non
lautem deijs, quae oppolitafunt patet primo
exemplo adtionis, & paffionis, quo veitur
S.Thomas r.p.quelt.28,arer3.ad 1. Etenim
liceradtio & paflio identificentur cum motu,
& cum eo non opponantur, fiquidem tam
ac'tio,qu;‘:m pa{ﬁu prgdic;ttur de moru ; €x
hoc tamen non tollitur Formalis oppefitio a-
|&ionis& paffionisinter fe,quia nec adtio pre-
(dicatur de paflione, nec pafliodeactione. Se-
cundd conftat ratione A priori. Nam oppefi-
Ta pr:)p:cridcnti!icnriuncm cum tertio, non

lamittunt oppofitioneminter fe, quia identi=
{ PP q

ficatio non deftruit eflentiam identificato-
ltum. Pofitoigitur,quod cum dinina ellen-
|tia identificentur oppofite relationes 5 non
{fequiturcx earum identitate,ca eflentiaiden-
|titas carundem inter fe:quia ficutex identita-
[te earum cumeffentia pon tollitur realis op-
ipm[]tio inter [eiitaneque ex earum identitate
fcum eflentia fequitur realis identitas interie
| 95. Sedcontra,quia hincfequeretur; de-
|lh‘m:artcm fyllogifticam , qug inhoc princi-
pio fundatur, Que fiunt cadem vniteriio pradi-
{catione, [unt eadem pradicatione & inter f¢, quz
{rcguln deficitin {yllogi{mo expofitorio tam
lifirmatiuo, non enim fequitar , Hic Dens et
\Pater: Hic Deus eff Filius:ergo Filins ¢St Pater;
[quim negativo, Pater et bic Deus : Paler non
le6 Filigs,non re&é [equitur,ergo Felius non efi
hic Deus. Relpondeo etiam in hoc myfterio
[valere artem {yllogifticam , fi illinsleges fer-
fuentur.Sunt autem leges expofitorij Syllogif-
{mi, vt terminus it perfeéte fingularis, & dul-
lo modo communis. In pradictis autem fyl-
llogifmis,terminus non et perfecte ingularis,
clim fitte ipfa communis tribus fuppofitis.
[Vndefemper proceditur dnon diftributo ad
[diftributum:qui modusargumentandi fallax

left, vt paterin hoc {yllogifmo 3 Equus eftani- |

tmal:homo eff animal:ergo homso eff equns. Simili
lyitio laborar prior fyllogifmus,in quo medius
iterminus Deus,non diftribuiturin maiore,&
Imiriore pro omni fuppofito,in quoeft:Quod
i diftribuatur hoc pacto. Omnis res, gue
leff Déns , eft Dater’: omnis res, gue eif
|Deas ¢ff Filins:re& ¢ concludetar, ergo Filins
leff Pater.Sed falle funt premiffz. Similiter in
1poﬂ:crim‘iryllotvnf]noprm:cL'liL‘Jm.\s a termino
lnon negato ad negatum , quod cft virtute
!Proccdcrcﬁ non diftributo ad diftriburum,
lquiianegatio vim habetdiftribuendi,

| 96. Vitianturetiam fyllogifmi in diuinis
ivatiatione appellationis,ve Pater generat: effen-
itia¢ff Patcriergoefentiagencrat.Etenim verba,
\quemadmodu & adicctivaappellant formale
figaificatum.Vndecu dicimus, Pater generat,
Ivcrbﬁ Generat, appellat formale fignificatum

reduplicatur formale fignificatum Efentiz:
{vnde committitur variatio appellationis.

Patris-cum verd dicimus, Effentia eff Pater, no |

|

|

| piumnt,cui tamen non gcommunicat paternita-
A i ] Azed]

SEC IR V.
Anrelationes fiut dé effentia Deitatis?|

97.- ) Rima fententia negat, Eff Ferrar, 2, Ferrar.

contga gentes ¢.9.Rubionisin 1. dift. ;"f‘h’;
3.qualt.t. concl 3. Zumel 1.p.q. 28.azt. 2. ‘{:f::’,
difp.3.conchr.& quaft.39.art.1.difp. 2. Mo- Vefasuce.
ling n.p.quazit.28.a. 2. dilput. 6. V:.{‘qucz Suarez.
difpur. 121.¢.2.Suarez lib.4.de Trinit.A cap.
5.& a fortiori {equitur ex eorum {ententia,
qui negantattributa efle de effentia Dei P ro-
batur primd ex Ferrar. R clatio vt relatio nul-
1:1111 dicit perfectionem:nililautem intrat ef-|
{entiam Dei nifi quod perfe&ionem impor-
tatiergo.

98, Secundo probatur ex Rubione, Nul-
lus coneeprus vnius ordinis poteft efle quid-
ditativusconceprui alterius ordinis;Sed con-
ceprus relationis eft conceptus alterius ordi-
nisd conceptu Deitatis , iquidem vnus eit
relpectinus,alter al}félutus:igitur relatio non
poteftefledecilentia Deitatis. {

- 99. Tertiod ';\.L'Ub;uurcx alijs. Concilia &.I
Pacres diftinguunt in Deo communia a pro-|
ptijs & communia vocant effentialia, prt‘-pria'
vero perfonalia, Atqui (i relationes cilent dc!
L:iTcmi.x Dei,eilent gqué effentiales,atque absl
{olura.Confirmatur; nam Concilium Lateta- gypcil

m i
nenfe, & Florentinum definiunt, totam eflen- Lateranes.

tiam efle communé omnibus perfonis, perfo- Concivivm
nalia verd effe propria vaivfcuiufque:Les, 1) Doy e
ttem gignendo toti fubftantiam comunicare
Filio pratereffe Parrem: fi autérelationes eflit
effenualesnature,Paternon totam eflentiam,|
fed partem effentize communicaret Filio.

roo. Quartd probatur ex Auguftino 7.de
Trin.c.4.8 6.vbi,docet:Dents non eo Dens,qa0
Pater:at {i relationes eflent deeffentia Dei, eof
Deus effet Dens,quo Pater.Nam particula; Quo
reduplicat ellentialia, ;

1o1. Quintd. Quidquid eft de eflentia
Dei,cft deeffentia cuiulque perfone : at non
omnes ‘relationes {urit de effentia cuiuﬁluc-l
perfong:crgo relationes non funt de eflential
Dei. Minor patet, quia nulla perfona clt Tri-
nitas. Maior probatur,nam fingule perfong
{unt verus Deus: ergo quidquid eflentia-
literconuenit Deo,conuenit & fingulis por-
{onis

102, Sextd. Effentia Dei eft perfe&c vina|
& indivifa,nullam in feadmittens diftinétio-)
nem ex natura rei:relation®s autem funt plu-
res, & dinifie; nequeunt igitureflentiam con-
ftituere:

103. Septimd. Effentia Dei tota eftcom |
munis; ¢rgo tora eft abfoluta : nen igitur di-|
cit eflentialiterrelationes ; alioquiqua patte|
diceretrelationes ; non eflet comniais | {ed|
proprid. |
104, Q&aud.Pater per generationem comu-|
nicat totam effentiamFilio , vt Concilia defi-}

tem:!




Concilium
Lateranen

Henvicus.

Careranis,

Bannez,
Valentia.
S.Thomas,

——— .

384
tzli';:_é%ﬁtcrm_t-as non i.ntrareﬁémiam Dei.
105, Nono. Pater prius origin;:,quﬁm ge-
neret Flium, eftcotopleté Deus: cigo per
‘gcncrariuncm Filij non pwduciwr aliquid
Ipertinensad effentiam D e Igitur filiatio,qug
!gcncratione producitur, noneft de effentia
{Deitatis.
{ 106, Decimd. Implicat concipere inte-

lorzm effentiam inaliquo fine omnico, guod
jeflentialiter conftituit illam . Ergo implicat
!conciperc integram ellentiam Dei in patee

ablque filkatione,fi filiatio eft deeflentia Dei. |

Antecedens patet ,. nam quia omnipotentia
left de effentia Dei , implicat , vt aliqua
iperfonahabeat eflentiam , & non habeat om-
mipotentiam.Confirmatur.Si perfonalitas ef-
et deeflentia humanitatis,non poflet in ali-
quo gepeririintegra humanitasabfque perfo-
nalitate.Ergo fi relationes {unt de elséria Dei,
implicat inaliqua perfona reperiri integram
eflentiam Dei ablque omnibus relationibus.

| 107. Vndecimo. Sinatura Dei include-
reteflentialiter relationes,valeret haee propo-
fitio , Natsraproducst; Natura prodicitsr; Co-
{equens eft damnatum in Concilio Latera-
nenfi, & refertur capite, Damnamus. De fum=
ma Trinitate & Fide Catholica: ergo.

| 108. Duodecimd. Natura Diuina com-
{paraturad relationes,vtdeterminabilead de-
{terminatinum. Repugnat autem, vt determi-
_nabile,includar fuum determinatiuum; alio-
qui parsincluderet totum.

109. Decimotertio. Relationes diuing di= |
1ﬁinguunrur virtualiter & naturaiergo no pof- |

{{funt eflentialiter includi in ea. Conlequentia
probatur, quiaid tantiim iticluditar effentia-

liter in aliquo, quod includiturin obiettino '

iconceptuipfins:fed quod diftinguitur virtna-
liter ab aliquo,non poteftincludi in obiecti=
{no conceptuipfius; alioqui nondiftinguere-
{turvistualiter abipfo.

110, Decimoquarto. Relationes dininz
lconcipiuntur vt modi modificantes [ubftan-
‘tiam Diuinam:Ergo nequeuntillam effentia-
litet conftituere. Antecedens paflim afleritur
{2 Patribus. Confequentia confat, quia nul-
{lus modus eflentialiter includitur in re modi-
‘ficata.

111» SEcvrDpa fententiaafirmat. Eft Hen-

refpedku, Aurcoliin r.diftinét.x artic.4.circa
finem, & dift. 4. parte 2. diftinétionis artic.
45+ &6.& in 3.dift1. qu. 3.artic. 3. Apmi-
[nenfisin 1.dift.27.artic.2. Caictani 1.p.queft.
|27. artic.2. in fime,affirmantis, quod fi perfe-
&io divipi effe definienda eflet , omnia in
feconcluderer , Quod aurem in definitio-
Ine rei ponitur; elt eflentiale rei. Eftetiam
|Banncz prima, parte, quaftione 28. artic, 2.
dubio 3, ad 6. Valentiz quaft. 39. quaft.
{fua 13. pun&o 1.ad vl argum. & colligitur
ex$.Thom.1.p.quaft.27.artic. 2. ad 3. afle-
{rente,in perfectione dinini ¢ffe contineri Verbum
:'mcﬂxg:bi_hrer Pracrdem, principinim Uerki, ¢

[ oppofitum docet quaft. 33. artics 3. ad 1.|
{ ¥bi afferit communia includi in conceptul
| propriorum;non ¢ conuerfo. Namintelligit
deinclufione explicitd, non autem implicita:
| quo pacto communia includuntur in conce-
| ptu perfonatum, in concreto hgmhratarum,i
| guomodoeo loco fumit propria. Propria)
| verd nonincluduntur explicite, fed tantiim|
implicité in conceptu communii,quia perfo.
ng non includunturexplicit€in coceptu Dei-

| tatis,ficut Deitas in concepru perfonarum,
[ T Quoniam, verd controuctfiahzec pen-
detexintelligentia huius termini , Effentialis,
| ex declarationeipfius ordiendaeft dilputatio.
| Dicicurautewm aliquid Efentiale alicui dupli=|
| citer, voo modo per folam realem identita-
tem cum illo, alio modo per obiedtivam etia)
inclufionem in 1llo. Hoc pofterius tantiim
dicifoler Effentiale, nam prius {olim dicituf
tdenticum.Exemplum primi fir, Rifible refpe-
¢ty hominis,pofito quod rifibile ex natora rei
non diftinguatar ab homine. Exemplum fe-
cunidi fit, Rationale refpectu eiuldem. Ete-|
nim rifibiliras, etfiex natura rei identificetur|
cum homine , non ramen includiturin con-
ceptuobiectino heminis; quoniam. concipil
poteft homo, nonconcepta eius rifibilitate:
| nequirt autem concipi homo, non concepra
eius rationalitate. Vnde rationalitas non {o-
limincludicur realiter in homine, vti rifi~
bilitas, fed etiam obicétiue, quiaconcipinan|
| poreit homo,quin fimul concipiatur eiusra-
tionalitas: atqucadco rationalitas non tan-
thm identice, led cviam Lffentinlicer , confti=
tuit hominem. Adhuc autem voum inclu-
di poteft &ffentialiter inalio dupliciter, vno
modo explicite, alio modo implicité ; velut
animal explicit¢ includitfenfibilitatem, 1m-
plicité verd (ubftantiam. Exhisad divinaafle
| ccndtndu,pfz&[cnscourrou:iiia non elt, an
relationes fintidem realiter; atque etiam for-
| maliter formalitate rei cum ciicntia diuina,
| hocenim probatum eft fectione przccdente]
| contra Scotam; fed an fint idem Effentialirer|
i & formaliter, formalitate obiectina & ratio-|
| mis, ita vt nequeat concipi adzquat€ Deus,|
quin imulimplicii¢ {altew conciplantur re-
lationes. )
113. Dicor. Relationes implicit¢ inclu-|

|ureolus. rici quodhibeto §.quaft.6.VbidocetDei ef- | dunturin obiedtivo conceptu nature Diuis|
Arimintfis. fentiam concipinon poffe abfque relatino | n¢,atque adeoillz funtde effentia Dei. Af
f fertio colligitur primd ex Anfelmo in mono- Anfelmas.

logio cap. 16. vbidocetomnia quz {unt in|
Deo pradicariin Quid & effentialicer de Deo,|
non mado {ecundum rem (vt excludat folam)
predicationem identicam ) {ed criam fecun-
dum confiderationem:Quensadmodum, inquit,
wnm et quidguid eflentialiter de fumma fubffan-
tiadicitur ita ipfayno mode , wia confideratione|
eff.quidgmid et effensialiter, {
4. Secidd colligitur exalijs Patribus pal-|
fim admittentibus has predicationes; Eﬁcﬁti&E
Disina ¢f Pater Filius, ¢ Spiritus fanétus : E[-

nc gontra ‘Gregales Sobelli. vninerfd, inquit,

{quecumque ad eins perfectionem pertinent. Nec

J

| plenitudo @ integritas Deitatis ¢f Pater vt Patrrf

a|

Scotus.

T @Diput. XIX, De Diuinis Relatiombus Seclio111. |

[fentiadiuina funt tres perfone; Athanalius Oratio- Athanafiss

t

WEEEEEE




§. Thomits

——

D:p. X1 X, De dvurnss Relatiopibus. Seftio V.

& infra: Idems, mquit; D¢ [ hoc autem formaliter habetur per iplum|

[Edio ¢r Spivitw fanite estexiffimands. Bt Ser- [ actualefubfiftere , nam potentiale non ponit|

|monc 4. contia Arianos pag. 3. Qasniams, in-
wquit, Fieeff smago Patris, veceflum eft, vt co-
gices, Destarern ¢ propricatem Patris ipfamef-
Jentiam Eily conftusmere. Cyrilluslib. 13. The-
{auric.x. Spiritus fandlus, inguir, i ipfo Deo ¢f=
{entialsger ¢§F. Exc. 2. Spiritum fandta appel-
lat, operationcrs effentialem in proprit hypofta-
fi producentem, & in Deo manentew,

{ 135, Eafdem propofitiones admitric S.
Dodtor 1. p.q.36. art. 6. Effentia Dininag eft
Pd:e?‘fzim.t,Fifr'a.'so,Spim:io. Neque dicas, illas
admirti propter folam inclufionem identi-
icam. Nam fola identica inclufio pradicati
tcuin fubie¢to non (ufficic ad pradicationem
finabftrado , vt patct in hac propolitione,
l.(ﬁm:'an.d:m: eff animalstas : quia in predica-
‘ta:ionibus abftradis predicamus tantiim
{€a, quazimplicité faltemincludunturin con-
ceptu obiedtiuo fubiedti , cuiufmodi funt
Hola effentialia 3 hzc enim tanciim nequeunt
prefeindi, faltem implicité a conceptu ob-
deivo (ubicdi.

116. Tertid probatur affertio 3
Conftitutivum adzqua
¢ffe infinitum & illimitatum in omni genere
!pcrﬂ:&ioms poflibilis ; fed hoc implicitéin-
uoluit omnes perfectiones tam abfoluras,
quam relpedinasin Deo pofhibiliter exiften-
tes. Minor pater, nam ratio illimitationis &
tnfinitatis in omni genere perfectionis for-
maliter conftiruirur perinclufionem omnium
iperfetionum tam abfolutarum, quam rela-
tinarum, compoflibiliterin Deo exiftentium,
non minus quam ratio humanitatis confti-
toitur per animalitatem & rationalitatem.
Ergoficut concipi nequit humanitas , quin
fimul concipiatur veraque perfe@io animali-
tatis & rationalitatis : iraconcipinequit ratio
ipfa Deitatis vadequaque illimitata,, quin fi-
mul implicité faltem concipiantur omnes
perfe@iones abfolute & refpediuz, in Deo
poffibiliter exiftentes ; alioqui non concipe-
retur, vt perfecte illimitatain omni genere
perfectionis. Maior conftat ex fupra difpu-
tisdeconftitutivo Dei, cuius ratioeft, quo-
niamadzquatum coaftitutivum in vnaqua-
que re aflignari debet id, quod perfe@iori
modoipfius naturam explicat. Atqui perfe-
Giori modo naturam Dei explicat ratioentis
vndequaque perfecti & illimitati;nam hgc 06
{olum ponit 1nfinitam perfedionem in Deo,
{fed perfeiori modo , quo illa poni poteft;
\quiaillam ponit, veeflentialiter conftituens
{tem Deum . Qui modus perfedtifimus cft,
"qura ponitillam, vt magisintima Deo, & per
{maiorem vnitatem & fimplicitatem ci ipfo.

117. Confirmatur primd.. Deus €x fuo
formali conceptu importataliquid a&u fub-
fiftens: Sed non importat aliquid a&u fub-
fitens [ubfiftentia abfoluta 5 ergo relatiua
lcrgu ej'fcnri::hmrimporcat tres {ubfiftentias
frelatiuas. Maior conftat, nam Deusex modo
Elﬁgmﬁ.:andl importat deitatem vltimo aGua-

priori,
tum Dei cft ipfum

[

vitimam a&ualitatem & perfedtionem de-|
bitam nature dininz. Miner primi Syllogif-|

|mi probabitur infra. Prior cenfequential
|

patet, Pofterior probatur, quia Deusnon|
fubfiftic perfecte in voortantim fuppofito,|
{ed in ompibustribus, {

118. Confirmatur 2. Nam ex Patribus,|

Trinit. &alibi, in Deo tres perfonz imul|
| pon funt quid perfectios , quam fingule:|
hocautem non potcft re@eé (aluari, nifi dicas|
mus, omnes perfonas effentialiter includi inf
| cadem effentia communi. Quo fit, ve quia)
| fingule perfonz quidditatine continent ef-|
| fentiam , quidditatiué etiam contineant per-
fectiones reliquarum perfonarum , non qui-
dem conftitutiué , nam hoc modo deftrue-|
retur perfetio ipfa Trinitatis; fed virtuali-|
ter & per circuminceffionem , vi Patres &|
Scholafticiloquunrtus.
119. Dico 2. Effentia divina concepta
fecundiim rationem explicicam non imper-
tat explicite, nifi f{olas perfe@iones abfolu-

l ta
Afh

rmantis, propria non includi inconceptu

[ communium, {cilicet explicité, Lgidijin 1. Egidins.

| dift. 33. art. 1. quaft, 3. Argentine dift, 34.
| concluf. 3. Fundamentum eft. Id tantlim|
| divipa effentia importat explicité, quod ex-
 plicité obijcitur intelledtui illam conci.
{ picoti; fed hec eft tantiim perfe@io ablo-|
{ luta: ergo. Maior conftac , quoniam ratio|
[ explicizi & impliciti cft tantlim perordinem|
i ad intelle&um, clim res in feipfa non ma-
gisexplicit¢ dicat vnam perfeionem, quim
aliam cum omnes dicat, vt i parte reifunt,
Minor probatur , nam id tantim explicitef
obijcitur intelle@ui dininam effentiam con-
cipienti, quod commune cft omnibus per-
{onis ; hocautem eft folz perfe@ioabloluta.
Maior patet , nam divina effentia congipi-
tur, vt forma formaliter conftitacns quam-=
liber perfonam in effe Dei, hoc autem cft
| fola Deitas , non proprictas aliqua rcfpe-f
|ch‘tiua. Confirmatur , nam id tantiim ex-
| plicité importat hoc nomen Deus , quod
| communiter concipitur ab omnibus 3 fed|
|quod communiter concipitur ab omnibus
inon eft perfedtio rcl:p:&iua, quia gentiles
| concipiendo Deum nullam concipiuat pet-
fedtionem refpedtivam: ergo.

120, Objeies 1. Conftitutivum rei eft in=
divifibile ; ergo vel totum concipitur, atque
adeo implicat rem concipere. fecundum
vnam rationem eflentialem , & non fecun-
cundim aliam; vel nihil illius concipitur,
& fic nihil eflentialerei concipitur, quiato-
tum effentiale fpecificam  confiftit in ipfo
conftitutivo ret. Relpondeo vliimum con-
fticutiuum rei effe duplex’, alterum victua-|
liter dinifibile, conftans ex pluribus [':1!:0[’:5—;
bus virtualiter diverfis, ve conftar de vitimo!
conftiturivo intelletus creati, quod effend)
rialiter conflatur ex {'iaccula:iuo & praico;

tam, ac perfedifimo modo exiftentem;
\ Tem. I."De Deo.

K k alterumi

bt _;_S-gl' =

prefertim ex Auguftino 6. 7. & rs. librode Auguflin. |

EftS. Thomz 1. p. q. 33. art. 3. ad L..5. Thomar: |

Argentinan

|




Concilia.

Datres.

Disp. X IX. De duinis Relationibus. Settio V.

erum omnino indinifibile , conftans ex
|vna tantum ratione formaliter & virtualiter
lindiuifibili , vt rationale inhomine. Quando
[conftitutivum eft primo modo, potcft res
explicité concipi fecundiim vnam rationem
leffentialem, & non fecundumaliam; fecus
quando eft fecundo modo. Ratio diferi-
Iminis eft, quia, quando vitimum conftitu-
ltiuum cft virtualiter divifibile continet plu-
|ees rationes , quafi partialiter effentiales, per
quarum vnumquamque res poteft expli-
cit¢ concipi, vt eflentialiter diftincta a ce-
teris. Quando verd cft virtualiter indivifi-
bile , non continet , nifi vnam tantmratio-
[nem effentialem fpecificam , per quam di-
lﬁinguaturé ceteris: qug vel concipitur, &
tota eflentia (pecifica reiconcipitur vel non
iconcipitur, & iam nequit res concipi , vt ef-

[enrialiter 3 ceteris diftinéta. Quia igitur |

leon®itutivum Dei ob fui infinitatem & il-
limitationem conftat ex pluribus rationi-
'bus virtnaliter diuerfis ; poteft ex imperfe-
&o noftro modo cencipiendi limitari ad
lenam rationem effentialem explicitam , &
lnon ad aliam , & adhucconcipi, vteflentia-
liter diftin&us ab omni €0 , quod non cft
{Deus.

121. Obijcies 2. Ratio Deitatis ¢f ipfa
ratio illimitationis & infinitatis fimpliciter.
Implicatigitur concipere Deitatem , & non
'conciperc omnem perfe&ionem explicite.
|Antecedens patet, quia Deiras eft vitimum
‘conftitutivum Dei : vitimum autem con-
fitutivum in vnaquaque re concipi debet
explicité. Refpondeo, Deitatemefle expli-
Ic{tam rationem illimitationis & infinitatis
{{olim fecundiim perfe@ionem abfolutam,
implicité verd fecundum perfeGionem re-
llpc&iuam. Ad probationem anteceden-
ltis ‘concedo minorem , quando vltimum
lconftitutinuum rei cft indiuifibile ; nego
!amcm do illud eft virtualicer diuifi-
. , quando illud cft virtualicer diui
{bile.

122. Ad argumenta prime fententie. Ad
primum nego antecedens, dequo infrd. Ad
{ecundum , maior eft vera, quando conce-
ptus funt diverfi ordinis pradicamentalisy
falfa verd, quando funt cinfdem ordinis pra-
dicamentalis;vt conceptus corporis eft quid-
ditatiuusrationali, quia eft eiufdem ordinis
predicamentalis cum illo, efto fir ratione
diuerfus ab illo. Ergo licerin Deo perfe-
&io relativa fit ratione diuerfa a perfectio-
neabfoluta, quiatamen vtraque eft ordinis
diuini, non repugnat , vnam effentialiterin-
cludiinalia.

123. Ad Tertium dico, Concilia {umere
eflentiamprofolailla petfedione , quam di-
cit explicité: cuitantlim perfe&ioni ex com-
muni viu Do&orum appropriatur hoeno-
men Effentia. Vnde non licet illud vlurpare
ad fignificandam perfectionem relatinam.
Tuxta quam Dodrinam explicantur Patres,
clim dicunt, perfonasnon pradicari Effentia-

tiz Filio: Sicurneque peradueriarios Parer
non Communicando pﬁ:t i'l'ii'.atfm ) C}U(‘.’. l’,(—
{entiam quidditative includit , diei poteft
partem {uz {ubftantie non cOmMUunicare.
Clim non mintis Paternitas in eorum fen-
tentia includat effentiam , quam in noftra
fententia effentia inclidat Paternitatem.

Cuiusratioeft, quia nomen partis connotat
dinifionem perfectioniscommunicate d non
communicara.

toriuxra fecandam afferrionem , quemad-
modum interpretari debent ipfimet aduer-
{ari], ctim ibidem capite 2. fubdit, Nos o
wverbums , quo fapientia ; quia fapientia, inquit,
effentialiter dicitnr : Verbum antem relatine tan-
thm ad cum, cnins ¢f vevbum. Clm tamen
Verbum, etiam per aduerfarios effentialiter
includat fapientiam. Loquitur igitur eo lo-
| co Auguftinus de ratione effentiali explici-
| ta, non de ratione cfentiali implicitc tan-
| thm impoxtata per hec nomina. Conftatex
| €0, quod ibidem capite 6. docet , Patris
| perfonam ad {e dici, non ad Filinm & Spi-
ritum fan&um , nempe fecundlim conce-

| noftrum ; non autem {fecundiim rem figni-
ficatam & conceptum implicitum.

12§. Ad Quintum diftinguo maiorem:

| quidquid eft d¢ efleptia Dei, eft deeflentia

| perfonz, ratione naturz, concedo; ratio-

neipfius perfonz formaliter fumptz, nego,

124. Ad quartum, Auguftinum interpre- duguffin,

ptum explicitum , & medum intelligendi]

Ratio, quia poteftaliquod predicatum con-
uenire natur@, & non perfon®, vt perfo-
na eft formaliter. Pater, tum quia naturz
conuenit identificare fibi omnes relationes,
quod non conuenit perfonz. Tum quia &
fortilis , conuenit paturz communicabili-
tas effentialiter , qua tamen non conuenit
perfonz ; non evim {equitur natura eft com-
municabilis, ergo & perfona: nam commu-
nicabilitas fundamentaliter {umpta , clm
fir perfectio realis & abfoluta, eflentialiter

ccnueﬂit naturaE, C}U& tameén non Cﬂnucn{t
cffentialiter perfonz , in cuius quiddita-|
tino conceptu includituripfa natura,

126. Ftad hominem contra aduerfarios:
Deitas cft de cflentia relationis , & tamen
non quidquid conucnit Deitati, conucniy
relationi ; nam Deirati conuenit, nonrefer-
ri,non opponi, non produci; relationi con-
trd, conucnit referri, opponi, produci. Tum|
quia in multorum f{ententia aptitudo ad|
multacft effentialis naturz creatz, quz ta-

municatur , & ratio in {fubie@a matcriactt,
quoniam natura diuina cum nulla relatio-
ne oppofitionem habet , quam tamen oppo-
fitionem habet vna perfona cumalia. Nequit
autem vnum oppofitum cffentialiter confti-
tui peralterum oppofitum, quianullum ens)
poteft intrinfect & effentialiter conftitui per|
id , quod realiter afe excladit. Igitur poteft
natura, non autem perfona cflentialiter con-

{titer de Deitate. Ad confirmationem ncgo,
|[Patrem communicare partem {uz {ubftan-

tia probatur, quia ficur ob hanc ratiurncu:-l

ftitui per oppofitas rclationes. Confequen-|

poteft

men non conuenitindiuiduis, quibus com-|*




| _D'f-fp_'._ X1 X. De dwinzs ;{e[zzrmzzil)w. Stio V.,

poteft natura ; & non pcrﬁma identicé con-
ftituiper oppofitas relationes+ ita obeandem
|poterit natura, 8 non perfuna cllentialiter
[conttitai per ealdem relationes, clim non fic
imaior implicatia de yna conftitutione; quim
idealia. Nam tota. implicantia oriturex eo,
iquod cadem naturadparte rei fit cademre-
lationibus, & relationesiplz non fint ezdem
inter fe: fed conftitutio effentialis non ponit
jmaiorem identificationem 2 parte rei naturz
cum relationibus ; quady confitutio identi-
!ca » fed folim in ordine ad intellc@&um con-
cipientem : ergo fi non implicat, vt cadem
natura identice includat oppofitas _relatio-
ines, abfque ¢oquodillz identice [efeinclu-
dant, neque implicabit, vr ¢adem natura
effentialiter includar oppofitas relationes,
ablque co quod illz eflentialiter fefe incla-
dant.

perfona non efk integré Deus cllentialiter;
Refpondeo negando conflequentiam, quia
pegatio; clim (it maligoantis nature; vt Sum-
mulifte docent, negat de (ubiecto predica-
tem fecundim omnem modum ¢ vodenon
folum negarer de perfona, vt perfona, fed
etiam de natura , inclufa eflentialiter in per-
{onis.

128, Ad fextum, Hoc argumentum mi-
litar etiam contra ¢¥nitatem identicam , quam
aduerfarij tencntur admittere , hoc, pa&o.
Natura divina eft realiter vna & 'indinifa,
relationes {unt realiter plures & divife; ergo
nequeunt illam identicé vnam conftituere.
Sicut igitur realis diftinétio perfonarum
non obftat reali atque identicz wnitati'na-
turg:ita nec realisdiftin@io earundem obfta-
bit effentialiac formali vnitatieinfdem. Ad
argumentum igitur in forma, peganda cft
confequentia. Ratio, quia relationes, non
vtrealiter divifz inter {e, eflentiam Deicon-
ftituunt , fed vt funt formaliter voum in
natara : ficut a&io & paffio confticuuntef
{entialitermotum, non vt diftin®= forma-
liter inter fe, fed vt {unt formaliter vaum
cum motu.

129. Ad {eptimum. Primd retorqueo ar-
gumentom hoc pacto. Perfonalitas Deito-
tacft propria; ergo tota eft relatina: nonigi-
tur naturam eflentialiter includit ; alioqui
qua parte paturamincluderet, non effetpro-
pria, {fed communis, Atqui hoc non obftan-
te , perfonalitas etiam per aduerfarios pa-
turam eflentialiterincludit; ergo codem non
obftante , poterit natura perfonalitates ef=
fentaliter includere. Sccundo diftinguo
antecedens: efleatia Dei tota adequate fum-
pta & [ecundim rationem implicitam, & fe-
cundiim. rationem explicitam eft commu-
nis , ncgo; tota accepta tantliim fecundim
rationem explicitam, concedo: hec autem
et (6la ratio abfoluta, Bodem modo ref-
pondebunt aduerfarij de perfonalitate ipfa,
quz tota cft oppofita & propria {ecundiim
rationem explicitam , non autem fecundiim
rationem implicitam.

127. DicEs. Ergo faltem perfona , vt

130..Ad oCtavum. Retorqueo pariterar |
gumentom. Nihil: paternitatis per genera-|
tuonem commuaicatur filio, cui tamen to-|
facflentia communicatur, quz effentialiter|
includitur in ipfa paternitate. Item tota fi-|
liatio producitur , & tamen nihil effentiaz|
quidditatiu¢ inclufz inipfa Filiatione pro=|
ducitur: igitureflentia non intrat perfonalis|
tatem s .non valet confequentia, neque pet|
iplosaduerfarios. Quare refpondco; Patrem|
communicare totam- effenciam Filio foliim|
fecundim rationem explicitam  Deiraris;|
non autem lecundiim rationem impliciism."
Quam refponfionens ipfi admittere debert
de communicatione pateraitatis quoad fu-fl
lamaationem implicitam nature, non autem|
quoad rationem explicitam perfonalitaris, |
137, Ad nonum. Dittinguo antecedens:|
Pater prids origine, quam generer flium, eft|
complet¢ Deusablque filiatione,, vt perfonal
cit formalicer, concedo; quia vtfic nun con=|
ftiritarintrinfece pettiliationem 5 el coma
plete Deus, venatura, nego; quiave fic ine
clodit intrinfecé filiationem vt ratiéhem
| conftituentem poreftigitur vt natura elfen-
tialiter includere illam , efto non includat
vt pcrﬁmzx ;- quia vt perfona diftinguirurrea-
(liter'abilla, Vaode diftinguo confequens: fi-|
[ liatio non eft de eflentia conftitutina Patris
| inratione perfong ; concedo’; in ratione pas|
| ture ; nego. Idem argumentum foluendum
| eftaduerfarijs quoad rdentitatem , quam hae
| bet natura Parris cum filiatione , quam ideh-
{ tatetn non habet Pater cum eadem flistione,
Nam cadem ratio eft- deinclufione identica,
acdeinclufione effentiali : quia vt fupra dixi-
mus ;' inclufio eflentialis non addic maiorem
inclufionem 4 parte rei, quam dicat ipfa in=
|c1uﬁo identica ; nifi quod inclufio effentia=!
|

lis,preterinclufionem idénticam,addit etiam
inclutionem obie@iuam in ordine ad intel-
letum concipientem. Cererim tota diffi-
cultas eft de ipfainclufioncidentica, queg ca-
dem eftin viraque fententia.
| 132 Addecimum. Diftinguo antecedens:
{ implicat concipere integram effentiam abf-
| que omni ratione illam conftituente refpe-
| ¢ eius, quod effentialiter conftituit, con-
cedo; refpectu ¢ius, quod eflentialiter non
conftituit,nego: Filiatio autem nonconfti-
 tuiteflentialiter perfonam Patris, {ed tantiim
{ naturam Patris ¢ vnde (olim implicat con=
cipere naturam, quz cft in Patic, ablque
filiatione, - tanquam ratione conftituente,
nonautem perfonam ipfam Patris: ficutim-
| plicat concipere integram eflentiam nata-
r2 create , quaelt in Perro, ablque aptitu-
| dine ad alia individua 3 non ramen impli-
{ car concipere Petrum fine huinfmodi or-
[dine & aptitudine ; €0 quod, licet ralis apti-|
| tudo firde effentia paturze Petri , Non tamen
| et de effentia ipfius perfonz & indinidui
Petri. Nec eft eadem ratio de perfectioni-
| bus abfolutis,quz ; quia nulli opponuntur,
'cuicunquc competit effentia , etfentialiter
lcomperunr & ill=.

Tom. I. De Dre.

133. Al




T ———

i

188 _"ﬁﬁ_?{IX . Dedininss Relatimi_ém, Settio V1.

133. Ad Contirmationem. Diftinguoan-
tecedens: i perfonalitas effet de effentia hu-
manitatis , non poflet reperiri integra huma-
nitas abfque perfonalitate conftituente iplam
humanitatem, concedo; abfque perfonalitate
lconftituente id 5 cui effet. communicata hu-
|mani:as, nego. Quodautem defao perfo-
Inalitasnon ficde eilentia humanitatis, non ex
i pracise colligitur, quia non conftituirid,
cui communicatur, fed quia non conftitnit
humanitatem iplam ;- 3.qua realiter {epara-
turs TR
134+~ Ad vndecimum , nego fequelam.
Nam licet naruradivina dicateflentialiter re-
lationes, eas tamen dicit tantum implicité;
explicité autem dicitfolam perfectionemab-
{olutam, quz cim in-divinisnon diftingua-
!tur, nequit illi attribuiactus notionalis, quia
hic femper facit fenfum formalem & expli-
citam ; -fignificat enim conuenire [ubiecto
fecundiim folam rationem formalem expli-
lcitam ; vemanifeft¢apparctin his propofitio-
!n{bm, Intellelus invelligit, Polantas [pirag.
| 135+ Ad duodecimum. Diltinguo ma-
iorem 4 comparatur natura diuina ad rela-
{tiones » vt determinabile ad determinaris
luum pofitiué , nego; alioqui ex natura, &
relatione refultaret meraphyfica compofitio;
ilnegatiué feu przcifiué ; concedo. Quod cft
comparari idem’; vt implicité conceptum
lad feipfum , vt explicité conceptum : ficut
lcomparatur ens ad {nos modos, & definitum
'ad fuam definitionem, Hoc autem modo
nonimplicat, vt determinabile includat de-
terminatiuum , non quidem explicit¢, fed
implicité. ;

136, Ad decimumtertium. Diftinguoan-
tecedens : relationes divinz diftinguuntur
virtualiter 3 patura fecundum conceptum
chplicitum, concedo; fecund im conceptum
implicitum, nego; ergonon includunturin
lea explicité, concedo 2 nonincludunturim=-

- Iplicité, nego : & hocfatis eft, vtincludantur

effentialiter , vt patet de pradicatis commu-
nibus & fuperioribus , qua eflentialiter in-
cludusturin particularibus, &inferioribus;
licet ea tantlim implicitéinclodantur; vtra-
tio (ubftantiz effentialiter includitar in ra-
tione animalis, efto ratio fubftanti@implicite
tantum includatur in ipfa ratione animalis.
Ad probationem dico. Id tantiim includitor
effentialiter in aliquo , quod includitur in
obie&iuo conceptu ipfius vel implicité , vel
explicité. Quia verd poteft , quod virtua-
liter diftinguitur ab aliquo,, includi implici-
1€ in conceptu obiectino ipfius, poterit effe
de effentia ipfius faltem implicite, efto non
fit de effentia ipfius explicité. Sicut praedi-
cata communia {unt tantum de eflentiaim-
plicité inferioriss predicata verd particula-
ria funt de effentia explicité eiufdem. Vn-
de licet virrnalis diffin&io fit fundamen-
tum excludendi explicité non quidem po-
fiting, {ed negatiug, feu pracifiud relationes
a natura , non tamen eft fundamentum ex-
cludendi casimplicice,

137. Ad decimumgquartum. Diftinguoj
de modo accidentali, vel fubftantiali. Con-
cedo',» modum accidentalem includi non‘
pofleinipfa effentia rei s nego autem includi
nonpofle modum (ubftantialem, vt conﬂati
de differentijs rerom, qua concipiuntur a
nobis, vt modi {ubftantiales quiddirating|
conftitucntes effentiamipfam rei.

SECTI0 VL

An Relationes includant .sjﬁ?::x}z!’;ter

naturam dininam ?

138. S Enfus noneft, an relationes in con-
g creto naturarm diuinam effentialiter
includant; chin relationes in”concreto fint
ipfz perfonz divinz 5 qua eflentialiter con-
fituanturex parura, 8 proprictatibus per-
{onalibus : fed f{enfus ¢ft , an relationes
abftra&é fumpta, veluti paternitas, aut fi-
liatio, naturam divinam cffentialiter inclu-
dant. il
139. Prima fententia negat. Eft-Scoti
in 1. diftiné. 7. §, Ad atgumenta igitnr ; Ru-
bionis, Molinz, Vafquez (upracitatorum: &
{equitur ¢x opinione tum eorum, quiaffe-
runt , relationes dininas nullam in {e dicere
perfe&ionem ; tum corum, quiillas & parte
rei dnatura dinina diftinguunt.Probatautem
hanc fententiam Vafquez prim®, Natura nd
includiteflentialiter relationes , ergo necre-
latio naturam. Confequentiam probat, quia
impoffibile eft, vt voum prafcindat abaltero,
quin fimul alterum prefcindat ab illo : igitur
fi natura prefcindir d relationibus , etiam re-
lationes prefcindunta natura,

140. Secundd. Relatio concipitur; vead-
ueniens Deitari: ergonon concipitur, vtin-
cludens formaliter Deitatem ; alioqui non
conciperetut, veadueniensilli,fed ve praha-
bens formaliter illam.

141. Tertid, Relatio concipitor, vt de-
terminans ; effentia verd vt determinabilis
impoffibile autem eft, vt determinansinclu-
dat formaliter ipfum determinabile; alioqui
idem effet determinans , & determinatum fi-
mul, quod implicat , quia inuoluit duo con-
tradictoria fimuls

143. Quartd, Relatio fetotacft refpedi-
ua, eflentia fe tora eft abfoluta; igitur nequit
relatio obie&tiué includere eflentiam ; alio-
qui idem conciperetur, vt refpedivum, &
abfolutom fimul.

143. Quintd. Perfonadinina conflituitur
ex natura, & relatione;(ed coftiturio effentia~
liter importat duo , nempe conftitutinum,
& conftituibile , vt patet in omai confti-
tutione : ergo relatio & natura, que funt
conftituentia pcrfonam » concipientur vt
duo; voum vt conffitutiuum,alterum vt con-

ftituibile. Non igitur vna concipitar, vt for-

maliter




	Seite 383
	Seite 384
	Seite 385
	Seite 386
	Seite 387
	Seite 388

