UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Georgii de Rhodes Avenionensis S. J. disputationum
theologiae scholasticae tomus ...

Rhodes, Georges de

Lugduni, 1661

Sectio Il. Quaenam sint praedicata essentialia substantiee Angelicee.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

214 Difp.l. De Angelis. Queft. I Se&. II.

-1 b AT
uinArum prucd"ﬁonun‘n & ad&tuum liberorum. Imo &
contra durationem @ternam Dei, qua fuccefliya cit
aquiualenter. 2

Dico {ecundd,Angelos creatos non efle ab zterno;
- Fe 11
fed illo eodem temn-

I‘chiiﬂ.‘ antc lhlfﬂdul“ C(MPU]{CUJI
poris inftanti quod ceelum, & cle
Primd enim ficaperte haberurex definirione Con-

penta creata i

Tempus i
pmdu-P cilij Lateran. cap. firmiter, vbi dicitur Denm ab ini-
&ionis. tio 'ccmpuris viramque condidiffe creaturam [piritua-

em & corporeant, Angelicam {cilicet,& mundanam,
deinde vero humanam. Poft quam Cu:lczii]_ apertam
vocem,nullus eft Catholicorum , quin hoc fentiat, ta-
metli Ph;ribu: antiquis Patribus vilum fit Ang)cl?s
aliquo tempore praceflilfe mundum corpoream: fic
enim {entiunt Bafilius,Nazianz. Damafc. Theodoret.
Chryloft. Caffian. & plures alij, qui {ané aliter {enfif~
ié]:[:Iinudi-.;':R'nt Ecclefiam loquenté. Imo vix appa-~
ret quomodeo explicarialiter recte poffit;quod Gen. .
dicitur ¢ In }f:r,;’frcifia creanit Dews colnin & revram,
Si enim prius creati erant Angeli,cmté‘cmlum& ter-
ta creata non funt & principio.Deinde fatis probab]lb
ter id colligitur ex co quod tempus viz Angelorum
fuit breuiflimum,cum ergo creati non fuerint (‘.‘ﬁu an-
te mundum corporenm ; certe mulcd yidcmr facilius
dici polfe,quod fimul cum illo creati {unt.

Dico teicid , eife probabilius Angelos in caelo ali-
qito fydereo creatos effe , {i fuit conditum ab initio
ceclum vhi pofira funt quarto diefydera tamet(i non
ficimprobabile quodcreati fint in ceelo empyreo.

Primd enim , cercum eft Luciferum in ceelo fuile,

quemadmodum a ceelo decidic s iuxta illu.d_: uf-moda
cecidiffi de colo Lucifer, ergoin eo creatus fuerat,quia
decebaringuit S.Thom.Ur in loconobiliffimo nobiliffima
condevetur crearura. Imd ex Coloff; 1.1d culiigitur :In
ipfa (inquit Apoftolus) conditafunt vninerfasin celo &
an tervasfine Throns ftue Dominationes. Virum autem in
ceelo ipfo Empyreo facta creatio illa fuerit, anin cee-
lo fydereo , id eft vbi poftea facta {ydera dubid eft in-
ter Doétores, communior {ententia docet cum S. Th.
illos in empyreo ceelo efle conditos, quia ceelum il-
lud folum tunc erat;cum {ecunda die fadtum ex aquis
fit firmamentum, & cceli omnes fyderei : alij tamen
cam Suare verius Pumm,quod creati funt in alio cee-
lo quam empyreo,quia dixit Luciferzd/cendam in ce-
lwm [imilés evo altiffimo 5 crgoibi non erat: adde quod
probabilius videtur (cdem illam Dei, & ciuitatemn fan-
&am nullo ynquam peccato violari debuiffe. Negque
vrger quod dicebatur caelos {ydereos factos non eile
nifi fecunda mundi die , quiahoc multi valdé proba-
biliter negant exiftimantes finmamentum illud fa-
&um fecunda dic atrem effe cuius {ecunda regio ex-
ceptura nubes , ea die firmata eft, vt pfuuia: oppor-
tunz &illarent in rerras, fed hze omnia valdé du-
bia funt.

Ad primam Refp. ationem qui producti fune
Angeli , fuiffe fine dubio veram creationem de qua
nihil hoc loco habeo dicere cum de hac in phyficis
plenc dif})ututum {it ; conftat enim ex ibi diétis il-
Iam omnino diftingui modalirer 3 termino qui per
eam producitur ; quia poteft immutare manente ter-
mino actio mutani, i Deus velic Angelum voum in-
frrumentaliter creari, abaltero Angelo ;eft autem
accidens illa creatio , quia etiam fi non habeat {ubie-
&Gum vllum inhafionis quod prefupponat, haber
tamen {ibieftum adhzfionis nempe terminum cuius
eft productio , & in co vt termino veré adheret, in
illo inftanti nature , quo creatio eft prior {uo termi-

m nature priotitas eft A quo,non

I

Creatio
Angeli dif-
fert abeius
fubitantia.

HO ; prioritas
prioritas in quo. Hzc propofitio quod eft effentiali-
zet tale e iplo eft tale ; diftingui debet: quod enim
eft eflentialiter tale vr ratio formalis ralis, fine dubie

ek feipfo tale ; vifio,verbi gratid, (e ipfa el vifio,actio

fe ipfa dependet, vnio fe ipfa vnitur non per alian
vnionem. Quod autem eft effentialicer tale tanquait
habens effentialiter rationem aliquam formalem,non
eft [eipfo rale; nam creatura qualibet cft eflentialiter
habens dependentiam aliquam, fed ipfa non efk ef:
fentialiter ipfa dependentia ; ibp' rari enim poteftab
Augclo hzc & hac dcpcndcnria LLl;I]Pm diftriburiugé,
fed omnis dependentia {eparari non potelt ; i enim
exiftir, aliguam neceilario habet dependentiam : fed
hanc velillam. Ad hoc autem vraliqua diftingnantur
{ufficit vt Ii.'}):d‘:tri Poﬁiut determinate ac diftributiué,
non requiricur ve Ct_)ﬂeébué Polﬁntfbp:{xi:é.

Ad fecundam Relp.conftare omnino ex Scriptura,
& Concilio quod quamuis Angeli creari poruiffent
ab wxterno , creatitamen func inte mpore tametfi afids
cumcommuniori T heoiogomm {ententia prorfus ne-
gauerim effe pombdcm creationem vl "
rei vel permanentis, vel fucceflnze , & quidem de
{uccefla facilins id oftenditur,quia fi motus darerur
ab zterno,in illo neclle effer ve pactes pofte
ab zterno ; nulla enim effec prima inter pa
riores, fed implicat vt partes pofteriores fint ab @ter-
no ;quod enim fupponir clentialicer aliquid piius
non eft ab @teriao , fed pattes polteriores etiam col-
}gfti:.:é i:umpm: fupponunt eflentialiter aliquid prius;
{renim lunt pofteriores ihppouum aliquid prius,ergo
implicar yt partes pofteriores fint ab zterno; alia
omitro qua alibi attuli. Neque minus efficaciter
idem oftenditur de rebus permanentibus quod non
poffint effe ab mterno ;£ enim implicat moueri An-
gelumab zterno implicat eriegm Angelus,quia impli=
cante proprietate , impliC:lt id cuias eft proprieras,
eft autem proprictas caloris pofle fuccefliue caleface-
re. Imoentis permanentis daratio et fuccefliua fal
tem virtnaliter , ergo fi res fuccefliua eterna impli-
cat certe implicat permanens. Deinde fi facerer Deus
rem ab aterno dediflet illi durationem quantam da-
re poteft maximam, in nullo autem genere facere
Deus potelt guantum poteft facere , alioqui poilet
diuidere continuum quantum poteft dinidere. Deni
que ne plura congeram fancki Patres probapt Ver»
bum non effe creaturam , feu ens dependens, quia et
xternum ; quod argumentum effer nullum,fi ens alia
quod dependens effe poffet ab zrerno. Quod autem
refpondent nonnulli non fatisfacit , fanctos videlicer
Patres probare Verbumnon effe creaturam , quiaeft
ab zrerno independenter.Sed hinc fequitur quod Pa-
tres pmbant independentiam Verbi, ex zternitate
independenti , quz nugatoria effet probatio.

Fuitigitur Deus ab @terno potens create in quoli-
bet, rempote non fuit potens creare ab zterno. Infi-
nitum categorematicum imp]ic:.t actn produci, dies
@rernitatis , & partes continui- prove obieétiug funt
actu in mente Dei ; {femper f{unt infibitz yncatego-
rematiceé , quia Deus cognofcit illa omnia vi funt in
{e ipfis poflibilia , i omnia effent actu producta, vel
diuifa,iam eflent infinita categorematicé:de zrernita~
te & parte poft, nego fieri polle argumenta que fa-
¢ta {unt de zrernitate 3 parte ante , vt confideranti
patcbit.

Ad tertiam nego valere argmmentum ab zternita~
te Dei qui eft infinitus ﬁmPlicitex ad creaturas qua
{unt entia finita.

im ab zterno

SeEctrie kL

Quanam [int pradicata effentinlia fubflantie Ana
gelica, fen conceptus Angeli proprivs.

On eft dubium quin Angelus fit fubftantia,com-
pleta, finira,homine pcrfcétior,mbﬂm;:iam efle
conftatex propuietatibus ; & operationibus quarum
eft fundamentam:efle completam,quia non ordinatuc
ad

Creatio
1
F\ngm-
nou fait
FLorna.




Variz {en-
feniix.

Triplex
‘dubiratio.

Aflerrio,

Scriprara,

De perfeQlione naturali Angelorum.

ad alterius entis compoficionem:finitam quia creatus
eft : homine perfectiorem , quia eft ﬁu‘rplici[_cr incqr—
poreus. Quatuor autein inuenio pm:d'lc.tm lubﬁanm.:g
illius propria,qua magnam habent dlf:ﬁu?ulta[f:‘I'l’\.Prl—
mum elt ipirim;:.lims.Sccun_d am _ﬁlllp{iClras. T ertium
incorruptibitas, Quartum indiuifibilitas qugd ¢nim
de intelle@ualitate vlreritis queri poterat, inferils
explicari debet. :

Spiritualizas-omnimodn [wbfantie Angelice,
S. Thom. Art. 1.

Oflet Angelus dici vel omnino corporeus , nihil
lebcns {pirituale , vt caeli & elementa , vel altera
{ui parte fpirimaiis efle , alcera corporeus vt homo.
primo modo corporeum efle Angelum vohuere vete-
tes Philofophi apud Ariftorelem primo phyfic. &
fepéalibi, & apud Plucarchum lib. deIfide n. 12. &
ita omnino {enfic Plato cui adhefere Saducwi,& aper-
tus fuit error Tertulliani:Secundo modo corporeum
elfe Angelum plures ex Parribus cenfuere ; difhiculeas
ergo eft , verum Angelus neurroillo modo fic corpo-
reus , fed puré f}ﬁritualis nullius paiticeps maceria,
nullius quanticacis granacus mole,

Ratio yerd dubitandi eft primo,quiain feptima Sy-
nodo Tarafius refert difpucationem Ioannis Epilcopi
Theflalonicen. quz corporeos docet elfe Angelos, &
approbari videtur 2 Concilio.Deinde mirum omnino
cft quam multi Patres fentianc tribuenda effe Angelis
corpora {alt€ acrea fere, ac ignea, ira enim inter Gre~
cos fcn{'cl'c,Orgines in libris @i wpy v, Tuftin.in Dia-
logo cum Triphone vbi vule Angelos etiam egere ci-
bis,Clemens Alexand. S. Ephrem ferm. de non (cru-
tanda Deinatura, Cyrill. Bafilius,Cefar.inter Latinos
1dem tradit fepiffimé Auguft, licée cum aliquo dubio,
cni etiam affentiuncur Bernard.Rupert.Claudian.Ma-
mert.Fulgent. & ex recérioribus Caiet.Eugub.Niphus.

Secundd,dicitur in Scripturis quod Filij Dei nem-
pe Angeliappeticrune flias hominum,quod fieri non
poruit,fi caruerunt corporibus : dicuntur ctiam dele-
<tari nidoribus & fumo,quod arguit efle in illis orga-
na fenfuum.

Textid,non videtur fatis explicari poffe, quid con-
cipere debeat intellectus,quando definit rem {piritua-
lem:namille conceptus qui afferri vulgd foler non eft
fufficiens cum dicitur illud effe {pirituale , quod non
¢ft quantitas , neque ordiné dicit ad quantitatem fine
qua non poflit exiftere. Si enim Deus creet lucem ex-
tra omne (ubje@um illa creatio corporea eft,& tamen
non dicit ordinem ad quantitatem , fine qua poteft &
debet exiftere,implicat enim ve exiftar & fuftenterur
a quantitace , ergo fpiricuale non cft quod eft expers
quantitatis.

Dico primo,certillimé tenendum efle Angelos eile
ubftantias pure {pirituales,omnis expertes concretio-
nis corporez , ac quantitatine. Ira docent Theologi
omnes communiter aded vt contraria fententia erro-
nea,& temeraria plané fir, quamuis nondum dici de-
beat Haretica. g

Primd enim, (ic colligitur ex Seripturis vbi Angeli
dici fimpliciter folent Spiricus,Omnes fimt admimfira-
torg Spiritus propter eas , &c. Spiritus Domini rapuit
Philippum , debet autem his locis proprié {umi Spiri-
ths non eo modo quo ventus foler Spiricus a pellari,
nifi velis Deum & animam , in eo etiam fcnllljl Meta-
phorico dici Spiritum. Deinde plurimi eciam Patres
proferri poifunt, qui cenfent Angelosefle puros Spi-
TiFLlS dabuntcorum Caralogum Suar.lib.1. €.6.Valg.
difp.194.c.1.8 2. Petau. lib.1.c.2.8 3. dicunt enim
Angelos effe puré intelligibiles & incelligentes yonrie
% vorpiic DionyLL 1.Ceeleftis Hierarch.c. 1. 8¢ 2, Ny
Nazjan.Chryf.Athanaf.Hiia.r.H;;mn.Gregor.

215§

Secundd , efficacius idem oftenditur ex Concilio Qencilium

Laceranenfi iam adduéto ; verba enim illa que atculi
expreflifimé id definidr, dicitur videl, quod Deus ab
initio vtramque condidit crearuram, Angelicam (cili-
cet & mundanam,deinde humanam qual communem
ex Spiritu & corpore conftitutam, Voluit igitur quod
Angelus homini ditfimiliseft in eo, quod totus fit ex~
pers corporis,fi enim media fuj patte corporeus eifer,
1am nihil haberetin quo diffimilis effer homini, Ta-
metfi autem obiter duntaxar artigille id viderur Con-
cilium,cui prepoficam prefertim erat oftendere Denm
efle conditorem vniuerfi, & authorem omnium, cer-
tiflima tamen ex his verbis reddituy Angelorum {pi-
ritualitas,cum dicat Concilium firmiter credimus , &
conficemur,tamet(i ex profeflo non illam definiat,vn-
de concludunt Suar. Arrub. & alij graues Theologi,
efle quidern rem illam certam Thc-ologicé 5 fed nullo
tamen modo effe de fide , quia non eftid quod defi-
nit Concilium eo loco.

Tertio , ratione quoque {uaderi poteft quia i An-
gelus non cft pure {piritnalis deeft vniuerlo genus il-
lud entis quod eft poffibile maximéque facit ad cius
Perfcé‘tion&,&:intrgrimmn.Dcindc a pofteriori,quia
legiones integra Angelorum idem Corpus pencrrant,
vel ergo necefle eft illos carere corpore, vel corpora
illorum effe aromis fimilia , quod eft ablurdifimum
quia fic corpora illa effent ipfis inutilia ; non enim
haberent organa, neque apra efle poffent ad opera-
tiones, Denique mouendo ceelos moru perniciflimo,
eflet necefle illos fatigari,& exhauriri.

Ad 1. Refp. nihil contra doétrinam allard poffe in-
ferri ex fexta Synodo , quia recitat in ea Tarafius dif~
putationem Ioannis illius Epifcopi Theflalonicenfis
cum Philofopho ; in qua dicebacur Angelos oportere
pingi,quamuis circumfcripri fint, & {zepé hominibus
humana fpecie apparuerint. Synodus autem dixic
etiam Domine ; quia ibi Tarafius ex Ioannis oratione
hoc vnum defumit,quod pingi debeant Angeli, & hoc
vnum ctiam approbatur & Synodo , quia de hoc folo
quarebatur Sanchi Patres qui corpora videntur tri~
buere Angelis profectd excufari vix poffunt qui fi au-
divillent Lateranenfis Concilij verba nunquam hoc
dixiflent , conantur tamen aliquo modo eosexcufare
plures Theologi fed parum probabiliter.

Ad 2. Refp. Filios Deiillos qui appetiuerunt fi-
lias hominum perperamdici 2 Tertulliano , & ab ali-
quot aliis fuifle Angelos , hanc enim etiam Hzrefim
efle docent Philaftrins 1.de Harefib.Aug.q.3.in Gen,
Chryl.hom.22.etiam in Gen,Cyrill. Theodot. Ussans
€os Stupidos, & flolides qui hoc diceveanfi funt. Erfané
Conuinciex eo poffunt ; quia fi fuiffet peccarum illud
Angelorum,non autem hominum , debuiffetin folos
Angelos & mulicres illas defzuire pcena, non autem
orbem vniverfum delere. Filij ergo illi Dei non fue-
runt etiam filij principum , & magiftratuum vt cenfer
Eugubinus »meritoque improbant Lyranus,& Abulen.
{ed fucrunt pofteri Seth qui contra parentis prohibi-
tionem inftifimam aflumpfere fibi filias Caini, & cum
illis corrupti ac perditi funt ; vocantur Filij Dei, quia
cultores erant pictatis, & Deo confecrati, Nidoribus
quod videntur deleétari demones , non eftindicium
corporez {ubftantiz,fed fuperbie, ac malitiz {piriuil
ncqui(ﬁmorﬁ,qnibus placent facrificia, & oblationes
illz factz ab hominibus perditis qui fe ipfis deuouet.

Ad rertiam Refp.illud effe ac vocari protfus debe-

Latera-
nenfe.

Rariones,

Solutio
prima du.
bicationis.

Solutie
fecunda
Filij Dei
concupif
centes fi-
lias heomi-
ngm.

Solutia

te {pirituale ,quod nec cft quantitas, neque quantita- gertiz.

tem exigit cum qua exiftar, vefusé probaui alias. Fa-
teor creationem lucis , aut aleerius accidentis exrra
fubiectum non dicere ordinem immediatum ad quan-
titateni;lacis enim eft,quod ordinem dicat mediatum,
id eft quod non poflic exiftere fine illo accidente,
quod naturaliter effe non poffit fine quanticare.

§ okl

v T




Multiplex
compofitio
inAngelis.

Compofi-
tiones
phyficz in
Angelis.

Status co-
croucrliz.

Duplkex
dubitatio.

Aflertio
bipartita.

Prima pars
de fadta.

216 Difp. 1. De Angelis. Quaft.].

§ 1L
Subffantie Angelice fimplicitas. S. Thom.
: Articul. 2.
CErmm eft primoseffe fine dubioin Angelis mul-

tiplicem compolfitionem, qua excludarur lumma
, cuius fummum hoc

fimpliciras folius Dei propria :
elogium eft quod firiplum’ynum , & vt ait Diony{
wmirds cantinens omnes numeros » vel vt ait Nazianzen.
wnus ompia. In Angclis elt Compuﬁriu mcminl'xyﬁx;.l,
ex genere & differentia , quia nobifcum habent mulea
comimunia, multa etiam propria: elt Compoﬁ:io ex
effentia, & exiftentia,quia non eft Angelus funm efle;
compofitio prterca x gradibus variis met?phyﬁcis,
& demim compofitio ex natura & fuppolito , cum
enim aflumi poruerit Angelica natura,ficut affumpea
eft humana, codem modo diftinguitur in Angelis
perfonalitas, ficuc diftinguiturin hominibus.

Cerrum eft {ecundd, varias quogque in Angelis efle
campofitiones phyficas & reales : Prima eft compo-
fitio ecx fubieGto,& accidentibus : non enim {unt
adtus puri 5 cum habeant {pecies imprc[ihs habitus,&
{pecits expreflas,adtufque vitales 2 {ubftantia {ua di-
finctos,non enim Angelus fua eft operatio, vt poltea
probabitur : Altera compofitio eft; ex medis, & mo-
dificatis,{ine qua neque in [piritibus,neque incorpo-
ribus multa explicari vllo modo poflunt,vt proba-
bam alibi. Si quasdo autem vifus eft dicere S.Dio-
nyfius nulla effe in Angelis accidentia explicat l?cn&
S. Thom. de materialibus qua in Angelo nulla funt,
vel ceree poteft intelligi de accidentibus facilé mobi-
bilibus; fpecies enim haber falrem plures ingenitas &
habitus qui non corrwmpuntur, quos vocat Beoesderc
ifets habitus deiformes, vt eleganter explicant S.Ma-
ximus & Pachymeres in Scoliis ad librum cceleftis
Hierarchiz, His pofitis

Controuerfia {olim effe poteft de compofirione
phyfica ex partibus elfentialibus mareria, &:‘meu,
& ex partibus integralibns » de pofteriori diipumbir
{ectio fequens , nunc quero, verum Angelus ita fic
fimplex {ubftantia, ytnon confter ex materia {piri-
tuali , & forma item {piricuali, & ytrum fic poffibilis
aliqua fubftantia puse {pitirualis, & tamé compofita.

Ratio enim dubitandi primd eft , quia fi eft pofli-
bile aliquod ens (pirituale compoficum ex materia,
& forma {piritualibus , nulla ratio probat quod An-
gelus non conftatr ex huinfmodi materia , & forma 2
fed ens [piritaale compoficum ex materia , & forma
{piritualibus non oftenditur implicare , ergo Ange-
lus conftat ex materia , & forma. Minorx probarur ex
go quod nulla poteft afferri implicantia quz hoc

robet.

Secundd » (i oftendercrur implicare materia {pivi-
tualis, vel hoc oftenderetur ex eo quod implicat ens
{pirituale incomplerum , & hac non ; quiaanima {pi-
ritualis eft,& tameneft incompleta : vel quia impli-
cat ens {pirituale quod it pura potentia, & hoc non,
quia nulla ratione poteft eninci , quod ratio actus fit
ellentialis cntiSpiritu;Lii, ergo dari poreft talis ma-
teria. Confism. quia dari potelt forma {piritualis, ex-
go dari erlam poteft materia fpirituafis; vix enim
afféretur difparitas.

Dico fecundo,nulla de facto eft in Angelis, neque
poteft elle compotitio ex materia, & forma fpiritua-
li :aded vt implicet fubftantia pure fpirimalis com-
polira ex matetia, & forma ['pirimalj. Ita communi-
ter Theologi omnes docentcum S.Thoma hic,quoad
primam pattem afferrionis : quoad fecundam refra-
gantut non pauci.

Primd ereo, quod de fatto compofirio illanon fic
1 Angelis afferunt S.Dionyf. Nazianz. & alijPatres

a quibs yocancur Angcli {ubftantiz fimplices,quod

e
o e E
LS8 4 o

ellet fallum, fi eflent compofit

mento collivere potlumus in A
o l

fitionem , qu neceflaria non eft ad vilam m
operationcm, cum enim illa fit pure fpiritualis , clici
poteftab intelle@tu omnino fimplici.

Secunda pars qua negat elle poflibilem compofi-

1

tionem hanc {ubftantiz purc¢ {plritualis ex aliqua

materia & forma ; fatis communis eft apud interpre-
tes S. Thome art. 2. vt refert Suar. dii'p. 13. metaph.
fect. 14, & lib.1. de Angelis c. 7. fed eam tamen ma-
teriam {piritualem poffibilem effe affirmant Bona-
a.1. q 1. Richard. ibidem eadem dift.
2.1.g.2. Aureol.ibidem. Plotin.lib.4.Enncade 2.¢.5.
quibus acceflerunt ex recentioribus Vafg. in noris
ait.2.quait. so. Arriaga, Martinon.fauent autemillis
fine dubio Auguit. lib. 1. de mirabilib. feriprure .1,
& 12.% f.12.Confeilic.20.8¢ 2 1. Damafc.lib.2.fidei
¢. 3. Boethius 1.de vnitate, & vno, & l.1.de Trinit.c.
3.qui videntur illam Angelis tribuere.

Sed probatur tamen quod atlerui Pu’mr‘) , quiaex
{piritualitate , vt probabo poftea, recke colligiourin-
tellectualitas,, haec materia cum effet pura potentia,
non eflet intellectiua, ergo pura potentia non poteft
effe fpiritualis. Deinde illa marteria eft impoffibilis
quz nullo modo poteft effe vrilis fori y
citvnum : ifta nullo modo porteft efle valis formz
Incorporea; non enim elle potelt veilis ad efle, quia
ficut poteft anima rationalis effe fine corpore, fic
ifta eciam forma effe poreft fine hac materia. Neque
yrilis effc poteft ad morum, & operationem, qua cum
fit puré E}‘-‘lnu:alis non poteft Pcndcrc nifi a princis
pio fuo effedtino quod eflet forma. Prazterea feque-
retur fubftantia hanc {piritualem effe corrupribilem,
& mortalem,quia elfec feparabilis forma heca fubie-
&to , quomodo enim CoHigitm’ eius vnio elle indiffo-
lubilis , fic igiturex fplrim;zlimtr non recté infererur
immortalitas. Denique fi huiulinodiens eft poffibi-
le , ergo illud vel datur de £a&o , vel fatendum eft
mundum efle imperfectum.

Ad primam & fecundam facis videtur oftenfum
quod implicet ens {pirituale Compoﬁtum » quia im-
plicat vt ens fpirituale fic pura potentia & fubie-
¢tum primum.

uent. in2.d. 3.

e curn quia fa-

& SIED
Subflantie Angelica indinifibilitas.

Oc eft alterum compolitionis genus,in quo dif~

ficultas eft, virum Angelica illa fubftantia pure
{pirimlis,antcs habear integrales,quales habent fub-
i“cfmtm: omnes corpolez;an verd nullis omnino par-
tibus coniter, & fi locum occupat , tota occupet ros
tum locum, & tota fingulas parces loci.

Ratio verd dubir.elt;1.quia fi efe poffibilis fubfta-
tia materialis diuifibilis in partes integrales nulla eft
ratio cur dicatur Angelica fubftantia eff¢ indinifibi-
lis . fed efle pufﬁblk’m {uk ftantiam{piritualem dinifi~
bilem manifefté probari videtur ex eo quod poteft
dari accidens fpirituale dinifibile ; veeuincam poftea
ex motu locali Angelorii,& cx modo extenfionis eo-
tumad locum, & demim ex viione anima

huminz
ad corpus,ergo Angelica fubftancia eft divafibilis.
Secunde, non eft etiam effic:

calte

2 1 F‘l’O‘fﬂﬂriO (]'Li;}:
peti foler ex eo quod omne intelleétiumn debet efle
indinifibile , gt cognolcir obiectum indiuifibile
deber efle indiuifibile , ficut intellectinum deber efle
immateriale , {i cognofcar obiectum immareriale;
{ed hoc argumentum probatet intellectivum effe de-
bere adtum purum & infinitum , {i cognoftatadtum
purum & infinitum, vix enim afferctur

Tertid , illud eciam argume
ognitio diuifibilis non pore
indiuifibile ; quia fingule pa

paritas.
rgecquod
nofcere obieétum

pralentae

poffibili.

plex dubi-
ratie-




i

an |

ubis

-

Tndivifibi~
liras An-

gelis

Impoffibi-
Litas [ub-
frantiz
fpisitualis
indiuifibi-
lis,

Solutio
difficalras

tum.

De perfectione naturali Angelorum.

prafentare ; non enim video (11{0:11od0 ob}'e&um in-
diuifibile non poflit fl'ldililllbi]lfl.‘l‘ reprafentare co-
enitionem diuifibilem , ficut communior {ententia
Eucct,qund quzlibet pars f}\vecici impreile reprafen-
tat totum obiectum indiuifibiliter.

Quarto,non probatur etiam ex iilllnortalitn;g,qllia
materia incorruptibilis eft & tamen eft dinifibilis,
ergoifta fubftantia fpiritualis efle poreft immortalis,
& ramen diuifibilis in parres.

Dico tertid , Angelicam fubftantiam effe prorfns
indiuifibilem in partes integrales : imb etiam vjdc-fi
probabilius quod implicer fubftantia fpiricualis dini-
{ibilis , quamuis id non fit omnind certum.

Prima pags de indinifibilitate Angeli certa eftapud
QMINES probnturquc primo a pari, nam fianima 3=
tionalis cft indiuifibilis, muled magis indinifibilis cft
Angelus,fed anima rationalis pro certo eft indiuifibi~
lis,fi enim effer dinifibilis {equererur quod effer mor-
talis, nam quando abi{cindicur homini manus periret
anima , queinformabat manum , alioqui eiler beata,
vel damnnata , quaro enim ybinam gentium ill;‘.mn.c
fitquando {eparata efta corpore, vnde fieret vt ali-
quis {zluacus Amul effee & damnatus. Deinde proba-
tur ex nobilitate {fubitantie Angelicz , quia quod eft
indinifibile formalicer , dinifibile autem wvirtualiter,
muled ¢ft perfectits quam ens formaliter diui.ﬁbjlc.

Secunda pars quod fit i:npo(ﬁbilishuiuﬁuodl {ub-
ftantia fpiritualis divifibilis , {atiseft communis inter
Dockores, fed probabilis tamen duntaxat eft, & valde
incerra, quia difficile eft probare quod hoc fic impof-
fibile, ve fris enincit tota ratio dubitandi, vbi affe-
runtur pracipuE pro bationes qua cercé non i:unt
patum efficaces prafertim propter paritatem {ub-
{tantiz {}rimualis,& accidentium fpirﬁ:ua\ium. _

Ratio tamen adhuc afferi poreft, quia fi eft pofli-
bilis fubftancia (piritnalis dinifibilis , nulld ratione
oftendi poteft quod Angelus fit {ubftantia indiuifi-
bilis,quod idem de anima rationalidicererur. Deinde
{fubftantia illa efler aliquo modo mortalis & corru-
pribilis, faltemin ratione totius compofiti ; materia
enim etiam deftruitur , quoties diniditur in partes,
non enim amplius eft rotum illud guod erat prus,
ergo (ubftantia illa quodammodo morercrur. Neque
hinc fequitar materiam primam eile coryuptibilem
mam corrumpi proprié fignifica {eparari formam a
fubiecto , primum autem fubieétum non eo modo
corrumpitur , tametfi veré definat effe veeft aliquid
totum,

Ad primam ergo Relp. difcrimen poffe afferri fub-
ftanriz [piritualis, & accidentis,quia fubftantia longe
nobilior eft accidente, & eft incorruptibilis, accidens
autem {pirituale definit effe tiim fecundum fe totum,
rim fecundum fuas parges.

Ad fecundam Refp.vix probari debere intellectum
elle indiuifibilem quia cognolcit Deum indiuifibi-
lem , alioqui effet 26tus purus quia cognofcit actum
purnm,quomodo autem valeat hec probatio intelle-
ctus eft immaterialis quia cognofcit res immateria-
Ies fuseé dixi in animaftica , & prima patte agens de
vifione Dei.

Ad tertiam Refp. falfam mihi omnino videri fen-
tentiam, quz docet nullam cffe partem {peciei vifibi-
lis qua non reprafenter indinifibiliter totum obie-
Gtum: arque aded non videri poffibile quod intelle-
o diuifibilis repraefentet indiuifibile ; nulla enim
effec pars que infinities non reprafentaret indiui-
{ibile,

Ad quartam de immortalitate {atis dictum videtur,
quomodo verum effer in aliquo bono fenfu dicere,
quod fubftantia illa effer mortalis, & deftruéioni
obnoxia.

Tom. 1.

217

o F Vi
Incorruptibilitas [ubftantie Angelica.

Orrupribile propri¢ loquendo fignificat id,cu- Corruptile
ius forma feparabilis eft 2materia, quopacto quid fir.

conftat corruptibiles non effe Angelos , qui funt {ub~
ftantiz fimplices : dicitur aurem alio modo COrTupti-
bile id quod quocunque modo porteft definereefle,
queriturque in hoc fenfnn , vixum corruptibiles fint
Angeli naturaliter, non tantum refpectu agentis cu-
inflibet creasd, quo certum cft illos ng poile deftrui,
{ed refpedtu etiam iyﬁus Dei,vbi poreft effe fermo yel
de potentia abfoluta , qua certe difficultas eft leuis,
vel de potencia ordinaria, verum fcilicer Deus Ange~

Senfus

lum non pomr deftruere, nifl agendo contra eius na- queltioni

turalem exigentiam, €o quod ille fecundum {nam na-
turam exigat in @ternum conferuari. Et de hoc gene-
re incorrupeibilitatis celebriseft difficuleas ; virum
Angeli paturaliter ita fint incorruptibiles vt exigant
femper effe,neque poflint deftrui a Deosnifi operarnts
{fupernaturaliter , & contra id quod Angeli exigunt
naturaliter : an verd fint rantim incorruptibiles re~
{pectu agentis cuinfcongs creari, 3 Deo aurem pofhiat
deftrui eriam agente naturaliter,co quod Angeli nom
habeant talem exigentia naturalem , fed ideo tanrum
in zternd durent, quia Peus vultillos ita conferuare.

Ratio dubit.primo eft,quia videnturefle poﬂibi les
aligne creaturz qua vbifemel 2 Deo produéte func
nunguam poffint deftrui,quia ficut eft poffibilis vbi-
catio iudinifibilis, quz poftuler eflentialiter occupa-
re; v.g. To. palmos, fic eft poflibilis duratio,quz po-
ftulet coextendi 5 o.annis,aut etii toti 2ternitaci: imd
eft pofibilis vifio beata qua cognofcat fe in zternum
duraturam;illam certé vifionem Deus non poffet de-
firuere ; non eft ergo certum , quod Angelus po{ﬁ:
deftrui per potentiam Dei abfolntam.

Secundd,Angeli dicuntur in 6.Synodo,& a multis
Parribus effe immortales per gratiam tantiim, nd per
naturam : fed boc falfum effer fi Angelinon foliim re-
{pedtn creaturarum,fed criam refpeétu Dei cffent im-
mortales, ita vt connaturaliter cxfgcrent @ternam
conferuationem, quod manifefté oltendo,fi Angelus
eft immorralis per naturam , eodem mode exigit non
mori,quo ignis exigit comburere.fed malé dicereryr
quod ignis non poiclt comburere , nifi per gratiam,
ergo non peterit guogque dici Angelos efle immorta-
les per gratiam,non per naturam.

Tertio Angelus ex natura {ua eft capax vz & Deo
annihilerut,ergo ex {ua natura morralis eft. Prob.c6-
fequentia , yraliqua res poflibilis producarur @ Deo
naturaliter , (ufficic quod habeat connamralem non
repugnantiam vt producatur a Deosergo vt Angelus
3 Deo naturaliter annihilesur,ufficit non repugnan-
tia ad annihilationem. Confirm, quia prius eft rem
ex {ua natura effe annihilabilem , quam illam poife &
Deo annihilari , ficur privs eft rem ex fua nagura cffe
poflibilem , ‘quimillam pofled Deo produci. Adde
quod annihilatio illa potilis vielenta effer Angelis,
quam f{upernaturalis.

Quartd,mulea funt entia qua licer pendeant 2 {olo
Deo inconferuari, & non habeant contrarinm , defi-
nunt tamen poftquam durauerunt alique rempote,
cuiufmodi funt fpecies & ipfe fonus,impetus imprel-
fus proiectis, & ex multorum {ententia ipfi cciam ha-
bitus , ergo quamuis Angelus non cenfernetur nifid
Deo,non exigir tamen @ternam conferuationem ne-
que probatyr illum debere in wtetnum dutare , quia
non habet fubiectum, neque contratium & confer-
vatura folo Deo. :

Dico quartd,Angeli fine dubio deftrui poffunt pex
potentiam Dei abfolntams ef antem probabilius
illos ex (ua natuca effedncesmuptibiles non quia Deus

B o ke non

Prima

dubitatie.

Secupda

Tertia.

Quarta.

Allerzio,




Deftrui
poreft 2
Deo An-
gelus.

Eft natura-
liter im-
morgalis,

Solutio
prime dg-
bitationis,

Solutio
fecundz.

Solutio
eItiz,

18

non vultillos ann
gunt in @rermmn col

)

-

are, fed quia ex {ua natura exi-

:uari neque polfunt deftruia
Deo agente natura » & fecundum potentiam ot-
dinariam.Ica docent polt S. Thomam, Suar, Arrubals
Valent. Molin. contra Bonauenc. Richard. Ocham.
Gabricl. Vafq. Mattinon.

Primea partis vt monui facilis_ ratio cft, quia Deus
libere Angelos conferuat, ergo fubtrahendo concue-
fum poreftillos annihilare. i

Secunde_partis ratio primo eft , quia in Concilio
Lateranénfi fub Leone X. (¢(T.8.definitur animam ra-
tionalem non foliim veré per feac effentialiter effe
formam corpotis fed immortalem cai_;lm efle, quod
idem de Angclis verum elfe a}{ucrihrij fatentur :Ivndc
argumentor fi Angelus ex fua natura non exigeret
2rernam conferuationem , {ed ideo rantim eflec im-
inorcalis quianulh creatura poteft illum dgftrm-m 4
tion poffet dici (impliciter ilu:(n'l‘uprrlblll.‘i » ficut non
dicitur improducibilis quia {olus Deus poteft illum
producere.Sed a concilio dicitur anima hum.um,.u_q;
aded Angelus effe incorruptibilis ; ergo exigit ex fua
natura zternam conferuationem.Simile argumentuin
fieri poteft ex communi modo loquendi Patrum,nam
Theodoretus in Epitome diuinorum decretorum c.
de Angelis , dicit eos effe nacuras ab intericu alienas.
Gregorius docet eos naturz {ua vitam perdere non
valeresergo fi dicuntur immortales, non tantlim mo-
rituri-non funt,fed etiam mori nequeunt.

Secundo,non implicat creatura qua ex 1'1:}': natura
exigat conferuationem xternam primz caufz , nam
exigentia illa non pugnat cum ratione creaturx,ergo
fi non repugnac huiufmodi creatura fine caufa id ne-
gatur Angelis:eft aurem often {am non implicare crea-
turam quavel exigac,vel pofic cffe in eternum.

Tertid , denique fi Angeli naturaliter deftrui
Pofﬁmt 3 Deo , id ex eo maxime Fl‘()bﬂmr, quia
{i deftroi poflint 2 Deo , ergo naturalem habent ca-
pacitatem vt deftruancur, fi autem n:lLul';llqm hanc
capacitatem habent , ergo namuraliter poflunt de-
ftrui, fed hoc argumentum nulle modo valer, alio-
qui fimiliter mareria pollet naturaliter {eparari ab
omni forma ; fi enim poteft & Deo feparari, habet
capaciratem naturalem vt [bparcmt : idem dicam de
accidentibus , quz i_{'p:irari poﬂiml‘ a fubieétis , ergo
qu:muis Angelus habeat capacirarem intrinfecam ,
& naturalem vt poflic deftrui 3 Deo agente fuperna-
turaliter, non fequitur tamen quod naturalirer pof-
fit deftrui,

Ad primam Refp. effe omninoimpoffibilem crea-
turam , qua vbi produéta eft 4 Deo deinceps non
poffic deftrui s Deus enim omnia ficuc creat libere fic
conferuat liberé,licebit enim eviamyfingere; quod eft
poffibilis aliqua creatura,quam Deus non poteft non
crearesvbicatio illa indinifibilis fortafse implicat, &
finon implicar,nullum ex ea fequitus abfurdum,quod
fequitur ex zterna conferuatione neceffaria,vifionem
illam que cognofcat fe duraturam in zternum , dixi
olim effe immpoffibilem , quia vifio fe iplam videre
non poteft.

Ad fecundam Refpon.quod quando a Patribus, &
Concilijs dicitur Angelos effe incorruptibiles per gra-
tiam non per naturam,fenfus eft illos non effe a fe ac
fine dependentia immortales,fed per donum creatio-
nis & conferuationis ; in quo etiam fenfu dici poffer
ignem comburere per gratiam non per naturam,quia
non comburic,nifi dependenter 3 Deo,qui poteftim-
pedire illias combuft =

e

tionem.

Ad tertiam Rc-s'p. cH!'tingucnclo antecedens, Ange-
lus ex fa nhcura cft capax vr annihilecura Dea agen-
te nla_rura]itcr nego,agente ﬁrpcrnaturalitcr & contra
exidentiam Angeli,concedo. Sicur materia naturali-
ter haber gon tepugnantiam,ve {polictur omni forma

p.I. De Angelis. Quz(t.1 Se&t. 111

i Deoagente ﬂzpcmatumfitcr s nonaDeo agente nas
turalicer.Ad probationem eadem recurric diftindi
vt aliqua 1L'$ po{ﬁbilw.-. producamr i Deo nLl:lLL[\li(:
ter 5 f{ufficic quod habear connaturalem non repu-
gnantiam vt producatur 3 Deo agenre naturali-
1[@;[, 1:€Igo a ?LO :;f’c”u- 1Li})tlll.'((llll'-'lh[cl'_, concedo
dacim dico ad confirmationem prius eft rem ex 3
natura effe annihilabilem naturalicer neoo ,1{]11}121';?:
turalicer,vel miraculosé , concedo. Sicut {ulciratio
mortui prius ex fe poflibilis eft miraculose, quam
Poﬂit a Deo ﬁcrf,nmluc tamen fieri & Dep poteft na-
turaliteridem dici poteft de ;‘.ljjb omnibus effectibus
fupernaturalibus.Denique annihilatio illa & vielen-
ta efler Angelo,& fuptumrln.xh's:x]uia fupernaturale
fignificat, id quod eft {npra exigentiam vel propter
perfectionem , vel propter {ummam contrarie-
tatem.

Ad quartam Reflp.effe aliquas entitates,qua licée
conferuentur a folo Deo,& non habeant concrarium
non Cxigunt tamen ii-mpcr conferaari, proprere Iu]uu
drﬁz}amr poft aliquod tempus Deo illas non amplius
confernante : fed nego vllamefle {ubftantiam que fi
fitindependens & fubiecto', & carear contrario non
exigat {emper conferuari : imd cum certum fic huianl-
modi fubftantiam effe poflibilem , non eft dubium,
quin tales fint Angeli, & anima, quia cos Concilia,
& Parres impliciter vocant immortales, & incorrus
ptibiles, c*fii'p.mms ergo eft inter entitates accidenta-
les ; que propter 1mpc1fc€tioncm non exigunt fem-
per efle , quia cam {int aliquo modo violentz fub-
iecto in quo funt , illud nen exigit cas (emper
habese : {ubftantiz verd qua fubiectum non habent
exigunt {emper effe quotics ab omni compofitione
ablolutz funt.

Colliges ex his gnatuor fubftantiz Angelice pra-
dicatis infeparabilibus quanta fic perfectio nac 3
nobil & pulchritudo Angeli; eft enim {p
atq; adeo expers omnis concretionis & fordi
nin quas inuehit materia ; nullo eget corpore ; 4 nul-
loagente corporeo eft alterabilis,fubtilliflimus , agi
limus,8&c. Deinde fimplex eft fine potentia , & actu,
torus 2¢tus,& totas acku,eft indinifibilis,fine partinm
impedimentis , & incorrupribilis ; procul ab omni
morbo, ab omni morte, totus vita,torus intelleGus,
totus mens,& lumen :aunquam ceffans ab opere, &
nunquam defatigatus,aut exhauftus, nunqlmi} {enef-
cens, nunquam dormiens:totus in puncto, & {patijs
pralens, paruus , & magnus. Vide Suarem lib.1. de
Angciis. Theophilum Raynandum quaft.2. art. 3.
folum addo definitionem Angeli, hanc videri pofle
optimam : eft {ubftantia completa , & finita, om-~
nino fpiritualis , & ﬁmplcx » indinifibilis , incorru-
pribilis , inrelligens, atque aded pecfectiffima, no-
biliffima , pulchertima.

IS

15,5

3

LIL

De diftinitione Angelorum.

SEcTio

Xplicato conceptu quiddiratino Angelorum, fe-
I :qulrur quomodo illi differant inter {e,primd,{pe-
cifice, fecundo, numerice, tertio, qualis fit corum di-
ftinétio in varias Hierarchias , & ordines, que tria
breuiser explicari poflunt.
r
LT
An & quomodo inter Angelos fit diftinctio
[pecifica.
Pecifica diftin@tioappellatur, qua differunt aliqua
duo fecundum aliguod pradicatum effentiale co-

mune pluribus folo numero differentibus:duas antem
circa

Pulchsity
do & no

- bilitas An

e
gells




	Seite 214
	Seite 215
	Seite 216
	Seite 217
	Seite 218

