UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Georgii de Rhodes Avenionensis S. J. disputationum
theologiae scholasticae tomus ...

Rhodes, Georges de

Lugduni, 1661

Sectio Ill. De distinctione Angelorum.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Deftrui
poreft 2
Deo An-
gelus.

Eft natura-
liter im-
morgalis,

Solutio
prime dg-
bitationis,

Solutio
fecundz.

Solutio
eItiz,

18

non vultillos ann
gunt in @rermmn col

)

-

are, fed quia ex {ua natura exi-

:uari neque polfunt deftruia
Deo agente natura » & fecundum potentiam ot-
dinariam.Ica docent polt S. Thomam, Suar, Arrubals
Valent. Molin. contra Bonauenc. Richard. Ocham.
Gabricl. Vafq. Mattinon.

Primea partis vt monui facilis_ ratio cft, quia Deus
libere Angelos conferuat, ergo fubtrahendo concue-
fum poreftillos annihilare. i

Secunde_partis ratio primo eft , quia in Concilio
Lateranénfi fub Leone X. (¢(T.8.definitur animam ra-
tionalem non foliim veré per feac effentialiter effe
formam corpotis fed immortalem cai_;lm efle, quod
idem de Angclis verum elfe a}{ucrihrij fatentur :Ivndc
argumentor fi Angelus ex fua natura non exigeret
2rernam conferuationem , {ed ideo rantim eflec im-
inorcalis quianulh creatura poteft illum dgftrm-m 4
tion poffet dici (impliciter ilu:(n'l‘uprrlblll.‘i » ficut non
dicitur improducibilis quia {olus Deus poteft illum
producere.Sed a concilio dicitur anima hum.um,.u_q;
aded Angelus effe incorruptibilis ; ergo exigit ex fua
natura zternam conferuationem.Simile argumentuin
fieri poteft ex communi modo loquendi Patrum,nam
Theodoretus in Epitome diuinorum decretorum c.
de Angelis , dicit eos effe nacuras ab intericu alienas.
Gregorius docet eos naturz {ua vitam perdere non
valeresergo fi dicuntur immortales, non tantlim mo-
rituri-non funt,fed etiam mori nequeunt.

Secundo,non implicat creatura qua ex 1'1:}': natura
exigat conferuationem xternam primz caufz , nam
exigentia illa non pugnat cum ratione creaturx,ergo
fi non repugnac huiufmodi creatura fine caufa id ne-
gatur Angelis:eft aurem often {am non implicare crea-
turam quavel exigac,vel pofic cffe in eternum.

Tertid , denique fi Angeli naturaliter deftrui
Pofﬁmt 3 Deo , id ex eo maxime Fl‘()bﬂmr, quia
{i deftroi poflint 2 Deo , ergo naturalem habent ca-
pacitatem vt deftruancur, fi autem n:lLul';llqm hanc
capacitatem habent , ergo namuraliter poflunt de-
ftrui, fed hoc argumentum nulle modo valer, alio-
qui fimiliter mareria pollet naturaliter {eparari ab
omni forma ; fi enim poteft & Deo feparari, habet
capaciratem naturalem vt [bparcmt : idem dicam de
accidentibus , quz i_{'p:irari poﬂiml‘ a fubieétis , ergo
qu:muis Angelus habeat capacirarem intrinfecam ,
& naturalem vt poflic deftrui 3 Deo agente fuperna-
turaliter, non fequitur tamen quod naturalirer pof-
fit deftrui,

Ad primam Refp. effe omninoimpoffibilem crea-
turam , qua vbi produéta eft 4 Deo deinceps non
poffic deftrui s Deus enim omnia ficuc creat libere fic
conferuat liberé,licebit enim eviamyfingere; quod eft
poffibilis aliqua creatura,quam Deus non poteft non
crearesvbicatio illa indinifibilis fortafse implicat, &
finon implicar,nullum ex ea fequitus abfurdum,quod
fequitur ex zterna conferuatione neceffaria,vifionem
illam que cognofcat fe duraturam in zternum , dixi
olim effe immpoffibilem , quia vifio fe iplam videre
non poteft.

Ad fecundam Refpon.quod quando a Patribus, &
Concilijs dicitur Angelos effe incorruptibiles per gra-
tiam non per naturam,fenfus eft illos non effe a fe ac
fine dependentia immortales,fed per donum creatio-
nis & conferuationis ; in quo etiam fenfu dici poffer
ignem comburere per gratiam non per naturam,quia
non comburic,nifi dependenter 3 Deo,qui poteftim-
pedire illias combuft =

e

tionem.

Ad tertiam Rc-s'p. cH!'tingucnclo antecedens, Ange-
lus ex fa nhcura cft capax vr annihilecura Dea agen-
te nla_rura]itcr nego,agente ﬁrpcrnaturalitcr & contra
exidentiam Angeli,concedo. Sicur materia naturali-
ter haber gon tepugnantiam,ve {polictur omni forma

p.I. De Angelis. Quz(t.1 Se&t. 111

i Deoagente ﬂzpcmatumfitcr s nonaDeo agente nas
turalicer.Ad probationem eadem recurric diftindi
vt aliqua 1L'$ po{ﬁbilw.-. producamr i Deo nLl:lLL[\li(:
ter 5 f{ufficic quod habear connaturalem non repu-
gnantiam vt producatur 3 Deo agenre naturali-
1[@;[, 1:€Igo a ?LO :;f’c”u- 1Li})tlll.'((llll'-'lh[cl'_, concedo
dacim dico ad confirmationem prius eft rem ex 3
natura effe annihilabilem naturalicer neoo ,1{]11}121';?:
turalicer,vel miraculosé , concedo. Sicut {ulciratio
mortui prius ex fe poflibilis eft miraculose, quam
Poﬂit a Deo ﬁcrf,nmluc tamen fieri & Dep poteft na-
turaliteridem dici poteft de ;‘.ljjb omnibus effectibus
fupernaturalibus.Denique annihilatio illa & vielen-
ta efler Angelo,& fuptumrln.xh's:x]uia fupernaturale
fignificat, id quod eft {npra exigentiam vel propter
perfectionem , vel propter {ummam contrarie-
tatem.

Ad quartam Reflp.effe aliquas entitates,qua licée
conferuentur a folo Deo,& non habeant concrarium
non Cxigunt tamen ii-mpcr conferaari, proprere Iu]uu
drﬁz}amr poft aliquod tempus Deo illas non amplius
confernante : fed nego vllamefle {ubftantiam que fi
fitindependens & fubiecto', & carear contrario non
exigat {emper conferuari : imd cum certum fic huianl-
modi fubftantiam effe poflibilem , non eft dubium,
quin tales fint Angeli, & anima, quia cos Concilia,
& Parres impliciter vocant immortales, & incorrus
ptibiles, c*fii'p.mms ergo eft inter entitates accidenta-
les ; que propter 1mpc1fc€tioncm non exigunt fem-
per efle , quia cam {int aliquo modo violentz fub-
iecto in quo funt , illud nen exigit cas (emper
habese : {ubftantiz verd qua fubiectum non habent
exigunt {emper effe quotics ab omni compofitione
ablolutz funt.

Colliges ex his gnatuor fubftantiz Angelice pra-
dicatis infeparabilibus quanta fic perfectio nac 3
nobil & pulchritudo Angeli; eft enim {p
atq; adeo expers omnis concretionis & fordi
nin quas inuehit materia ; nullo eget corpore ; 4 nul-
loagente corporeo eft alterabilis,fubtilliflimus , agi
limus,8&c. Deinde fimplex eft fine potentia , & actu,
torus 2¢tus,& totas acku,eft indinifibilis,fine partinm
impedimentis , & incorrupribilis ; procul ab omni
morbo, ab omni morte, totus vita,torus intelleGus,
totus mens,& lumen :aunquam ceffans ab opere, &
nunquam defatigatus,aut exhauftus, nunqlmi} {enef-
cens, nunquam dormiens:totus in puncto, & {patijs
pralens, paruus , & magnus. Vide Suarem lib.1. de
Angciis. Theophilum Raynandum quaft.2. art. 3.
folum addo definitionem Angeli, hanc videri pofle
optimam : eft {ubftantia completa , & finita, om-~
nino fpiritualis , & ﬁmplcx » indinifibilis , incorru-
pribilis , inrelligens, atque aded pecfectiffima, no-
biliffima , pulchertima.

IS

15,5

3

LIL

De diftinitione Angelorum.

SEcTio

Xplicato conceptu quiddiratino Angelorum, fe-
I :qulrur quomodo illi differant inter {e,primd,{pe-
cifice, fecundo, numerice, tertio, qualis fit corum di-
ftinétio in varias Hierarchias , & ordines, que tria
breuiser explicari poflunt.
r
LT
An & quomodo inter Angelos fit diftinctio
[pecifica.
Pecifica diftin@tioappellatur, qua differunt aliqua
duo fecundum aliguod pradicatum effentiale co-

mune pluribus folo numero differentibus:duas antem
circa

Pulchsity
do & no

- bilitas An

e
gells




Itio

Dubitatio
prima ex
Patzibus.

Canclufio
tics ha-
bens para
1es.

Prima de

poifibili,

Secunda
8¢ fadto,

De perfﬁ:@ciane naturali Angelorum.

hane fpcciﬁcam Angtlzmrm inucnio fententias ex-
treme oppofitas,prima ncgat vllam et diftinétionem
fpecificaminter Angelossvule enim illos omnes vnius
elfe fpeciei nonminus quam homines,alcera vult om-
nes Angelos ipecie differce.

Ratio enim dubitandi elfe poteft primo quia,mul-
ti Patres omnino afferunt omnes Angelos efle vnius
{peciei, vt Bafilius l.;.conr}'a Eunom.comparat illam
vnitatem cum vaitate perfonarum dininarmm:Nyfle-
nus eandem comparat cum vnitate animarum : Au-
guftinus, Bernardus & Damalfcenus dubitant de hac
diftinétione,aliique plures quos citar & fequitur Pe-
tauius lib.1. de Angelis cap. 14. prater quam quod
nullo argumento probari poteft hee diftinétio pluf-
quam numerica.

Sccundb‘, quzcunque differunt per formam effen=
tialiter differunt,tes frmplices differunt per formams,
ergo effentialiter differunt.Maior nota eft, quia nihil
effe poteft magis ellentiale quim forma.Minor ctiam
patet quia res fimplices non poilunt differre per ma-
teriam, ergo differrunt foliim per formam.

Tertid, deficiente principio diftinétionis numeri-
cz rollitur diftin&io numerica ; fed in Angclfs no elt
materia qua fola eft principium diftinétionis nume-
rica,vt inmulris fzpé locis docer Philof. praefertimiz.
Metaph.Probaturd; quia fi hwceeitas rei non petitur
materia , necefle eft vt pecatur ab entitate intrinfeca
rei;confequés eft abfu rdum:Quod probo,fi hacceiras
petcretur ab entitate intrinfeca rei , fequeretur hac-
ceiratem identificari effentiz cuius eft hzcceitas hoc
autem implicat, quia fic effentia erit immultiplicabi-
lis, quidquid enim effencialiter eft hoc non poteft
muleiplicari.

Dico primo, certum eft pclfc Angelos multiplicari
tim generice cam fpecifice , probabile verd eit illos
non effe omnes vnius {pecici : Certum autem eft , il-
los non omnes {pecie differre , fed plures ex llis non
differre nifi numero.

Primd,quando agitur de poffibili conueniunt om-
nes Theologi polle 2 Deo creari Angelos fpecie dif-
ferentes, imo & genere, quia fola ratio proprer quam
Deus,& numero, & {pecie multiplicari nequit eft in-
finitas r:ﬂi':lti;t,qala: in Anf__;ciis cum nulla reperiatur,
nulla etiam ratio cogit negare illam multiplicabili-
tatem,tim numericam, tim fpecificam, thm generi-
cam, itavt Angeli quidem conueniant in aliquo ge-
nere temoto {piritualis & intelleiui, fed differant
tamen in genere proximo, & proxima differentia, fi-
cut homo & planta conueniunt in genere viuentis
non autem in genere animalis.

Secundb,quod de facto plures Angeli fpecie diffe-
1ant , {nadenr communiter doctores quia fi varietas
{peciernm in rebus corporeis mirificé commendar di-
uinam omnipotentiam & ad erpatum voiuer(i eft
neceflaria,muled magis ad eamrequiretur multitudo,
& varietas fpecicrum Angelicarum , pra:fcrtim cum
conftar magnam inter Angelos effe inzqualitatem
pertectionis , ex diuinis munijs, & dignitatibus ; hoc
autem difcrimen quod facilé inter homines refertur
ad diverficatem temperamenti, difficilius in Angelis
explicari poteft fine diuerfirate {pecifica. Sed hoc vt
patet non eft omnino certum qui enim folam admit-
teter diftin@tionem numericam,vel certé {ola indiui-
duali & {ubftantiali differentia contentus effet , non
poflet conuinci falfiratis. Nam diftinétio in varias
Hierarchias, & ordines nan arguit diftinGtionein e~
fentialem vt poftea conftabit,quod affertur de varijs
Angelorum inclinationibus, muneribus, operationi-
bus', habilicatibus ; alij enim dicuntur effe Ioculato-
res , alij Salaces , &c. explicari facilé poteft quod ex
libero arbitrio , vel ¢x {uperiorum imperio illa fufce-
perine fine vlla diftinctione fpecifica inter ipfos.

Tom. I.

219

Terrid , quod non omnes Angeli [pecie differant
eft contra recentiores Thomiftas cum quibus etiam
fentic Granadus d.4.videtur enimillis hoc indubita-
tum quod principium diftinctionis numericz non fit
nifi materia, fanérque S. Thomas; art.4. & 5. Sed alij
tamen Theologi communiter repugnant etiam vete-
res Thomiltz , _hab:’:m\iuc hoc pro comperto , quad
phi‘res Angcli fne ciufdem fpeciei {oléque numero
aifterant.

Probarur autem primo, quia falfum eft quod indi-
uidnatio petatur a {ola materia , ergo plures Angcli
poffunc efft intra eandem (peciem , probo antece-
dens manifefté, nam plures calores folo numero dif-
ferentes {unt {fuccefliué in eadem materia , ergo illo-
ram diftinétio indiuidualis petitur aliunde quim 2
materia : Sinulicer idem Angelus plures habet cog-
nitiones quz non differunt mfi folo numero , & ta-
men illa diftinétio peti non poteft 4 materia : imd
plures Angeli habent gratias habituales , & vifiones
beatificas einfdem {peciei , ergo fine ordine ad mate-
riam poffuncaliquaduo diftingui numericé ; Diftin~
¢Ho enim numerica petitur ab intrinfeca rei entitate,
non aurem a materia.

Probatur fecundd,quia anima rationales licét {pi-
rituales folo numero differunt intra candem fpecicm
per {e ipfas, & fine ordine ad marteriam, anima enim
elt indifferensad informandam quamliber materiam,
vt conuincitur ex nuttitione ; potes enim comede-
xe hunc, vel hunc cibum , & quemcunque comederis
panemn, eius materiam anima tua informabit, Ergo fi-
miliver Angc‘li Puﬁhllt folo numero differre intra ean-
dem fpeciem.

Probatur tertid ; quia differentia fpecifica vnius
Angeliidentificatur differentia illius generice,quam-
uis Angeli fpccie diffefant non genere, ergo quamuis
Angeli differentia fpecifica , identificetur cum diffe-
rentia numerica, poflant Angeli numero differre non
{pecic. Denique ficur perfeétio Angeli generica mul-
tiplicabilis eft in varias {pecies propter finitatem , fi~
militer perfectio {pecifica ob eandem finiratem eft
multiplicabilis numericé , neque ylla vel apparens
contradictio poteft afferri qua fuadeat contrarium.

Ad primam Refp.illos Patres,qui aiunt omnes An-
gelos cife vnius namrm,}nql]c ir_ueiligi & cxplicari de
ynitate gcncs'icn. »non de fpecifica.

Ad fecundam diftinguitur maior , quecanque dif-
feruat per formam folo numero dinerfam eflentiali-
ter differunt, nego:quzcunque differunt per formam
diuerfam effentialiter,concedo. Nam duz forme einf-
dem fpeciei differunt pet formam , non tamen eflen-
taliter:res fimplices, necefario differunt formis non
tanten eflentialiter diuerfis.

Ad tertiam , fatis oftenfum videtur quod indiui-
duatio non petitur 2 materia,Philofophus 2utem vo-
luit duntaxat Platoniem impugnarc,induccnccm ideas
{eparatas a materia,& multiplicabiles folum perma-
teriam ; probacenim Ariftoteles non effe plures mun-
dos ex vnitate materiz, quam admittebat iE!c Plato.
Ad probationem refpondeo hzcceitatem fine c'sub'io
peti ab entitate intrinfecarei, & i’dentihc‘ari realiter
illius eflenti, fed non formaliter , quod fatis eft, ve
effentia illa fit mulriplicabilis : ideo enim Deas cft
iminultiplicabilis,quia eius eflentia & hxcccitasfqnt
vnum formaliter : Ad hancergo Prupoﬁtionﬁ;““l“‘"“‘
quid eft eflentialiter hoc , oft immultiplicabile » fifir
effentialicer formaliter hoc concedo , fi non fit hoc
effentialicer formaliter,{ed tantiun realiter; nego-

Tertia
quud non
omncs
fpecic dif
ferane,

Solutie
dabiragio-
nui.




Dup'l-:x
dubiratio.

Affertio.

Numerus
Angclus_
eft maxi-
mus.

Eflt tamen
incerus.

A 1
220 Di !pi Deé Angelis
IL
wAn o qfwmaffo inéer A’hgfffuf[ fau*?,f;c;gﬂ

?}‘ili))i’?’rtﬁ.

Vm infinita multitudo 1 nprv{'{lb,l (
bam fupnms » ) conftat eciam 'U'.\ clos nc
creatos i Deo nifi finito 11unhlm-‘l1tlum as I

ta eft vrrum certd definiri poflic quantus hit ille nu-

1L LO=

merus.

Ratio dubitandi effe primd potc
longé pauciores ef e Angeli quam he .Aums,quutu-
tia pars Angelornm damnataeft, quod fignificarur
in %pom ypi1 vbi dicitur quod cas w‘adr.’mﬂr* tertiam
pariem fle 3.»'4;-;{7.72 traxit in aby/lum 5 illotumauten An-
gelorum fedes occupaturi funt homines beati, yn Ll\?
colligitur Ange los bearos,d antum plures effe
(_I[[;un h(_)ﬁ".;];u. 9\_’.2[05 ie I.IIHllli Ll”() 1()11"( } auciores
efle Anwclus quam homines,cum numuu‘,hommum
U.FLDGUHE{H {ic maior incompatabiliter quam nume-
rus hominum eleétorum.

Secundd, tamen viderur numerus Angelorume ffe
maltd maior, qudm numerns hominum,quia fingulis
hominibus datuseft cuftos vius ex inferiori ou{m;
vitime Hierarchiz, neque ynus prefidet voquam nifi
viitantlim: quod { {1 verumeft multis partibus minor
¢t numetus hominum, Angelorum numero. Imo ex
patabolaChrifti de one errant ouc colligi poteft,quod
Angelorum multitudo 99. parubus maior eft multi-
tudine hominum.

Dico fecando, numemum Angelorum maximum
o efle, adeo vt ominem ﬁlp('rct humanz men-
aptum & numerationem : quamnuls incertum fit,
an & qua propereione | uperet nuMerum hominum &
Ferum corporeatn

Prima pats, de innumezabili Anm!o um muleitu-
aferitur 3 The cﬂcwlw,qum L“Im{) (o=
pimméindigf‘u a hhl‘tlilh : I)_m,dh  Millia mii-
lizm rrm:j;«.u antef , ¢ decies millies centena millia
¥ l.'.‘L 5. Evat numerus eorum millia
icatur muldtudo innumerabili
? / 33; REMIEYHS WH'/IIHTH el'ﬂ vi[ 13 perur
!-w.;\. .‘\C;mdu,mam indicant S.Patres,Dionyfii s
cap.1 4. ceeleltis. Hierarchie ait[nrelligentias morra-
QY HiTE ?’Ff}ﬂf)’@?’:'}ﬂ‘;}Jﬁ?',yfl”t??}o !"}?'E}!Eq.’.’:e R THIN
Jiperare. Tmd hinc colligit Nyl ifenus de hominis opi-
ficio cap.7. eorum copus efle numero infinitas ; re~
1pc&u {cilicet nofkri quorum captum excedit hicnu
merus. Idem (enferunt veteres pmﬂmm Plaronicis

qui ceelos & totam aérem aliaque omnia plena effe
dicebant deemonibus , vt nihil omninoipfis effet va-
cuum, vt afleric Ancas,Gazeus in Theophrafto. Ter-
tio, Prob- at id optimis rationibus S.Thomas l.2.con-
tragentes cap. 9,.Pum1 Pc[ltm ex P:urc Dei,quia de-
cuit potcnn(ﬁnu principis familiam ef Te numerofif-
fimamh vt phllo‘uph wur Guillelmus Parifienis fe-
cunda prime partis de vniuerfo cap.18. Altera rar
p"rmn ex parte lplmum Angelorum , quia

1]-%[):]0 magisexfuana =lLLLl’tmdl“191 cabile quam

bile: nam motus, & Ilmm[‘cmcs qua in {e
inata {inr , in intelectu procedunt in infi-

quia videntug

3

L

1.

dine conftanter

iTifFebant ei. \g o

m, vbi fi

=

lium nof

genus
1L
t'

ea que funt meliora & pe
}‘lh'd ctia ac maiora : vnde (.JHH.!K? eft
Gio exceflus j"::'-rcucfum &' c’r-fncn"
effe inter {f
Secunda pars,deinc L'L'zli'udmu 11 lius numeri
rofiflimi, eft eriam apud oimnes cerca 1, nam | 5
det ex arbitrio Dei, & ex -Lunmus nihil omnino con-
ftare poteft,in q'ubus numerus femperaffertar inde-
ﬁﬂltus > vnde compars ariones oMmnes Incerte fun t,.lh-

qui enim yolung plures effe homines quam fint An-

ucri JL”‘J

.6}

e&t.I1L

rionis dubitandi,

s.QuaftLS

.PEL'[' a I'U umentam P i'ill

f\li 1‘-;’

'1] volunt longe plures eife Angelos quam fint ho-
mifes proprer argumentum fecundz , d\;nitiu'.‘ 'lj
cum S.Thoma putant ‘|L. res effe Angelos quam fint

individua materialia in tora
]uod meritd multis videtuic
ctur mihi eile probabilius,

vel fimul , vel ;L.L'Ji
lmm-imc- miadi fenlibilis

Hoc tantum v1

difficile :
& iu]. tis Patrum,ac rationi conformius, lun% Elu-

res efle Angelos q
homines vt numerus electorum qui habicaruri func
Ierufalem lh}‘tl‘ et numerum reproborum,qui con ore-
gabuntur in lacum congregatione vnius fafcis & poft
dies aliquot vifizabuntur,id cft adhuc punientur poft
plura & }Jum {zcula. Deindg, prob: Llnlnh eriam eft
platns illos efle quam fint indinidua vllius ll\b,ltl
raaterialis propter rationes allatas;reliqua omnia in-
certa funt.

Ad primam Refp. nullam efle rationem illam qua
probatur plures quod
enim dicituc da aco traxille certiam partem [(tellarum
alias habet multas explicationes , & ad litteram non
intelligitur de Angelis,neque fignificat definitum nu-
meriimaimo neque verum eft ‘i““d electi homines ot
Pux.usg {unt hltl}ll,qdﬂt {unt Angeli reprobifortaffis
enim ruinas illas 1mphb.m maiori nuniero.

Ad fecundam Rel lpon. .elfe incertum quod Angelus
vrus non cuftodit nifi vaum heminem;hoc enim non
eft reuclarum. Parabola illa de 99. ouibus probat
quod diza elle plures An-rr,os quam homines , quod
aurem praecisé tantus ille Gic excefTus non infertur ex

I
{ola parabola,vbi non omnia quadrant ad amuffim.

e e

;2-34[1;' ﬁt dfft'{nﬁfﬂ Anoelorum invarias Hierar-

=
Txi diffe
numer

lisrefpublic
fufa & fine ordine,{s
quas vocamus Hicrarchias & ordines quibus nihil di-
ci poreft preeclaviusmunguid nosti ordinem ceeli,aut po-
#es ﬁﬁ";,".‘n;ﬂmc‘w eim 19 revieasve dicitur Iob. ¢ 38. tria

videntur Pun(nJ 1 Fwno , an Invarias Hmma hiag
& ordines fine diftributi Angeli. .St
fumatur illa cL.m.L.Ju. Terrio

Ratio eni
tur lu Hier: ‘n.]‘
fundatur in narur

am fuerint,vel fururi vi nqua un fing

efle homines quam Angelos ,

nes.

chias ¢ of

. e et o e
los tim {pecifice 5 tum
bis eft illa mii‘;1bi~
non eft multitudo con-

recte ordinara diftinctio in eas

n-
eli vel illa diuerficas
in gratia non eft cercum
qnoq hl ndetur in natura , quia eft incertum
I FUTiIm 1 ecie differant Ar“(’ll qLu funt in
awchij ,1 verd fundarur in gratia, & me=
ritis, ergo non fuir femper illa diftinctio dum Angeli
ores L*i[l;\r, imd cum non omnes Angel :utpon—
xqualiter gratie acc epta hLllpOEUI\. » voqui
majorem accepit gratiam minus refponderit , atque
ita ex Seraphinorum ﬂmdu defcenderit ad gradum
thronorum quod 1medL1m cft.Denique { 1{01.'. diffe=
rentia meriti eflicit iftam ch[’tu.:.tmucm ; fequitur et-
iam diﬂ'ingui debere varios ordines in Cherubinis v.
gr. quid inzzqualia funt coram merira.
Secundo,diuerfitas illa fi petitur duntaxat exvarijs
muimribu: videtur quod durat 112 1011 fivin &ternnms
nec !\ .L}lp(ll[[ (Jl]OTTlUdO l]ln Ll (=] P{) NI‘ il'l{(.‘l' d..'L'L'ﬂ('JnC‘;.
Terrio,non {‘xpll\.(i,ml In Guo Vero fenfu dici yoﬂ-c

quod malti homines ad ezs Hicerarchias affamendi

co modo An
Sk,

5 primo 5 certum elle apud omnes Theologos
d fpirinis omnes Angelici diniduntur in novem
8¢ twes chr‘ndms.

m ﬂd‘
ftang

.b\ Juo J\.n

erninit H J..xb Gt

Solutip
{ceundz,

Triplex

dubiatio.

Allertio
prima.




De perfectione naturali Angelorumy

fiant fuxta chronum Dei,Genefeos 3.collocatur Che-
rub. ante Paradifum voluptatis , deinde Cherubinos
paflim fcriptuca nominat,Colefl.x. ponuntur throni,

¥x P.’Itlih- -

dominationes,& poteftaces, 1 .Corinth.1 5. ponuntur
virtutes, denique tees erd'im's infimirecenfentur c. 8.
ad Romanos .'-\legtii,A;’(;h;mgcli,prmcipnms,\- bi no-
uem habes ordines probatos ex {criprura. Secundo,
afferuncur 'ad vertatis huius probationem Parres
quam plurimi a Suare L2.c.1 3. Petauio Lz.c.1.Coc
cio tom.4.l.2. fed nemo id melius vel expreflius dixic
quam S.Dionyl. Lde Hierar, celefti quam proficerur
{e didicifle a dininifimo Magiftro {uo,fine ille Hiero-
theus fieri fiue iplemict Apoftolus qui narraueraz el
qua vi levar inrapru. Alter eft Gregorius Magnus qui
Homil. 34, in Euangelia diftinctiflime illa explicat.
Inuenics apud citatos Suarem,Petaninm & Coccium,

B3 1atione Paeres alios Graecos & Latinos. Tertid ; ratio etiam

Hierarchia
quid fit.

{uadet huiufinodi diftributionem inter puros {piritus
fuifle neceffariam prafertim , quia ve dixi IPCCi(‘ illi
differunt inter fe, & i numericé folum differrent
adhuc exigerer varictatem hanc Dei prouidentia;
vbi enim pulchritudo eft, ibieft etiam ordo; vbi
autem eft ordo; ibi fuberdinatio eft,alijq; prioves, alij
Poftexiorcs s quod patrebir amplius ex fequentibus.
Dico {ecundd , totam illam diftinétionem Hierar-
chiarum, & ordinum defumi ex varijs munesibus qua
habent Angch, purgando, illuminando, perficiendo.
Ratio eft, quia Hierarchia prove ccelefti, & terce-
nz communis eft reipublice , fignificat facrum prin-
ci 3 eft enim collectio perfonarum facraram fub
aliquo principe = vel melius dici poteft principarus
rerum facrarum , quia eft poreftas miniftrandi {acra,
atque aded coliectio perionarum fub aliquo princi-
pe cuius eft: poteitas rﬂjniltr;mdi i'a‘cm. Hzc autem
{acra vocantur ea,qua funt media fandkitatis, &in
Hicrarchia quideim Ecclefiaftica {unt facra doctrina,
ramentum,& Sacrificium. In ceelefti eft dininum
lumensquod comimunicatur purgando, illuminando,
perficiendo. Definit ergo Dionyll Hierarchiam c. 3.
Eft ordo dininus, feientia & allio,deiforme quantum pof-
Sibile eft frmilans 5 & per indiras diuinities illuminationes
in Dei fimilitudinem afcendens, QJ,_]ibLIS verbis omnia
complexus cffe viderur qua perficiunt Hierarchiam.
Primo enim,eft ordo diuinus ve explicerur quidditas
& forma Hierarchiz que componitur ex variis per-
fonis a Deo conftitutis cum porteftate miniftrandi
{acra,& fanctificandi animas aut Angclos. Secundo,
caufa finalis totias Hierarchiz vnio eft perfedta & fi-
militudo cum Deo per {anticatem , vade dicitur dei-
forme quancum poflibile eft fimilans, & in Dei fimi-
litudinem afcendens. Tertio , neceflaria funt media
& inftrumenta per quz finisille obtineatur divinz
vnionis, & funilitudinis, ea funt {cientia, poreftas, &
actio,quas reperiri oportet in myftis. Quarto , exer-
citium Hierarchiz habent illa verba , per inditas di-
uinitus illuminationes totum enim Hierarchiz mu-
nus illuminatio complct » cuius proprium eft purga-
re , illaminare, perficere, qua funt munera propria
Hicrarchiarum Angchcarum »in qubus derinaruril-
luminatio 2 fupremis ad infimas, eam anté ex fe fun-
ditprimarium illud lumen quod in Deo refider , vel
magis quod eft ipfe Deus, ab ipfo enim purgatur , il-
luminatur , perﬂcitur immediate prima Hierarchia,
per ipfam deinceps fecunda , & per iftam tertia. Ex
ipf0 fapientie foute (inquit S.Bernard.]. s.de confider.)
ore altifimi bawrientes & refundentes fluenia [Cientia
vninerfis cinibus (wis, Vnde in ipfis criam Angelis,ficut
in Hierarchia Ecclefiz diftiugum(_‘ licet renerde &
FeAuUbree pcrﬁcicntcs, & Pcrﬁcicn&os :Iutjzgg ) pave-
pvee. Vnde conclndit 131011in quod totsm gued eff in
#ifimis ordinibus,eft etiam in Superiovibisyfed civ excelfis,

o quidguid eft in [uperioribus, ¢ft etiam irzﬁriari;’vma fed

221

guodimodo diminutiz. Diftingnuntur crgo Hietarchie
per munus illuminandi {eu cémunicandi lumen feiz-
tiz, quod difponirad ynionem cum Deo {ummeé pul-
chro. Purgando, id eft, omnem , vel abolendo 5 vel
arcendo maculam, deinde illuftrando {eu virtures in-
ferendo , quibus idonei efficimur ad vaionem perfe-
¢tiffimam per cuntc;1:&31.111‘011{'111 & amorem,

Dico testio , ex tribus his Hierarchijs primam efle
contemplatricem, {ccundam gubernatricem, tertiam
executricem.

Prima ergo Hierar primarios Dei fulgores rora
excipiens CuutcmPl;lcimu addicka eft adivirando,ad-
cL’.mdo_,l;mdmdu,cuutinctquc Seraphim,Cherubim,
& thronos , quia feilicer ad perfectam contemplatio=
nem tria omnind funt neceflaria, tentio, Cognitio; &
dilectio. Thronis itaque conuenit tentio, quia vtait
S. Dionyfius €. 7. Ab eymmni revreni affeitus bumilitate
Longi[fimé remoti,dininnm adueritm expectantes,abfiue
wllius Pcrmrt’mtfmi.f 5 AC MALErIa s'mpedimmm s Dewnmin
[e recipinnt, Deumyue ferentes obfequts denotione ad ipfins

fulgores recipiendss femper patent, Thronotum ergo
p{oprius L'hamecr puritas eft perfectiffima , ratione
cuius Deum in (edpfis dicantur excipere, id eft, fedes
Dri effe,quod Deus ratione puriratis eximiz praffcn-
tem fe inillis {pecialiter manifeftet , quia {cilicet id
quod inferioribus Angelis conuenit , {pecialius , &
maiori cum perfectione conuenit thronis , in quibus
ob puritatem feder Deus. Cherubinorum propria eft
cognitio , ficut propria Sur:;phinomm dileétio eft,
quia feruentiffimo amore in eum feruntur , {ancque
incenfi,& incendentes.

Neque obftar quod in Patria mqualis cognitioni eft
amor,vnde ron poiﬁu;r exPellere Scmphim inamote
quin excellant etiam in{cientia , in qua tamen excel-
lere dicuntur Cherubim. Refp. enim Cherubinos
non efle potiores {cientia quim Semphmos > quar-
uis ad oftendendam pracellentiam Seraphim {upra
Cherubim proprius eorum character fit amor perfe-
&iflimas, quia moraliter Jandabilius eft amare, quim
cognofcere , imd femper perfectiflimo amori iunéta
eft cognirio perfectiffima non contra, ynde fi praz-
cellunt amore,{cientia cciam\pr:eccihmt.

Secunda hierarchia, eft guacrnutrix,complc&irur»
que dominationes,virtutes,8 poteftates ; hec enim
eft pmcipua prouidentiz adminiftra, reét¢ autem
notat Bonauent.tria exigi ad rectam gubernationem,
primum eft, diftinétio eorum qua agenda funt, quod
eft dominationum,nam ille imperant,quid agendum
fir. Secundum eft; ordinatio modi agendi, & remo=
tio impedimentorum, quod eft poteftatum, quia il
praferibunt modum agendi & dzmoncs cohibent.

" Tertium eft;exhibere facultatem ad operandum pra-

fertim miracula quod eft virturum.

Terria hierarchia executix ordinum prouidentie,
continet principatus qui Pr:cﬁdcnt regnis,An{hm}g&
los,qui principibus, Angelos qui priuaris perfonis.

Ad primam Rcfp. certun mihi omnind effe, quod
illa diftinctio hierarcharum , & ordinum fundaca el
innatura, quamuis confummetur per gratiam: nee
enim merita fola effecerunt Cherubim 8¢ Seraphim,
{ed natura etiam , qué - cereris praftant. Vide cor-
ruit torum argumentium : mihi enim plané videtur
vera communis fententia que docet Angelos diner~
{orum ordinum differre {pecic infimi, Angelos autem
diverfarum hierarcharum diffecre {pecie fisbalrerni.
Quomodo agtem data illis fucrit gratia matorfecun-
dum proportionem perfectionds 11:11'|.zu':\li_53‘..s_‘fa guon
wodo illi refpenderine dicetur fequenti difpitatione
neque vilo modo poteft cered ftatui’s verum plures
fint {pecies Angelorum etiamintra cundcm Ci'&:}tl‘aiﬂ
forraflis enim ctiam Angeli elnfdem ordinis {pecie
differunt. '

Eec 3 Ad

<on

Piima
hierarcliz
munis.

Munia
fecunda.

Munia
tettiz,

$olutio
prime du=
birationiss




§olutio
fecundz.

Soluria
teitiz.

Prima du=
bitatic.

$ecunda

Tertia,

Primacon-
clufio tres
habeng
partes.

Prefenseflt
loco diui-
fibili.

Loco de-
terminata.

222 Difp. 1. De Angelis. Quazft. [.Sect 1V.

Ad fecundam Relp. digerfitatemillam ordinum,
quatenus fundatur in natura,duraturam in recnum,
& rcpcriri etiam i}um’ demones, quatenus autem Im—_
ber annexa diverfa munera prouidentie circa mandi
gubcrnacioncm,c‘crt(" illa diftinétio n6é manebitc, quia
ceflabunt operationes ille circa homi S ;}has
etiam yniuetfi partes in quibus opus vix erit minifte-
rio Angelico.

Ad Sertiam Refp. vixvllum alinm efle poffe fen-
fum huius vulgaris dicki , quod homines affumendi
fint ad Angelorum Hierarchias , nifi quod zquales
fucuri fint in meritis & gloria , quibusdam Angelis
prim:c,li:cund;t,wl tertiz Hicrarchiz, quod fine du-
bio verum eft. Aliqui enimerunt forte {uperiores,
quod de B. Virgine nemini eft dlll?_til‘nll. _Non potci‘t
effe verum vulgare hocdictum , fi fignificer aliquos
homines aflumendos effe adsfpecialem locum Hie-
rarchiarum & ordinum Angelicorum,quia nullos eft
huinfimodi locus {pecialis, fed neque verum eft quod
finc allumendi 2d minifteria propria illorum , quia
homines non mouent Sydera , non cuftodiunt alios
homines, &c. Dicitut ergo » quod homines clecti re-
par.ﬂaunc Sionis fuinas, quia eorun aliqui :equabunt
Seraphinos, alij Cherubinos,&c.

SEct1o 1IV.

Deextenfione locali [ubflantia Angelice.
S. Thom. quaft. 5z.

Ertinet etiam extenfio localis ad fubftantid ipfam

Angeli, omnino indcpcndcntcr ab eius potentijs.
Ve autem intelligatur exacté quomodo Angeluslo-
cum occupet, tria fint neéeflaria. Primd, virum Ao-
gelus fir in loco divifibili , & extenfo. Secundo, pet
quam formam Angelus locum occupet diuifibilem.

e S
Teitidb quomado Angelus pofic elle in loco.
&

B
Ptrum Angelus fit is loce dinifibili.

Atio dubitandi primo eft, quia vt aliquid {icin
}_ loco dinifibili debet contineri , & ambiri loco,
nam Angelus qui penetraret alium Angelum , non
effet ineo vt loco,neque anima eft in corpore vt lo-
co , fed [piritus contineri non poteft {paio cui eft
prafens, ergo non cft in co,vt in loco.

Secundo, Angelus eft omnino indinifibilis vt pun-
&tum 4 fed punétum non poteft occcupare locum di-
uifibilem,crgo neque poteft illum occupare Angelus.

Tertio , {i Angelus indiuifibilis occuparet locum
diuifibilem, deberet darialiqua forma per quam con-
fritueretur prafens tanto loco,& illi coexrenderetur,
hzcautem formanulla excogirari Eotc& , non enim
eft Angclica ipfa fubftantia indinifibilis & punétalis
fecundum fe - non vbicatio,non vnio cum loco, vel
extenfio diuifibilis. Nam illa omnia extenfa {une :
ergo Angelica {ubftantia imiliuiﬁbilis non poteft per
{e illis coextendi, ficut pexfe ip£h1n non poteit coex-
tendi loco dinifibili.

Dico primo,certum ompind effe quod Angelus eft
reuera pi 2fens loco determinato,diuifibili, & exten-
{o,neque illum efle inpuncto tantim.

Prima pars , quod Angelus reuera exiftatin loco,
& fir illi p]‘:E[‘L‘nb' probarur ex IL‘L‘iptL;l‘is euidentifli-
mis,vbi dicitur Angelos micti ad certa loca,dicuntur
Deo afliftcre,&c. quiaefle prafentem lococorporeo
per {aam fubftantiam non rcpugnat fpizirui, imo nec
Deo , qui rebus & locis per fe iplum ver® prafens eft
non autem per fuam tantum operationem.

Secunda pars quod Angelus fic in loco determi-
nato,non autem vbique,cerrum eft ex fide, quia im-
menfitas folius Dei propria cft : Alioqui etiam An-

geli loco non mouerentur,neque micti poffent A Deo;
implicat enim vt mouearis ad locum , in quo eras
prius, eft ergo Angelus definiciué inloco, quia totus
eft in qualiber parte loci,cum fic impartibilis. Patres
aliqnando dicunt Angelum circumfcribi loco , quia
ﬁgniﬁc;m[ illum non elle immenfum , non intendunt
autem-illum non effe in loco ad modum cotporum.

Tertiapars » quod Angelus indiuifibilis ficin loco
dinifibili,& extenfo,probatur communiter, quia effe
coextenfum loco eft maxima perfectio, qu non pu-
gnat cum ratione Spiritus , cum conueniat Deo , &
aliunde conuenit anima, qua imperfectior eft Ange-
lo; & coextenditux corpori, crgo multd magis illa
conuenit Angelo.

Ad primam Refp. Angelum {ufficientér contineri :

locu, vt dici Poﬂit efle in o, quiafic Pm:ib.;w eftlo-
co , vtille locus fir aliquid immobile ad motum An-
geli. Vnde quando Angelus penetrat alium Ange-
lum,noneft in eo, vt in loco, quia ille Angelus quem
penetrat, non eft :111quid immobile , quam ctiam ob
caufam anima non eft in corpore,vtinloco.

Ad {ecundam Refp. negando , Angelum eodem
modo efle indinifibilem , quo punctum eft indiuifi-
bile, quia punctum eft indiuifibile formaliter, & vir-
tualiter. Angelus autem quamuis indinifibilis fic for-
maliter, dinifibilis tamen eft virtualiter.

Ad tertiam , in qua eft tora difficultas , ve refpon-
deatux videndum eft accurarits.

§- 1k
Quenawm [it farma per quam Angelus coextendi-
tur loco dinifibili.

Vinque inuenio Doctorum {ententias de ratio-

neilla formali, qua co cendit Angelum loco.
Prima vult, Angelum non effe prafentem loconifi
per fuam nudam fubftantiam. Secunda docet for-
mam illam effe {perationem 1pfius Angeli factam in
loco , feu applicationem vireutis eius. Tertia ponit
vnionem Angeli cum i}){'o loco. Quarra internum
vbi. Quinta modum extenfionis {fubftantiz Angeli
fuperadditnm.

Ratio emim dubitandi primodeft , quia fubftantia
fpiritualis poteft effe quantitas , & extenfio virtualis,
aqué ac quantitas ].P{:l materialis , ergo pateft Ange-
lus effein loco diuifibiliper fuam fubftantiam provt
indiftantem , & intimé prefentem {patio reali aut
imaginario in quo eft, probatur confeq. quia fi {ub-
ftantia eft diuifibilis virtualiter poteft coextendi mo-
do dinifibili per fe ipfam , ergo per fe ipfam poteft
coextendi loco etiam diuifibili per fe ipfam.

Secundo ,tam poteftexplicari exrenfio Angeli per
{olamindiftanciam fubftantiz Allg(‘liizt‘ a lc(‘o,qu;‘un
explicacur vbicatio interna per folam indiftantiam
& connotationem, fed per folam connotationem fine
modo {hpcraddito E'.\'pliC?.l’LiL‘ \'bicatm,crgo c!xpilc:lri
etiam porelt extenfio. Probatur maior, quia nullo
argumento probari poteft necefliras extenfionis {u-
peradditz quo non probetur neceffitas vbicationis.
Poteft enim efle Angelus 8¢ eius creatio & ceelum,
quin Angelus fitin ceelo , ergo feparatur Angelus ab
illa vbicatione, €rgo ybicatio diftinéta eft ab Angclo
fi extenfio diftinguitur ab Angeli {ubftantia. Simili-
ter ided datur extenfio diftincta , quia vbi eft noua
denominatio formalis ibi debet effe noua forma, feu
noua denominatio obiectina , quod fimiliter eft ve-
rum pro vbicatione ; Deus enim poterat cader
creatione creare Angclum,quﬁ. illam creauit in caelo,
& creareillum in terra, cunc AllgChiS quielt in celo
dicercrur efle in cérra , & tamen nulla effet noua for-
ma,quia eflet idem Angclus,cadcm greario,idem cae-
lum, & eadem terra,

Tertio,

Q\\‘-‘lnqu:
[ententiz

Primaratio
dubitandi.

Secunda
dabiratio:




	Seite 218
	Seite 219
	Seite 220
	Seite 221
	Seite 222

