UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Georgii de Rhodes Avenionensis S. J. disputationum
theologiae scholasticae tomus ...

Rhodes, Georges de

Lugduni, 1661

Sectio Ill. De obiecto intellectus Angelici.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Triplex
dubitatio,

De perfectione naturali Angelorum,

IIL

De obieito intellecims Angelici. S. Thomas,
Quazit.54. 57.

Adenus dixi principia cognitionis Angelicz ,
Hmmc obieétum eius lariffimé pater ; Conttat
enim quod Angclus quilibet res ommnes cognolcit
tiim fpirituales, thm materiales ordinis naturalis,
alios verbi gratia Angelos & fe iplum,res etiam exi-
ftentes in mundo quoad earum naruram & proprie-
tates , fed non eft tamen necefle , vt ﬁngnlas cogno-
feat in particulari.Deinde plura fine dubio cognofcit
¢ poflibilibus tiim per {pecies a Deo infufas, thmin
rebus exiftentibus vt in caufls : res preteritas cogno-
{cit quarnm {pecies habet 2 Dea inditas, vel que {unt
ab eo cognitg dum exifterent, qua omnia facilia vi-
dentur,neque vili egent probatione,reftar ergo qua-
druplex controuerfia. Primo , verum cognoii:at res
futuras. Secundo, verum cognofcat fecrera cordium.
Tertd , verum cognofcar nacuraliter res fupernatu-
rales. Quarto , verum & quomodo cognoﬁ:st nacu-
raliter ipfum Deum.

Secrio

§o Lk
Virum Angeli cognofcant fataya. S.Thomas,
Quett.57. arc.3.

N hac controuerfia celeberrima diftinguendum in

primis eft duplex genus futurorum ; aliqua enim
futura pendent 3 caufis neceflarijs , cuiufinodi v. gr.
eft eclypfis furura, quadam pendent 2 caufis liberis,
vt quod Petrus cras fit peccaturus : fucara primi ge-
neris,certum eft cognofci ab Angelo,non in fe iplis,
fed in fuis caufis, quas non poteit cognolcere , quin
cognofeat effectus ex illis neceffarid {equucuros nifi
Deus impediat; {ub ea ergo conditione illos effectus
cognolcit.

Tortaergo difficultas eft de cognitione futurorum,
quz pendent A canfa libera,

Eft autem ratio dubitandi primo, quia fi eftipoffi-
bilis aliqua crearura que connaturaliver cognolfcat
futura .Cm‘.tingcmi;l »&qUeE ac prcterita, certe nulla
eft ratio proprer’ quam negerur Angelis hzc cogni-
tio , fed nulla poteft afferri ratio quz probet imfroi—-
fibilem efle creaturam cui cognitio hec fit debitacon-
nawaraliter,ergo nulla eft ratio, cur dicacur furura non
cognofciab Angelo.

Secundo, i concreata funt Angelis fpecigs omnes
vt {upra ftatuimus, non videtuc dubiuim, quin Ange-
lus cognolcat futura, Nam quoticlcunque poterfrm
inftructa eft omnibus prerequifitis ad cognofcen-
dum obiedtum , Angelus illud neceffarid cognolcit,
fed intellectus Angeli habens fpeciem obiecti furun
elt inftructus omnibus ad cognoftendum prerequifi-
tis, ergo Angelus fi habet concreras {pecies , necelfa-
rid Cogpofcir futura. Maior nota eft probatur mi-
nor, {1quid deefler Angelo habenti {peciem futari,
effeexiftentia ipfius obiccti, fed exiffentia obiecki y
non eft voum ex prerequifitis ad illud.cognofcen-
dgu‘n » alioqui non poffec Angelus cognofcere polfi-
!311{:1 > quamuis haberet eorum {peciem propriam ,
imo nec PoH‘et cognofcere praterita, fi rei exiftencia
eft 116(:9:11:11'@. conditio ad cognitionem intuitiuam ,
tota enim ratio cur prateritaequé cognolcantur, ac
prefentia, eft quia intellectus habet fpeciemillorum,
€rgo fi 2qué habear {peciem futuri,ac prateriti,zque
cognofcer voum,ac aliud.

Tertid ; certum eft furara eriam libera [apiffimé a
d:tmo‘nibus pradici, vt demonftrant veterum ora-

IC:;}‘H:E}C auguria, v_axi.a:qt_xc rra:n{:.tio::cs,quarll:m pl::u
unt omnes libri , & tradic laciflime Augaftinus li-

biris de prenotione demonum , & pe alibi; Ter-
tullianus cap.22. Apologer. Clemens alexandrinus
in protrept. Picus in opete de pranotione Sirenius |,
de fato, Delrio 1.3. de Magia.

Dico primo, Angelos nullo modo Poife certd co-
g:m!bcrc ﬁlrur‘a contingentia,imd nec poffibilem effe
vilam creaturam cui hac cognitio futurerun fit con-
naturalicer debira. Ita Lilppo:mllt vnanimiter Theo-
logi, fed rationem vix afferunt qua probet efficaciter
impolL.bilicatem huius creatura,

Primd ; aurem ex {cripruris ita cercd colligitux
Uaia 41. Annunciate gueventura [intin futurum 5 &
Aicemis guia di effts vas,& iterum Cap. 46, recardami-
7 priovis feculiy quoniam ego fim Dews, & non eit vlira
Dessnec 65t fimilis mes 5 annuncians ab exordio noniffi=
mA 5 O ab initio gue wecdum fadts funt dicens, &c.
Danielis 3.6 Dens in ceelo renelans mysterium Ex qui-
bus teftimonijs plané infercur quod faturorum pre-
notio fit certa nota Deitatis, ergoimplicac vt illa
communicetur vlli crearure, Confirmarar quia ; ex
tractara de fide conftar quod prophetia motiuum eft
credibilitacis efhicaciflime fuadens veritatem renela-
tionis diuine , vnde fic ve religio illa certd probetnr
efle dinina in qua funt prophetiz,fed fi demon furu-
ra prenofcerec , vana effet illa nota verz religionis,
ergo cerrum eft quod demon illa non prenolcit. Ec
eam effe omnium Patrum mentem fusé oftendit Sua-
res 1.2.c.9. vbi citar Chryfoft.Origen.Hieron,Cyrill.
Iuftinum Eufeb, Damalc.

Secundo, tamen ratio quaid probet viderur diffi-
cilis : non enim primd illi placent qui probantexeo
quod Deus non concurrat cum {peciebus quas infu-
dit , vel ceree qued fpeci(s €orum non proquseric;
hac enim ratio petita folam ex Dei voluntate probat
Angelos non habere hanc cognitionem , fed non
oftendit cognitionem illam fururorum, & {pecies efle
non pofle debitas Angelo , aut vlli creature , ciir?
enim nullacreatura erit pollibilis cui debitz fint he
{pecies. Neque fecundd probari poteft ratio Granadi
quia,inquit , non poreft Angelus cognoelcere futura
libera impedienda non effe & tuis caufis : Nam hocelt
petere principium , quia non impediri actum'a fua
caufa , eft efectum producia (ua caufa.Caietanus et~
iam non videtur reéké argumentati , quia (inquit )
cognitio fic per affimilationem ; qua cum {it relatio
exigitterminam actualem : fed hinc fequerctur cog-
nolci non polle poflibilia,& praterita Denique Scoti
ratio non probat intentum, quia, inquit , {pecies ab
obiedtis accipit Angclus, quas accipcrc non poteft
re futura ; fed cum cereum ficmulta poffibilia cogno-
{ci ab Angelo,quaro cur debite poffine effe (pecies
pollibilium magis quim futurorum.

Meliox itaque videtur cffe ratio S. Thome , quam
etiam merito approbat Suarez c.10. quia nulla crea-
tura connaturalicer poteft cognofcere obiectum ali-
qued infeipfo pracise , quiaillud eft cognoftibile,
quiaco modo cognolcere obieCtum,eft habere cogni-
tionem infinican,cternd, & immusabilem,cui debetut
cognitio cuiuflibet cognofcibilis;fed qui connaturali~
ter cognoltit fatura , cognofcit obiecta pracise quia
funt cognofcibilia, ergo nullus intelletus creat” pos
teft cognofcere futura conaturaliter. Maior clara eﬁ:
vt dixi,prob. minor,ille intellectus cognofcit abiecti
pracise quiacft cognofcibile qui cognofcic futurum
infe ipflo pracisé quia eft futuram , fed qui CO&“‘?fCi‘
fururum connaturaliver cognofcitillud raecise, in {C
ipfo quia eft fiturum, ergo cognofciti ud precise,
quia eft cognofcibile , quodiolius int;‘_l!c&qs infiniti
proprium eft. Maior pater ex dickis de‘iflt‘{ltm D?l \:\-"L
conftar Deum cognofcere futurain fe ipfis, quia aes
bet cognofcere omne cognofcibile ; ex co pracise

quia eft Cognoﬁibilﬁ s nam cognolcere rem ruturam
in

23§,

Conclufo.

Secunda
1atics

Ratio fan.
Thomsz,




1

(p.]. De Angel:

/

[

ma 11~

uranifl

lis eft,minor ergo gl‘ob.at:n 5 q
v r

113cii(lt§ non potel
coonofcar illa yelin €
velin ipfis furusis: non potelt 3'A'l.;1 G
{is liberis,quia ille funt omnino 10
magis oftendunt Cﬂl‘chun‘!u;m'um 5. qu
rum 5 cum ad veramgue finc aqualites
te s imoeam ob canlam Deus non pu:ci‘t
illoseffectus in canfis liberis 5 vt de
ervo fequirue vt Angelus illos ef
nofeatfolim in feiplis ,quod ofte
polﬁbilc. ; :

Confirmarut » quia non poteft As;gclus cognoice—
re actus fecretos caufz liberz , tunc guando illi exi-

ftunt , vt problbo ﬁMiln,crgo non Pn:c_ij e[i.‘ur} illos
cognmﬁ::r; adtequam fmt: = d [ cosénuiccrct futura
libera cugno{tcrc: etiam FCCL‘{.‘EJ cordis; €rgo Angr‘.us
non pocci’t cognoil‘crc futura libera. Ncquc di
hinc fequi quod Angelus potett cognofcese altus li-
beros fue voluncatis fururos cum cognofcat illos pre-
{entes. Sed cotra,fienim Angelus anoﬁ"erct futura li-
bera fiize voluntaris,cognofceret etid multes atusvo-
luntatis alienz,nam illi fzpé magnam habent conne-
xionem , & vnus eft obiectum alterius. Ex quibus fa-
tis omnino liquet refponfio ad primam.

Solutio - Ad fecundam autem tora difheultas reftat,quomo-
fecun do Angelus poﬂ}r habere {pecies concreatas , atque
dobiratio* 3 deb rorum quod ad cognitionem fururi neceflarium
S eft , & tamen non pofﬁt illud cog1mottcre » quid

cnim deeft Angelo habenti potentiam & {pecies
quominus cuguolbat fituram , :cqu% ,ac cognofcet
illud quando erit pr:ef't“n& non enim facisfaciunt plu-
res Theologi qui aiu nt [pecies n‘fodiﬁcayi a Deo, tunc
quando exilkir obie¢tum, vnde fiar vt o‘?iec‘tum quod
pring Cognul—ccbat‘.lr 48 Pulibilc cognofcatur vt tatu-
tam. Verum hxcmodificatio cft productio nouz Iiu’:_
ciei 5 nam ille modus nouam efficit cognitionem,
ergo eft noua {pecies » deinde tam ]‘cquiximr i}lccics
reprafentans furarum diftinéta a (i)}'cic que repra-
fentabat poffibile ; quiin requiritus {pecies reprafen-
tans pra erftuin , prater fpeciem qua rcpi'.ricnt:zt fu-
turam ; fed pecies repraientans rem prateritam , di-
ftinguitur a {pecie que repmfcumt futuram , ergo
fpecies qu reprafentat rem futuram  diftinguitur a
fpecie quz reprafentat poffibilem.

Verius ergo di pofle videtur {iepifimé continge-
re vt caufa indigear aliqua conditione extrinfeci,
qua fublatdnon opcmblm: , vt ignis indiget approxi-
matione , fpecies igitur datz Angelo huinfmodi effe
poilint , vt non poffint agere nifi pofird exiftentid
obiecti,quid enim impedit quo minus fint poi"ﬁbiics
huinfmodi {pecies ; qua abfente aut nondi exiftente
obiefto non moueant potentiam, €o autem prefente
moueant , quia exiftentia obiect Conditip elt, qui
fublaca {pecies non agar. Er hot quibufdam etiam
exemplis fatis appofié confirmari poreft. Primum fit,
fpecierum vifibiliam, quas certum mi hi eft effundi ab
obiedtis etiam abfente lumine , & tamen donec pro-
ducatur lamen {pecies illz non mouent porentiam,
fatim ac illuminatur medium , fpecies fangitur {uo
munere. Quidni?ergo potucritDcus fimiliter tales
Angelis fpecies infundere , qu requirant {pecialiter
prafentiam obiedti , €o autem non exiftente fimiles

fint chcicbus vifiuis .'tbiqltclunzinc Si autem huiul-
modi fint ; non erit difficile intelligere , quomodo
Angc’:us non mguol‘cat‘futm'a > quUamuis habeat fp-':-
cies rerum que furure fant. Alrerum exemplum af-
fere Arrubal eriam fatis conforme rei quam explica-
mus ; Ades enim infufa fine vila fui mutacione ; inci-
pit de nowo inclinare ad affen{um ad quem ante non
incligabat ; i enim vel de noug reuelerur aliqua veri-

non futu-~

L
1nac

terinina-

n alias,
-'u't":Il'OS‘ cog-
nfum eft elle im-

aicl

& -

5. Queeft. 1.

TR

tas que reuelata prius non erat, vel certé incipiat
{ufficienter proponi : idem ille habitus qui prius non
inclinabar ad illam credendam inci
narc PL‘L i‘{)}lﬂ] mutatnioncim ¢xtr
obictto. Scio aliquid afferri pofﬁ' difparitatis integ
habitum fidei , & fpeciem impreflam , fed illa ta=
men non impedit quo minus illo etiam exemplo ex-

licetur quomodo [pecies pendeat ab exiftentia obie-
i 5 & illud non reprefenter quandin futurum eft
quamtlis nihil de nouo imprimatur Angelo. Sicut pa-
ries ( A )} incipit effe imilis patieti (B ) quamuis nul-
la fiat mutario in p;lrictc{r\);l d rantum in pariere(B.)

Inftabis gratis omnino fingi »quod {pecies Angeli-
cz {pirituales pendeant ab obiecto corporeo exilten-
te acku 3 tunc enim illud obiectum quando exiftir in-
ciperet determinare potentiami , & in ea pro duceret
aliquid noui. Deinde hinc {equitur quod Angelus pex
has {pecies non cognofcit prarerita.

Refp. nullo modo illud gratis fingi,ine quo ex-
plicant nen poteft quomodo Angelus non cognofcat
tutura. Neque veroeft opus vt obiectum dererminet
i}w:cicm agendo in illam,quemadmodum lumen non
agit in obieétum yifibile;neque in {peciem ab eo pro-
dudtam , quz tamen incipit mouere potentiam pre-
{ente lumine. Fateor res prateritas non cognolci per
fpeciem qué reprafentatur res futura vel exiftens;res
enim prateritas cognofcit Angelus per {pecies mie-
moratiuds , quas iple fine dubio imprimic fibi pex
aétus {uos.

Scio aliter & forralse facilius folul pofle argumen-
tum illd, i dicas {pecicsillas effe in Angelis ; fed illag
non moue otentiam quandiu ges futura eft , quia
Deus negat illis concurfum qui eft indebitus Angelo,
eo quodille co aruraliter non exigat cagnolcere
futura. Species enim ille non exigunt dininuin cons
Gum fururum eft. Inqua

potelt difficile, quod in
vebus naturalibus recurfus ad caufam primam non

adeamincli-
m faétam in

Altera [o-
lutio.

cutflim , quandiu illud obie
reiponfione hoc ynum vid

debear admitti quoties alio modo explicari poifunr.

Adtertiam Refp. Angelos nullo modo pm{b Certd
pradicere furura libera : dicunt enim illa {olum con-
iccturaliter videndo affe@tum s & inclinationem eo-
rum quibus hac pradicunt , com enim {cianc , (e illos
facillime fpe {uperare, pradicunt etiam pmbabi[itcr
caad qua decernunt illos mouere. ‘Deinde refpon-
det etiam Augultinus Deum {zpiffime in peenam ho-
minum permittere , vt Angeli boni reuelent malis
Angelis ca qu ipfi didicerunt a Deo.

i

Virum Angeli cognofcant [ecreta cordium.
S. Thom. Art. 4.

Ac etiam difficultas obfeuriflimaeft, in quayi-
1 deo queeri poffe tria.Primb,an etiam ex fide cer-
tum fit quod Angelus non cognofcit cordium {ecre-
ta. Sccundo,queEnam fint fecrera illa qua ignora funt
Angelis. Tertid , quenam ratio naturalis probet fe-
crera cordium ignorati ab Angelis : verum {zilicet id
ex fola petatur Diei voluntate , an vero ex natarali
Aug‘domm ]:!“PO['CI"I[]‘S..

Ratio enim dubitandi primo illa eadem eft yqua
probabar futura cognolci naturaliter ab Angelo, Si
enim Angelus habet {pecies 2 Deo infufas illorum fe-
crerotum certe poteft illa cognofcere : certum eft au-
tem quod {pecies illas habet , ergo poteft illa cog-
nofcere. Neque rc[i.)ondcri poteﬁ huiuhr_odj efle illa
f:pt‘ cies,vLnon po{ﬁnt agere quandiu res {ecrera eft,
incipiantautem agere frarim ac Angelus vule aperiri
{ecrerum [uum; hoc enim fidtitium omnino eft , quia
ille aétus voluntaris alienz non potelt excit: e {pe-
cicm Angcli vt agat cum }n‘ius nen r.geret,{cd negue

recurrere

Solutia’
tertie dos
bitationis.

Prim3
dubitaco




=
it

&

Conclufio.

Primapats

Secunda

A&us vo.

De perfeGtione naturali Angelorum. -

recurrere oportet ad Deum , ergo Angelus cognoftit
{ecrera cordium. . ;
Secundbd , i Angelus non poflet cognofcere illa fe-

dybisstio:  creta,deberet pofle afferri aliqua ratio quz oftenderet

hoc obiedtnm elle fupernaturale ac Improportiona-
tum cum intelle¢tu Angeli, hoc autem non oftendi-
tur , nain ratio qua peticur folim a libertate volun-
tatis videtur nulla, quia i voluntas mea non effet li-
bera ex coquod Angelus cognofceret eius adus, cer-
t¢ multd minus libera enit quandoquidem Deus illos
cognoftit; nulla enimratio probat violarilibertatem
ex cognitione Angeli , quz non probet illam violari
ex cognitione Dei,

Tertivyinactuillo fecreto funt tantim triasentitas

dobitatio. actus,libertas,& immanentia, entitas né fuperat mo-

dii cflendi Angeli, nam Angelus cognofcit (uos atus
eiuldem plané rationis cum iftis quos ignorat , vel
etiam I\Jmfe&iorcs:l_ibcrms noneft nifi dcnominatip
extrinfeca in actu , quz non poteft facere, veille fic
impropottionatus quandoquidem cognofcirur actus
liber , quando voluntas manifeftar fecrerum : idem
dico de immanentia : ergo fecretum cordis non eft
obic&umimpropor:ionn:um cum intellectu Angeli,

Dico fecundo ,efle omnino certum ex fde quod
Angelinullo modo cognofcunt {ecreta cordium,id eft
actus omnes tim voluntatis ; cim intellectus, imod
eciam nallum effe incelletum creabilem , a quo na-
turaliter illa cognofci poffint.

Prima pars certa eft apud omnes , fic enim primo,
colligunt ex Scripruris vbi cognitio fecretorum cor-
dis dicitur propria effe folius L}ci;z.Paralip.Cap. 6.Tn

JSolus nofts cordafiliorum bominum : Terem.1 3-prawuum eff
cor hominis & inferutabile,guss ? cognofcet illudsego Do-
ominists fCrutans & probans venes. Marth. 9.8 1 2.probat
Chriftus {uam dininitatem ex co quod cogirationes
& voluntates fecretas notas habeat. Secundb, Patres
{uffragantus ynanimiter Chryfoft. homil.2 3. i1 Ioan.
Humanorum cordium cognitio folins Dei e5E g ea for-
manit. Athanafiq.a7.ad Antiochum ,prefeius rerum &
cordinm folus est Dews, nec enim Argeli cordis abfeond;i-
taved futwra videnr. Dabunt alios plurimos Snares
cap. 21. Valq. difp. 209. vtplané confter rem com-
pertam effe,

Secunda pars docet nomine (fecretorum ) intelligi
primum actus voluntatis thm liberos ; thin neceffa-
rios,deinde cogitationes eriam incellectus > {pecies &
habitus , non autem aétus imaginationis, & appetitus
{enfitiui quos certum eft cognofci ab Angelis cum
nulla ratio enincere poflit comtrariom. Primd autem,
quod aéus voluntatis prafertim liberi non cognof~
cantur certum eft apud omnes,quia illamaximé pro-
prié funt fecreta cordium de quibus loquuntur Scri-
pruta ac Patres.

Neque audiendus eft Albertinus qu. 10. ex prinmo
principio dum ait illos etiam aétus fecundum {uam
{ubftantiam cognofciab Angelis , 1gnorart atitem
verum illi elicici fine liberé,quia fi Angelus vider actq
voluntatis in fe ipfo cum cognitione indifferenti, vi-
det illum effe liberé elicitum. Non videtur etiam pro-
babilc,quod aiunt Héricus omnes aGtusaliene volun-
tatis notos efle Angelis prater intentionem fnis:Hep-
uzus cognolcifubfantiam actuum nonintenfionem,
& remiflionem ; Argentina cognolti aGum non de-

terminationem voluntatis:Martinon cagnofci aGum,’

vreft ablolutus.non cognolci vt eft rcfpe&iuus.%x
omnia refuratione vix indigent,cum apertc Seriprura
8¢ Patres negent cognofci adtum ipfum fecretum , &
eadem ratio prebat de omnibus adtibus volumra
etiam iis qui {unt neceflarij,ve conftabit
_ tun dicendis.
" Deind e :
€nde quod cogirationes ctiam intelle@us igno-

tentur ab Angelis video negari a Valq.Hurtad, Deza,
Tom. I.

tis
etiam ex fta~

233
fed fané immerits , quia Scriptura zqueé referuat {oli
Dco cognitionem cogitationum ,
actuum voluntatis, 1 -Paralip.c.28. Omnia corda fcri=
tatur Dominus ¢ vninerfus mentinm cogitatsones intellj-
gits Hebra. Derbum Dei dicitnr effe difiretor cogitatio-
UL ntentionnm cordss : Matth. g .probac Chriftus fe
Deum elle:Fadens cagirationes eornm, e dicens,Fr quid
co%imr:': mala,cre.Deinde non poffune itelligiab An-
gelo cogirationes,quin cognofcantur etiam actus yo-
luntm's!ibem:,quinncmo vule ;1liquid libcré,qnin rea
fexé {ciar confenfium funm, Denique tota ratio quz
probat ignorariactus volunratis ; probat etiam igno-~
rari cogitationes vt patebit ftatim, & eadem ratio pro-
bat cognofti eciam non polle {pecies, & habitus pro-~
ductos peractus, quia inde actus ipfi voluntaris cog-
nofcerentur.De imaginationibus autem & de a&ibus
appetitus {fenfitini nulla inter Doétores diffenfio eft,
omnes enim farentur illos Angelis efle notos cumnul-
la ratio probet contrarium. Sicut eciam cercum eft,
quod quotics externo aliquo figno manifeftacur actus
internus voluntacis aut intellectus, Angelus eum ne-
ceflario intelligit,quiaille definit tunc {ecretus elfe.

Tertia pars,negans intelledtum creatum elfe pofli-
bilem cui cognitio ha¢ fecrerorum debira fit,conti-
net totam quaitionis huius difficultatem,eft enim afe
fignanda rario aliqua,que probet efficacicer Angelum
non cognolcere huiufmodi fecrera;nam illa etia con-
[equenter probabit impoflibilitatem intellegtus qui
cognoftat illa,fed hecratio non facilé inuenir poteft.

Primé enim;ratio quam habent Suar.& Molin.vi-
detur petere principium, quia (mquiunt) Angelus fPe-
ciem nonhabet illorum fccrcrcrﬁ.Scdqua:ritur quare
Angelus non habeat illas fpecics , fi fecreta cordium
funt obiecta proportionata cumintellectu ipfins An-
gelinam Angelus ve dixi concreatas haber {pecies eo~
rum,que naturalem eius captum non ﬁ1p€1‘anE.ScCu11*‘
dosnon fatisfacit etiam Vaiq.dum ait nullam huius vei
rationem reddi pofle,fed id reducendum effe in mati-
ramipforum Angelorum. Sed hoc vt vides non eit
reddere rationem rei quam inucﬁigamus. Tertiv,ali
modaos habent loquendi obfcuriffimos, v.g.non pofle
cognofti attus noftros,quiafint in profundo animz,
quia carent illuminatione , quia vhici non {unt cum
potentia Angeli cogno_f‘ccmis, quia foli Deo fubduns=
tur,& potentiz c0g110{cmti,§c ideo illis tantim nott
funt,quia non funt naturales,fed liberi.Hac cnim om-
nia non (unt nifi verba, & fignificant nihil. Quartd,
etiam non fatisfaciunt Scorus , Ochamus, Gabriel 5 &
plures recentiores quia  inguinne ) Deus impedic ne
cognofcantur ab Angelishzc fecrera.Sed quEritur ra-
tio, quaie Deus impediat cognitionem hanc debitam
Angelo , & nonimpropattionatam cum ipfo , debet
enim probari hzc impropottio.

Vera ergo ratio cur Angelus, & alia queliber crea-
tura poflbilis nacuralicer non poflit cognofcere lecre-
ta cordium peti non poteft nifi ex natura & Pchc:&im
ne crearz libercatis,& ex dominio eius in fios actug:
fic enim poflimus ratiocinari s pecfecta libertas yo-
luntatis exigicye volunras perfectum habeat dominiid
in omnes {uos actus;aded vt fine timore,ac coactio-
ne illos eliciat : fed fi fecrera cordis cognofcerentur
naturaliter ab aliqua creatura,voluntas coadé omni-
no & cum metu cliceret fuos aétus;elt enim certuim,
quod {zpé cogeretut ab illis abftinere, CO%CL'CEIH eria
illos reprimere,mutare, vel etiam nolens e icere; ergo
illa fecreta nataraliter funt im roportionata cum in-
tellectu Angelico , non quod Fupexcn: eum inmodo
eifendi, fed quod fint aétus cicature liberz haben-
tis dominium perfectum in fuos actus.

Accedir alrera quoque Fatio propter quam ignom—
rictiam debent aétus neceffarij, quia {cilicer cgcordia,
& pax crearure rationalls exigit, vt fecreti finc omnes

Gg cius

ac Cognitionem

Tertia
pats de
poifibili.

Rationes
mings cfie
Caces,

Veratatio




234 Difp.L.

eitis actus interni, fi enim notx alits effent noftrz
voluntates etiam ncceffarie » innumera ftatim odia
[cevento rirentur contentiones ; etiam fi
nt nifi motus primo primi , nam etian il-
los maximé cupinus aliis g‘_ﬂc ignotos. Ratio ergo
mehu.l,('ur ignorentur {ecreta cordiu it , quia
libertas voluntatis exigit naturaliter , ve actus elus
randin lateant,quadin ipfa non eos manifeftac.Vnde.
Solwio  Ad primam idem refponderi poteft, quod dictum
dificulta- oft de futuris. Primo enim dici pol‘m’, {peciem fecre-
HLls ti 2 Deo infufam cffe talis nature , vt non exigat

concurfum dininum , Lln,m\iiu actus ille voluntatis

{ecretus efft: Imd illam exigere tanquam conditio-

nem , vt voluntas manifeftari velit hoc fecretum.

Nulla enim ratio probare poreit , clle impoffibilem
eat potentiam niii

exarde
illi non effe

{'pccicm talis nature , vt non mou
pofita tali conditione , quod voluntas velit fuum
actum manifeftum effe , vel certé qua non exigat di-
ninum concurfum , quandiu actus ille fecretus eft.
Secundo , valdé probabilicer docet Suares Angelos
non habere infufas [pecies horum {ecrerorum , quas
accipiat, vel ab ipfo Deo , velab obieto {pi[imnli,
quando renelatur {ecrecum. Eft enim vCrimllﬁj_lc,
qudd obiedta {piritualia poffant imprimere {ui fpe-
cics, fed eft difficile dicere , quomodo agere poflint
indiftans quod non videtur ablurdum Suari. Sed mi-
hi prior refponlio de exiftentia diuini concurfus vi-
detur probabilior.

Ad fecandam facisallara eft ratio ex liberrate vo-
luntatis » ob quam {ecxetum cordis nulli creature po-
teft elle proporcionamm , Deo autem maximeé debita
eft hac cognitio , quem quia cernit omnia {olus 5 ve-
rum pofiis dicere folem : cft ergo impoflibilis libcrras
cuins ackus int Deo fecreti qui I‘nprcmus eft domi-
nus , & debet etiam concurrere ad omnes actus cres
tos. Vnde nego violari libertatem creatam ex cogni-
tione Dei, fine qua implicat actus illos elici, ficut
violaretur ex cognitione Creatur a qua non pendent
effentialiter.

Adtertiam Rc["pon.cntimrcm aétus {ecreti non el-
fe improportionaram cum intelleétn Angeli , fed il-
Jam entitatem vt liberam effe improportionatani , vt
fatis oftendifle videor. Fateorenim , quod libertas
elt foltm denominatio extrinfecain aétu,fed illa ta-
imen fufficic, vt Angelus proportionem non habeat
cum aétu quandiu ille {ecrerus eft.

§. I1IL

Ptrum Angeli cognofcant ebiecta [upernaturalia,

Ns fupernatarale propiic illud tantum eft, quod
Ecﬁ indebitum cuiliber fubieéto creato,cuiufmodi
fine dubio funt myfteria gratiz, qua fide credimus,
v. gr. vnio hypoftatica , modus prafentiz , quem in
Fuchariftia Chriftus habet. Poteft autem aliquid efle
fupernacurale , vel {ecundum {ubftantiam , fi cins
entitas nulli (ubiecto creabili poffit effe debita : vel
fecundum modum extrinfecum , fi eius entitas na-
turalis fic , fed modo tamen fiat qui non fit debitus
vlli fubie&o, vt cum vifus ceeco reftituitur, actio
illa ]n‘oduﬂiu;l ocali , naturalis cft, fed modus ta~
men quo producicur eft prorfus indebitas & fuper-
naturalis , quia fit fine difpofitionibus prauiis.

Non eft dubium » quin cognofcere poffic Angelus
rcsfixpcm:l:u rales fecundum modum quis ? enim non
videar oculum reftitai ceeco , aut vitam mortuo : dif-
ficulras igitur cft de cognitione retun ﬁIP(‘rnatm‘l—
linm fecandum fubftantiam , tim intaicina , gua
cognofcatilla in fe ipfis , tim abftradtiua , qui cog-
nolcantur per aliquem cffetum abiis prodeuntem.

_ Tsiplex -~ Ratio yverd dubitandi eft primo quia , cognitio rei
dubitatio. increate , acinfinice non eft neceflarid increata; &
infinita; Deum enim naturalicer cognolcimus, imd

Superna-
turale.

De Angelis.Quat. ]

SeltIll

vifio Dei connaturaliver elicicur ab intelleétn habente
lumen gloriz > €120 cognitio rei il|]w1‘t1.1r[|1‘:11'5 Hon
necellario eft fupernat i it
cognitio , & obiectu
confirmatur quia s Angelus inferior naturaliter cog-
nofcic Angelum fuperiorem , & ramen non eft in cos
dem gradu cffendi, ergo non cft necefle, vt obiectum,

i

lis , neque neceffe eft ye

in eodem modo effendi:

& im:cmm conueniant in modo eflendi.

Secundo , Angelus naturaliter poreft abftractiné
cognofcere ubicﬂtuu} fupernarurale pofiti reuelario-
ne , nam Demones {ciunt myfteria Fidei , quz nos
etiam cognolcimus naturalicer , ergo noneft vlla ra-
tio cur non poflit eriam cognofcere illa intuitind. Imd
cum elicio acum Fidei, naturaliter cognofco illum
meum actum , ergo naturalicer poteft a nobis cogna-
{ci obie¢tum {upernaturale.

Tertio , Angclus cognoﬁ:it Deum efle ompipo-
tentem , ergo cognofcit illum pofle aliquid fupra vi-
TES nature , ergo CognofcirPoﬂi'nilimtum rei fupcr-
naturalis. Deinde Angelus videt omne quod non im-
plicat,effe poffibile:videt aurem non implicare vnio-
nem Hypoftaticam , neque gratiam , neque creatio-
nem quantitatis extra {ubiectum , ergo cognofcit illa
efle poffibilia.

Dico tereid , nullum Angelum pol'fc mgnofc-crc
1_:11'1!?5111& ac euidenter in fe ipﬁs res lhpcrslatalrulcs
fecundum fubftantiam exiftentes, imod nec €as imme-
diaté polle cognofcere v poﬁibilcs, ita docent com-
munius omnes Theologi contra Scotum, {ed ratio
tamen qua id efficacirer probetur difficiliseft : Ec fere
omnes qua afferri {olent , probant fimiliter quod na-
turaliter cognolcinon poteft Deus cognitione crea-
td, iis itaque omiffis.

Ratio illa fit, qua probabam olim eff¢ impoflibilem
intellectum creatum , qui Deum Cugswil’;u naturali-
ter ; fic enim :Ugumsm.u'i licer ex diétis eo loco, om-

nis Cognitio intuitiva connaturalis , deber effe pro-
portionata obieéto , & conuenire in modo eflendi
cum eo ,id eft habere modum eflendi proportiona-
tum modo effendi obicéti, quod cognolcit intuitiug,
& naruraliter , fed cognitio n aturalis non eft in co-
dem gradu effendi, in quo et obiectum fupernatura-
le , ino habet modum effendi omnino improportio-
natuim, ergo nulla cognitio naturalis poteft intuiciug
atringere rem lilperimumlcm.

Maior probata multiphicirer olim eff;tum 2 priori
cim & pofterioni,quia fcilicer modus cognofcendife-
quitur modum effendi, ergo imp]imt vt cognitio at-
tingat obie¢tum intuitiue a quo ﬂ]pcrctur in modo
effendi , deinde femper obieétum eft in cognofcente,
id eft obiicitur cognofcenti, per modum fpiius cog-
nofcentis , nam haceft fola ratio cur potentia mate-
rialis nihil poffit cognoftere nifi materiale, cur intel-
leétui coniunéto materiz , non poflic ens fpirituale
obiici nifi per modum materialisthine fit ve Deum, 8¢
Angcios non ]w{ﬁnms cogitare nift humana veftitos
{pecie quorum omnium alia nulla eft ratio, nifi quia

obie&um (emper obiicitut cognofcenti ad modum
ipfius cognofcentis , ergo potentia cognofcens nun-

quam attingit naruraliter obiectum veeftin e . fiab
€0 i‘upcrotur in modo effendi nullam habente propor-
tionem cuim ipfa. Qua cadem ratione probatur quod
n6 poreft Angelus naturaliter cogm)}i‘cre quidditati-
ué,ac enidenter myfteria gratiz,etid ve poflibilia,quia
{cil, nonhaber modi effendi cumillis proportionari.
Ad primam , Rt(ﬁp. Cl'!i;]ﬁtl-o!lCll'l intuitittam, &
naturalem rei infinite ac increatz ; neceflario effe
infinitam ; ac increatam, ideo enim folus Deus fe
iplum naturaliter cognofcit intuirine : intellectus
inftructus lumine gloriz connaturaliter non  vi-
det , quia vifionem non recipit connaturalirer 5 eli-
cit vero connaturaliter s {ed non fine vlla elenatione:
eco

Conclufip,

Probatio.

Solutio
dubitacic-
nam.




Duo cexta.

Prima dye
bitatic,

De perfettione naturali Angelorum,

ego autem loquorde c_o_gr;it ione qua n.atumlitcr {ine
vlla elenatione clim eliciatur,tum recipiatur : ad hanc
enitn contendo requiti vt potentias & obiectum con-
ueniant in modo elfendiproporrionato.

Ad confirmationem autem refpondeo Angcluﬂ;n
inferiorem polle cognolcere intuiriue Angelum, fi-
perioten., quia licer fir diuer(i ordinis non eft tamen
dimerfi ordinis omnino impropottionaticum yterque
fir in ordine fubftantiz {piricualis.

Ad {ecundam etiam Refpon. pofle abfiractiug at-
tingi obiecta {upernaturalia cognitione narurali, qua
etiam cognolcitur iple Deus , quia obic¢tum quod
confusé {olim : & abftractine attingitur non necel-
{arid conuenit in modo effendi cum potentia cog-
nofcente , ficut conuenit cum potentia COgquL’CnEC
intuitiue ac quidditatiue.

Similiter Angelus eliciens adtum Fidei coguofcit
fe illum elicere cognitione cenfusi & experimentali,
R00 auteny cognitione intuitiud , & quidditatiud ; fa-
teor autem ens fupernaturale pofle ab Angelo expe-
rimentaliter & confuse cognolci, quia non cogno-
feir quiddiratem, & {upernaturalitatem illius actus,

Ad tertiam Refpon. Angclum cognofcere natu-
raliter Denm effe omnipotentem , atque aded poile
totum quod eft poffibile : fed non cognolcere natu-
raliter nifi per coniecturam quod fic poffibile aliquid
fupra vires natare , ideo diftinguo hanc confequen-
tiam , exgo Angelus cognofcit Deum pofle aliquid
fizpra vires naturz ex fuppofitione quod illud fic
lao{thilc , concedo , itavt cognofcat euidenter il-
lud effe poffibile, nego. Deinde quamuis Angelus
videret non implicare vnionem l\ypol‘taticam > gra-
tiam ; & creationem quantitatis exrra {fubiedtum ;
Poﬂc[ tamen {emper dubitare , yerum aliquid hic fic
quod ignoret , quainuis de vnione hypoﬂamca, fit
aliaratio ve dicetur tracks 7.

IV

AB ¢& quomodo Angelus naturaliter Desm
cagnofcat,

Vo certa funt in hac cognitione quam Angelus

naturaliter habet de Deo : primum eft, quod
Deumnon cognofcat immediacé ac intuitiué, clun
nullus fic intellectus creabilis cui vifio Dei ; poffie
cfle connaturalis. Secundumeft , quod Deum cog-
nofcat abftraétiué ex crearuris, ciim 3 nobis eriam
inuifibilia Dei per ea qua facta funt intelleéta conf-
piciantur, qucd multo imagis conuenit Angelis , qui
effe¢tus plures creatos comprehendunt , atque aded
cognolcunt dependentiam effentialem eoruma Deo;
non ergo dubium eft , quin Deum cognofcant in
creaturis , tanquam in medio prius cognito , non
non autem tanquam per {peciem impreflam , qua
ita _ducit in cognitionem obiedti, vt ipfa. non cog-
noicatur; Angelus antem non cognofcit Deum natu-
raliter nifi cognitis prilis creatutis , ergo cognofcit
Deum in illis tanquam in medio prius cognito.

Tota ergo difhcultas fupereft primd , vitum An-
gelus ita cognofcar Deumn abftraéting , vt etiam cog-
nofcat illum quidditatiué. Secundo,verum cognofcat
naturaliter Deum criam v eft trinus : qua duo fufils
in eradtaru fuperiori difpurara, breuiter rantiim hic
attingi debent.

Rario enim dubitandi eft primd, quia poteft in
Angelo dari cognitio quidditativa que fir abftracti-
ua, fi poffic dari cognitio quiddirarina alicuius At-
triburi diuini , vt eft in ¢ , quin cognofcatur actua-
liseius exiftentia : nam omnis cognitio intuitiua cog-
nofcic tem vt prafentem , & exiftentem : fed po-
teft dari cognitio quidditariua dinini alicuius atcri-
buti fine cognitione ‘cxiftentiz illius : nam fi po-
telt; ve dixi alias, cognofct quidditariug Iuftitia De,

Teom. I.

235

quin cognofcatur mifericordia , quia {cilicer cog-
nitio intuitiua non neceflarid eft adzquara , cerce
nulli ratione probari poteft quod. attributum non
poflic cognofer fine adtuali exiftentia , ergo Angelus
poteft quidditatiue cognofcere Deum licet non cog-
noflcat eum nifi abftractiue.

Secundo , creatura pendet effentialiter 3 tribus
divinis Perfonis , ergoqui cognofcit comprehenfiue
creaturam cognoﬁ:m ctiam: Trinicatem, Neque di-
cas creaturas pendere & tribus Pex{onis , prove funt
vnum in omnipotentia. & volitione. Contra enimy
argumentot , Spiritus Sanétus procedit 3 Patre, &
Filio provt fune ynum ﬁjirationc actina , & volitio-
ne 5 Paterenim, & Filins funt vous Spirator , ficut
tres perfone funt ynus Creator : & tamen qui com-
Erchcndcrct Spiritum Sanébwm,, cognolcerer necel
{ario | Patrem & Filium , ergo qui ccgno{c‘it creatii-
sam comprehenfiné,; cognofcit eriam tres perfonas
diuinas.

Tertid s quando Angelus cognoftit Deum ex crea-
tuxis , vel cognofcic Deum & creaturas vad & ci-
dem cognitione 5 vel diverfa : non eadem , quia cog-
nitio creature;caufat cognivionem Dgi , exgo ab illa
diftinguictur : non diverfa , quia obieckum materiale,
& obicétum formale cognofeuntur vno & eodé actu.

Dico quartd 5 Angelum naturaliret non pofle cog-
IT}ULCCIE Deum quidditatine , fed neque }.\01& cogtio-
{cere illum v eft Trinus in pc:’[}jnis : Cngnoﬁ:t‘[c au-
tem illum enidenter, vt vous c¢ft eodem aétu quo
cognolcit crearuras.

Prima pars ; de impoflibilitate cognirionis quiddi-
ratiue Pci »quae non fir incuitina Prob:lm cft, cum
egi de {pecie imprefla Dei conera Scotum , Arriag,
Martinon, qui putant illam polfe reprafentare Deum
quiddiratiue , quin reprafentet intuiting,

Ratio autem eft clara , quia cognitio quiddiratiua
Deicftilla,qua repraefentar diftinété propriam quid-
ditatem Diei , fed nulla cognitio abftractiua poteit re-
Pmarfenmrc diftin&é propriam quidditacem Dei,quod
probatur, quia cognitio abftraétiua Dei , dicigur i_lla.
qua Deus cognofcitur per fpeciem creaturz , led (pe-
cies creature non poteft diftin€té reprafentare pio-
prium conceprum Dei, quia reprafentar folim di-
ftin&é id ; quod eff commune Deo, & creaturis,
cognitio autem que fit per Conceprus communes,
hon poteft efle cognitio diftinéta proprij conceptns,
ergo Angelus non poteft cognofcere quidditatine
Dcum , cum cognolcar illum  abftracting tantiun,
Alij probant impoflibilitatem huins cognitionis ex
eo quod omnis cognitio quz attingit quiddicatem
Del , debeat attingere illius exiftentiam , cum exi-
fkenria fic de eflentia Dei;, omnis autem cognitio,qua
actingie exiftentiam Dei cft intuitiua ; exgo implicat
cognitio ‘quidditatiua, que fit abftractiva. Sed hog
argumentum eft difficile , quia fi poffit attingi voum
ateributum fine alio quiddmtiué, quarc ¥ non potetic
attingi etiam quin attingaur actualis exiftentia : DE»
inde alicuius rei exiftentia poteft cognofti abltracti-
ue, {i fiac per {pecies alienas, verior ergo eftsatie
quam actuli,

Secunda pars; quod Deum vt Trinus eft non cog-
nofcar Angelus naturaliter , communis eft in maceria
de Trinitate,quia fi Angelus non cognoltic Deum mﬁ
per creaturas non cognolcit eum pifi vt eft _COgﬂO(C&_'
bilis per creaturas , fed per creaturas non eft cognot-
cibilis, vt eft Trinus , quia creaturz pendent a mbu_s
Perfonis , prove ille funt vinumin effentia , & omini-
potentia , non autem prove diftinguuntur P‘:"ﬁm?‘h‘
tatibus , ergo Angellus non cognofCic paturalicer
Deum , vt Trinus eft. : 3

Tertia pats, quod eodem aclu poflit Angelu
gnofcere Denm,quo cognoleir creaturas probatur ex

>

D

Secunda
dubitatio,

Teitia du-
birario.

Ceonclufio.

Cognitio
quidditati-
ua.

Coguoitio
Triniratis.

1§
Deus &
CICALUL 3.




%

;.
i

Solutio
prima do-
bitationis.

Solutio
{ecunda.

Solutio
te5tiz.

236

-F
¥

in Verbo. Nam ob-

1olcitul, quo attin-

diétis de cognitione creaturarii
ectum 11\".'“_‘1";111{.' L‘L]\!L‘.U actu L‘U:
tingitur obie@um formale,vt patet {}'.\'.:.l- u
[CHEeIATIO,IC

a creatura,Deuselk

creditur vnico aétu articulus, &
voelus Deum cognolcitin aliq
= 1 { N e -
obiectum materiale cognitum,creatura vero d:_ubn
nofcunrur Deus,

&um formale , ergo codem actu cog
& creatura. qutﬂ‘ abfurdum eft quod cadem ¢ U:_;’!i]}-
tio relpedtn divetforam,fit abftractiva fimul & incui-
tina : verum autem ille fi difcarfus , poftea di
Negque video cur neget Suarez Amg-:h}m Icm_p.“ o
gnoitcrc Deum perfectius ex creaturis pertectiori-
bus,cum infinicas Dei diftinctius cognolcatur ex crea~
turis perfectioribus , effectus enim pe rfeclior , perfe-
Giorem caufam requirit,

Ad primam Relp.ptimo quidem, quod naturalirer
nulla porteft dari cognitio quidditatiua vnius ateribu-
tidiuini , vel ;wl;rquum,\-'cl inadaquata (vt oftendi
olim) quia feilicet cognitio quidditatiua vnius ateri-
buti debet efle diftinéus,& proprius conceptus illius
quem conceptum naturaliter non habemus : quam-
uis ergo {‘upcmamrah[cr effer po(ﬁbilis cognitio,
que attingeret quidditutiué aliquod Ar:ribugum di-
iinum ; quin attingeret illud inrmriqé » non fequitur
tamen quodilla cognitio cffer poflibilis naturalicer.
Deinde nego cognitionem intuitigam vocari ex eo
quod atcingat exiftentiam obiedti, qaz (vt dixi) co-
gnofci poteft abftractiue; dicitut enim i:mutgm,qm'.l
fit per [peciem propriam. Efto igitur cpgzlolci poliit
quidditzziué attributum , quin cognolcatur actualis
cius exiftentia,nego tamen illud polle cognofci quid-
ditatiué,quin cognofcatar incuiriui_’, quia non porelt
cogme[;:j quiddiratiné,quin cognolcatur per {peciem
propriam,vt oﬁundi‘.

Ad fecundam Refp. creaturam effentialicer pende-
re 2 tribus Perfonis prove funt vnum in effentia; non
autem provt diftinguuncar proprieraribus : eft autem
magnim dilcrimen incer Sp;r.‘i:m& % Creaturas;nam
Spiritus Sanctus ita procedir a Patre & Filio , vt Pa-
ternitas & Filiatio conftituant formalicer principium
productinum Spiritas Sancti,alioqui Spiratio P:tiﬁ'u;z
10 diftingueretur realiter a Paternivate, & Filiatione,
cum in diuinis non poiﬁt effe diftinctio , nifi vbi eft
oppofitio,non eft aurem oppefitio nifivbieft pl‘m_[u—
¢tio,fi ergo Paternitas, & Filiationon producunt (pi-
rationem pafliuam , certe ab ea non diftinguuntur.
Quomodo autem hinc non {equatur quod Parer &
Filius {int duplex principium {piratinum,alias dickum
eft : At verd creaturz non exigunt formalicer rres
perlonas ; fi enim per impoflibile omnipotentia exi-
fterer in vnico fuppofito codem modo producerec
creaturas,nam omnipotentia per creaturas cognolci-
tur vt exiftens in aliquo ﬁlppt‘;ﬁto,n@ autem exiftens
in tribus {uppofitis. Ex quo ctiam foluitur id quod
foler obijci actiones effe fuppofitorum , arque aded
OmniPO[c‘nli;uu per e pcndcrc a tribus {ubftant iS5
quia non eft maior ratio cor ab vna porilis pendeat
quim ab alia. Refp. enim omniporentiam pendere
formaliter in operando ab aliqua fubftantia , hac ni-
mirum velilla non antem abvna potius qguamalia :
ideoque cogniti operatione omnipotentiz, non co-
gnofcitur ftacim criplex fubfiftenria. Patet autem
quid hic fignificer nomen (dependeritiz, )

Ad rterciam RC[P‘ Angclum quando Cogsm'{cit
Deum ex creaturis,ynico aétn Cognufcm*c yeramque,
Neque verd tunc cognitio creatare caufat cogy
nem Deieflicienter.led tantum ereatura coghita eo-
dem actu cft obie¢tum formale huius cognitionis,
ficur quando reuclatio cft caufa credendi articulum
teuclatum , & quande Deus eft caufa cognofCendi
creaturas.

Difp.]. De Angelis. QuaftlLSe&1V.

SE TSIV,

De aclu inteilectus Angelici. 8. Thomas,
ectis qua cognofcit Angelus, {equi-

<8
Q54 §o-
Xplicatis
! ..tLu;Ltu:a ple intelligendi,fen modus,quo intelli-

git illa omnia. Vbi preter ea qua Angelice intelle-
¢tioni,& human® communia (unc,video P“C'Pli"- elle
pofle quinque qua de Angelo quari poflint. Primum
eft , diftinétio intellectionis Angelice a fubftantia
ipfius Angeli, fiue virum Angclué fit {ua intelle&tio,
vel etiam verum £t poflibilis aliqua creatura quz in-
telligat adtu per {uam fubftantiam. Secundd, intelfe-
¢tionis huius Angelice perpetuiras,& neceffitas : id
eft, virum intelligat femper omnia que poteft co-
gnofcere vel faltemaliqua , & per quid determinerur
ad cognofcendum vnum potitis quam aliud. Tertid,
intellectionis huius ﬁmplicims, fiue , verum Angelus
incelligenido componar & difcurrar, Quartd , perfe-
¢tio exrenfina , fen quam mulra cognofcar fimul.
Quinto, perfedtio intenfiua, fiue , verum Angelus
comprehenfiué cognofcat omnia.

5§ L
Diftinitio intelleitionis Angelice & [ubffantia
ipfius Angeli, fine vevum Angelus fit foa in-
rellectin. S. Thom.q.54. a.1.& 2.

1

Al ud

D eft, verum ackualis intelleGtio ; & volitio etiam

iplius Angeli non ficaliquid diftinGtum ab ipfa {ub-
ftantia Angeli {ed fit illa eadem entiras fubftancialis
Angeli,prout terminata ad hoc velillud ebiectum,&
connorans illud de nouo , ficur fzpils diGtum eft,
quod intellectio & volitio Dei non funt aliquid fu-
peradditum & diftinébum entiratiué Deo ; fed 1p1;1
1_!;‘- as prour terminata ad cbiecta quz L‘ugnoitir,
vel amat,

Ratio autem dubitandi cft; quia nulla ratio poreft

1 plicet {ubftantia creata
que fit (ua intellectio, & volitio , ita ve nihil perin-
tellectionem , & volitionem fuperaddatur fubftantiz
nifi terminatio & connotatio obiedti; né enim olten-
ditar hoc ita proprium efle Deiy ve nulli creature
conuenite l'-(sﬁi[: nam inde non feqm‘rcrur q;md
creatura illa elfee fa adualis exiftentia, neque quod
effer immurabilis , neque quod efler infinita ; nam
adtio eft effentialiter actus,neque tamen eflentialicer
exiftit,immutabilitas huias fubftanciz non {equitur,
quia poflet non exiftere , imo poller de nouo termi-
nari ad obiecta que pritlis non connotabar. Denique
nullo argumento demonftratur infinitam efle fub-
ftantiaim, quia eft fua intellectio, & per fe ipfam ter-
minarur ad obiecta, non autem per aliquid fuper-
additum.

Dico primd , intelleGionem Angeli effe aliquid
diftin&tum realicer i ﬂ]b[l:mrialpﬁus Angeli;imd im-
plicare vt aliqua fubftantia ereabilis , fic fua intelle-
¢tio ;aur volitio adtualis, itadocer §. Thom. hic, &
communiter Theologi omnes cum eo, contra Com-
mentatorem 12. mc‘r‘nph. ad textum g7, cui ex parte
confentit Durandus {entiens cognitionem Angelide
{e ipf}_} effe fubftantiam ipﬁus Aneeli.

eficaciter oftendere quod i

Conclnfio
bimembris

Primbd ergo , ita tradunt cxprcl&é plLu'imi Patres, Angeli ez

Dionylf. lib.de ceeleft.Hierar.cap. 1. diftinguitin fu-
premis fubltantiis fibffantiam, virturem , & operatio-
wemsidem haber Anfel. 1. de cafu diaboli ¢. 8. vbi ne-
gat voluntatem Augdi,idCﬂ',:iusvoﬁtimlcm actuale

f ipfius fubftantiam : & lib. de concordia gratie,
-rratis diftinguit voluntatem inftrumencum, &
voluntarem vlum: id eft potentiam, & actum,S.Leo
epift.g1.cap. 5. folius Dei proprium effe docer, vt [t

Sfoa

iftentes.




	Seite 231
	Seite 232
	Seite 233
	Seite 234
	Seite 235
	Seite 236

