UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Georgii de Rhodes Avenionensis S. J. disputationum
theologiae scholasticae tomus ...

Rhodes, Georges de

Lugduni, 1661

Dispvtatio Il. De supernaturali perfectione Angelorum.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

252 Difp.Il. De Angelis.Quaft. L. Sect.1.

imprclian.;ﬁ'dld faciet rantium mouendo fpecies qua

iam funt in phancafia, & fic decipi€do externos fenfus.

Ad fecundam Refp. illa omnia vel accidentia vel
{fubftantias qua Angeli extra {e P;:oducu nt, non pro-
duci nifi quatenus applicant actiua pafliuis per mo-
tum aut impetim vt dixi. k

Ad tertiam Rcip.uihil elle neceffarium ad erdinem,
& ad bonum \-'niuu:ﬁ vt Angeli virtutem aliam ha-
beant quam mouendi corpora , & ea per motum ap-
plicandi; fic enim omnia facilé obeunt minifteria, in
quibus prouidentiz deferuiunt.

Fdhdbh ododudhhdhhdhd
PISPVTATIO Tl
De [uperuaturali Perfectione Angelorum.

Quglt. 62. 63.64.

% Actenvs fpirtuales fubftantias con-
VEVE B (ideraui, fecundum ea qua naruxaliter
\ & iplis infunt; habent enim fubftanciam
o !5 3,3

ab omni materiz fxce liberam ,atque
aded immorcalem indinifibilem, Ampliciffimam. Ha-
bent intelligentiam Pcﬂ‘picaciﬂlmmn ,voluntatem li-
berrimam,facultatem motricem potcntiﬂimam.l\‘una
vocant nos Angelorum ﬁ:Pcruamraiia ornamenta
guibus ad dininam fimilitudinem propits accedentes,
zoti corufcant donis gratiz ac giori:{:. T fignaculum
ﬁmi!imd:‘m&, 0rNs lapzls Prerioﬁﬁ operimentum .zzlmm:
Poffumus antem omnia tribus compleéti capitibus.
Primum fit , inftans creationis & gratiz. Secundum
inftans , peccari & perfeuerantie. Tergium inftans,
peenz ac beatitudinis.

QVASTIO L
De priino inflanti creationts ¢ gratie Angelorum.
S. Thom. quaft. 62.
Rimum ergo confidero Angelos exipfis opificis
Dei manibus prodenntes plenos gratia & decore
vbi primo occurrit gratia fanétificans, Secundo , au-
xilia gratie per quam ad illam difpofiti funt. Tertio,
aftus meritorij quib‘.as in eo primo inftanti ad gra-
tiam fe ipfi difpofuere.
SEcTiro ok
De gratis [anctificante Angelorwm it primo
inflanti creasionis.

S.Thomas, arp 15203, 46+
Ertum eft primbd, mukos Angelos habuifle in

Fuoerunt . ; i [ :
omnes yia- primo inftanti beatitudinem ﬁlpcrImrumlcm,fcd
Tores, omnes fuiffe viatores , quia omnes, vel peccauerunt,

vel habuerunt poteftatem peccandi. Fuit voluntatis
fanttorum Angeloram ( inquit Profper lib.de vita con-
templat. cap. 3. ) quod malis fponte labentibus , in [
ipfi dignitate manfernnt & dinsno infloque Dei Iudicio
attum eft 5 vt que fuit cum Deo [iro manends voluntas,
fieret pr‘r‘mmamd%, voluntaria felixgue neceffitas. Con-
gruentiz Propter quas detinere :Lliqlmndiu in via vo-
[uit Deus illos {piritus , varie & Pacribus afferuntar,
pracipua illa eft quam haber Auguft.lib. de Corrept.
8¢ Grat.cap.1o. Deum fic ordinafle Angelorum, ¢ homi-
st witam, vt in ea prius ostenderet , qusd poffet liberum
arbitrium , deinde quid poffer gratia beneficium,

Fuerune - Certum eft fecundod, nullum effe Angelum qui ali-
emnesini- quando non fuerit veré¢ fanétus per geatiam a Deo ac-
to@aeH. cepram , nam ita colligitur ex Scripturis iuxta inter-

precationem fanctorum Patrum, v. gr. Ezech, 28,

i

quod ad lirteram di¢tum eft de Rege Tyri
communiter intelligi de Lucifero: T fisnacuium
wmilitudinis,plents (apientia, ¢ decore , in delicsi
diff fusfti, &c. Tu Cherub extentus & protegens,pofii
ze in monte (antto imeo , in medio lapidum spnitoram g
bulasti | Peyj&t!m‘ i1 Vi tuis 4 die conditionss the. Quz
verba G:ugor.D}mﬂfL Ifidor. Tertull. intelligune de
gracia data Lucifero,qui etiam dicitur & Chrifto,non
ftetifle in verirate, & a S.Iuda non feruafle fuum prin-
cipatum.Imb & inde conftat quod illa gratia data il-
lis eft in primo inftanti creationis, cum dicat Eze=
chiel : Perfeltus inwits tuis & die conditionis tue , doner
anuentd eft inigustas in te. Sicque afferic uxlnc;sﬁ- Au-
guftin, lib.12. Ciuit.cap.9.

Difficuleas igirur rancim eft primin,vrrum in primo
illo inftanti Angelihabuerint gratiam per propria me-
tira. Secundo,verum etiam in illo primo inftanti po-
tuerine per propria merita obtinere bearicudinem.

§k

Prum Angeli primam Sanititatem per merita
obrinnerint.

certuif eff

Tfpoucrc fead gratiam,eft clicere aliquemactum

bonum qui fir meritorius gratiz de congruo,vel
de condigno. Cum enim certum fit vo poftea dicam
Angelos in primo inftanti bené operatos fi fle I-ILPL"I—
naturaliter, duplicirer poruit {e habere illabona ope-
ratio ad gratiam, primo enim, potuit effe fructus , &
effectus illins graciz,fi nimirum gracia illa omnino
gratis Angelo dara it quica inftructus benc opera-
tus fir per vim acceptam a gratia , & a charitate. Se-
cundo,pornit effe caufaralis grati , i nimirum dara
fit gratia proprer bonam illam operationem factam
omnino independenter a

ionis,

oratia. Quod enim iuxta
principiafua , rertio addunt Thomiftz iam illam
efle potuifle canfam finml , & effetum ralium
a&uum, fuo loco reiectum eft.

Ratio ergo dubit.primbd eft,quia graria data Chrifto
non fuic data ex meritis,ergo n6 ¢ft perfectius habere
illa ex meritis:imd eoarguméto probaretur,vnionem
hypoftaticam debuiffe dari ex meritis humanitatis ex
quibus dicdtum alias eft illam peruiffe dari. Deinde fi
operatio procedat ex gratia, multd erit perfectior
quam {i caufer gratiam, ergo perfedtius cric Angelum
habuiffe gratiam , qua caufer meritum, quim habuif=
{e mesitum per quod gratia caufetur,

Secundo ; Dens potuit facere vr actus ille bonus
elici_tus in primo inftanti non caufarer gratiam , fed
caufaretur a graia prius natura exiftente in Angelo.
Ergode facto gratia illa non eft canfata per actum
bonum , probatus con[ht_[umtm, Deusnon porui:fa-
cere vt gratia quz nunc in Angelis fuit effectus meri-
ti, fuerit caufa meritl,quin fieret :Lliquﬂ mutatio ali-
cubi; fi enim omnia eodem modo (e habeanc vr {e
nunc habent , femper gratia erit caufa meriti, fed &
Deus vellet gratiam effe caufam meriti omnia codem
modo {e haberent vt fe nunc habent; ackus enim illi
effent iidem, Angelus quoquesac gratia candem habe-
rent entitatem ; exgo fi Deus poruit Facere vegratia
effer caufa meri ,gratia de facto fuit caufa meriti.

Tertid s {i Angeli omnes in primo inftanti habue-
runt grntiam,\'t‘l illa in omnibus fuir axqualis , vel in-
@qualis, i primum ergo illam Angeli non meruerunt
quomodo enim fieri poffet ve tanta multitndo An-
gelorum aded inzqualium , zqualiter operata effer?
Adde quod communis fententia eft, quod Angcli.s fe-
cundum naturam perfectioribus perfedtior gratia da-
ta eft, fi autem fuir inzqualis, iuxta inequalitacem
nacure; ergo illa gratia-non cft data ex meritis , fed
PrOpre maiorem narura pesfectionem

e

Prima dg-
bisatios

Secungd

Dico




i

De perfefiione fupernaturali Angelorum. 253

Dico primd , quamuis certum fir potuiffe primam

Affertio _ |
afiemati=-  fan&itatem dari Aggclls;mdcpcndcptc; :}l) omai e
1 rito, & cffe principium bonz operationis in primo in-

fhanti elicice 5 probabilius eft tamen quod illa data
eft ex merito congruo bone operationis elicitz in
primo inftanciIta docent communius omnes Tho-
mifte & cuimillis Suarez,Granad. Tanner.contra So-
to; Victoriain s Molinam, Arriagam.

Ratio efle hoc loco non poteflt demonftrariua,quia
P:-nc{cc 2 {ola Dei voluntate, dare gratiam ex meritis,
vel omnino gratis : probabiliter tamen oftendi poteft
primb,quia creatire rationali cui aliunde gratia non
¢t debita nunquam gracia dari folera Deo plane gra-
tis,{i per mericumn illa poflic obtinerisfed in primo inv
ftanti Angclus obtinere potuit gratiam ex meritis,er-
goilli gratid data eft ex meritis. Deinde longe hono-
rificentiug eft & perfedtiugefle caufam grane , & il-
lam affequi vt preminm operum, quart habere illam
omnino gratis datam,Denig; nulla ratio probat,quod
Angelus acceperit gratiam fine meritis vt patebit fta-
tim. A ddebam tamen quod meritum illud non fuicnifi
congraum ; quiavt aliquod opus fit meritorium de
condigno prafupponere deber gratiam in perfona
quz operatur , fed opus quo Angelus meruir gratiam
non potuit prefupponere grariam cuius eft caufaser-
go illud opus quo meremur gratiam non potuit effe
meritoriuim de condigno illius gratize.

Ad primam,Refp.gratiam non fuiffe Chrifto datam
ex meritis in primo inftanti creationis ; quia ratione
vnionis illa erar aliunde dcbic;t,}aerfe&ius quidem eft
habere gratiam ex meritis,quam habereillam omnino
gratis , fed non eft perfectius habere gratiam ex meri-
tis,quam habere illam fine meritis,aliunde tamen de-
bitam. Vnio hypoftatica potuic quidemabfoluté da-
1i ex meritis humanicatis, fed non potuit dari conna-
turaliter , quia prius eft elle complct& ] quim operari
connaturaliter. Vnde difpar ratio eft vnionis hypo-
ftaticz , & grariz ; graria enim non prarequiritur ad
exiftendum compleee,ficut prerequiritur fubfiftentia,
qua praterea devet prafupponi ante operationem,
Deinde fateor operationem efle perfectiorem qua
P_roc-_edir ex gratia, fed nego quod proprerea melius
fic fimpliciter quod Angelus operctur ex gratia,

Inftasis primo s gloria corporis debitaerat Chrifto
ratiche ynionis ; & illam ramen Chriftus accepit ex
meritis , ergo perfectius non eft ex mentis habere id
quod eft aliunde debicum.

Regfpon, gloriam corporis teuera debitam fuiffe
Chrifto pracisé ratione vnionis,abftrahendo ab om-
nibus meritis , fed illam non debuillé dariab initio,
quia fic exigebat hominum redemprio : gratia verd
fuit debita , & oportuit illam dari,perfectius ergo eft
non habere ex meritis ia primo inftanti, illud quod
eft aliunde debitum , fi nihil vetet illud tunc dari.

Seeqnda Indtabis fecundo , ficut Chriftus non meruit vnio~
inflantia, nem,quia fubfiftentia eft aliquid connaturaliter pre-
requificum ante op(‘.r:ltionem,ﬁc Augﬁlus non‘meruit
gratiam , & habitusfu pcmatumles 5 quia illi funtali-
quid preerequifitum , ve Angelus connaturaliter eli-
ciat o erationem {upernaruralem.

Refpon. fubfiftentiam effe aliquid connaturalicer
prarequifitum , tiim ad exiftentiam, thmad operatio-
nem : habiturn autém prarequiri folim connarurali-
ter ad operationem , non ad exiftentiam. Deus nun-
quam propouit in premium, id quod pettinet ad
complementum exiftentiz , proponit autem in pre-
mium , id quod eft complementum folius operatio-
nis , vt conftat éx omnibus iuftificatis.

Probatio

Solutio
prime du-
bitationis.

Prima {8~
fhangia,

Solutio p
fecunde Ad fecundam Refp. hanc effe graniffimam difficul-
dubitar,  tatem de adu divino libero , quam explicarenon va-

cathoc locoseft enim explicata plené primo traétaru.
Fateor ergo verum efle quod fi Angelus haberet fine

meritis gratidm illam quam habuit ex meiitis debuil®
{ec fieri a}iqun mutatio ; nam primo quidem in iplo
decrero effet fadta mutatio virtualis; deinde illa fupa
pofita,illi quoque aétus {¢ habuiffent alio modos non
qm'dcm phyﬁui’ s1ed faltem moraliter ; quia tunc nox
caufarent gratiam,quam modo caufant,fed caufaren=,
tur potids ab illa gratia;quam Deus darer omnino gra-
tis. Decretum illud Dei aliter tunc fe haberet fecan=
dumid quod dicit in obliquo ; 8 connotatiué ; non
fecunduin id quod dieit inre€to & conftituciug:

Ad rcrriama[{efp.non effe quidem omnine certiui;
fed eife admodum probabile,quod Angelis fecundim
naturam perfedeforibus ; dara eft maior fanctitas ; fic
enim ex variis Patribus & ex confenfu cémuni Theo=
logorum,probant Suar. Valent. Vafq.fed maior tamen
natagz perfectionon fuit vlle modo caufa,vel difpa-
ficio ad maiorem illam gratiam 5 Deus enim ex fuo
puro beneplacito dedit perfeétioribus Angelis maio=
ragratiz auxilia, per que maiorem illi allequuri {unt
gratiam fanctificantem,qua proinde nullo modo fuie

Eertize

. tundara in meritis naturalibus , fed in auxiliis gratizs

datis omnino gratis.

§s L

Ptrum Angeli potnering in illo prime inflantt
habere beatitudinem ex meritis

Ertum eft, quod Angclus in prime inftanti {ua

creationis potuit habere beatituding datam om-=
nino gratis fine vllo merito 3 de hoc enim quis dubi-
terzSed neque controuerti poteft;verum in illo prime
inftanti potuerit obtinere beatitudinem®; per bonum
n]iquod opus elicitum omnino liberé prins natura
quam illam obtineret,quia certuin cit pofle dari pre-
mium eodem illo inftanti temporis quo eft meritum;
nam inter caufam ; & effeétum fola fuflicit prioritas
naturE.

Difficultas itaque duplex reftat primd ; vtrum An-
gelus in primo illoinftant poruerit habere bearitus
dinem per aliquem actum Fidei , vel eerté per alium
actum procedentem ex Fide, qua Fides cum obfcura
fic ftare non-poreft cum vifione intuitiua reuclationis;
qua habetur in clara vifione, Secundd,difficulcas eft;
verum Angelus potuerit habere beatitudinem in illo
primo inftanti ; in quo nihilominus potuerit peccare;
ira vt quamuis non potuerit habere fimul beaticudi-
nem,& peccare,potuerit tamen, vel habere beatitn-
dinem , vel peccare,, ficuteo inftanti quo preceprum
eft mihi,ye Deum amem,poffum peccare ; vel habere
gratiam , quamuis non poffim fimul habere gratiam,
& peccare.

Sed hzc verague difficuleas alrerius loci eft 5 nam
prima fpct’tut ad traétatum de Fide , vbi ompino fta-
tuam pofle ftare adtum Fidei obfcurz , cum vifione
clara reuelationis, quia tiic reuelatio eric femper obf=
cura fe_cundum puram rationes teftimonij diuini,pcr
quam {olam terminac aétum Fidel , quamuis fic eut=
dens quatenus cognofcitur per vifionem ; fufficie
enim ad Fidem vt reuclatio fit obfcura quatenus eff
obieétum formale Fidei, Secunda 5 quia eft commu=
nishomini ; & Angelo , tradetur in quuenti tradka=
ty de beatitudine.

Duplex
controuer
fias

SEcrio IL

De auxilits gravia; per qua Angelus primam San=
ctitatem adepims eff. Art. 2.

1hil fpeciale hoc loco eft pro neceffitate;ac qua- Neceflicas

grat

litate gratiz Angelomm ,_qpocl in rt‘n&‘am _dc A
gratia vniuerfalicer non {oleat szur&n.Pr?mu enim a0 lis,
ficut homipi neceffarum eft auxilium gratiz preue-

2 3 i 3 niCHElss

sasie e e

Snlaiia




Neeeflitas
grati@ Co-
operantis,

Quid ficil-

la graria.

Won [ant
dat per
Chriftum,

. Triplex
dubiratio
de Fide
Angelori,

%

nientis 5 excitans volunratemad bonum & f{uauiter
i ad opus redtum , fic & Angclusin.mh eget
auxilio vt {'ui: Laturaliter operetur, & erigaturin
Deum, fanilificatio entm non eft ftb Gue ;‘t.u:r.:.r;.f. 5 (:_ vt ait
Bafil. Lde Spiritu Sancto. €.16.) agens dc fanctinca-

L . \ A . \
tione ;-\ngi:lu'.'aml ; voluntas enim tum magcllm,mm

icns

humana , nihil per {olas natuse vires operari potelt

= i } ol At >

fupernaturale , propottionem habens cum gratia &
| 8

{anétitate (upernaturali,debet ergo auxibium gra-
tiz compleri , & eleuari ad operandum fupra vites
omnecs narure.

Secundd , eadem eriam ratio ;u‘ob;.t neceflariam
fuifle Angelo gratiam cooperan {u concomiran-
tem, per quam compleretur voluntas ;1@ 13‘611@11_111 li-
bere,ac P:‘;tbcndun't confenfum; nec enim fufficic au-
yilium inuitans ad bonum, nifi adfit etiam auxilium
adinuans,& fimul eliciens liberum conlenfumad bo-
num,qui cum 111?“:: yires natura, non potelt 2 fola
elici voluntate,{ed Deo adiurore indiget.

Tertip ficut in homine,gratia illa przueniens non
eft aliud quam illuftratio intelledtus , & motus in-
deliberatus voluntatis quem operatur Deus in nobis,
{ine nobis libere opcr.lm‘ibus,ﬁa; etiamin Angcl{s pri-
mum illud auxilid , non aliud fuit quim lumen diui-
nicts immitlum , & con\.pl.tccntio. infula volunrati ;
aperit enim gratia illa quod Tatebat,fuauc facit quod
son delectabar : docet & placee,& docendo ac pla-
cendo vincic criumpharque fine violentia , inuicka
gratiz virtus , nOn armata nifi luminesac fuauitate ;
nihil ill4 dulcius,nihil illa fortius,imo & quo mitior,
&5 robuftior : nec enim ira vincit libertatem, vt cam
neceffitando interimat,nefcit compedes , odit ferui-
rurem , non vule nifi amorem,nunquam libereari mi-
nus inimica,quim cunt eam fibi fubijcit. De qua mi-
rabili coniunctione rerum aded diflicaruminfallibi-
Ticatis, & fianitatis in tractacu de gravia dicifolet.

Quarto tamen;Verim gratiz ille in primo inftanr
& in {equentibus datz fint Angelis ex meritis Chrifti
tertia paree difpurabitur, vbi ftatuam , gra
demproris Chrifti;non elfe datam nifi poft prauifum
peccatum Adz, atque aded Angelorum primam gra-
tiam , non potuifle dari ex illis meritis , quod tamen
non impedit,quin Chriftus fic vere caput omnis crea-
tura , in omnibus primarum tenens, Vvt probabo co
loco: quomodo autem ad opera pure naturalia,& ad
obferuationem totius legis nature Angeli non egue-
rintauxilio gratiz indebito , fed per vires naturales,
cum fola gratia creationis vitate poruerint peccata
repugnantia legi naturali , tametfi proprium locum
hzbet in tractatu de gratia , ftatim tamen attingetur
obiter quatt. 2,

S Eer oo kEL
De aitibus liberss per quos Angels mernerurt
gratiam.

Ic preuenta divinicas Angeli voluneas in primo

diluculo , quo illuxerunt illi corrufeatiches gra-
tiz, viditque ac commota eft ad fummum bonum,
debuit fine dubio elicere adtus liberos Spei,Charita-
tis,R E.ligiunis, & virrntum aliarum moralium , qua-
rum capax erat, de {ola virtute Fidei aliquid efle
poteft controuerfiz.

Ratio dubitandi pl’imb eft , quia f1 Angclus in
primo illo inftanti habuicFidem,vel reuelatio myfte-
riorum facta eft illis mediate ac obfcure per Angelos
alios,ira vt fueric illis obfcurum, quod Deus hoc di-
cerer,vel fuir facta immediate ab ipfn Deo,ita vt co-
gno{bc-rct Ani;('lil‘. enidenter Deum efle qui hoc di-
certet, qua dicicur cuidentia in atteftante : primum
dici non poteft,quia daretur chclfus in infinitun,fi
1_1111‘lus efler Angelus cui primo Deus loquutus efee,
im0 cum fimul ompes fint loguuri;non foit poflibile,

m Re-

Difp 1. De Angelis. Quzt1lSe& 11l

1

nti illuminarent. Se-
cundum etiam dici non poreft , quia vt aliquid Fi-
de divina credatur, deber 11‘!'1 reuclatio credi ob-
{cure , sed vbi eft euidentia in arteftante, id eft , cum
clare cognofco Denm loqui , eft impofibile vt mihi
{it obfcurum quodDeus loquitur,quomodo enim dy-
bitare poffum te mihi loqui, cum te yideo , & audie
loquentem :ergo in illo primo inftanti Angelus non
potuit habere Fidem Theologicam.

Secundd , ad Fidem neceflaria eft affectio pia vo-
luntatis, fed illa neceflaria non eft vt credatur Deum
reuclareid quod video illumreuelare , ergo i Ange-
lus habuit enidentiam in acteftante , non i:c)ruir cre-
dere. Imo ad illam piam affectionem , quee prior eft
Fide neceflaria fuit cognitio fupernaturalis a Fide
diftinéta, ergo in illo primo inftanti Angelus habuit
cognitionem diftinétam 4 Fide, ergo non fuit illi ne-
cellaria Fides.

Tertid , Angelus in illo inftanti debuiffet credere
Incarnationem, hoc autem fuit impoffibile , quia fic
mali Angeli cognouiffent [uam peceatum futurnm,

Dico primb,ﬂliﬂb renera in Angelis Fidem Theo-
logicam in illo primo inftanti creationis.

ve alij alios in primo illo 1

Ratio eft,quia vninerfales {criprurarum loguutio- ¥

nes de neceffirate Fidei ad Deo placendum explicari
communiter folenctamde Angelis,quam de homini-
bus, v.g. cun dicitur quod eff impofisbile fine Fide pla-
cere Deo. quod accedenterm ad Dewm oportet credere,
guiaefl. Deinde aperea ratio eft,quia fuit Angelis ne-
ceffaria in primo inftanti cognitio {upernaturalis
proportionata {tatui Viaroris 5 alioqui bene non po-
tuiflent operari,fed nulla cognitio preter Fidem data
eft tum homini , tiun Angelo ; nec enim {cientia
{upernaturalis per fe infufa vlli viatori dath eft nifi
Chrifto, & ecius fanétiflima Matri, vel cercé nullum
habemus fundai
ergo in illo primo in
Angeli ambularunt pes
ciem,aut per lumen {cientia,fed §
tenebrofa fax Fidei , & lucerna illa lucens in ca
nofo loco.

Dico fecundd , habuiffe Angelosin illo primo in-
ftanti Fidern in Deum vt authorem gratix {upe
turalis, & gloriz, 8 in Deum ctiam Trinum: Myfte-
rium incarnationis probabilius eft illos co inftanti
cognouifie.

Prima pars de Deo Authore gratie, ac gloriz, to-
toque myfterio Trinitatis,patet ex gener ulade
iuftificatione, quam aiﬁ'quinmm potett fine Fide in
Deum Remuneratorem,& de Trinitate communiter
folet dici. Cum ergo potuerint fine dubio Angeli
habere in primo inftanti notitiam horum myfterio-
tum , non poteft illa probabilicer ipfis negari.

Secunda itaque pars, de myfterio incarnationis eft
difficilior,quia illius notitia 2qué requiritur ad fufti-
ficationem hominum , a¢ notitia Trinitatis : & fané
illam fine dubio zqué habuillent Angeli, {i vera elfer
fententia illa quae afferic pradeftinationem Chriftis
priorem fuiffe , quam fueric decrerum de creandis
Angelis & hominibus. Sed in {¢ntentia tamen ma=
gis probabili,qua affexit Chriftum non fuille prade-
{tinatum,nifi in remedium peccati,& poft illius pra-
uifionem , certum etiam eft hoc myfterium non po-
cuiffe reuclari Angelis;nifi poft prauilnm eorum pec-
catum , vt poftea fufilis probabitur, Sequitin ctidm,
quod potuit nihilominus reuelari hoc nl}ﬂ*c*]:m:p
Angelis pritis tempore quam peccarent , atque a ch
potuit etiam in primo inftanti eis reuclari , ficuretid
Adamo reuelatum eft prinfquam peccarer: & mulci
docent fatis probabiliter illud fuitle reuelatum , vi-
derarque maximé confentaneum gloriae Chrifti, ve
€am mi;uulir‘rinl' omnes Angeli a i’[iut‘l}lio , quani=

s

1di quod illa it dara,

10 & tote tempore vie

cnoum




Solutio
prium du=

Deperte&ione fupernaturali Angelorum. 255

ais circumftantias omnes Vim‘:n‘mt'?oqss 1on cogno-
uerint.Vnde dicit A_J‘wm olushoc mylterium .'LblEL'(;H.-
ditum faiile & fzculis inDeo , & per Ecclefiam inno-
ruifle ipﬁs Prmcip..ribu% , & poteltatibus, fed hocwt
dixi eft incertiffimam. :

Ad primam Relp. ; videri prubabzluls > quod
reuelatio myfteriorum ita facta eft Angelis imimes

1

bisasiondi-~ Jiaré 4 Deos vt fuerit iplis euidens Deum hoc dicere,

Triplex
€ontroues
3.

Senflus

Quzftionis

quia cereum eft omnes Angelos creatos fuille fimul,
é’g eo inftanti quo creari funt habuille l-‘iclcm_, ergo
fieri non potuit vt ynus proponeret reuelationem
dininam alreri Angelo. Conlftat autem ex tradtatu
de Fide , vt dixi,quod poteit obfcura Fide credi re-
uelatio euidens in atteftance, quia illa femper eft ob-
fcura in ratione puri teftimonij , & vefic credatur
neceflaria eft motio pia in voluntate : Cognitio
autem illa iqua neceflaria eft ad piam illam motio=
nem fine dubio eft prior Fide, fedillanonelt aliud,
quam iudicium i}\CCl:l:1t1L1L1:11 naturale , cum im]iAcio
{upernaturali practico, quod honeftum fic credere
hic & nunc : Hoc autem iudicium fit ex fpeciali
motione Spiritus Sanéti, & pertinet ad gratiam ex-
citantem. Vnde patet refponfio ad {ecundam. Ad
tertiam autem fatis dixi , Angelos cognoui[fc Chri-
frum in primo inftanti , ctiamifi non cugl}oucn:n!:
eum vt Redemptorem a peccato quod iph caufal-
{ent , alioqui Cogizmm‘fl‘m futurum faum peccatum.

QVASTIO 1L

De [ecundo inflanti Angelorum, peceato [tilicet,
¢ perfencrantin $.Th.q-63.

Ic creati Angeli omnes,in amicitia Dei & Sanctita-

te, perfedti omnes in viis fuis a die conditionis fuz,
tranfietunt ftatim ad fecundum inftans,in quo aliqui
exciderunt Elgt:ll'i;!,rehq;li ftercrunt in vetitate,& in
bono confizmati funt. Quod totum vt explicem di-
ftincke tria mihivideo dicenda. Piimo,an & quo mo-
do Angeli potucring, peccare in fecundo inftanti.
Secundo, quomodo peccauerint,{eu quale fuerir eo-
raum peccatum. Tertid , an & quomodo boni An-
geli perfeucrarine in gratia, S meritum confirma-
uerint.

Sterao0.l

Andy quomado Angeli peccare potuerint in [e-
cunde inflanti.

Ari Angelos veré malos qui cum a Deo lux fa-
Dcti effent, & filij lucis, ipfi tamen faéti fint tenc-
bre, denigrati fupra carbones 5 pleni malitia & infi-
picntia,Scriptura,Patres, Ethnici, Philofophi, quoti-
diana experientia probat, fed difticultas eft; quomo-
do illi effecti 2 Deo boni difternere fe ipfos porue-
rintab iis qui’ permanferunt boni; & fieri nequiffi-
mi; qualis nimirum debuerit in ipfis precedere defe-
€tus , ve fiepent ex bonis peflimi. Primo enim queri-
tur ; verum pocueric effe ille defectus in ipfa natura
ex fe mala , id cft, virum Angelinaturd {ui mali fint,
aut etiam effe poffint. Secundo, verum ille defectus
effe potuerit involuntate , que fieri poffer mala , id
eft, verum potuerint Angﬁli effe natora fu impecca-
biles, Tertidsverum efle potuerit inintellectu,id eft,
virum potuetit effe in illis ignogantia fufficiens ad

peccandum.
i &

Virum Angeli ex [un natuva fucrint | ant etiam
effe potuerine determinati ad malum.

Ac eft antiquiflima & celeberrima coutrouet-
{ia de origine mali ; tanta olim contentionc

contra hazreticos , 4 fanétis Patribus dif]
quomodo {cilicet caufaqua non fic mala, pro oig
Poﬁlt cﬂt‘ttulp malum . & ferimala ex effeGy {io,
cum Plifls‘ cflerbona , nam Manichzi admittebant
naturas malas a malo principio productas. Prifcillia-
niftz negabant Diabolum produétum effe , fed vole-
bant illum effe 3 {e malum & (ubfantiam ipfiusma-
li,quae omnia fusé , ac eleganter confurant Augufti-
nus, Cyrillus, Theodorer. & allj relati & Suare lib, 7,
cap. 2, o

Non quaritut autem nunc , verum aliqua fubftan-
tia poffic effe abloluté mala pracisé fecanda {e fub-
thi (111:1(;1711(1“1' ()Pcri‘lti()ﬂc 3 (llliﬁ contra I\{J[Cjﬂnc”l
Manicheos, & Prilcillianiftas cercum eft omnem {ub-
{tantiam co ipi’h qued realis eft efle bonam, cumbo-
nitas it paflio entis infeparabilis , quia (efle) bonum
eft;difficulras igitur rantim effe poteft , verumaliqua
natura rciiac&itl& POH‘EE’ efle mala, id eft ; per opera-
tionem,ficut calor eft infe bonus,malus autem aquay
creatura ergo rationalis erit ex {e intrinfece mala , fi
determinata intrinfece fic ad non operandum nifi
malé ; quamuis decerminata non fic ad opcmndum
hoc, aurillud malum.

Ratiodubitandi eft primd , quia ficut voluntas di-
uina eft perfecte libera, & habet obieétum vniverfa-
liffimum, quamuis determinaca fit ad nunquam ope-
randum nifi bene , ergo voluntas creata poteft eife
libera , quamuis determinata fic ad femper operan-
dum malé,quia porerit operari malum hoc,aut illud.

Secundosnullaeft ratio curappetitus nofter fenfi-
tinus & rationalis habeat maiorem inclinationem ad
malum oppofitum rationi,quain ad bonum, ficautem
impoflibilis natura omnind determinata ad malum
illud rarioni contrarium: vel etiam cur appetitus An-
gelicus non poflit comodo magisinclinati ad bonum
proprium, quam ad bonum rationis,& diuinuna.

Tertio,recurrit vulgare argiimentum veterum hz-
reticorum : effectus malus procedere non poteft i
caufa quaz non fic mala , ficur {ol non illuminat nifi
fir lucidus; effedtus enim continetur prius in fua cau-
fa', & nihil haber quod prilts non fuerit in caufa, fed
voluntas Angeli producit effectus malos,ergoillavo-
luntas eft infe mala.

Dico primo, Angeli neque funt natura fua mali,
neque poflibilis eft vlla fubftantia quz fit ex (e natu-
raliter mala.

Ratio eft quiaprimd feriptura manife(té aflerit,
quod Dewus vidit cuncta gug fecerar,& erant valde bona.
1dem contra citatos hzreticos probant concilia, &
Patres cum impugnant Marcionem & Manichzos,
qui duo admitcebant principia, vaum bonum , alte-
rum malum , & fané ratio cft aperta , quia fi darerus
aliqua fubftantia ex {c maja , illa effe non poffer nifi &
Deo,quem ¢o modo efficeres anthoremmali, quod
lumini rationis contrarium eft. Deinde l‘;ll'()b.ltli[ etia
cuidenter impoflibiliras talis alicuius nature deter-
minate ad non operandum vnquam nifi malé: quia
nulla voluntas poteft amare malum vt malnin , fed fi
aliqua voluntas dererminata effer ad non opetran-
dum nifi malé , deberet amare malum formaliter &
malum ; ergo nulla voluntas poteft effe dererminata
ad non operandum nifi malé. Maiorem nemo poteft
negare : probatur minor, tunc voluntas amat malim
formaliter vt malum , quando non mouetur formali-
ter per rationem boni delectabilis , que iunéta eft
malo morali, fed ifta voluntas que dererminatgeffer
ad malum , non mouererur per ina1n fationem
boni delectabilis , fed tancium per ipfom malum ,
quod probo, i hac voluntas moueretur formalicer
per rationem boni deleéabilis s poffet etiam amare
bonum delectabile , etam tunc quando illud non
cft contrariwm rationi ; nam vbieft ratio motina ve-

luntatis

Triplex
dubitatio.

Conclufio
negatiua.




Aleera ¢o-
clufie.

Prabatic.

" Solutio
dubiratic~
fum.

256
Tuntatis ibi potelt etiam efle adtus volunratis, fed
per e ifta voluntas non Puii_&_r amate bonum dele-
¢tabile, nifiiquando illud eflet iuncétum malo , €x-
€0 non MeUEICHul per rarionem boni, fed per iplum
malam.

Dico ftcundd , in Angelica voluntate nulla repe-~
tio 'LL[ b(lf

gitur , neque reperiri poteft maior inc
1 bo-

num OFPOIELLH::] bono honefto , quam ad if
num honeftum
res, Va Jﬂufs v

recentiores , qui hoc negant.

Ratio ramen eft quia voluntas qua u-!ivifir bonum
vhiucrfale tanquam obieGtum , non poteft habere
maiorem inclinationem ad bonum oppofitun fue
nature , quimad bonum confencancum fus nature,
{ed voluntas Angeli refpicic vniuerfale bonum, vt ob-
iectum , ergo non poteft habere majorem inclinario-
nem ad bonum oppofitum bono honefto , quam ad
bonum honeftum : nam honeftum eft illud bonum
quod eft conueniens nature rationali ve fic. Fareor
ergo voluntatem Angeli pofle habereimo habere ali-
quam inclinationem naturalem ad bonum oppofitum
bona honefto , nam & propriz excellentiz,ac hono-
rishabet inclinationem , quem etlam appetiuit inor-
dinate , cum eniin refpiciat omne bonum, neque fit
fua regula, bonum etiam a ppetic rationi contrarinm,
{ed femper inclinatio naturalis ad bonum honeftum
maiorelt in Angelo , quam inclinatio ad bonum ra-
tioni Contrarium : contea quam in appetica noftrc
{enfitino euenir ; cuius naturalis inclinatio ad bonum
rationi oppofitum; maior eft, quim inclinatio ad
bonum honeftum , quia non eft appetitus voiuerfa-
lis ; fed eft appertitus nature {enfitiize , cul non et
conueniens ve fit bonum honeftam , ide6que maio-
tem non poteft*habere inclinationem ad bonum ho-
neftum , quam ad bonum contratium,

Ad primam Refp. recté probari hoc aroun
quod voluntas poflet effe libera , quamuis effer de-
terminata ad non operadum nifi malé.

ItaS. Thom. art. 4. & cum ipfo Sua-

que communius , contra quoldam

Sed alio a1 o1~
mento probatum eft hoc implicare,quia fcilicer Deus
caufa effer mali , & quiailla voluntas ferri deberer in
malum (ub ratione mali : hoc autem non {equitur cx
eoquod Dei voluntas determinata ficad non operan-
dum nifi bené.

Ad fecundam Refp. difcrimen allatum effe appeti-
ts Angelici » & appetitus noftri fenfiriui; appeticus
Angclicus refpicit omne bonum cum. fic potentia
vniunerfaliffinta , ided magis refpicit bonum quod eft
conforme naturze {uz , quam bonum quod eft illi
Contrarium , appetitus autem fenfitinus non refpicic
nifi bonum f{enfibile , quod eft fepe oppofitum ratio-
ni,ided non eft mitum quod magis inclinetur ad bo-
num fenfibile , quam ad bonum rationis, quod non
pertinet ad obieGum eius.

Ad tertiam Refpondeo, vt nuper dicebam, volun-
tatem quidem Angeli, non effe aétu malam in fe ipfa,
fedtantlm potentid, quia potelt fieri mala : cffectus
malus aut bonus poteft prodire & caula quaz non eft
a¢tubona,vel mala ; per illum enim effedtum deno-
minatur mala,vel bona, fed non poteft prodire a can-
fa que non fic faltem potentia , & virtualiter mala;
nam hoc ipfo quod porentialicer eft m: la, poreft fa-
cere malum.

e

Firum Angeli ex natura [ua fuerint ant etiam
effe posuerint dererminati ad bonsm. Arr, 1.

Ixi nullum Angelum effe poruiffe nacura i de-
rerminatumad malum , fed potuille non pecca~
re,nunc videndumeft , virom naturd fud fueric , vel
elfe potueric determinatus ad bonum, atque aded ef-

Difp.Hi. De Angelis. Quaft

fe impeceabilis ; eft
difficultas, an it poffib

-h[j;‘w,(lu;; nimizum determin

5 inter 'l'i)cniagr)gg
s creatuta prorius impecea-

ataficad non operandum
vaquan nifi benc, )

Ratio dubitandi 1ll'i.:i\ eft > uia ex liberrate Anoes
li; auc vllius alcerias ionalis nullo modg
probari potelt , quodilla fic peccabilis, nam Chriftus
yveram habuit | en fuit impeccabilis,
ergo poflibilis eft creatura liber qua pofiir agere vel
NOn agere , Non tamen maleé agere ; humaniras enim
Chrifti eft crearura & tamen non poteft peccare,

Secundo, aggresatum ex homine, & vifione beata,

Creatur

A TET ] & T
TLarCill,oC I

peccati, ergo impcccztbili[,ib poteft ftare cum liberta-
i
te purc creata.

Tertiv s Deus poteft facere creaturam,que habeat
totam perfeétionem anima habentis gratiam habi-
tualem ; fed illa creatura nullo modo poffer pec-
care,quia ficut peccatum ftare non poteft cum gratia,
fic neque ftare pofler cum creatura qua haberet per-
fectionem gratiz , ergo cft poffibilis creatura qua fit
impeccabilis,

Dico tertid,implicat dari Angelum aut aliametiam
creaturam qua ficex natura {ia impeccabilis.Ita com-
muniter Theologi docent cum S. Thom. hic & Sco-
to;Contra Ochmi\.im:,7_\1;;mn'm,G;zbricluw,quilms ac-
ceflere nuper quidam recentiores negantes oftendi
hanc implicantiam,

Primdé , tamen ea fine dubio Sanétorum Patrum
mens eft . hb.6- Cinic. cap. 6. At omnem

pecearepoffe, guiaeff ex ni-
tura F(Il‘[‘lblil}'. quﬂ: 11011 l;l €xX
goex mente Auguftini nullacft
| Ambrofius

non fit peccabi
7] talts 5 tta
¢ Hicronym.cpift.146.
;jL.\.' Fy i
q te igicut Hieronymi,

Oy = l\‘_'-_“‘_i.‘: creatura ili[l’!l(f’

arura libera efle potelt

impeccabilis, ergo nulla creacura intelleétualis efle

poteft impeecabilis. Maiorem fuppono ex Philofo-
phia,quia omnisintellectus creatus poteft in quolibet
obiectoindifferenti confiderare rationem boni & ma-
li : exgo indifferens etiam eft per appetitum vt amet
vel odio habeat : nam vbi eft indifferens propolitio
obiedki debet etiam efle libertas adillud amandum,
vel non amandum : Minor autem probatur fic ,illa
creatura ¢ft peccabilis qua poreft confiderare inten-
{iffimé¢ omnia obiecta quibus allicitur ad peccattu,
& remifse confiderare,aut etipm nullo modo confide-
rare illa motina quibus abftrahitur & peccato : tunc
enim libera voluntas ampleétitar peccatum in quo
videt maiorem rationem boni , fed omnis creacura li-
bera lvutc[‘r remifse confiderare, aut ctiam nullo mo=
do confiderare illa motiua quibus abfttahicar 2 pec-
cato, quia cum non fit fuaintelleétio & actus purus,
poteft aliguando perfectius, aliquando impertectius
confiderare obiecta , ergo nulla eft poflibilis creatura
libera , quz non poflit peccare.

Confirmarur, quia vifie beata nulli pure creaturz
potelt cfle debira naturaliter vt probabam alias, ergo
nulla creatura ex fua natura, poteft elle impcccnbills,
probatur confequentia,omnis intelleétus qui non vi-
det Deum , libere poteft ampleéti bonum aut ?.h co
anerti,quia folam fummum bonum tollit indifferen-
tiam ad amorem fui, fed fi liberé poflic ampledti
bonumaut ab eo anerti , poteft peccare ; ergo nulla
eft purd Creatuta quz peccare non po:".it {1 Denm
non videat.Et hec eft ratio (anéti Thom 2 allata olim,
qui me-.‘]r alfertionem pmp‘oﬁt_am ex eo quod-nulla
fic poffibilis creatura qua fic fua regula , vel qu
neceflario

won poffit ad ma-

dcre

Conclufi

negs

B

Secund

probatio,

Confirma®
tig.




o,

ida
0

Solutio
giym du=
bitationi.

Triplex
dubitatios

Conelufig
Repativa,

De perfe&tione fupernaturali Angelorum, 257

necellarid fit coniundta cum {ua tegula ; quia fi non
eft fua incelle@io , vel fi non videat claré Deum po-
teft habere inconfiderationem arque i‘m peccare.

Ad primam Relp. efle gnam. ch{ ‘n’r:::cm inter
Chriftum & puram creaturam, quia Lhr;lms proprer
gubernationem Verbi , & {anctitatem Iubﬂnmmlmn
infinitam , rcpugn:mtium cum peccato habuit , neque
Pu(ufr habere inconfiderationem. T

Ad fecundam , Refp. difparitatem etiam efle inter
beatum qui vider L eum, & eum qui non vi_dctﬁ;v_]ho
enim Dei tollic omnem inconfiderationem (ufficien-
tem ad peccatum 5 Deus videlicer in ea pmppnitur
vt fummé anabilis : preter eam autem viflonem
nulla cognitio {ufficiens efle poteft ad tollendam li-
berratem Pcccari;qmndiu enim non Cogm_sﬂ:ctur
Fu’.ﬂ‘&ﬁ' fummum bonum , poteric \'ol:mm.u‘_ab €o
auesti, implicat autem vt vlla creatura cognof cat in-
tuiting fummum bonum naturaliter. Farcor itaque
aggregatuim ex homine , & ex _viiionc Ezc:ltfl c[jfc ali-
quid ereatum liberumsfed nego l].‘i&ld- efle nhﬂmd pu-
¢ naturale ¢ dixi autem nullam effe fubftantiam que
potlit effe naturaliter imp_cccabllia,qma nulla eft qua
non poll't habere i.confiderationem.

Ad tertiam Refpondeo elfe impoflibilem creatu-~

_ram cui Deus communicet naturaliter totam Pcrﬂ:~

tionem quam haber aggregatum ex anima & graria
habituali, cum qua ftare non pote ft. Ratiocft, quia
illi creaturz naturaliter effec debita vifio beata, quod
elle impoflibile fatis eft oftenfum in tractatu de Deo,
vbi etiam folutum eft argumentam Molina , quo
probabat effe poflibilem creaturam cui fic debira vi-
fio beata , ex ¢o quod aggregatum ex intelletu &
luminie gloriz fit aliquid finitum , hoc ( inquam) fo-
lutumeft , quia quoliber finico porteft dari maius in
eodem genere,non poteft dari maius inaliquo genere
inferiori , verbi gratid, implic;u: mufca qua fic pexte-
Ehior quam homo.

§. IIL

An & quomeds in intellectn Angeli nece(Jarins
fuerit defectas vt poffer peccare.

Txi de natura, & de voluntate,nunc de intelledtn

difputari folet prima [ecundz qualis in eo ad
peccatum requiratur ignorantia, qu?d obiter hic
etiam quero de Angclo:primb,vttum fine aliquo de-~
fectu cognitionis potuerit peccare, Secundo , veram
de facto etiam cum peccauit habueric aliquem huiuf-
modi defedtum.

Ratio dubit. primo eft, quia Seriptura, Patres, &
iple Philofophus docent eum omnem qui peccat clle
ignoranté,crgo nullus eft peccatot homo,velAngelus,
in cuius intelleétu non fir aliquis defectus cognitionis.

Seccundd, ablurdum eft dicere peccatorem effe per-
fecte prudentem,fed i Angelus peccans nullum inin-
telle¢ta habear defectium Poﬁmmm aut priuativum
poterit effe perfecte prudens,quando peccat,ergo ne-
ceffe et vein eius intelleétu fir aliquis defectus.

Tettiv, implicat vt voluntas actu fe dererminet ad
eligendum malum , quin habeac intellectus iudicium
practicum,quo dicat hoc mihi faciendum , & eligen-
dum eft , hoc indicium practicum eft fallum & erro-
neam , €rgo voluntas peccare non porteft fine defeétn
aliquo ctiam pofitiuo incellcétus.  «

Dico quarto,nullus in intellectu Angeli phyfice re-
quiritur defectns fpeculatiuus aur practicus ve pecca-
te poilit:quamuis moraliter certum {it neminem yn-
quam peccare fine aliquo defectu prinatiuo intelle-
<tus,id eft fine inconfideratione alicuiusmu[iui,quod
fi ateencé perpenderet nullo modo peccarer. Ira fu~
s¢ probabam prima fecunde cum Scoto, Gabuziele,
Molina, & aliis , nune priufquam probetur.

Towm. I,

2 e T :
Obferua primo, (ltlpltx genus defectus in (]uo}ibct
151&11((%1{_1(1)(1111 potle primus vocatur defeétnsin-
-ulatiun,aleer defecty

s intelledtus praci-
d: nielt defectus in
-ogt -ablolute tumptazdefectus intellectus pra-
ctici , eft defectus incognitione , proveilla prec
operationem.In intellectu {peculativo clie poreft rri-
plex dutl:-nfh15,EL‘1H‘,a.‘s elt ervor pofitiuus,feu indicium
fallum & dittorme obiecto ; fecundus prinatinus,
ignorantia {cilicer qua carentia eft {cientiz habi-
tualis : Tertius eft etiam privatinus carentia {Cientie
actualis , & confiderationis alicuius rej qua habitua-
liter {citur. In intellectu practico poteft cffe duplex
defectus. Primus Puﬁtiuus , eft indicium prackicam
prauum,quo {cilicer dico mihi elfe hic & nunc c]jgclp
dum hoc obicctum pranum. Secundus prinatiuus,
carentia iudicij practici rect, quo {cilicet dicam mihi
non eft nunc amandum obieétum hoc delectabile,
Obferua fecunds , nullum effe Theologum qui
rcqgimt ncc:cll’iu'ib ad peccatum  ecrorem aliquem
politinum ip\ca‘. atinum , quia NEmo peccare pol~
fet, quin effer Harericus : neque ignorantiam ha-
]:?itu.ll m o, quia hoc repugnaret experientiz ; dif-
ficultas igitur folim efle poteft de inconfidera-
tione , & de defectibus intellectus prackici. Pri-
mo enim Thomiftz volunt repeririin quolibet pec-
cante actualem inconfiderationem non principij ali-
cuius vniuerfalis , fed tantim principij particularis,
cum cuius {cientia repugnare dicunt ptCCurum:potcﬁ:
videlicet incontinens habere cognitionem hanc vni-
uerfalem fornicatio turpis eft & fugicuda »fed non
{ubfumet neque fibi :lPPli;abi[ hoc principiam in
particulati : omnis enim peccans ( inquiunt) duo ha~
bec principiain intellectu , alterum rationis fornica-
tio eft mala, alterum paffionis volupras eft amabilis,
in primo non abfoluir fyllogiﬁnmu, nec concludit vi-
tandam efle fornicationem in fecundo abloluit s &
concludic fibi effe fornicandum. Vule igicur hac fen-
tentia femper requiri ad peccatuminconfiderationem
particularem non voiuerfalem. Secundo,Vafques ali-
ter inconfiderationem hanc ad peccatum neceflariam
explicat;nam necelle putateilead hoc,ve aliquis pec-
cet, vt quicunque peceat , confidercr intenfius bo-
num delectabile , remiffius autem confiderec obie-
&um honeftum ; fic enim exic in quoliber peccante
carentia confiderationis , qua reprafenter intenfius
bonitatem honeftam, quam bonitatem delectabilem,
nam fi bonum honeftum confideraret intenfius quam
bonum deleétabile , nunquam voluntas poflet pecca-
re; Tereid, Valentia poft Aurcolum & paucos alios re-
currit ad errorem practicum tiim pefitivum , tium ne~
gatiunm;oportet enim vt qui peccat habeat hoc judi-~
cium voluntati pralucens, hoc mihi faciendom nunc
elt , careatque iudicio practico reéto,hoc mihi nunc
eft omiteendum. Quartd, Suares fere alfencicur Valen-
tiz,nam facctur rcquiriad peccatum, iudicium erro~
néeumin moribus,qum requiritur indicium Pm:luccns
cle@ioni male , quod eft exigere iu dicium practicum
erroneum. His pofitis.

Prima pars negat defectum vllom phyficé necelld-
rium effe vr aliquis peccet,probatur quia, pofitd qua-
cunque confideratione intelleétus quz non fit vifio

eatifica , manetvoluntasindifferensad ;lgCL‘.lciLllTl;VEl
non agenduim,quia nulla confideratio ( vt feepe d”ﬂ}\
tollere poteftliberratem qua non proponit intuitiue
{ummum bonum , ergo pofiti quacangue co_nﬁcicm-
tione intelleétus voluntas poteft peceare. Deinde vo~
lintas poteft liberé elicere adtum amoris praceptum
fine vllo defetu in intelleétu, ergo poteft stiam ﬁﬂc
vllo defeétn omitrere amarem, 8¢ peccare illum omit-
tendo. Confequentia pater,quia fi non poreft liberé
omittere amorem,ergo libere non amat. Agtece ‘ens
Kk videtus

coonitionea

Defedtus
intelle@tus
m {pecu-
latiui cum
practici.

Variz [en~
tentia,

Prabatio
primz pag-
tise

v e TR

\
|
|




B i

258

videtur eciam manifeftum , quia nemo dixeritillum

:Itlibcur} agic elle neceflario gnorantem : pam ves-
£ ; : :

bi gratid , ille qui generosé refiftic tentationi vio-

lentz, non necellarid eft tunc mmpradens , fed ille
tunc {uccumbere poteft tentationi, & pece
fine ylla ignorantia poteft aliquis peceare.
Et hoc argumento refutancar primi) Thomifte
requirentes inco r]ﬁdt‘l‘&téunqn principii alicuius par-
ticularis , nam ftante confideratione illa principij
pasticularis adhuc voluntas maner ill?{if&'l’(.‘!]s ad pec-
candum , vel non peccandum. Er fané docet expe-
rientia mulcos peccare cum a&uali conftientiz re-
motfis ; & adku indicantes efle rurpeid quod faciunt.
Secundd , relicitur Vaflques exigens confiderationem
illam fortiorem boni delectabilis , quia eriam pofitd
illa confideratione boni honefti fortiori , adhuc vo-
luntas effec indifferens , ad non eligendum bonum
honeftum intenfius confideratum, Terrid , reliciun-
tur Valentia & Suares requirentes defectum in iudi-
dicio practico , quia ftante quocunque iudicio pra-
ético voluntas eft adhuc indifferens , alioqui tollitur
libertas per illud iudicid,quod etiam nullo modo ne-
ceffarid eft vt voluntas operetur vt prima fecundze fu-
fits prubabinu“,aﬁoqui eniim nemo peccaret, quin ef-
fet Hzreticus,dicerer enim v.g.bond mihi niic eft fu-
rari. Neque fatis cft quod dicat ex [appofitione quod
velim peccare bonum mihi nunc eft furari; hoc enim
non eft indicium erroneum, fed eft indicium omni-
no verum. Non requiritur crgo.vllum iudicium pra-
&ticum erroneum , ve aliquis peccet , imo nec requi-
ritur iudicinm practicum quod przcedat adtum vo-
luntatis , quia intellectus per actum voluntatis deter-
minatur ad hociudicium , non poteft autem dari iu-
dicium pradticumante actumillum voluntatis , ergo
voluntas poteft {e ipfam determinare pofito iudicio
{peculatino de amabilitate ipfius obicéti , quamuis
pofito actu voluntatis ante operationem externam,
neceffario preecedarimperium intimans potenciis de-
cretum voluntatis,

o

arc , L‘IEU

Secandz  Secunda parsafferens efle impoffibile moraliter vt
E’“.‘”’ Pro= Angelusaut homo peccet fine defeGtu aliquo confi-
aliQ.

derationis : probatur omnibus illis argumentis qui-
bus Thomifte , Valentia , Valques probant fuas fen-
tentias. Hoc enim vaum probant SCtiPtm‘a: dum in-
confideratiz humane tribuunt omnia qua inmundo
{unt peccata , Errant omnes qui operantur iniguitarem:
defolatione defolura ompis ierva , quia non eff qui re-
cogitet corde : Erranimus 4 via weritatis , lumen in-
;e?!r’gemix non lluxit nobss, Probant etiam Pacres (-
pe afferentes cum Auvguftino neminem obdurari,
quin cxczcerur. Denique probatur , quia nullum eft
peccatum quod Deus impedire non poffitimmitten-
do peccatori cogitationem aliquam congruam , per
quam proponererir nliquo& motiuum , quo volun-
tas retraheretur a peccato , quamuis femper poffec
peccare ; ergo. quoties committitur peccatum : repe-
ritur in‘peccarore inconfideratio motiui , per quod
peccator recraheretur a peccaro.

2 SO"'{‘“O Ad primam Refp. Scripraram & Patres & Philo-
Tl - iz e dracal . : = -
i:::afiic;nuﬁ fophum de hae foliim impotentia morali debere in-

celligi , non autem de impotentia phyfica.

Ad fecundam Refp. prudentiam perfectam duo
dicere , recbum’intelleétus indiciom, & ele@ionem
bonam in voluntate , qua ita li‘quarur tale iudicium
vt fit veluti conclufio fy]logiﬁni > vt ait Philofo-
phus , poteft perfecta prudentia quatenus eft fndi-
cium intelle@us , Phyficé loquendo effe in peccatore,
non potelt efle quatenus eft ele@io {equens tale
indicium,

Ad terriam fatis dictum cft quomodo ad electio-
nem requiratur iudicium practicum erroneum , imo
nec indiciam prackicam,

Difp.I1.De Angelis. QuaftIl Se&. 11

STk Gl

et A :
Q{:a;ﬁfaﬂo a¢ Jacio A’?:'_[.’C»: peccanering,

S. Thom: art. 3.

\
tum eft primo, potuiffe
is modis pectare Ang
inuidia ta

demalifs innume- p

otuering
T

gelos quam fuperbid , vel Angeligl
etfi videtur contrarium dicere S, Thom, ter pecc
art.z. {ed nibilominus tamen primum faltem pecca- duam fe
tum primi Angeli fuifle propriiflimam {uper i el
Primo enim;quod peccare potuerit aliis Pluri 1
dis purus Lpiritus vix locam video dubitandi 5 potuit
enim peccare peccato inobedientia , irz , odij diuini,
infideliratis,infufticice. Nam eorum omnium capax efe

fe potuit fubftantia expers corporis : ramecfi fateor
P!(-'ccn‘ta_I_upcrb{.r,::c jnuidi:e‘muiru tacilius commirtei

ab haiufmodi {piritu potuifle , quam aliud quodlibet
peccatum, quia corum obiedta fune puré {piritualia,

per primam enim appetitur propria excellentia , per
lecundam odio haberur, & impeditar felicitas aliena,

quae duo facilé 1ivirirui perfectiflimo conuenire poll

funt. Vnde fecundd , dixi, fuperbiam veram & pro= Vetepec.
priam fuifle primum illud peccatum quo commiffo carust (i
Lucifer cecidit in @ternam nodtem. Tra enim ex Scri- Peii®
prutis, & communi confenfu Parrum tam conftan-

ter Theologi omues afferunt, ve comperta res fitac

prorfus indubitata ve re@é docent Suares lib. 7. c. §

Valques difp.2 32.Petauius lib. 3.cap.2.Notum cft il-
lud Ifaie cap. 1 4. Quomodo cecidifti de ceelo Lucifer qui
mane oricharss , gus dicebas in corde tuo 5 in colum con-
feendam fuper affra Dei exaltabo folium menm,&c. Bt
alterumillud Ezech. cap. 28. Tu fignaculum fimilitu-
dinzss tu Cherub exientms, innenta eff iniguitas in te, ele-
uatum est cor tunm in decore tuo, Quez duo teftimonia
licer intelliganturad litteram primum de Rege Baby-
lonico, alterum de Rege Tyrio, tamen communiter
Patres omnes explicant indubitanter de Principe
Damonum, eamque fenfum v ulgd interpretes afle-
runt fuifle precipué intentum 3 Spiritn Sancto. Idem
ctiam colligitur ex Iob 41. vbi appellatur Lucifer,
Princeps inter omnes filios fuperbia, & Luca 10. volens
Chuiftus {uperbiam compefcere difcipulorum , Pide-
bam(inquit)Satbanam gaafi fulgur de ceelo cadentt. Cer-
cum igirur effe debet primi Angeli primum peccarum
fuifle complacentiamillamin proprio decore ac per-
fectionibus thm nature,rim gratiz , vnde pofteain-
cidit in appetitum inordinatum excellentiz qua ve-
ra luperbia elt, Jn gua etiam dicicur Tobie 4. quod
anitinm fumpfic omnis perditio, Primus omnimm Lucifer
(inquit Nazianzenus )fublime elatus , perdidit (plendo-
rem > &5 cecidithuc inhonors.

Certum eft fecundo, quod conuincuntur falficatis Refellits
omnes illz fententiz quz ftacnune aliquod aliud fuil- wiples =
{e peccatum Luciferi quam fuperbidm. Primd enim; plc'cc:fz: %
falla pro certo oft fententia illa, in quam inclinare iuc,,_
vifi funt aliqui Patres quod peccatum Angelorum fuit
luxuria cum filiabus hominum , qua diluuio caufam
dederic. Cum enim orbi huic adminiftrando pre-
pofici effent 2 Deo (inquiunt Patres ftatim referendi)
pulchra capti {pecie mulierum , ftupri cum iis con-
fuetudinem habuerint , & eos cfle Filios Dei qui vi-
dentes filias hominum quod cffent pulchrz genue-

TNt ex eis gigantes : ita enim preter Philonem &
loE'cPhum » docuerunt luftinus Martyr , Achana-
fius , Clemens Alexandrinus , Tertullianus, Cypria-
nus , Eufebins. Sed eam tamen meritd fabulam ap-
pellac Chryfoftomus , & alij Patres , & ex dictis con-
{tare poteft. Secundd reiicitur etiam , {enrentia
illa Scoti qui mauule peccatum Luciferi appellare
iim‘im.l:zlcm quandam luxuriam ; fic enim {acuit i
plicem in peccato Luciferi debese poni quafi gra-

dum,




Conditio-
nes IICCCf‘-
faiiz,

Zaqualitas
cum Deo.

Beatitndo
naturalis,

De perfeftione fupernaturali Angelorum. 259

gradum, primum putatc e inorc.‘iamun_) amorem erga
féiy[hm,nimimu v1'dchucpco;111:ll1L:e;1F13111 in fua per-
fectione , fecundum ex priori qualy dlmanautem,]_)w
nit inordinati amorem fuz beatitudinis tanquam de~
bita huic tante pulchritudini vnde tertid inciderit in
ﬁi}acrhhm cluﬁ excolli voi.uir fupra Caeferos : primum
ergo illum amorem l'n'Oi.‘dll‘.L:tti.l‘m vocat bcorqs l_ube
riam,& hoc putat primum fuiffe peccatum primi An-
oeli: fed tametfi ab hac Complaccnrm fatear CG:PI'II‘C
E;mc ruinam vt priug dixi, principium tamen illa fuic
fupcrbixalioqui {1 feparctur ab appetitu inordinato
excellentiz, vix explicari poteft quomodo illa FllcFit
peccatum,quia poreft cuiliber valde licité placere fua
pulchricudo.Adde quod falfo diceretur apud Tobiam
citato loCo,ngd in fuperbia initinme fumpie om‘mi;'pef-
ditio. Supcrbm vero eft appetitus excellendi, fen emi-
nendi fupra ceteros: Elenatum est cor tuum in decore
o, Tertid, refellicur aleerailla plurium etiam , Pa-
trum {ententia,qua ponit Luciferum fold inuidia pec-
Calfe,quod dicere videntur Irenzus,Methodius, Epi-
phanius , Nyffenus : fed illi benigne funt explicandi
quod loquuti non fuerunt de omnium primo pecca-
to, {ed de illo quod ortum ex primo habuir , quod
paucis complexus eft {fanctus Leo , Primum ( inquit)
ﬁgper!am vt caderet, deinde inuidus vt noceret.

His pofitis obfcuriffimum eft inuenire quomodo
Lucifer proprio inebriatus decore commiferit pec-
catum illud graviffimum fuperbiz , quia cft difficilli-
mum dicere primo quanam fuerit excellentia illa
quam Lucifer expetiit , {eu quodnam fuerit obie-
¢tum fuperbiz qua peccauir Lucifer. Secundd , qua-
dnam fuerit peccatum alioram Angelorum. Tertid,
quznam fuerint horum peccatorum prazcipua cir-
cumftantiz.

€ L

. . \ 3 - )
Quanam fuerit excellentin quam inordinare
primus appetinir Angelus.

Atio dubitandi tora eft quia fi peccauit primo
RLucifcr peccato {uperbiz , dici debet quod inor-
dinate appetiit a]iquam excellentiam , fed illa vix af-
fignari poterit : quia hec excellentia vt fit obiectum
tanti huius peccati debet habere tria. Primo,veilla
non potueritappeti finc graniffimo peccato , propter
quod fcilicet ftatim vindex Deusrebellem in bara-
trum expuleric, & igneo catcere in @rernum claufe-
ferit. Secundo , vrilla excellentia fine crafliffimo er-
rore intellectus ab Angelo appeti ferib potuerit:nam
perfectiffimo {piritui vix error ille cribui porteft ,
quem frolidiffimus etiam inter homines vix admitte-
ret. Tertid , debuit illa etiam excellentia talis effe,
vtapta videretur ad erahendos alios Angelos in par-
tem criminis atrociflimi. Sed hzc tria reperire dif-
ficillimumeftin vlla excellentia quam apperere Lu-
cifer potueric.

Primo enim , communiflima multorum fententia
eft, quod obie&tum huins {uperbie fuit fimilicudo
quzdam & aqualitas cum Deo, quia dicitur apud
1faiam : Similss ero altiffimo quod etiam dicere viden-
tur Nazianzenus, Ambrofius, Auguftinus. Sed hoc
difficillimum tamen eft , quia zqualitasilla & fimili-
tudo cum Deo , ita eft manifefte impoffibilis, vt eam
appetere nemo poflit nifi fic fuleiffimus. Quomodo
ergo fingere (ibi hoc {omninm potuiffet Angelus,
quod in hominem mediocri praditum prudentii ca-
dere nulle modo poteft ? Adde quod nec eo modo
poterac reliquos Angelos in {focietatem turpiffimi
criminis allicere, nifi velis tantam etiam hanc turbam
ad huiufinodi zqualiratem alpitare tuto potuilfe.

Secundd , alij cum Scoto volunt {uperbiam hanc
fuifle nimitm appetitum nacuralis beatitudinis : fed

Tom, I,

hoc nen fuitfer peccatam fuperbiz , & illa bearitudo
etiam {ecundum retam rationem poteft apperi,
oftendendum itaque reftar in quo fira efle porueric
hzc tantainordinatio,Non enim placere poteft quod
ait Valques fitam in eo fuiffe hanc inordinationem,
quod contentus voluerit effe naturali hac beatirudi-
ne ; defpiciens alteram illam bearitudinem fupel‘n:l—
turalem , ad quam obtinendam dolcbat fe admiffum
ftatim non effe. Sed hoc peccatum pufillanimicas
appellari debuerar non fuperbia , quomedo cnim
excellentiam experiiffer fi manere porits elegitin in-
fimo illo gradu beatitudinis? vel ctiam quomedo
fine magno errore intelleétus poruit apprehendere
naturalem illam beaticudinem vt {ufficientem ad fa-
tiandum appeticum , & pra illa contemnere bearitu-
dinem ﬂlpemamraltm quaim fcirer efle incompna—
biliter preftantiorem 2 Imd fpé Patres docent fir-
perbiam Luciferi fuilfe appetitum rei alicuins quam
non habebat, Vnde prima mali labes non potuit effe
appetitus ille beatitudinis , quamuis etiam ille po-
tuerit fequi primum peccatum Angeli, fam in ra-
biem acti & Deo rebellis per fuperbiam cuius hic ob-
ie€tum querimus.

Tertio fanctus Thomas & cum eo Granadus , Pe=
fantius , Suares , Vafques , Arrubal. Volune fuper-
biam illam fuiffe appetitum inotdinacum bearitudi-
nis fupernaturalis : fed difficultas ftatim apparet quo-
modo inordinatus efle potuerit apperitus ille quem
de {e honeftiffimum cffe conftat. Aliqui enim dicunt
cum Vafque Luciferum peccafle peccaro prafumptio-
nis , quod beatitudinem folis naturz viribus fine Dei
auxilio confequi voluerit , quem ftatim apparet fuil~
fe rurpiffimum etrorem in intelledtu , quafi verd ! in-
ciperein Lucifero potuerit error Pelagij. Aliis vide-
tur doluifle Luciferum beatitudinem fibi emendam
proponi ex meritis , & nan dari quaﬁ debitam. Sed
quis non videatr illum eriam turpiffimum errorem
elle 2 Denique aiunt alij cum Suare Luciferam in
furorem actum efle quod dilata effet bearitudo , &
non data ftatim ex mericis in primo inftant. Sed cam
breuiffima illa mora fuerit vix eft credibile ranrum
inde peccarum oriri potuiffe.

Quarrd, alij plures Theolagi cum Catherino, Sua-
e, Pelantio , Tannero , putant - excellentiam illam
quam Angelus appetiic faille vnionem hypoftaticam,
quam inuiderit homini Chrifto , \‘chf:mcntérqut do-
lueriz illam homini potits decretam fuifle quam fib1,
Nam hoc peccatum eft gragiflimum fuperbiz , fine
graui errore intelleétus commicti potuit fuitq; apul-
fimum ad rcliquos Angelos auertendos a Deo, pro -
Poﬁtﬁ rei indignigte , quod Angelis homo effet im-
peraturus, Veram ex {uppofitione quod incarnatio
non fuerit a Deo przuifa & decreta nifi polt praeui-
fum peccatum Ade , necefle etiam cft, vt preuila
illa non fuerit nifi poft preuifum lapfum Luciferi;
arque aded fuit impoffibile vt obiectum peccati An-
gelici fuerit incarnatio abfoluce prauifa, quam etiam
fuit ilTJPUHi}JﬂC reuelari Angelis ante peccatuin eo-
mm przuilum,

Neque obftat quod ait Granadus Deam , praeuifis
conditionate futuris peccato Luciferi, Adami laplus
& incarmatione Verbi , poruifle vnico adtu predefi-
nire incarnationem , creationem Luciferi cum pex-
miflione ipfius peccati , & reuelationem incarnacio-
nis Angelo faciendam, ficut codem adu Prmdeﬁuit
gratiam, merita, & gloriam hominis eleéti ; .ppfe-fit
enim hoc pofito , vnio efle obiectum peccati Lu-
ciferi. Non obftar (inquam ) quia licet illa omnia
poflic Deus facere vno adu , femper tamen eric
impoffibile vt obieftum peecati Luciferi {ic Chri-
ftus , nam falcem in feientia conditionata videtur
peccarum illud Luciferi ve omnino independens ab

; Kk 4 incarna

Beatitudo
fupernatu=
ralis.

'l
1
1
1
]
1




Vera {en~

entia.

Aqualitas
honoris
cum Deo,

Contem-
peus- e~
gon.

Imperium
& adora-
tio.

Vnio hy-
poftatica

260 Difp.11. De Angelis. Quaft.I1. Sect.11.

incarnatione,alioqui non effet occafio incarnationis,
prias , nifi velis illas efle fibi mutuo cdufas

quod lﬂ'i‘hci\t-
" Dico iu’i:nb , excellenviam illam quam appetiuit
inaré Lucifer, & qua fuit obiectum primi illius
peccati , viderfomnino tuifle !}‘.ﬂiiitudinmu quandam
& zqualicatem non natuse fed honoris cuimn D_co:
itavtillius quadruplex fueric quafi gradus,non alcen-
fus, fed preecipitgj. Primus fuic inordinata compla-
centia & =ftimatio dignitatis fuz tim naturalis rm
fupernaturalis. Secundus independentia actualis ab
omni lege ac obedientia. Tertius imperium in omnes
& adoratio foli Deo debita, Quartus ynio hypoltari-
ca praeuila v poffibilis vel eciam ve conditionaté fu-
turasfic video conciliari poffe diflidentes {ententias.
Primd ergo ex Seripturis , & Patribus emnino pa-
tet , quod Lucifer ambiuit @qualitatem &¢ fimilitudi-
nem enm Deo : Similes ero atiflimo : elenatum e5t cor
tusm quafi cor Dei.Nazianz.Lucifer fublime clatus, ma=
gﬁzi Dei rqgiﬁ_m honorem, fj}emér;:! ,decu.: babens excellens,
Auguft.in Plalm.12 1. Qus volust ex fe habere id iy fiom,
v guaft [ibi effet id ipfimsiapfus eft. Idem fentiunt An-
felm.lib.de cafu Diabolicap.4.Rupertus lib.1.de Vi-

Ctoria Verbi Dei cap. 8. Guillelm. Parifienfis 1. part, *

2.part.cap 99.106.109.Bonauent.inBreuilogio, c.6.
Hugo Victorin. 8 hic eft omnino communis f{enfus
fidelium quod ambierit Lucifer fimilitudinem cum
Deo , nonnatura quod oftendi vanum effe, nifi for-
té fuiller affectus ille foltiminefficax ex parte obicct,
efficax autem ex parte fubiecti, quo pacto certum ef}
voluntatem {Zpé res appetere quas nouit cffe ]l'l'lpﬂi‘-
fibiles. Sed quamuis potuerit eo modo Lucifer in {u-
Pcrbi;nn cuancfcere , cexté tamen non eft probabile
quod Lucifer non peccauerit nifi per affeCtum dun-
taxat incflicacem, & c]uod co modo reliquos Angdm‘
dementare potuerit. Ambinit ergo equaliratem aliam
quandam cum Deo, quam nouerat elle poffibilem
quam fine grauiflimo {celcre non potuic appetere,
potuitantem fine mr}wf[};um erroreintelleétus ineius
defiderium cficaciter exardefcere alié{que trahere in
{ocietatem facinoris.

Secundo enim, rria proponebam quafi pracipicia
quez afcenfionis cupidus fibi fodi perduellis {piritus.
Primumeft, lcgum impolir.u‘um contempeus , amor
independentiz , inobedientia. Indoluit videlicet im-
pofitas {ibi leges vt feruo dilathimque beatitudinem,
nec fine nouis & nouis meritis obrinendam,Vnde iu-
guin earum paratus excutere , Diffumpere cogitat vin-
c#la @ dicit non ferniam 5 1d quod etiam aliis pluribus
facile fuader, & hzc eftindependentia folins Dei
maximé propria.Secundd appetir® libertate 1112 mor-
tiferd,potuit etiam velle imperium in omnia,& ado-
rationem Latriz quz (oli deberur Deo,fibi autem ve-
pote nobiliflime creaturz deferri voluit {altem ab
hominibus , id quod etiam [cimus deinceps rantope-
re omnibus {zculis; illi cordifuifle , cum (acrificia &
adorationem gentium omnium fibi tribuit. Tertid,
nihil eft probabilius quam qued excellentia inordi-
naté a Lucifero expetita fuit vaio hypoftatica;potuit
enim cognofcere illigs poffibilicacem vnde tanti ho-
noris cupiditatem animo imbibens , voluerit omnino
illam 2 Deo affequi, quod nulli crearare conuenien-
tius illa defersi poffer.Iddue facere potuit eo magis
cognouit eam fututid conditionaté;vehementer enim

illam appetiit , & eanegaramifcere caepit omnia , 8¢
alios indignirate rei cmotos nequiffimeé confodere.

Triahzc vt vides, indc‘pcndc“cin > imperinm cum

aderatione , ac demum vnio perfonalis cum Deirate,
non potacrunt appeti fine fummo {celere {uperbie,
Eotuc:unc appeti fine graui errore intelletus, & da-

ant Angelo fimilicudinem honoris cumDeo , ergo
fimilicado illa honoxis fuit obictun Angelicz fuper-

a

biz. Vbirecte aduertere licet cum Snare cap. 1. qua-
tuor in hoc Luciferi peccato reperiri {pecies {uperbiz
aS. Thoma enumeratas , arro iam quz lentivde
fe magnificentis, & factar magis quam parfit; pras
fumprionem que plura fuis viribus iperat {e polll’ af=
fequi : ambitionem quz altiora & fupra meritum
{fuum appetic : vanam gloriam qua vult cognofci,
eftimari ; laudari.

G AL

Peccatum aliornm Angelorum quale fuerit |
guas habuerit circanflantias,

Xplicato Luciferi peccato ex quo peccatum om-
Euc crium Angelorum tim hominum velut ex vene-
nato fonte P]‘OHleit,q[lJ?llt‘)[ prédi {olent eius velut
circunftantiz : prima peccatum aliorum Angelorum
rebellium. Secunda perfona que peccarunt. Tertia
tenipus quo peccarunt. Quarta negatio doni peeni-
tenciz.Que omnia breuiter explicari poflunt.

Dico fecundo , reliqui Ani__;ch quiadhafere Lucife-
I peccarunt etiam iispnbin: peccato ; eademque ha-
buerunt motiua peccandi, qua Lucifer habuir , inde-
pendentiam a Legibus ; imperinim cum adoratione,
vnionem hypoitaticam, quam eciam potuerunt cog-
nofcere non folim vo poflibilem ficur Lucifer , fed
etiam vt futuram:vnde in rabiem maiorem aéti secu-
farant vlcerits homini Chrifto fubiici eumd; adorare,

Ratio eft; quia certium et peccafie reliquos Ange-
los tlim imitatione , ttim fuafione Luciferi vt mox di-
cam , ex veraque autem inducki {unt in ﬁi}:crbinm &
apperitum fimilitudinis com Deo in honore ambien-
tes omnes {imul : independentiam , imperium , ado-
rationem , vnionem hypoftaticam. Quam etiam pro-
babilifimum eft oftenfam fuillc 3 Deo vt decretam &
futuram , C|11'iﬂfin\.q1m iplum coronatum aloid &
honore principem emnium conftitutum a Deo : quia
polt pranifum Luciferi peccatum cuius ynio hypo-
ftatica, vt abfoluté futura obiectum cffe minimé po-
tuit, decerni & renclari potuit incarnatio ofte: i
rebellantibus , & dininos honores ambientibus Deus
honio ab ipfis adorandus. Et hanc arbitror fuifle pe-
tram {candaliad quam allifi, & confracti {unt tumen-
tes Spiritus , viderirque confirmari ex eo Poiﬁ' quod
habetur Hebr. 1. Er coom sterum imrm’mirprEmo\gzmmm
in orbem terre , dicit ¢ adorent ewm omnes Angeli eivs:
& fic eriam explicari pollunt omnia que afl !

lique

1 fo=
lentde peccato Luciferi contra Chriftum ab initie
rebellantis , ille homicida eft ab initio,& cxtera qua
lace Pmﬁ‘qui:u{ Suares llb.j.cnp. 13. & debent intel-
Ug} de peccato Luciferi quod ﬁ.‘qliutum eft ex primo,
& de peceato aliorum .'lngclomm, quos, propterca
conftar , peccaffe peceato {uperbiz non omnino {i-
mili cum primo Luciferi peccaro idedque vocauril-
le fure meriro Princeps inter filios fuperbiz.

Dico tertio , effe probabilius fed non omnino cer-
tum quod Lucifer primus fuerit , & nobiliffimus om-
nigm Angulmum, fed dubium tamen non effe , quin
fuerirex fupremfs vnus. Iraenim omnino colligitur
ex Scripruris vbi appellatur Lucifer. Et principinm
viarum Dei s fignaculum fimilitudinis 5 &c. Que fuprd
dixi.Fauet eriam ratio, quia vix alioqui yomili‘(’r piz
czteris ambire vnionem hypoftaticam & imperium
in alios Folyit enim ( inquic Bernardus ) babere fubie-
&osyfocias dedigrati,nom aliam finé ob canfum, wifi guia
natsra merito videbat [¢ aliss amnibus eminere.

De Angelis aliis qui ceciderunt cum ipfos tria h;gc
dici poffunt. Prims illos fane plurimos , ac forcafse
longé plares quam fuerint 2ut fururi fint.homines,
fed pauciores tamen quamillos qui permanferunt in
gratia Duce Michatle , quod conftat ex eo quod di-
cagur:Draco canda fisa traxiffe tertiam partem Srellarum:

dicitque

Obiefum
peccat
aliorum
Angeloil,

Lucifes
primmus

pri £
Hngelor

Quot Ai-
geli rebel
less




De pettettione fupernaturali Angelorum. 261

A te in ignem ater-

dicitque folemniter
s eists » quod com-

st g paratws eff Diabol j
muniter eciam Patres atlerunt ; non folus cesidit vermn
agmine fepius ingentyaic Nazial s (:;l.r_m‘.é. 5§c1111({b,
illos Angelos non cx yno tantum m_liic orghng > AUE
Hierarchia , fed ex lix s Hierarchiis , quia {cilicet
apud Apolh)hin'z, Aumerantur inter A:lgelus Apo-
ftatas, Principatus & Poteftates non appellantur au-
tem vaquam Throni aut Seraphim quorum 1lli no-
minatur a Puricn.tc,ﬂliorum nomeneft ab ardore cha-
vitatis ; NEUCIum ANLem reperitur in illis quo alienati
funt A Deo, Tertid denique, illos omnes Angelos in-
ductos ad pcccandum fuiile a Lucifero , tum exem-
plotim {fuailone , quia tribu;'t Scriprura illi multicu-
dinem ncgoci.tri’-mi 5,8 confentiunt Patres omnes ac
Theologt vt mirain {it dubium hac in re fuiffe Vafq.
“Tempus  Dico quartd , Angelos non peccafle in primo in-
precati  ftanti fu creationis,, led neque peccare potmfle ex
Angelorl. (ppofitione quod habuerint eo inftantigratiam, po-
tuitfe aurem peccare firelicti fuilfent naturz fuz:led
neque peccaruit immediate poﬂ: pripum inftans,
quia cum fint difficilé mobiles nontam citd defece-
Funt a primb illo aétu amoris;quem in primo inftanti
habuerunt , peccarunt igitur poft {patium aliquod
temporis, neque nimis longum neque nimis b‘rc-uc vE
redke docent Salmeron in 2. Epift. S. Petri difp. 3. &
Molina hic are. 6. quiafcilicer dicitut Lucifer ambu-
lafle in medio 1;11)7"3.11111 ignitorum, pcrfc&us fuilfe in
viis {uis, donecinuenta ci’rimquims in €0, alﬂnrgna:ur
etiam illi multirudo negotiationis accedit pralinm
commillum cum Michaéle Diuinas tuente partes,
quz omnia notabilem quandam exigunt moram
temporis.

Verum autem immediaté poft primum inftansfuz
creationis peccare Angelus poruerit difficultas cit
tractari folita, dom agitug de cmnpoﬁcicmc coninui,
vbi certum eft inftantia non effe immediara. Sed hoc
often{um aliis eft non obftare, quia poteftin tempo-
re dinifibili fumpto inadequace fieri actio tora fimul
& indiuifibilis qua non commenfuretur tempos.

Non ege- Dico quintd,nullum corum Angelorum qui pecea-
1wt pee=  ruNE cgi[fc peenitentiam , fed neque illam agere po-
aitentiam, pyiffe,” Primum nemo negat Theologorum edicente
fic S.Petro epift.2.cap.2. Deus Angelss pecoantibms non
pepercits fed radentibns inferni detratlos in tartarum tva-
didst cruciandas;& S. Tudas v.6. Angelis wers (inquir)
qui non [eruanerunt [l principatiin; [ed develiguerunt
[ domicilium s 10 Tndicsum magni dieisvinonlss atev-
nis fih caligine refernanit. Secundum autem negant
Scotus , Gabriel , Salmeron , Lotinus in citatam epi-
ftolam S.Petri,fed melius affirmant reliqui Theologi,
quod Deus nullam ad peenitendum gratiam lapfis
tonceflit , qui erigerentur fi vellent ; & redirent ad
Deum : fed facim obdurati fint & in reprobum fen-
{umtradici. Videtirque indicari verbis illis Apoftoli:
Deui Angelis peceantibus non pepercit vbi omnine in-
dicatur quod Deus non fuerit paratus ad illis parcen-
dum, & fané inde colligi videtur, quia cum tanta fue-
xit Angelorum peccanrium multitudo vix eft credi-
bile quod nullus egiffet peenitentiam ,‘ﬁ eam omnes
agere potuiffent. Locus Cyyilli Hierofolymirani Ca-
tech. 2. difficilis eft : N ofEimus (inquit)guanta & An-
gelis condonanerit , indulget enimes illss. Sed hzc ver-
banon poffunt intelligi de condonatione propria fa-
&a malis,fed de fola bonorum Prx[éruationa Ratio-
nes ob quas Angelis [patium peenicentiz Deus nega-
uit, quod hominibus ram amplum largitur, plures af-
ferri folent , quasin trackatu de 1ncarnatione recen-
{ebo. Dabit eas Vafques hic difp. 239. cap. 7. Mihi
concludere luber cum Augultino tract. 9. in Toann.
ne fibi parci exiftimet velania hominum, {upplicio
terrenda eft Angelorum,

SEcT eI EL

wAn & quomodo bowi Ange!iperﬁwemueréée.' in
gratia, ¢y mevitum confummanering. ‘

S.Thomas, quaft. 62. art. 5.

X his quz dixi de peccato malorum Angelorum

facilis eft explicatio pexfeuerantiz bonorum ,
vbi ¢ria breuiter dici debent. Primd in quo inftanti
faca illa fuerit.Secundd per qua auxilia. Tertid qua-
le ac quanctum fueric illius meritum.

Rartio dubitandi primo eft, quia tametfi non eft
difficile inuemre in duratione malorum Angelorum
triplex inftans , gratiz , peceati, & paenz ; tamen id,
viderur efle difficilius diftinguerein duratione bono-
rii,vbi noneft nifi gratia, & beatitudo;quia diftinétie
iftorum inftancium fumitur ex diftinétione operatio-
num Angelicarum , fed in bonis Angelis non eft mu-
tata operatio poft primum inftans, quia Perfsucm~
runt in amere , que fuir operatio in primo inftanti
facka,erzo non it nifi duplex inftans in bonis Angelis.

Secundd , ve Angeli perfenerarent in gratia fruftra
nouum requiritur auxilium gratie, fi gratia qua data
illis fuit, vt elicerent primum aétum amoris in primo,
potuit eriam {ufficere ad perfeuerandum in illo actn
amoris , {ed potuit fufficere , igitur non fuit bonis
Angelis neceflarium nouum gratiz auxilinm , praeer
illud quod habuerant in primo inftanti.

Tetrid, {i meritum bonosum aded breui temporis
interuallo conclufum eft,cerce fequitur multos efle
{fantos in ceelo quorum gloria longg {it major,quar
gloria {upremorum Angelorum , quod tamen com-
muniter non admittitur, nam excepris B, Virgine
Santto Iofcph, & aliis fortafs¢ paucis certum cft
Angelos ficut longe {unt praftantioris nature quan
homines fic abundatioris etiam effe gloriz:

Dico ptimd, in duratione bonorum Angelorum
non minus licet diftinguere , tria inflantia quamin
duratione malorum » aded vt {ancti Angeli non fint
adepti beatitudinem ftacim poft primum inftans , fed
inea tcn‘;porismom i quﬁ mali Ar.gcli peccarunt fan~
¢t fuernnt viatores & in ftatu meriti.

Primam partem qua ponit criplex inftans in bonis
Angelis , aliqui negant cum Valentia, & Vafque, fed
diffidium eft de vocibus , quod vt explicem , certum
fit durationem totam Angelorum per certa quedam  Tria in-
inftantia {folere dinidia Thrologis quz inftantia non ftantia I
{unt inftanria noftri cemporis, {ed durationes perma- 2:’&”5 f\:k
nentes operationum Angelicarum , qua fingule poil gelis:
funt coexiftere pluribus inftancibus, ¢ pluribus etiam
Purtibus noftri temporis. Inftans enim Angelicum
eft inftans permanens , €0 modo quo @uum & @ter-
nitas dicungur inftantia, quia funt durationes perifia=
nentes,non fuecefiuz,fed totz fimul , atque aded in-
diuifibiles. Duyratio ergo permancns &4rota fimul
cuinfids operationis Angelice dicitur ii)t:_t;ns Ange-~
licum , ided ot induratione Angelica , gh wtinftan-
tia , qQUOT erunt operationes inuariare ,"g'fﬂrum vna
{uccedit alreri. Angelus v.gr.per hotanﬁ'vd per diem
manet in a¢ku dinini amoris , finita horg elicicadtum
odij , fimiliter pet horam : Duratip duarum illarun
operationd duo erunt inftantia,qug component EEin=
pus difcrerum,, requiricur ad hoc vt plures ill= ope= i
rationes non fiant eodem tempore,fed vt voa fequa-~
fur aliam , alioqui non erunt plura inftanria.

Ttaque in malis Angelis non eft difficile Oﬁe“f{“e

tria inftantia , cum primb Deum amauetint , demcl;
peccauerint » poftremo puniti {unt a Deo- Dr:_bom's
Angelis res viderur obfcurior ex €0 quod mai:\s An-
gelis peccantibus ipfi non mutaucTint operationem

primi inftantis, fed ber{euerauerine in eodem amote.
Kk 3 Sed,

Triplex
dubitatios

Aertio
prima.

1. Parw




262 Difp L. De Angelis Quat.11.Se& 11,

Sed, vt dixi,leue hoc dubiumeft, quia zqué diftingui
poteft triplex in bonis Angelis operatio , ac inmalis,
nam poit primum inftans,in quo fine aduerfario con-
uertuntur ad Deum ;, & iplum amant , nouus {ine
dubio debet fuccedere actus , quo refiftant malorum
Angclorum infultibus ; non quod primus ille actus
non ita feruensefle potueric , ve refiftercr etiamad-

uerfariis infurgentibus , {ed ibi cum nouum occurrat
obie@um , nouus etiam fine dubio aétus interuenic,
ergo ctiam nouum inftans diftingui potelt.
In fecundo Secundam partem quz afferit Angelos fanctos
g:f};'g‘ fuiffe viatores in fecundo inftanti negar Ferrarienfis
geli fu:;c lib. 3.contra gentes cap. 1 ro. contra communem fen-
viatores.  lum Sanctorum Patrum , & Theologorum : Valun-
tatis fuit Angelorum ( inquic S, Profper lib. 1. de vira
contemplat. cap. 3.) guod aliisfponte cadentibus ipfi in
fiea dignitate manfernnt < Idem docer Auguftin, hib. de
Cortept. & Gratia cap.11.vbi ait:Saniles Angelos per
liberum arbitrinm [fetiffe in veritate, Videtlrque com-
pertum quod Deus mqualiter fe habuit ad omnes
Angclos antequam aliquieorum peccarent.

Dico fecundb , vt pcccantibus malis Angclis, boni
pﬁr[i‘ucrarcnr in graria, nouam eis necellarium fuic
auxilium , fortius & robuftins eo auxilio , per quod
confortati {unt ad amorem in primo inftanti {uz
creationis.

Ratio eft, quia fine auxilio gratiz nemo continua-~
re poreft actom bonum prius inceprum , neque no-
unm yllum actum elicere : Boni Angeli poft primum
inftans non rantiim Pcri‘cucmmm in illo aétu amoris
quem inprimo inftanti elicuerant , fed nouum etiam
#tum habuerunt, vt oftendebam , quo tentantibus
malis Angelis reftiterunt, ergo nouumilli fine dubio
auxilinm habuerune. Er quia difficilior operatio eft
quando adeft vehemens tentatio , quam vbi nulla eft
huiufmodi occafio peccandi, maius etiam fuir auxi-
lium gratiz datum Angelisin fecundor inftanti ad re-
fittendum rentancibus , & vehementer impellentibus
ad malum , quam auxilium datum in primo inftanti,
in quo quicta & pacata erant omnia, fine vllo im-
pultuad malum.

Dico tertid, in fecundo illo inftanti fanéti Angeli
MeEruerunt augmentum maximum gratiz meritam-
que totum ita confummarunt ; vt dcinceps nihil fint
meriti per opera que in {tata beatitudinis exercent:
v. gt pet hominum cuftodiam, 8 minifteria Reliqua
commiffa illis 2 Deo,

Ratio eft , quia in co inftanti {anéti Angeli phu‘i—
mum creuerunt ingratia , in quo exercuerunt pluri-
ma opera pr.t{lantlﬂ];na virtutum nobiliffimarum,
medo perfectiffimo : illa enim {unt tria , quz ad au-
gendam fanétitatem minimo tempore multim va-
lent. Si perfectiflimos atus elicias vircutum, i plari-
mos,fi modo perfectiffimo. Fuerunt autemtria illa in
{fandtis Angelis quibus ad excelfiffimum gradum bea-
ticudinis obtinendum , breuiffimum i Deo concefl-
{um erat temporis fparium multiplicarunt adtus vir-
tutum , & earum omuium motina contulerunt in
vynum actum negotiatores peritiflimi, & eos fummo

cum feruore fanéti defideriy elicuerunt. Fuit videli-
cet Fides illa perfectiffima , qua falfis malorum fua-
fionibus reftiterunt, fuit Spei fumma perfectio, A mo-
ris feruor mirabilis , Rchgionis ftudium eximium,
humilitatis , conftantie, fortitudinis virtutum deni-
que omnium exercitium abfolutilﬁml_un,quud often-
dit breue illud fed potentiffimum , ac tutiffimum
Michaélis fcutum dicam an gelum : Qﬂfx vt Deru?
Vbiquatuor Syllabis omnem videgur conclufiffe ab-
: {oluriffime virtutis perfectionem. Victor Archange-
Lus;hoe vno clogio, toti rebellium exercitui par &
r1111'_Erior 5 & Deum vindicauica calumnia , & viam
fibi apernir ad fummam gloriam,

Nouz
gratiz ne-
ceflieas.

Magniru-
do meriti.

Quod autem confummatum etiam eo inftanti fue- Confy.
rit hocmeritum , adeo vt deinceps nihil eis accefferip Mt me:
ad promgrendum augmentum lvé,ltitmlinis,rcceptilﬁ- ik
ma Theologorum fentencia eft;quia licécnon pugnet
ftatus bearitudinis cam merito,cum Chriftus & bea-
titudinem habuerit, & merueric tamen infinicd,tamen
ex certiffima Deilege fimul & iuftiffima, nulli creatn-
re conceflum eft vt extra ftatum vie vicerids merer
poflic augmentum gloriz , alioqui homines etiam
beati augere poﬂ}:nt bene operando beatitudinem,
quod effec fané poflibile i Deus veller , fed aliter fta-
tuit Dei remuneratoris voluntas f;lpicnti[ﬁma » qui
hominum & Angelorum fic diuific LEMpOra vt pars
vna via efler ad meritum gloriz altera quies effer &
terminus in lnoﬂ‘cﬂ]onc gloria: ,in alrera prmlium Lin

altera premiuim.

Ad primam facis manifelt¢ oftenfa et dittinGio Soludy
triuminftantium etiam in' bonis Angelis quibusne- triamde
ceffe fuit nouam clicere aliquam operationem , vt tatio.
perfeuerarent in Fide Deo debita quod oftendunt -t
etiam praliantis Michatlis verba vitricia ; Quis vt
Dews?

Ad fecundam ex fecunda conclufione manifeftum
elt,quod auxilio robuftioriarmari Angeli debuere in
{ecundo inftanti vt pugnarent, & vincerent ; operati
enim {unt nouo & perfedtiori modo quam ante.

Ad tertiam parter eciam ex tertia conciuﬁonc,quod
breaillimo tempore magna obtineri poruerunt ab
Angelis incrementa gratiz. Plus videlicer fphtij con-
ficit Sol vno quadrante , quam formica: conficerer
mille fzculis.

QVASTIO 1IL

De sertio inflanti malornm dngelorum ffaty
wimirum damnationss ,ér pans.

S. Thom. qualt 64.

Acdtenus dixi peccatum & meritum Ange]m‘um
I reproborum & ele¢torum , nunc vox Domint
dividentis fammam ignis , & malis Angelis in pee-
nam peccati ardorem decernentis,bonis autem {plen-
dorem tribuentisin Pra:mium,vt interprcmturexinﬂé
Bafilius in Pfalm. 44. monet inquam vox illa vt diui-
fim agam dc peena, & de beatitudine horum fpiri-
tuum inter quos tantum interie¢kam eft chaos. Primo
ergo vraccurate peenam hanc explicem,nunquam (a-
tis explicandam, & nunquam fatis timendain propo-
nenda effe videtur Catholica veritas de peena Da-
monum, Secundd , paena fenfus in qua pracipua dif-
ficultas eft , & mere tencbre, Tertid, peena Damni.

SEETLS —F —
Peritas Catholica de pene maloram Angeloram.

\7T magnitudinem hanc ire Dei , & iuftitie illiu $
in rebelles l?il‘itus proponam , video pramitti
debere quinque in quibus continetur Catholica veri-
tas de hac peena , vbi multa, fine dubio communia
funt reprobis hominibus, 8 Angelis. Primo,verum ye-
ré fi aliquis infernus in peenam Demonum, & homi-
aum. Secando, vbi fit infernus, & qualis fit. Tertiv,
quEnam genera peenarum fint in inferno ad crucian-
dos damnaros. Quarto , quando cchcrit peena Dz-
monum, Quinto, quandin duratura fic.,

§oovade }

Fierom vere fit infernus aliquis in peanam repro-
borum Angeloram ¢ hominum.

Egant infernum yllum effe Athei omnes, negant

1 N libestini, & plerique impij quibus acceffereiam

elim




| De perfe&ione fupernaturali Angelorum, 26 3

# olim Marcionitz ac Albigenfes, ac demiim pofterio-

e i (xculo Caluinus, Bucerus , Beza , excazcante illos
omnes dementi (ud,& claudente oculos,ne videant
exitium in quod ruunt ; malunt enim negare infer-
num cffe,, quim abftinere & malicia , qua illos ad in-
fernum trahit. Contra quos omnes

2 Dicendum primo eft , certiffima Fide thmd}lm

effe ; quod reuera conttitutns i Deo fit aliquis infer-

nus;in quo reprobi omnes tiim Angeli, thin homines

detincantur & torqueantur.

Ratio eft; quia ftultum oan'nﬁJ elt infcmum_ne-
gare , {i eumomnind effe , certiffime affeucrent 1‘(‘1'1-"
ptur® omues thim veteris , tm noui ICﬂ'.!}‘ﬂ(‘l}l’la f1
Conciliorum , & Parrum ; & totius Ecclefiz {uffra-
gium indubitanter definiat , fi E:hn'u.‘c)rmrl :'n':mll fa-
pientum omnium confirmer authoritas, fi denique
o tam euidentes conieéture hoc d-.'mgnﬂrmlr 5 vt luce
lie clariorappareat exiftentia haec caliginis @rerne.Nam
v vbi quatuor hee reperiuntur in rebus qua a Dei vo-

lunrate pendent,cereé infipiencis eft dubitare, velnon
tenere aliquid tanquam omnind ceream. Quid eni1ln
vltra requiri poteft , fi Deusi fe per i‘i'ranp s teftis
fit,{i Ecclefia, (i Concilia,{i Patres, (i omnes fapientes,
fi rationes efle infernum confirment, & credere certd
iubeancs
Ex {eri-  Primo ergo, nihil eft frequentilis in feripearis Te-
pusis.  ftamenti thim veteris, clim noui, Ifaiz 3. Praparata
eff b hheré Tophers (id eft locus Gehenne ) 4 Rege pre-
parata, profiuda ¢ dilatatanutrimita eips tonis & ligna
multa ; flatus Domini fions torrens fulphuris fiuccendens
eam. Tophets (inquam ) vallis et filiornm Ennon,
vbicremabant fud=i filios fuos Idolo Moloch, & lo-
cum defignat vbi perduelles filios Deus crematurus
eft in zternum. Praparata vero eft ab Heri, id eft, 4
principio mundi Diabolo Sc Angelis eius, explicirur
autem poftea carceris huius dimenfiones, & variz
conditiones ,de quibus poftea dicetur, Pergitidem
Propheta cap. 33. Quis porerst babitare de vobis cum
igne denoranie ? guss habitabit cim ardoribus fempiter-
wis ? whi Dens , iuxta interpretationem Hieronymi &
Procopij , terret impios exemplo 1gnis qui denorasit co-
Pias Reges Sennacherib brewiffimo tempore. In Plalmis
autem Regius Prophera,nihil obijeit oculis Frca]uen-
titis , quam infernum , Plalm. 48. Sicut ouesin inferno
Pofiti funtsmors depafeet cos. Plalm. g 3. Nifi guia Domi-
wies adinnit me , P:mz’r) minis habitaffer in inferno anima
measalia omitto innumera, vbi Prophetz,vbi Iob,vbi
Moyfes vique aded infernum proponunt,& graphicé
depingunt, vt czcus fir qui hunc non videat, & ftul-
tiidnmus qui non timeat.
Teftamen- = Neque obfturius in Nouo Teftamento Chriftus
tnouiaw- & Apoftoli de inferno loquuti funt,Matthzus, Mar-
woas. ey, Lucas referunt, Chriftum dicentern & inculcan-
tem , bonum eft tibs debilem sntrare in vitam aternan,
guam dnuas manis ant duos pedes habentem , mittiin Ge-
hennam in LN ELEVIHMI 5 N ignem inextinguibilem :
enmn timete gui pu::ﬂ cfr corpus & animam mittere ia?ge-
benpam = mortuns eff dines , b Sepultns eff in inferno.
S.Petrus cap.2.cpift.2. Dens Angelis (inquit) peccan-
tibues o pepercic , fed rudentibus nferni detractos , in
_ tartarum tradidit cruciandes, Sanckus criam Tudas, An-
| Zelos qui non feruancrunt fuum prizeipatum , vinculis
| aternis fith caligine vefersanir. Deftrib&nda hoc loco
effent Apocalypfis cap.x 2. 14.20. 21. vbi defcribitur
| lacus irx Dei magnus , torrens ignis & fillphuris de
quo bibane, qui adorauerant beftiam, & potauerunt
voluptatem mortiferam in calice Babylonis inde fta-
gnum ignis & fulphuris,putcus abyfli de quo exit fu-
mus in {ecula feculorum. Nunquid narrant Pro-
phete fomnia nunquid Chriftus deliria 3 nunquid
A‘J?Oi}oli aniles fabulas an vera pandunt oracula, &
tradunt nobis ea qua a Deo ipfo didicerunt , v illis

Failte

infen

Probatio.

territi caueamus nobis A loco tormentorumsy,
centies mentitus eft Deus in fcrfpruris svele
infernus:

eligitus
{treners

Secundo , eandem veritatem Catholicam creden-
dam proponit uoljis Ecclefia, lingud Spiritus Sandti,
& interpres omnium ¢is oraculorum , dicic autem
in fymbolo Apottolico Chyiffum defeendiffe ad inferos,
quod idem repetitur in Niceno , neque omitticur in
{ymbolo Athanafij,quod gui bons egerunt ibunt in vi-
121 &1EY BNt JULTET0 ﬁiﬁ!‘ﬂzl‘ﬁ' ignem aternum, addirque
ftatim,bane Catbolicam effe Fidem. Neque in ['ymbo-
lis dunraxar omnibus hoc Proponit Ecclefia , fed in
omnibus etiam Conciliis id definit , exprefiffime
autem in Concilio Toletano 4. Arelatenf 4. Floren~
tino {eflvlc. inlitceris vnionis, & inaliorum omnium
profeiione Fidei ; da enim vnum vbi hoe non habea-
tur. Denique {ancéti Pacres vox etiam altera Ecclefiz
mirabiliterin hoc argumento verfati funt , prafertim
quando oftendunt quam graue fic,non fentire quod 1l-
Luminat, [entive guod ernciat , ( vtloquitur S, Profper
L. 3. de vita contemplat. c.17.) exundantss trcendster-
vibiles crepitus pari , barathys fumantis hopribils caligine
ocitlos obeacari , profindo gehenna flactuantis immergi,
edaciffimis in aternum dilaniars vermibys s Hiee finiric
Longumeffer referre qua habent Eucherius in homi
liis ad Monachos,ex quibusaliqua in {equentibusre~
ferentur, Gregor.l.4. Dialog.c.36:& Lg.12.13. Mo~
ral. Tecrull. in Apolog. cap.11. & 40, Auguft. L2y,
ciuit.cap.1 1. Chryfoft.orat.in fecundum Domini ad-~
uentum. S.Iuftinus q.75.

Tertio , penetrauit etiam ad Echnicos hae notigd
inferorum quam fine dubio 3 Moyfe v alia plm‘aﬁ
ab aliis {eripturis didicerant, Referunt autem ex hu-
tufmodi Ethnicis plurima Clemens Alexandr, in pro-
trept. Tert.loco citato. Minucius in O&auio, £neas
Gazzusin Theophrafto,Eufeb. I. 1 I. prazparationis,
Eugubin. de perenni Philofophia l.1. ¢.22. nam v. g
de inferno exprefsé loquitur Plato in Gorgia fub fi-
nem, & in Phadone fib medium. Trifmegiftus c.1c.
Afclepij & c.1.Pimandri.

Quarto;rationes etiam tium 3 priori, tiim a pofte-
tiori probare poffunt id quod intendicur. Prima i,
quiz iniuffus Deus effes,fi tot crimina, quz commic-
tuntur quotidie ab hominibus manerent impunita,
non puniuncur autem faepiflime in hac vita ve patet,
ergo necefle omnino eft vt in altera puniicur, Accedic
commifliin Deum enormitas peccati,quod nulla pee-
na fatis ynquam punire valet, nifi fit zterna > ergoeft
omnind equum vt peccarores pro meritis in deftina-
to aliquo loco {upplicij puniantur vt videant IE‘mpcr,
quam malum & amarum illis fit in dominum deli-
quitle. Secunda rario fit ex innumeris & feré quoti-
dianis,ttun demonum,tim hominum apparitionibus,
ex multorum etiam hominum raptu ad videndos in=
feros,accedunt ctiam montes ignem vomentes,, quos
inferni velut hiatus, & {piracula reété vocat Tert.
veex illis conijeiatur de Hammis in fubterraneo illo
peenarum thelauro reconditis, atque adeo eriama
viuentibus infernus quafi videatur.

Haec quatuor ve in pauca nunc colligam, fic luber
ratiocinari demonftratiud. Nam in re qua non efk
necellaria, fed contingens 4 fola Dei voluntate pen-
detynulla porui probatio afferri efficacior & certior
qudm fi hoc voluiffe Deum , certd aflerat ipfe Deus:
per omnes ﬁ‘riprums, per totam Ecclefiam , per om-
nia fymbola Fidei, per omnia Concilia, per omnes
Patres , per fapientes eriam Ethnicos, pet emidentes
coniecturas. Imbd addo fi reuera datetur infernus
quemn poiﬁ- dari eertiffimum eft; quonum argumento
alio conftare poffetillum effe in aleera vira qua nen
paret oculis, nifi co quod ducerctur i tot teltimoniis
aded eutdentibus , vt fi vera illa non effent, certé iy=

ftiffime

Authoriras
Ecclefi.

Sapientes
Ethnici,

CoieQure

gy i

!

| B
g
k1
!




264 Difp.I1.De Angelis. Quaft. 111, Seé. .

fifimé pomiﬂbnt dicere fe 2 Deo ipfo deceptos elle
qui rei falfz tam clara volueric efle argumenta.

Seans L1
Vhinam [it infernus ¢ qualis fir.

Stendi dari te vera infernum; id eft animas pec-
Ocutomm 8¢ Angelos veré pun 2 Deo,neque fa-
bulam illam efle,fed certiflimam, & comperriffimam,
& Catholicam veritatem , nun ¢ ve refpondeatur ad
quzltionem quid fit , videndum _C!_ln > anillud fic {pa-
tinm aliquod corporeum, an fit fubrerraneum,quam
latum fic & profundum. 2.

Dico {ecundo infernus locus eft corporeus (pecia-
tim deftinatus ad panan:in imis terrz vifceribus ef-
follus : profundiflimus , & capaciffimus multa conti-
nens milliaria : vbi detinentur  claufi Dzmones cum
hominibus reprobis. ¥

Prima pars, quod infernus locus fic corporeus de-
putatus [pecialiter ad penam peccatorum probant
allatz i‘upm probationes Scripturarum,Cenciliorum,
= Patrum,conieturarums, & rationum. Sed adhuc ra-
men {uppetunt alia non pauca qua addi poflint. Pri-
md ex Veteri & Nouo Teftamento,Sapientiz 5. Ta-
lia dixerant in inferno gui peccanernnt : Ecclefiaft, 2 1.
Fia peccantium complanata lapidibus. 5 ¢ in fine illo-
remsinfers & tenebre & pese: Dcpingltu I autem gra-
phice a Iob cap.10:vbi vocat eam texram Tentbrofim
€5 opertam mortis caligine ,terram miférie ¢ tenebra-
v, vbi vmbra mortis 5 & nullus ordo , [ed fempiternis
borror inkabitat : & cap. 2z0. de hominibusloquens

iﬁlgcnribus voluptati : Duennt in bonss dies fios, &

Locus cot-
porcus.

11t Pynito ad inferna defeendunt , quod etiam regi Baby-
lonio Ifaias comminatur cap.14.Ueruntamen ad infer-
s detraberis vffue ad profundsm laci.In noto etiam
Teftamento fepiffime locus idem defcribicur ali-
quando, vt dixi, ( gehennm ) nomine : Eum timete gni
poreft & animam (5 corpus perdere in gehennam : Ali-
quando nomine (inferni ) mortus eff dines ¢ fepultas
et in inferno: Varie quoque in Apocalypfi pingitur:
Lacsth vra Det magnst, torcular vini ére Dei omnipoten-
145 & mors fecunda. Secundd Patres idem {zpé repe-
tunt ; & inferni horribilem fpcdcm proponunt Ter-
tullianus c.47. Apolog. Si gebennam comminemur gus
[bterraness eft avcans ignis, ad peenam thefanrssdecha-
chinnamur : Cyrilllib. 1.in Ifatam cap.s. Locws est in-
Jernus miferyarum animarum carcer horrendus,& orat.de
exitu animz docet eas animas que in peccato mo-
riuntur , Deduciad opaca terrarum s in terram tenebro-
Jam, g fulsginofam, in infimas infernovum carcerum par-
te5,8&c. idem argumentum fusé perfequitur Chryloft.
homil.49. & so.ad populum. Denique aperta ratio
eft,quia ficut pro amicis Deilocus vnus eft quictis &
przmijsfic pro inimicis vnus etiam elle debuit carcer
& fupplicij locus ybi miferi degant & moriantur ve
victime domini exercituum, vt habetur Ifaie 5 4. Ie-
remiz 46. Ezechielis 39.
Secunda pars , quod effollus {ub terta s & vicinus
centro carcerille fit ad quem nulla ¢ ceelo lux pene-
trare poffit, colligitur ex Scripturis Numerorum 16.
Difiuptaesi terra (b pedibus eornin, @ aperiens os funm,
denoranit illos , defeenderiintgue vins in infernmn operti
bumo. Idem indicant allata Iob teftimonia, & alia vbi
vocatur ﬂby!ﬂis s puteusabyfli , profundum laci. Pa-
trum eadem vox eft s quamuis fubdubitalle videancur
Auguft.lib.27.Cinit.c.16.Gregor.lib.4. Dialog. c.42.
Tertull.autem cleganter Iib.‘ deanima cap. 5 5. poft-
quam rerulic Placonem dixitle quod infernus fit velut
sremium terra,quo labes omnes mundialiam fordium
confluendo, & ibidem defidendo exhalent, ftatim ad-
dit,Wobis inferi mon nuda cancfitas nec fubdinalés aligua
[entinacreduntur | o infoffa terre ¢ in alto vaftitas ¢
- i ipfesvifceribus eins abflrufa profunditas. Congruentia

.

Subterra
effoflus.

demiim afferri poteftquia debuerunt damnati rem

0

tifimi efle a ceelo, & a Dei throho , ficut remotiffi-
mi {unt a milericordia. Imo in infimo debuerunt mup-
di loco agere,quod contempriflime fint creatwrz, co
quod Creatorem L’un[cmri‘uzm ; €0 etiam confluere
debuerunt omnes mundi {fordes , vt augeant teterri-
mum feetorem ; ed denique (vt dixijnulla lux :1,’%‘1413@,
re, vt in caligine fepulti luerent peenas tencbrasum
quas pratulerunt lumini cui fuerunt rebelles,

Tettia pars,qudd ampliffimus,profundiffimus , ca-
paciffimus fit horrédus hic carcer certiffimaeft , quia
debet efle fufliciens ad capiendam innumerabilem
damnatori multitudinem tum hominam , tiim etiam
dzmonum, qui fine dubio apparebunt in corpotibus
ignitis,ac proinde locum occupabunt fine penetratio-
ne, Multitudinem autem hominum damnatorum pu-
tac Leffius peruenturam ad vicies aut tricies mille
milliones conieétura ducta ex {zculis 6o. quibus du-
raturus efle credicur mundus : alij exrendunt ad cen-
tum millia millionum vnde colligunt locum illum ef-
fe debere capaciflimum , in g fic etiam ftagnum il-
lud ingens ignis & fulphuris de quo poftea.Quantum
autem f{patium illud efle debeat non fatis conftare
potelt. Ribera incap.14. Apocalyplis putat {patium
eius efle ftadiorum mille li:xccn!orum,qu;r coitinent
milliaria Iralica Ducenta, & Germanicas Lencas quin-
quaginta. Spatiumverd illud valde contrahic Leffius
ad duas fcilicet Leucas cubicas , quas contendir (uffi-
cere ad capiendam damnatorum multicudinem decu-
plo maiorem,prafertim cum damnati non ita {inc dif=
ponendive liberé poflint ad varia loca moueri : ¢
grcgnbu;irur enim omnes in vnum cumulum inflar
carbonum,aut lignormm ardentium : ftupa enim col-
letafynagoga peccantium , & confummatio illorum
flamma ignis.

Quarra pars quod eo carcere claufi fint Daihiones
omnes, & homines damnati, fequitur ex dictis: quod
tamen ita infcili'gi debet vt ante dicmludicij mulei
tamen Dazmones exura infernum vagentur & verfen-
tur in acre, qua communis eft fententia Patrum & ad
Fidem Apoftolicam pertinere afferic Auguit. lib.x1.
in Gen.c.26. Videtarque colligi ex Scripruris vbi ap-
pellantur Demones : Retlores tenebrarnm harum i fpi-
ritualia neguitie inceleStibs : Principes poteflatis aeris
buiys. Sed poft diem Iudicij claudentur omnes tecro
illo carcere vt defcribitur ¢. 20. Apoc.ﬂyplis.

Ex quibus omnibus difficile noneft colligere,quam
fit horribile antrum illud (ubterraneum longiffimé
diffitcum a ccclo,\‘aﬂ:ifﬁmum,proﬂmd1[ﬁ;111[i]1,:;ﬂ[igi-
nofiflimum, & fwridiiﬁmmn.Vocatlilli;u:HnmmﬁPi-
eis & fulphuriz, Yob , Terram tenebrofam , & opertam
mortts m!:gme.

-0~

Neot ISkl
Quenam genera panarum (int in inferno.

Ic rradita horribilifimi carceris velut ichnogre-

})hii. Sequitur vE ca propona genera peenarum 5 8¢
t()l'll‘]c['lt{_)[l‘i Llll()ﬂ.lrﬂ IOCHS PfUPfllIS (.‘{1[ ill{'ﬁ‘l’ll[l{i » ql]id
nimirum teneri debeat tanquam omnino indubita-
tum de illis peenis ; quid vero dubium aut etiam ficki-
tium indicari debeat. In primis antem celeberrima
difficulcas eft  verum ibi fir verus & proprié dictus
ignis crucians damnatos:quomodo autemipfos etiam
{piritus cruciare puiﬁt,p(litca cxphcabirur. _

Elle autem verum ignem in inferno negarunt iam
olim omnes Epicutzi , & Atheiapud Lactantium,&
nunc recentiores Herericiapud Coccium iib.!.U-t'._j’-
ex Catholicis folus innentuseft Cacherinus qui aufus
eft dicere ignem inferni non efle nifi mécaphoricum
neque alind effe quam graviffimum dolorem ab
irato Deo.

Ratie

J'm‘.p'_im.
nus,

Carcer de-
monum, &
hominum,

Tgnem io
infernone
gar_mlt s
quiy




def
L&
ity

Depertedi

SRR e
Triplex  Ratio verd dubitandi cfle poreft primd, quia ficut
dubitatior i feripruris dicitur cffe ininferno ignem,fic dicun-

Conclufio
affirmans.

Seriptura.

Patres.

tur etiam efle vermes , vinditla impif ignis & vermis,
8 alibi fonis eovum non extinguitur 5 & vermis eorum
san soritar » dicuntur etiam effe niues Iob. 24. Ad
wimium calovem tranfeat ab aguis niniwm: led yermes
& niues non ibi {fnmunturnifi metaphorice , ergo
ignis ibi duntaxat cit metaphoricus. 1P

Secundo mulp etiam Patres ignem non ibi vuicrn-
tur pm:c{cnili {piritnalem ac mcmphoricum prafer-
tim Auguft.& Damalc. videturque ex Euangel.Luca
polle confirmari, nam ibi dicirur ardere diues cpulo,
co Pm[[-us modo,quq dicitur h:\.bﬂ;c hngu:::. > quam
P::ihilﬂr refrigerari : fed cum non {it n‘iil anima, %m\—
guamillam non inrclligim_r habere nifi mcmyhoqcc,
ergo ignis ibi etiam eft folum metaphoricus & im-
P[OPJ.'ILIS, £ SE: LT :

Tertio,nonapparer qualis effe pollit ille ignis, qui
non eger pabulo,non confumic damnatorum corpo-
12,lucem non habet,neque [peciei ciufdem eflc poreft
cum noftro igne.

Dico tertios eertifimum omnino efle;neque fine
{umma temeritate negari pofle quod fitininferno ve-
rus ignis corporeus , quo crucientur damnati omnes
tim Angeli tiun homines; ita conftanter Catholici
omnes doctores contra temerarium Cacherini placi-
tum quod hareticum effe merito iudicat Suares alij
cum Vafq. Arrub. Petanio foli certitudine theolo-
gica putant haberi, fed omninod indubitata , quod in
wmferno fit verus ignis.

Primo enim non petait Deas in omnibus fcripturis
ignem hunc clarits demonftrare Deuter. 32. fgnis
Jisccenfuss eff in furove meo s @& ardebit vfaue ad inferni
nowsffina; in hebraeo habetur vfgue ad voraginem infe-
vigrem. ludith. 16. Dakit ignem ¢ wermes in carnes £o-
rum,ut vrantur & videant vfgue in empiternum. Ploao.
Pones eos vt clthanum ignissin tempore wultss tui 5 Do~
minws i 1ra [uda conturbabit eos s & denorabit eos sgns,
Plalm.139. Cadent fuper eos carbones, inignem desicies
eossinaniferits mon fubfifent, In nouo autem teftamen-
tomirum eft quam crebro ignem illum nobis Chri-
ftus obijciat in fententia Iudicis Matth. 2. ITre in
dgnem ereynum qui pararus est Diabolo. In parabola Zi-
zaniorum Matth. 13. Exibune Angeli & feparabunt
analos de medio inflornm 5 mittent eos in caminum ignis
ibi erit fletus @& [Pridor dentinm. Marci 9.Bonwm eit tibi
debilem introire in vitam 5 guam duas manus ant duos
pedes babentem mittiin egnem inextinguibilem , vhi ver-
PRLS COr IR 107 OTILUT ST :;gm'.: non cxr:'ﬂ:ssﬁrm' Luc.1j.
Crucior in hac flamma. Apocal. 14. Si guss adorauerit
beftiom eruciabitur igne & filphure , ¢re. Quero ego
hic , verumilla fint clara, vel viram ﬁpi;mr meta-
phoram.

Secundo , Sanéti Patres ignem illum realem certd
profitentur Auguftinas lib, 21. ciuit. cap. 10. docer,
quod werzs fed miris mods féirirm iuc-‘orpﬁreo:pa'rzﬁ cor-

Poralis ignis affligst, Ambrof. in Plal. 118.perturbari fe
ait cogicantem ignem illum perpetuumsiflud fine fine in-
cendinm perfidorur-. Cyprianus{ermon. de afcenfione
Domini , sucorruptibiles flamme nudum corpus allam-
bent, ardebit purpuratus dines 5 in proprio adipe frixa li-
bidines bullient, & inter favtagines ¢ flammas miferabi-
lia corpora cremabuntur, Eucherius mirabiliter homil.
1.ad Monachos: (‘un (inquit) inexpiabilis caro cape-
7itsCr infelte peccatis medulle feuiffimis gehenne sgnibus
penetrari & more fernentinm metallorumyinextingnibils
ardore , tora hominis fubffantia, intws infundi , ¢& de pa-
Seentibus flammis corpora & anime ex parte confmi,
£X parte nutrirt s vt inter medios f'grxium ga’oba: damnata
ity det pabulum 5 ¢ aceipiac incrementum, Vide

Towm. I.

cztera, ccmc]ud‘irquc ¢ Fegui tugenda in pofterum, vis
denda BURC Credunt , e quibus hac prius experienda
[unrsqian credenda,

Neque x:('rb certum duntaxat eft , quod ibi fit ve-
rus ignis, fed eciani plané conftac, quod fulphureus
ille fit, comuertentur epim (vt ex Iaia referebam ) tar-
renteseins i prieem (5 humus eins in fa'phur, Plam, 1c,
Pluet fuper eos Jagucos, ignis ¢ Silphur pars calicis
eorum. Imo illud efle vaftum & immenfum ftaga
num ignis fulphurei, quod cauitatem illam ex parte
replear habetur ex citatis locis Apocalypfis , vnde
recte colligic Leffius libro 1. capite 24. qualis
futurus fic damnarorum in inferno fitus , & mo-
dum quo arfuri funt , IGEIgentur enim intra ftagnum
in aceruos collecti, neque famma folim exrerits
applicabitur, fed membra omnia & vifcera inflam-
mabit, ardcbuntquc omnes vt catbones accenfi, & vt
ligna in fornacem conie@a » & {piritus itz Domi-
ni fuccendens eam.

Dico guartd, prater ignem illum quo torquen-
tur damnati, certum eft fore in inferno tenebras hor-
ribiles, feetorem intolerabilemdfumum denfiflimum,
fletum & ftridorem dentium , aliaque tormentorum
genera, quz Dezmonibus erit liberum €XCOgILare, ac
exercere iuxta fingulorum demerita.

Primo enim , tencbrarum {criptura frequenter mea
minit Ecclefial, 21. Fia peccantiym complanaia lapi-
dibusy ¢ in fine illorum,infert, ¢ tencbra ¢ pene; Iob
eriam vocat terram tenebrofam ¢ opertam MOTELS Ca=
ligine. Dicunt eriam [';rpﬁ Patres quod peccaror g4
tenebris tranfit ad renchras, & ita interprerantur id

ione fupernaturali Angelorum, 265

Affertio
dereliquis
tormentise

Tenebray

quod dictumeft & Chrifto de tenebris exterioribus in -

quas mitci iubetur ille qui vefte nuptiali non eft in-
dutus tempose conuiuij nuptialis: & fané canfat
caliginem horrendam fumus denfiffimus ab igne pro-
diens fulphureo: & in centro terrz lux affulgere
defuper nulla poteft, neque permeare opaciffima re-
pagula totius elementi terrze, Neque tamen deerit
illis aliqua lux vimbrofa , & nigra,¢ mediis flammis
emicans per quam {pectare miferi poffint fpectra
horribilia monftra immania ; tdm dzmonum, cim
aliorum hominum , quorum corpora feediflima vifu
horrenda erunt,

Secundo , fumus ex tantoigne , & ex tot cadaue-
ribus exuftis omnind fequitur , & illius meminit {z-
piflime [criptura tanquam tormenti moleftifimi pre-
{extim in Apocalypli vbi dicitur fumum fornacss ma-
gne aftendere in faenla faculovum 5 @ ¢ puteo abyfi
erumpere fumantes globos, Continetur autem neque
furfum cuaporari poreft halicus peftifer, fed totus
intra carcerem retentus incredibiliter torquet mi-
feros.

Tertio, feetor inde fequitur qualem nulla vaquam
camarina protulit ex confluentibus , vr dixi fupm,
omnibus mundi fordibus in illud fterquilinium , ex
fulphureis & venenaris ftagnivaporibus , fed Pm’.[‘c‘r-
tim ex illa tor cadauerum exuftorum colluuie , ynde
nidor exhalans mephitim feendiffimam {enfum odo-
tatus torquebit miferabilirer ; fi enim vel voum cadas
uer {ufficit ad inficiendum locum capaciflimum,quid
non efficient tot purulenta corpora , vlcerofa, pu-
trida , lurida , & tot feculis motientia fine fine
mortis?

Quartd , fletus & ftridor dentium quoram memi-
nit fzpé Chriftus , refpondere omnind videntur pee-
nz damni, & penz fenfus, in quas tota damnato-
rum miferia foler dinidi peena damni eft privatio bea-
titudinis,& bonorum omnium naturz,gratie.glorie,
fi folam excipias exiftentiam , que bonum etiameile
definet proprex cumylum malorum quem cogetur B

tl:

Fumus,

Foetors

Pena
damni &
{fenfus.




1]

266 DifpII.De Angelis. Quaft.IIL Se&. 1.

Ad fecundam Refp. illos Patres qui vifi funt dicere Ny i

Reliqua
{upplicia.

Non eft
ngs me-=
taphori-
<us,

1i: pena fenfus eft dolor pofititus, illatus ab exter-
ternis obie@is, Hzc enim duo fummam efficient
damnati miferiam , qudd omni bono careat , quod
omne fentiac malum,primum efficieq criftitiam maxi-
main & fletum, ¢x fecundo dolor erumper & ftridor
dentium propter intolerabiles cruciatus. Hzc au-
tem diviio adequata fine dubio cft , quia inter
malum privaciuum quod eft peena damni, & ma-
lum politiuum quod eft paena fenfus, nihil poteft
efle mediunm

Vierum autem triftitia & afflictio illa quam habent
damnati dé ptma.tionc omnium beonorum pr:el%:rt:]u
yerdbeatitudinis ; pertineat ad paenam damni, an ve-
£d ad peenaim fenfus, leuis queaftio eft,nam huiufmodi
meror propii¢ loquendo ¢ft pana fenfus , cum fic
malum pohtiuum & privatio etlam beatitudinis etiam
fi nullus fequeretir ex ea dolor femper eflet veram
malum , ficut amentia eft vera peena , quunmis 1gno-
retur ab co qui eam tolerar:& in pueris vera erit dam-
natio , quaruis triftitiam eotum Deus fit impeditu-
rus. Potelt taméx illa trifticia dici efle accelloria poe-
n& damni;quia connaturalicer ex ea fequitusr: Neque
verd illa peena damni poteft dici equalis elle in 6m-
nibus; quia eft privatio inzqualis beatitudinis, & tri-
ftitia etiam inzqualis ex ea fequitur proprer dider-
fam apprehenfionem,

Quintd denique varia & inaudita tormentorum
genera Damones excogitabunt pro libito ve excru-
cient miferos fpecialiter id commeritos ob diuerfa
peccata ; fic enim videtui indicaii Prouetb. 19. Pa-
rard funt derifivibus indicia , & malles percitientes fFul-

“torum corporibus, Vide omnine Cyprianum lib. de
Laude Martyij : Profperum lib. de Vita comtemplat.
cap.1o. & ratio videtur efle.; quia certum eft inzqua~
liz ominino efe tormenta damnacorum ; imd & varia
pro diuerfis peccaris deftinata elfe fupplicia , ficuc
varia in celo pro variis virtutibus {unt affignata pre-
mia , fi autem nulla effent alia tonmenta preter ignem
tenebras horrendi carceris & catera qua hactenus
numerabam , vna eflet damnatoram omnium peena
fenfis , tametfi enim reété ab Eucherio ignis inferni
(apfens dicirur ; ex co quod inequaliter cruciat dam-
natos, & pecenam adzquat demeritis peccatorum,
tamen perpecaum erit hoc miraculum , & longé vi-
detut conuenientilis quod ex aliis tormentis ponatur
ingqualicas peenarum illa quam dixi,ergo preecer igné
alia funt etiam in inferno genera peenarum. Vnde

Ad primam Refpondeo nonimprobabiliter poni
i nonnullis verum frigus , & veros vermes in infer-
fo propter allaras {cripruras ¢ {ed virumque ramen
ab aliis probabilius negari. ( Vermis ) enim nomine
fignificari folec communiffim¢ in receptiffimo lo-
quendi more confcientiz remorfus , & perperua eius
accufatio & ita vulgd explicant Patres ; quia cum
vermium motfus in tormento ignis effe iudicetur le-
uis peena , ioy videtur admittendum effe rantum mi-
raculum , vt viua perftent inter flammas hzc anima-
lia. Frigus etiam illud magis elfe folatium quim pee-
na : & locus Iob longe aliam haber explicationem,eft
enim dunraxat imprecatio temporalis peena in adul-
teros , quibus omne genus imprecatur peenarum @ &
fané fi effentin infero nives non video quarc dines
epulo aqua gurtam tantd poftulet contentione ad re=
frigerandum linguam. Traque nulld ratione paritas
eftinter illa omnia & ignem cutus tam crebra,& tam
conftans in fcripuris mentio eft, vt ille intelligi alio
modo nequeant, de frigore nunquam nifi {emel etiam
vbi non agirur de inferno : vermis autem etiam in
communi loquendi modo fignificat dolorem inter-
Rum de peccatis.

ignem inte
ficare ignis illius , & noftri differentiam : quia {cilicer
non cger mat :ria quam confumar , non deftruit cor-
pora qua Cremat , ext

eft , {ed rantum czli NUS : CUIn autem Crucier cog-
pota , certuin eft etiam illum fpjrim:llem non efle fed
corporeum. Ad id quod additur de lingu:i. diuitis
epulonis , Rcl‘pcndco pm‘oa'.)jrur illam effe tantim
parabolam vbi homo integer in co ftatu defcribitug
in quo poft refurrectionem futurus et vnde tam
ignis quam lingua metaphoricé non fumunrur fed
propric.

Ad tertiam Relp. ignem inferni eiufdem fine dubio
efle cum noftro (pecici , quamuis differar ab eo ac-
cidentaliter , proprer maiorem denfitatem matetiz,
& actinitatem longe acerbiorem. Fateor effe aliquo
modo fupernaturale quod nonindigeac pabulo , ne-
que corpora confumat vt recté docent Auguftinus
lib. 22.Ciuitar. cap. 2. 3. & 4. Tertullianus cap.48.
Apolog. Eft enim difficile , quomodo ignis qui om-
nia mixta foluit, & extenuat omnem humiditatem,
non refoluattamen corpora damnatorum. Sed cer-
tum tamen eft diuina id virruce fieri que prohibetne
calor extenuet & diffiper , fed duntaxac crucier. Ex-
plicar Auguftinus exemplo Salamandre , mongis
Athne, carnis Pavonis & aliorum que inter ignes
dicuntur illzfa manere.

5. IV.

De tempore qno capit pens demonum in
iﬁﬁ?’na.

Abemus locum & genera paenarum quibus eru-

ciancur [piritus nequam; nunc de rempore quo
Ceepere puniii, triplex poteft efle fententia , prima
quod eo ipfo inftanti puniti fint quo primim pec-
carunt, Secunda , quod illorum damnatio in extre-
mam diem judicij fic dilata. Tertia, quod noneo
quidem inftanti quo peccarunt damnatio eorum cee-
petit , fed breui aliquo temporis fpatio poft pec-
catum commiflim.

Ratio autem dubitandi eft primd,quia impoffibile
omnind videtur , vt quo inftanti peccarunt mali An-
geli, €o etiam puniti fuerint, quia tunc cum aliquis
reuera damnatus eft ; privatur omni gratia {ufhicsen-
te, fed quo inftanti Angelus peccauit habui fuffi-
ciens auxilium ad non Peccs.udum » €LZ0 non potait
Angelus damnari eo inftanti quo peccauit. Deinde
An‘c—;ciua in ftatn damnationis iam conftitutus , eft
impotens ad non peccandum, €o autem inftanti quo
peccabar , erat porens ad non peccandum, ergo @
inftanti non potuit Angelus damnari. Denique ar-
gumentari licér 4 fimili de beatitudine , quia non po-
teft eo inftanti fieri beatus quo poteﬁ peccare, ef-
ge neque poteft eoinftant dammari quo poteftnon
peccare.

Secundo , videtur etiam quod Dzmones igne in-
ferni non crucientur nunc , fed quod ea peena dilata
illis fic poft diem indicij, tumin extrema {ententia
fuprfmus iudex dicturus fit ; Ite i igtiem erernim gui
parats eff Diabolo s & Angelis eis » vbi fignificari
omnino videtur quod 1lla peena in tempus illudre-
feruara fit , ficuti etiam videntur dicere fanéti Pe-
tras & ludas locis {pé citatis , vbi dicitur: Qued in
indicinm magni diei referuantur cruciandi Angeli rebels
fes. Imd certumeftid ab innumeris afferi Patribus,
atque aded erroneum effe nullo modo poteft.

Dico quintd , certum eft non fuiffe Dzmones

damnates eo inftanci quo primidim peccarunt,quarguis
co

1i effe [piritualem , voluiffe tantim figni- ikl

Nnnd_;.
f':u ip;m:
4 noftg,

Prima &
bisatior

Sequnds
Jubitatie

Allerg
BiFa:iiIi.




i
tual,
Prima pars
londif.
[pecis
olteo,
|
|
|
Secunda
pats.
Fripla
tentia
na die |
1£i0n
Solario
dubiatio-
num.
|
punds |
gaties l
|
Tog
JiEA

De perfe&ione fupernaturali Angeloram. 267

o eriam damnari potuerint neque peena corum in
diem Iudicij dilara eft ; fed eadem fuiz ab initio qua
futpra clt in @rernum.

Primam parcem feré folusinter Tgeologos negar
Ferrarienfis alij omnes aflerunt perft j h:‘ Angelos
aliquo tempore in malitia , priufquam iuftus in cos
deieuiret Iudex ; fic enim {uader pralium illud com-
mitlum in ceelo interbonos & malos Angelos. Dein-
de nullum haétenus ex Scripeuris, aut ex Patribus
fundamentum dicendi peenam hane raum {ubitd rcbc]l-
libus illaram fuiffe , prefertim com confter peceal-
fe in calo Al;gcloa vbi torqueri peena ignis non
potuerunt, : el :

Quod autem potuerint co iplo inftanti quo pec-
carunt etiam damnari , negant nonnulli Tha’ologi
cum Suare 1ib.8.cap.2.Mihi vero cum communi fen-
tentia videtur debereafferi, quia ficut co inftanti pri-
vati funcmali A geli Dei gmtia,[ic potuir eis irrogari
pena; nonenimvideo cureodemillo inftanti tem-
poris,fed in pofteriori tameninftanti narure non po-
tucrint torqueri peena ignis.

Secundamn partem quz afferit Angelorum damna-
tionem efle nuncintegre peracti, non autem in diem
indicij dilatam negat Caietanusin cap. 2. 2. Petri, &
videtur ctiam cum 1llo {encire Petauius 1. 3. cap.4.2
nugg 11.5ed illa ramen communiffima eft, neque
{atis tuto negari potell; vt reéte docet Bellarm.l.1.de
San&orum beaticudine.c.s.

Ratio cﬂ:,quij Concilium Florentinum in decreto
Fidei definic animas defunétorum ftatim poft mor-
{i contigerir eas habere peccatum mortale,
in infernum detrudi , non habuit autem
m rationem dicendi hoc de hominibus ma=
gis quém de Angelis: quomodo enim deillis magis
hoc verum eft,quam de aliis, cum aque Angeli nunc
{int extra viam,ac anima 4 corpore feiunétz,vel cum
aliter Deus {e cum hominibus gereret quam cum An-
gelis. Imo i Angeli boni ftatim poft perfeucrantiam
admiffi funt in ceelum ad beacitudinem confumma-
tam, certmn etiam éffe deber, quod mali Angeli fta-
tim poft peccatum recrufi funt in infernum , quod
ctiam citato loco fignificar S. Petrus inferni rudenti-
bus detratles,in aternum tradidit eruciandos , vbi fer-
mo non eftde futuro , fed de praterito.

Ad primam Refp. quod damnatio fignificet, & tor=
mentum ignis, & catentiam omnis auxilij gratiz, cer-
té non potuit Angelus damnari eodem inftanti quo
liberé peccauic , fiaiitem fumarur pro tormento ignis
duraturo in Zternum > & carentia certa omnis auxi-
lij non pro eoinftanti , fed pro fequentibus certé
non videtur dubium , quin poffic Angelus eodem
inftanti quo peccat punisi,

Ad fecundam Relp. Patres illos omnes qui vifi
fune dicere quod Angelorum damnatio eft dilata viq;
ad indicium, explicari debere de confirmatione {en-.
tentiz,que tunc fier pro Angelis & hominibus; tunc
enim owmnes in inferno claudentur , neque liberam
demeonibus ericire {uper terram aut in aére manere,
vbimulei nunc habitant: Chriftus cum dixit ignem
illam paratum efle diabolo & Angelis eins,non negat
proprereaillos ceepille prius ille igne cruciari: ficuti
etiam S.Petrus & Iudas ita dicunt dzmones referua-
tiad diem iudicij, vt criam dicant illos fam rudenti-
bus inferni detractos torqueri,

S oF,

Viram peia Damonum in inferne futurs
[it alterna.

Oceft vltimum pundtum ex quinque illis quae
propefucram & omnium maximé admitabile

Tom, I.

tem

quod creaturas adeo nobiles , vnam ob culpam in
@ternum Dc'ns‘proicceric,rcquc apponet vt illis com-
C or it adhuc , quod omni generi probationum
{uaderi omnind debet,& perfuaderieftque probatnm
curatiffine prima fecundw in tradtacu de peccatis,
nunc autem iis omiflis que ibi digi.

Ratio dubirandi fit primo , quia quoties {‘criprm'a
comiminatur £ternas pu‘lms,{'xplic ari Facile Pot(‘ﬂ’. de
longiffimi rc‘glpuria mota,quo pacto certum eft.fzpe
in {cripraris {umi @ternitatem : ve cum dicicur PL.83.
Onod fernen Danidis in grevnum manebit, e7 luna dicitur
peé:;}é?a in eteranm 5 hoc eftin longum rempus , €rgo
etiam zrema penx nomind porteft incelligi pana
dinturna.

Secundo , grauiflimi mulei Patres in hac viden-
tur omnind efle fententia : notum eft enim de Ori-
gene id cfle non polfe dubium , fed preter illum
ctiam vix aliter explicari poflunt Gre gorius Nyf~
fenus & Nazianzenus , imd & Hieronymus cum
Ambrofio faus perfpicue locis olim adduis fiam
mentem explicant , & videntur negare pcenarum
&ternitate

Terrio, ratio qua id probet, vix afferri vlla poreft
imd fi peccatum infinitum non eft neque meretur
peenam infinit¢ intenfam; vix oftendi poteft quomo-
do mereatur paenam infinitam in duratione.

Dico fexto , peena demonum ita erit zterna vt
nullo vnquam temporum lapfu , nulla fzeulorum
quantacunque acceflione finem habitura ir. Ita om-
nino loquuntur quotquot Chriftian funt.

Primo enim teftatur id Deus fepiflimé in fcriptm
tis yerivfque ceftamenti,ve fzpé in fuperioribus dixi,
v.gr. Uaize 66. Fermis eorum nonmorietnr, ¢ igmis non
extinguetur,quibus verbis prophetiam fuam concludit
Prophetay wr legenribus infigar aculenm obijciens pena-
rum perennitatem. Daniclis 12. Mulsi gui dormiunt in
terre P#![ﬁer:, m{grlﬂbunt > alif in vitam aternamsalij in
opprobrium , vt videant femper : in hebrzo haberur iz
conteraptum fempiternum. PlLo1. Nimis profurnde faile
Sunt cogitationestugyvir iﬂﬁpiem nor cognofcer, ¢ fultss
non incelliges hacscum exorts fuerint peceatores ficut foens
e vt intereant in [aculit fzouli, tu antem altiffimns in
alernum domine, ludith. 16, Dabit ignem @ vermes
1 CATBES CoV uliny U Vrantuy ¢ feniéant vfGue in fempi-
rernsm. EX nouo etiam ceftamento non obfcuriora
neque pauciora fuppetunt tetimonia, Matth. 2 5. Ire
i igacm ateraim s iount bi guidem in fupplicium arer-
nuntyinfli autem invitam are nam ; legit Auguftinus in
combuitionem atevnam: Thellalonicent, 1. Qui panas
dabunt in intevitn aternss a facie Domini., Apocal. 14.
St guis adoranerit befliam cruciabitur igne & filphu-
e, € fumus tormentorum eiis afcendet in faon!a fzon-
Lorumi.

Secundd , teftatur Deus id etiam per Ecclefiam
que in omnibus conciliis id definit , in omnibus
Symbolis id propoanic , in omnibus conuentibus id
edicit. Sed per interpretes etiam {uos id eft fanctos
Patresid crebro repetit , 8 per cos peenarum zterni-
tatem (emper inculcar fidelibus vt zternicatis memo-=
ria infixa hareat illorum cordibus, fic enim tradic
Augufrinos lib. 2 1. cinicat. per multa capita, libro de
cura pro mottuis, & in Enchiridio cap.1ro. alibigue
{zpius Gregorius lib. 13. Moral. cap. 16. lib. 4. Dia=
logor. cap.44.Chryfoftomus homil. 9.in priorem ad
Corinthios,homil. 13- ad Philipp. homil. 12. in acta.
Eleganter omnind Terrullianus in Apolog. €ap.45s
Enimuero 5 inquit, #os gui fith Des omninm /pec‘_x{dfﬂ?‘ﬂ
a’ﬂuu@gimm > quigiEe ab eo aternam prnam pm-‘fb‘ft’m{f‘
merito [oli innocetie occurrimus,or profeientic plenit ‘“? et
ne s ¢ pro latebrarum difficuitate 5 & pro "‘{E”if"‘ﬂ-'lm"
CIUGIALiSyTID Aitt Hrini Vevi [EMmpHerns enm Limeites, &6,

I 2 Minucius

rima dia

bifatios

Sectinda
dubitatio.

Tertia
dubitatio.

Scripturas

Patress




Ratio.

Solutio
dubitatio=
num,

268 Difp.Il. De Angelis. Quaft.1Il Se&. 11,

Minucius felix in Q&auio : Nec tormentis ant modus
vllss aut terminus, ilic [apiens ignis membra vrit ¢ re-
[freir carpit ¢ nutrit. Cyprianus lib.ad Demetrianum,
guando hinc exceffum fucrit nulles iam penitentie locsss
eftshoc witavel amirtitnryvel tenetnr : Fulgentius lib.de
Fide ad Petrum, firmiffime tene & unllatenns dnbires
ex are Dei inffi aternigue Iudicy fempiterna ¢ incommi-
rabili prolata fenrentia 5 iniguos femper arfiros cum Dia-
bols. Demiim vt alios omittam Eucherius homil. 1.
ad I\[OI}&L‘EIDS:Q".@ non 'r'ff'if)i: canfi remedinmscarebit
fine fisppliciumsoccidente itague pana, & vinificante fen-
¢ fecules materia reparabilis & wunguam ad
wetam malorum termino f{g[.‘mf peruentels&ec.
Tertio,cur huiufimodi pana iufté debira fic pecca-
to licét finito , fuse alibi tradica eft ; reieis enim
plurihus aliis que_ {ine dubio vel nihil probant , vel
probant fimiliter debitam eile peccato veniali pee-
nam aternam , hzc vna placuic quam breuiter
fic concludo peccarum mortale tandin puriri de-
ber, quandiu integer manet reatus peene qui per il-
lud contractus eft ; quandiu enim manect o'hiig.Ltio
ad peenam {ubiri etiam debet peena: Sed teatus pee-
n quam commerit peccatum mortale integer per-
{eucrat per totam @ternitatem , quia perillud pecca-
tumin ¢o {tacu homo vel Angelus conftituitur, in
quo nihil omnine fatisfacit offenfo Deo ; cum enim
principium vitz in eo nonfit per quod opera red-
duntur {atisfactoria , 8 meritoria , certé nihil vao-
quam detrahic de obligatione {oluendi , quz proin-
de {emper perfeuerac integra , ergo per rotam xcei-
nitatem meretur peenam. Sed hac alibi fufids vbi
omniza etiam {unt foluta que aduerfis rationem il-
lam opponi poffunt.

Ad primam , Refp. concedendo quod in Scriptu-
sis aliquando v aliquid fignificerur longe duratu-
fum tempore , dicitur duraturum in zternum vt ex
multis locis conuinci poteft. Sed nego tamen quod
ex Scriprura in quibns fignificatur zreraitas paena-
rum , intelligi eo modo pofline , primo quia lirpé di-
citur quod ille finem nunquam fint habiture : Per-
IS EOTHIN 10T TROVIEL Y 5 (T {gm»'; non cxr;'nguemr. De-
inde ita intellexere omnia Concilia ; omnes Patres,
tota explicar Ecclefia, mternz igitur erunt in inferis
id eft nunquam finiend= miferorum penz ; imple-
bunt fecula & manebunt integrz omnibafque ma-
iores feculis , cogita tor f{mculorumn milliones
quot funt in omnibus arboribus folia, in omnibus
animalibus pili, in omnibus oceanis & maribus , &
fluminibus guttz , in omnibus littoribus arenz , imd
quot neceflaria effent pulueris grana ad replendam
capacititem totam a centro terrz ad fuperficiem
eonuexam ceeli empyrei , que multitudo excedit to-
tum illud quod humana cogitatio poteft affequi, &
t2men pott illam adhucintegra @ternicas illa fuppli-
ciornm erit,& reftabunt poitillam infinita fecula.

Ad fecundam , Refp. concedendo negaram fuiffe
ab Origene peenarum @ternitatem , haufti ex Plaro=
nis fontibus infania. Fuit enim ille fine dubio au-
thor dogmatis huius quo dicebatur Diabolam pur-
gatum vitils atque peccatis , priftinam aliquando
gloriam recepturu m vt loquitur Theophilus Alexan-
drinus epift. 2. Pafchali; immerito aurem purgare ab
co crrore QOrigenem nifi funt nonnulli recentiores,
cum tamen credibile non fir illum potuifle i tor Pa-
tibus falso accufari , & A quinta Synodo ; nullus
enim eft fere Patrum qui non hancmaculam Orige-
ni ateribaat, prafertim I—]im‘onymus » Epiphanius,
Auguftinus , Sophronius , ve nullas plané defenfioni
eins locus efle puiﬁ‘ videatur, Gregotins Nyfenus
explicari difficile poteft. Nazianzenus Hieronymus
8¢ Ambrofius de {olo loquuntur igne purgamrij.'

Ad tertiam Refpondeo allatam rationem “effica-

cem elle, & fi lateret nos ratio tante Dei (euerita-
tis fufficiens tamen ratio efle poiler Iuftici

zquiflime decernentis.

Lk

De Pana fenfis prepria Damonuim ab igne
inferornm,

Abes ex hactenus dictis Catholicam veritatem
HLEL‘ peena malorum Angelorum ; dixi cuim illos
VEro igne pro certo cruciari, locum vbi cruciantur,
torinentorum genera quibus cruciantur , tempus 4
quo caepit corum ihp‘l:iicium » & tempus quo illud
eft duraturum : in quibus cerea & comperta {unt om-
nia , parum autem aut portitis nihil efle poteft contro-
uerfiz Thcologic;r. Nunc autem nmdu.xquo 1gnis
ille corporeus cruciare poteft & infligere dolorem
{piritibus qui vere fit , & vocari poflic combuftio,dif-
ficultas eft ; vr fatentur omnes cum Auguftino adhuc
infoluta, nec vilo humano ingenio folubilis : in qua
tamen vt probabilia faltem dicamus, i dicere non
poflumus omnino cerra. Primbd mihi a periendus vi-
detur ftacas difficultatis & ratio dubirandi. Secundd,
{olationes minus probabiles afferendz ac reficienda.
Tertio , exponenda probabilior refolutio ¢
uerfiz. Quartd foluenda tora ratio dubitandig,

ST
Status difficaltatis & rvatio dubitand;,

SEcTIO

Vndamentum ergo difficultatis totius hoc loco

Funds-

eft , quia cx haétenus dictis omnino conflat, mentsm
quod ignis non modo cruciat , fed etiam vrit Dz~ fifcule:

mones non metaphoricé fed veriffimé ac propriifli-
mé , tam enim eft certum quod non eft metaphosica
duntaxar combuftio Dzmonum , Lluizm et certum
illos cruciari & vero igne qui non {it tantim meta-
phoricus 5 Dicitur enim ite in LIEM ELEYIUTM 5 Gl PA-
ratus est Diabolo i Angelis eins, vbi Augnftinus legic,
sncombuftionem aternam., {ed ignis ille pro certo ve-
tus’eft non metaphoricus , ergo etiam combuftio
Angelorum non eft metaphorica fed vera, realis;pro-
pria combuftio.

Vnde graniffima oritur ratio dubitandi primd, 4. -
R . Prima dw
quia 1gnis non porefk cruciare Damones per veram pipo,

combuftionem ; fi caufare in illis non poffit dolo-
rem fimilem illi quem anima fentit vhita corpori
quod combutitur ,.fi enim aliud eft genus doloris,
iamnon eft combuftio. Neque tormentumignis. Sed
implicar vt ignis canfet in i})irim incorporco dolo-
rem fimilem illi quem {entit anima ynita corpori,
ergo implic:!t vt ignis cruciet Dxmones per: veram
combuftionem. Minot probatur , vt ignis caufet do-
lorem in Angelo proportionatum dolori quem ani-
ma fentit vnita corpori quando illud comburitur,ne-
cefle cft v inwellectus Angeli apprehendat ignem vt
obiectum difconueniens co modo quo anima illum
apprehendit difconuenientem dum’ vritur corpus,
nam ad dolorem qui fine dubjo eft adtus vitalis , re-
quiritur apprehenfio obieéti dilconuenientis , & ’ld
doloré combuftionis , requiritur apprehenfio obiecti
eo modo dilcéuenientis,nam dolor viralis e fit a&u_s
appetitus {equitur ex apprehenfione obiedti , & ta
dolor fequitur ex apprehenfione obiedti tali modo
difconuenientis : fed ntelle¢tus Angeli non poreft
apprehendere ignem ve obieGtum ¢o modo difcon-
ueniens quo illum apprehendit anima,id cft per mo-
dum combuftiui , ergo implicat vt ignis caufecin
Angelo dolorem illi fimilem , quem anima {entic
exufto corpote ; veram {cilicet combuftionem. Mi-
nor non videtur egere probatione : Nam animaided
ignem 2pprehendic vt obiedtum difconnenients quan-

do

-




Secunda
dubitatio.

Euafio de
potentia
obedien-
tiali.

De perfefione fupernaturali Angelorum. 269

do corpus exuritur,quia {oluit temperamentum cor-
P.’JIES i vel continuitatem Parru‘nu quorum neutrum
eft in Angelo. :

Ex quibus formari polfe videtur enidens demon-
ftratio : 1gnis non cruciat comburendo > 116C eft dil~
conueniens per modum combuftini , nifi quia foluit
temperamentum , fed in {piritu nen poteft folucre
temperamentum , Crgo iguis non poteft cruciare {pi-
ritum illum comburendo.

Secundo in omni dolere qui vocatur combuftio
prater ¢ ulam effeéinam doloris,tria neceffario re-
quiruntur. Primo, dolot caufalis, fen id quod caufat
obieciué dolorem formalem , nam illud remocé eft
obicétum aliquod malum, v.gr. folurio temperamen-
ti : proxime autem eft {eniatio illa dilconueniens,
qué fenlus per-ipit illam {olutionem temperamenti
aut diuifionem , que fenfatio femper eft proximum
obie¢tum doloris,s & in communi loguendi modo
vocatur dolor; dicimus enim nos fentire dolorem
in manu, in pede; ¢, dolor enim & deledtatio fem-
per funt percepriones alicuius obiecti , vt poftea di-
cam. Secundo, aPPEUilui:i_l() talis obieéti rium remoti,
tiim proximi. Tertiv,dolor formalis qui eft actus ap-
petitus tlun fenfitiui , tim racionalis , fequensappre-
henfionem ralis obiecti 11:&*:‘:-1‘&1’:11 proximi, dolox
enim patlioeft: Videa nentot , vbinon eft dolor
caufalis, feu proximuim obicctum doloris , ibi neceft
:‘-H:r(-hcnﬁo, nec dolor formalis; in Angelo non po-
teft cfle dolor caufalis feu obiedtum doloris,quia non
ailla fenfatio , difconueniens tactui , ergo
nec eft delor ex combuftione , quomodo enim eyit
dolor {ine apprehenfione obiecti mali, feu malé affi-
cieiitis > quonmodo autem erit talis apptchcnﬁo huius
obieéti , [1non (it obie@tum eodem modo male affi-
ciens, & ingenerans talem dolorem qualis ex combu-
frone fentiri folet.

Sicigitur concludo totam difficultatem »ignis non
eft obieétum doloris qui eft combuftio nifi mediafen-
fatione , imo folailla {enfatio eft id quod vocatur
combuftio & tormentum ignis;fedin Angelo noneft
talis fenfatio , ergo nec cffe poteft combuftio & ror-
mentuim ignis,

Neque f{atisfacit aliquorum refponfio , quifolui
putant difficultatem dicendo id fieri per porentiam
obedientialem, nam inquiunt , ficut peream efficitur
vt aqua ltroc!uc;lt gmriam ,fic efficitur ve zgnis pro-
ducacdolorem combuftionis , & vt {piritus ita com-
burarur, per potentiam enim obedientialem ignis
cleuari poteflt ad producéndum id quod naturaliter
non poteft producere, & hoc modo fier obie¢tum
dilconueniens.

Sed contra vt ignis per potentiam obedientialem
comburar {piritum, debet intellectus Angcli appre-
hendere ignem elenacum obedientialiter , vt obie-
¢tum difconueniens permodum combuftiui, {ed non
poteftillun eo modo apprehendere nifi foluat tem-
peramentuim, & caufer talem {enfationem, redeunt-
que argumenta omnia priils facta,nam per potentiam
obedientialem non potelt ¢fleab igne dolot forma-
lis nifi fit dolor caufalis qui eft illius obiectam , fed
implicat vt in Angclo {it dolor caufalis qui eft, vt di-
x1, {olutio temperamenti, & eius perceptio, ergo per
potentiam obedientialem non poteft effe in Angelo
dolor formalis combuftionis. Non enim hic queri-
tar tantim quomodo ignis efficere poflit in Angelo
dolorem , {ed quomodo effe poffit obiectum doloris,
per potentiam obedientialem eficere non poteft
dolorém combuftionis, {i per potentiam obedientia-
l.cm efle non poﬂi: » neque caufare obieétum dolotis,
led non poteft effe neque caufare obieGtumeombu-
ﬂlionis,quod eft folutio temperamenti , & eius fenfa-
tio ; ergo per porentiam obedicntialem ignis caufare

cftextern

non poteft combuftionem ; non enim per potentiam
illam caufare poffer hunc dolorem,nifi efficiendo ali-
quid difconueniens, quaritur autem quid difconue-
niens producat in Angelo. Hac eft di&m{i:ns , ob
quam fateri cogunut omnes , Angelos veris quidem
{ed miris & ineffabilibus modis cruciariab igne cot-
poreosquia eft difficillimum inucnire quomodo ignis
poflit eleuari,ve {icobicétum o modo dilconuenicns
Angelosquo eft difconueniens anime vnite COXporl,
8 ingenerans dolorem qui dicitur tormentumignis :
non enim hic inuenfo dolorem caufalem remotum
qui eft folutio temiperamenti , neque proximum qui
cft fenfatio & perceptio talis {olutionis temperas
menti, Excogirarunt Dodtores Theologi plurima
{ubtiliffimé ad ecjus folutionem ; qua generatim <~
uocantur ad tria capita. Primum eft eonun quidi-
cunt ignem torquete demonem nihil in co efhcien=
do. Secundum eorum qui volunt ignem cruciase dz-
mones efficiendo in eis phyficam aliquam qualica-
tem. Tertium aliorum qui volunt ignem efticere in
Angelo qualicatem aliquam intentionalem, & ira cru-
ciare. Queetria figillarim videntur elle difcutienda.

Ly

Vtrum ignis combuyat Damones nikil inipfi
efficiendo. -

l)i_{im:l crgo fententia cffe potelt multorum Theo-

logomm : quoll ignis cruciat damones perme-
dum puri obiccti, nihil in ipfis efficiendo vel reale,
vel intentionale, quod video tripliciter exponi. Pri-
md enim Albertus,Guillel. Parifienfis,& pauci recen-
tiores putant demones [ola torqueri apprehenfione,
non vera led falsi ; putant enim {e torqueri, cum ta-
men non torqueantur, €o modo quo cunringi:fom-
niantes, & phrcncricos valde cruciari apprchcndcn—
tes {e abigne vel alio aliquo modo torqueri cum ni
hil camen reueraillos cruciet , cur enim non potue-
runt fimiliter demones torqueri.

Secundo , S. Thomas & Thomiftz omnes putant
torqueri demonem abigne,non pet impreflionemab
eo acceptams,fed per alligationem ad ignem tanquam
ad carcerem perpecuun exiftimant enim demones
femperignialligatosefle, ira ve ab co expedire {e non
poflint, & hanc efle difconuenientiam ignis cum
dazmone,

Tertid , multi recentiores putant torqueri demo-
nem ab igne,tanquatn ab obiecto difconueniente, ex
€o quod ignis ficillis perpetuum fignum irati Dei,
perpe tud illis rcpmibnmns divinaim iram, impcdiens
videlicet ne demon anertere alid pofli fuam co-
gitationem neque totius infelicitatis fuz oblinifci.

Dico fecundo,Demones n6 torqaentur ab igne per
folam apprehenfionem erroneam : neque perignem
rantum vt carcerem : vel ranquam ﬁgl:um irati Dei.

Primam partem de :thrchc'niionc falsa communi-
ter Theologi admittunt , probaturque quia conftat
ex fcripturis & Patribus allads ; quod demones vere
torqueantur ab igne, fed fi apprehenderent tantum {e
tUl'ClLlEl'l non \-’Cl'(\,' tDl‘ql‘inﬁ'l][ﬂr 3 Cl’go non torunﬂ—
tur perfalfam apprehenfionem. Deinde fi demones
eo modo torquentar, certé fimiles omnind {unt fom-
niantibus aut phreneticis , quis autem credat dzmo-
nem non certd fcire quod ignis nature hnlnat_erla%x
non eft difconuenienssaut adco efle infannm v exifti-
met {e comburi , cum reuera non Comburatm‘?.

Secunda pars ,de carcere igneo pro]:!if-tllfsfllllla cer-
to conftar ex {cripruris v poftea conuincam d:an-
nes ab igne cruciari & cremaristed fitantim detinen-
tur ab igne , nequeab eo aliam habent peznam , non
dicentur cruciari,& combuti; nam detentio folanon
eft combuftio ; ergo non fufficit peena huiufmodial-

Ll 3 ligationis

Triplex
{ententia,

Prima ex-
plicatio.

Secunda

Tertia,

Non efk
apprchens
fio falla:

Carcer
igneus.

|

)
)

e s R i ey




N
3
i

B
i

b

> Signulm
irari Del

Prima ex-~
explicatio.

Secunda.

270 Dilp.Il. De Angelis. Quat. IILSe&t 11.

ligationis ad ignem , & hoc ex anima Epulonis con-
ftac , qua nondicerce fe cruciari in hac famma s &
velle refrigerart,{i detenta tantim erat in 1g11e, & non
ab co ctiam cruciata. Deinde certum eft demones
riabi

non minys crucia
;
tinerentur tantim ab

gne quam homines , fed {i de-
gne,dolor h:.nm’mlmfncmnfu--
rabiliter effet maior,qudm dolor demonun, ficut mi-
nus ille torquecur quielt in carcere, quam qui eft in
flammis, exgo 1gnis non cruciat tantim demones per
modum carceris. Dc-.mqm_‘ vix eft CJ:cdi’uilc\qlzoci dx-
mones vagantes in terris femper ignem circumferant,
q“oi“(}ﬂu <nim lill’ non [L‘ﬂ[lll‘flil' .‘l[!l €nc ;':.;J.ll]lc]‘.is;
e quorum corpora plures funt aliquando legio-
nes maloram Angelorum , aur quomodo ignis 1ille
COI‘L‘U[CUS PCHC:L‘U‘L‘PUF(‘!{ \:()lpll‘j ('El('i'glllﬂ('fl]‘ 3 .ill'lb
fi circumferrent ighemn , & tamen vagarentiir per tex-
ram aut in aére , non effer magnus cruciatus ‘de-
monuimn,

Tertia pars,de ﬁguo Deum iratum rcpw:iumntc,
probatur iifdem argumentis, nam Deum iratum re-
prafentare,non ¢ft comburere,fed 1gnis veré viit de-
mones;, alioqui minus cruciantur,quam homines,di-
uitis enim epulonisanima fj tancium videt Deum ira-
tum , non vere vrirar, neque dicere debeterucior in
bag flamma. Preterea in hac {entencia peena (enfus
eft cancum trifticia de peena damni , vode nec diftin-
guitur 2 poena damni caius (ve dixi) appendix eft tri-
fticia de Deo amiflo. Denique aliunde (tiant demo-
nes & homines damnati Deam (ibi c[{i‘imtum,ucquc
indigentigne,qui hoc eis rcpr;'c(h_n[c:.

Ykl

Firum ignis torqueat demones imprimens eis
qualitatem phyficam,

Ecunda fententia facerus , quod ignis veré demo-
nes cruciat,non tantim detinendo, vel fignifican-
do iram divinam, fed imprimendo qualitatem phyfi-
cam doloriferam,fed de illa qualitatevalde difl:dent.
Primo enim Suares , Atriaga , & alij pauci dicunt
ignem imprimere f[ubftantiz demonis qualitatem
aliqguam fpiritualem foedativam {ubftantiz dzmo-
num, & illi concrariam , atque aded dolonferam; (i
enim fubftantia corporea qualitates habet per quas
bené vel malé afficicar , quare non poterit{ubftantia
{piricualis habers qualitares aliquas huiufmodi, per
quas male afficiacur aur cruciecur - torquetur ergo
damon ab igne per impreflionem huiufmodi qualita-
tis;cx qua proxi > orietur dolor & tormentum ignis,
ficut illud ovitur in nobis ex mpteffione caloris, yel
ctiam ve.alij cenfent ex qualizate dolorifera.
Secundd, Comnk. difp. 1 1.de purgatorio dubio 2
aliam excogitanit explicacionem , quam ait fe cum
pluribus viris doétis contulille, atque ab illis appra-
batam effe docet , quam fequitur etiam Leflius]. 13,
deateribucis,cum enim (inquit) anima hominis fentic
dolorem , obieCtum illud difconueniens non eftin
anima ipfa, fed in folo corpore, cuins malum anima
ﬁ'nrirproprcr f}'nlpnl‘:i.uu & vnionem cum corpore;
fi ergo Angelus aliquo modo vniatur co rpoti,vbi re-
peritur obicctum doloriferum , I .";miléiitpplcrc
poterit f}wui‘-.nhi;m qua natural non cft mrer
corpus illud & [piritum:: fic enim per ignem crucia-
bitar {piritn a non nude cognofcet ighem, fed
habebit notitiam quandam experimentalem, & quali
lenf)
& illos comburic , quia Deus igneis corporibus ira
dazmones alligar, vt eandem Sympathiam habeat cam
illis, quam anima noftra cum corporibus noftris ha-
bet, vade fic vt quali exiftentes in illis corpori-
bus fentiantur i demonibus , & cognitione quadam
experimentali percipiantur xquinalente notitiz fen-

‘_
-

1 illius calosis. Ignis itaque cruciat {piricus,

fuum , atque aded fentiunt dolorem > & tormentum

12118,

Tertid,Scotus, Henricus, & alij p[uz'cs volunt pro-
duciab zlpfn igne calorem in Angelo qui dininitus
torquet demonem 5 eodem modo quo receptus in

corpore torquet animam , {i enim calor rece ptus in
corpore aftligic animam , quate in anima ipfa rece-
prus;& in Angelo non illos affligee.

Dico fo'umEb,i;;n‘i:; non cruciat {piritus per produ-
¢tionem qualitatis {piritualis dolorifere , ne que per
corpus iguuqm iph {piritui vnitum , neque per calo-
tem in eius fubftantia receprum.

Ratio vniverfimeft, quia vt demon combuftio-
nem {entiat debet habers obiectum difconueniens co f
proportione modo quo ille difconueniens eft animz
in corpore fed per tria que in conclufione pofui,ignis
non eft obieétum co modo difconueniens , €Igo eo
triplici modo non explicatur quomodo ignis com-
burat d.rnfoms. Maior eft certa, minor per fingulas
partes probari debet,

Prima contra Suarem de qualitaze Fu;d:uiuapm-
batur,demones pe tlio modo cruciantur ; &
comburuntur , quam per peccatum & habirus vitio-
{os quibus feedatur fine dubio {ubftantia & voluntas
Angeli,fed fi nihil cfficit Ignisin Angelo nifi qualita-
tem foedatiuam,non enim alio modo malé afficic de-
monem ; quim quo illum male afficic peccatum aut
habitus vitiofi,quibus demon non comburitur, Crgo
ignis-non  cruciat demonem producendo in co
qualitatem {piritnalem feedatinam. Prob.minor,ided
ille qualitates difconuenientes non dicuntur VEEIE,
neque funt dolerifere, quianon funt eo modo dil~
conuenientes quo ignis eft difconueniens {oluendo
temperamentum,& medii fenfatione,fed qualitas ifta
fadatiua non eft co modo difconucniens » ergoifta
qualitas non ma gis comburit demonem quam pec-
cata & vitia. Deinde fi :t}!f‘gnffo adignem,% alij mo-
di reieft a Suare non {ufficiunt ve dicatur Angelus
comburi , quia peena. qua iuxta illos inferretur non
efler aliquid proportionatum combuftioni , certé illa
ctiam qualitas nondicetur inferre fimilem dolorem,
quiaignisnon eft per illam co modo difconuenicns.

Secunda pars contra Leflium & Conink de igneis
corporibus cum quibus Angelus {ympathiam ha-
bear, probatur primo, tunc ignis non cruciat dzmo-
nem per modum CombulHui,qnando non cft aliquid
cum Angelo difconueniens eo modo quo vrit corpo-
ra,fed etiam fi Deus fuppleret hanc fympathiam inter
Angelum & corpus igneum tamen ignis non effet ali-
quid eo modo difconueniens Angelo , ergo ctiam fi
Deus fuppleret hanc f}'mp:tchmm non tamen feque-
retur,quod ignis cruciaret & comburerer demonem,
Maior {zpé prabata eft, minor probatur, fi Angelus
haberet {\“]lP:i[h]‘ﬂm cum corpote igneo , non polfet
percipere dolorem, tunc quando nliqun qualiras effec
cenucniens eorpori cum quo habet fymp.ithi.lm ,led
tunc tantium quando aliqua qualitas effet illi difcon-
neniens, fed corpus igneum nullas haberet qualitates
fibidifconuenientes , fed tantim qualitates maximeé
Conuenientes , calorem videlicet & ficcitatem > €10
€x ea coniunctione ac fymparhia > Angelus nullum
fentiret dolorem, fed potits voluptatem , nam anima
corpori vnita tunc delorem fentit, quando corpus
cui ynitur haber aliquam qualitatem non bené con-
uenientem ipfi corpori , tunc autem fentit volu-
pratem, quando illud corpus habet qualitatem fibi
conuenientem, inifto corpore igneo nulla eft quali-
tas ( vt dixi ) qna non fit igni maximé conueniens,
crgo fympathia illa non efficiet in Angelo yniro nifi
volupraté. Deindé ve ignis torqueat demonem opor-
tet, vt obiedtum doloriferum, fir difconuenicns An-

gelo, autalicui cum quo Angelus faciar ynum , fed
pofitd

J11CIM
o

Tertia;

Ualigg
edariua,

Non ft
qualizag
boedariua,

»

Corpus
igp.:u:z:.




Calor
productus.

i anima,

De perfetione fupernaturali Angelorum. 271

pofita quicunque alligatione Angleli, cum corpore
igneo actioignis non elt di[g_onucmcns Angelo , mf
alicui cum quo Angclus cliiciat ynum, ergo poﬁm
huiufined: alligatioae ignis non torquebit demo-
nem. Probatur maior, quia obic¢tum quod noneft
difconueniens Angelo , ant alicui cum quo Angelas
efficiat vium, non poteft efle mala ipfius Angel, fed
quod non eft malum Angcli » non poteft efle obie-
étumdoloris Angelici, ergo quod non eft difconue-
niens Angelo aut alicui com quo Angelus efficiat
ynum,non poteft efle obiectum doloris Angelici. S1
autem diceres Al}gclum facere vnum cum Corpore
illo igneo , iam Angelum faceres corporeum: vnio
enim illa eft rantim vnio intima prafentiz,qua non
fufficit ad compofitionem. Quis autem dicar quod
Angelus {entic qualitates locorum per qua tranfic?
Denique implicat,vt Deuas fupPlcnr fy:npathmm qua
eft inter corpus & animam, & eam ponat inter An-
gclum & ignem; Deus enim efficere non poreft , vt
quod non cft caufa formalis fit caufa formalis , & vt
id quod non ¢ft pars eiuldem compofiti,fit illius pars;
{cd Angelus non eft forma ignis, neque pars eiuldem
compoliti;habere autem Sympathiam eft elfe partem
eiufdem compofiti , loquor cnim de fympathia que
eft inter animam & Co[pus,il}am enim yis ﬁtPPlcri a
l)'uo,crgo Deus non Pmcf} ponere inter Angelum &
ignem , fymparhiam qua eft interanimam & corpus.
Denique calorille ignisnon eft magis difconueniens
Angelo quieft prafens igni;,quam peccarum Angeli,
eft difconueniens l'g 11 qui et ptx[éns Angela , fed
Deus efficere non poteft vt ignis fitreus peccati An-
geliciob illam pralentiam , ergo non poteft efficere
vt Angelus crucietur abigne ob illam prefentiam.

Tertia pars, contra Scotum de calore quem ignis
producat in Angelo, probarur, quia calor ille produ-
¢hisobedientialiver in Angelo non eft obieCtum dif-
conueniens Angelo magis quam lux,aucalbedo, quz
fi producerenrur obedientialiter in Angelo non rot-
quercat Angelum , quomodo ergoillum calor tor-
quebir? ideo cnin} rantiim calor nimius quem pro-
ducit ighis eft dilconuenicns anime vnite corpori,
quia diffoluit temperamentum corporis cui vnita eft
anima, quod dicinon Potc‘ﬂ: de Angclo, quantumuis
producarur in eo calor.

Quod autem didtum eft de Angelis, codem etiam
modo valer in animabus {eparatis quasaliqui Theo-
logi exiltimant torqueri polfe per calorem ignis , ex
eo quod habeant radices fenfuum , vel etiam poten-
tias ipfas fenfieiuas , fivelis eas non diftingui ab ani-
ma: nam (inquiunt) etiamfi nullum fir organum cor-
poreum,poffunt tamen ille faculeates, vel radices fa-
culeatum fufficere , ad dolorem ignis productum in
volunrate ipfius anime, quanis defic {enlatio externa,
imo etiamilla effe hic poterit,quia Deus facere poreft
vt potentia vifina videart {ine organo , ergo poreft
etiam efficere vt potentia tactiua percipiat obiectum,
finc organo corporeo;ergo anima feparata diuinitis
poteft torqueri ab igne.

Sed contra , quia runc ignis non porelt torquere
animam quando non poteft efle obiectum difconue-
niens potentiis fenficinis animz, fed ignis non poteft
elle obie@tum difconueniens potentiis fenfitiuis ani-
me feparace , ergo non poteft ignis torquere ani-
mamn feparatamin qua funt potentiz fenfitine, aut fi
velis radices fenfuum. Prob. minor ; quiz calor ignis
fon eft obie¢tum difconueniens potentiis fenfitiuis
ﬂf}im:e, nifi quia ignis {oluit temperamentum corpo-
Tiscum quo vnita eft, & haber fympathiam anima,
ergo iubla[o'CorPore ignis non potett effe difconue-
niens potentiis fenfitiuis animz , atque aded neque
illam poteft cruciare. Efto igitur efficere Deus pol-
fieve porentia vifiua & tadtiua fine organo vilo eli-

ciant {enfationes fibi proprias , cert¢ nullo mode
poteft efficere , vt line vllo errore {entiant dolorem
aut volupratem , quia organo {ublato non erit o*—
&um difconueniens.

§. +I1L

Pirumignis torqueat damones per aitionem
intentionalem.

Rﬁftar tertia plurinm Dodkorum fententia , quz
recurric ad actionem intentionalem , docérque
ignem cruciare demones producendo in intellectu,
& voluntate Angeli vel {peciem impreffam vel ex-
preflam,cius auchores multiplicicer diffident,quia vi-
dent {e affignace quidem caufam effeinam doloris,
quod noneft difficile,fed non aflignare obie&tum do-
loris,de quo folo quericur.

Primo ergo Scotus & Ochamus dicunt produci ab
igne {peciem expreffam feu cognitionem in intelledtu
Angeli quz reprefentetignem vtinftrumentum irz
diuine, & vt lefiuum ; Bonauentura vero & Agidius
volunt produci {peciem impreflam qua reprelenter
€0 modo ignem , ex hac autem cognitione fequi do-
lorem,

Secundd , Tanneras contendit produciin volun-
tate Angeli triftitiam fimilem illi criftitie quam ha-
bet volyntas animz, dum corpus cuieft vnira vricur,
non ita vt adxquat& Producnr hanc trifticiam fine
voluntate, fed ita vt voluntas concurrat fimul cum
igne; fic enim explicatur commode quomodo tor=
queri eodem modo poffic-Angelus . quo torquetur
anima exiftens in corpore: ante produé‘tionem autem
illius dolosis requiritur tancium in intelledtu cogni-
tio ignis vt contrarij 8 mali ex¢oquod producere
poflictalem dolorem.

Tertid , Sotus & Valentia putant quod poficd in
Angelo cognitioneignis vt contrarij eleuatur volun~
tas Angeliad producendum dolorem ; qualem habet
voluntas hominis qui comburitur,

Dico tertio,ignem non cruciare demones eo quod
in eorum intelledtu producat {peciem impreflam aut
cognitionem f{ui ipfius vt dilconuenientis : neque
quod in eorum voluntate immediate producat trifti-
tiam fimilem dolori quem habet anima ynita corpo-
ri quod comburitur, ;

Ratio eft,quia ignis vt cruciet demones debeteffe
obiectum doloris , id eft, obie¢tum difcenueniens,
non fufficit autem vt fir caufa illias effectina, fed i
ignis producat tantiim vel in intcllectu ipeciem im-
preflam,aut expreffam,velin voluntare triftitiam,erit
quidem caula effeétiua doloris,fed non erit obiqc’tum
doloris, ergo vt ignis craciet demones non {ufficie
productio {peciei , vel eriftitie , probatur minor per
fingulas partes in conclufione pofiras.

Primo enim, quod non crucict producendo fpe-
ciem probatur,quia fi {pecies aliqua vel cognitio pro-
ducitar necefle eft vtilla reprafenteraliquid quod
fir malum Angelo; nonenim poteft cruciare nifi re-
prafentando aliquid contrarium & malum,(ed huinf>
modi {pecies nihil poteft reprafentare quod fi mald
Angclo,crgo ignis non cruciat demones prodacendo
in eorumintellectufpeciem : Probarur minor » quia
illa fpecies vel reprafentat duntaxat ipfum ignem
vel illum reprzfentat ve productinum talis fpecici,
vel repraefentat aliquod aliud ebiectum nociuum 5 fi
reprafentat folum ignem , non illum cruciat s h’:d po-
tills exornat , ficut fpecies quz reprefencat alia ob-
iecta non cruciant illum fed potilis exorpant; quare
autem ignis magis reprefentatur ¥¢ _diﬁ:on_ucmeus
quimaqua, vel terra , vel alind quodlibet obm&m{u
vel quare ignis cruciat dazmonem , quia Prodnmt 1

illo {uj cognitionen , fne ausem non cruciat q'.i‘d‘I; do
\ video

Prima exe
plicatio.

Secunda
cxplicasio.

Terria ex=
plicatio.

Affriio

o :ganua.

Non cru-
ciat pro-
ducendo
{pecicm,




Species
ati Dei.

272 DifpIl. De Angelis Quzt.IILSe&t 11.

videoillam & me diftantem. Si fpecies illa L'C}:‘rffcg-
tat ignem vt productinum talis fpeciel, certé nthil
rcpr:ci'cnmr difconueniens , cum reprefentet tan-
tim ignem & feipfam : quo‘modo aurem per ho_c
cruciat demonem nihil reprefentando quod non fit
Angelo bonum:Si autem {pecies illa reprefentet :1_1i ud
obic@tum nociuum Angelo, iamdolornon eft de igne
vt obiecto , fed dealioiillo obiecto , quod etiam me-
lius (ui {peciem produceret quam ignis. Imo tota dif-
ficuleas eft quodnam fit obiectum illud nociuum An-=
gelo = fienimillud non exiftic in Angelo cerce illius
{pecies non ladit, fed perficic Angelum : {i autem
exiftic; damdiv. quaritur quanam ficilla lzfio, &
quodnam fit illud obiectum , quod eft inuentu adeo
difficile.

Secundo, quod ignis non cruciet demones produ-
cendo immediate {olum dolorem in voluntate ipfo~
rum [atis manifeété probari poteft , quia ille dolor
productus abigne, vel eft triftitia de amifla beatitudi-
ne, & lic peena {enfusnon diftinguitar a peena damni,
neque dicivllo modo poteft combuftio , cuim nullo
modo {it proportionatus dolori, qui exigne fentitur:
quod abfurdum eft , quomodo enim anima diuicis
polfet dicere, Cracior in hae flamma. Redeuntque ar-
gumenta omnia facka fuperitis contra rationem ligni,
& alligationem ad ignem yt carcerem, quamuis enim
ignis cogerer demonis intellectum ad cogitandum
de amiffa beatitudine & voluntatem eius ad dolen-
dum de hac amiflione , non proprerea tamen da-
monem comburerer. Vel ille doloreft fimilis do-
loxi quem anima patitus in cotpore quod comburi-
tur 1icquc redit difficultas iudicaca nuper, quod non
poilic affignari obieGum huius doloris. Quoties
enim aliquis dolet, de aliqua re dolet, ifte autem
dolor nullum habet obiedtum difconuenicns de quo
doleat , quod probo, ignis non eft obiectum difcon-
ueniens & malum demoni , nifi quia producitc dolo-
rem , ergoille dolornon dolet nifi de feipfo , dicit-
que tantum doleo quod ignis me producat , quod
aperte abfurdum eft ; nulla enim res dolere poteft
quod exiftat ; imo (zpé dixi nullum adum vitalem
effe pofle obicctum fui ipfius. Denique ifte circulus
aperte vitiofus effer,dolor enim cffet de igne malo, &
ignis eflet malus quia produceret hunc dolorem quod
abfurdum eft.

Tertio contra Valentiam & Sotum quod ignis non
cruciet producendo fpccicm irati Dei , vade poftea
dolorem producat voluntas fimilem dolori quem yo-
lunras fentit quando Corpus vritur , probatur mani-
fefte , quia fi polii cognitione ignis vt carceris aut
ﬁgni diving ire , produceretur in voluntate Angeli
dolor fimilis ei quem habet anima in corpore , fe-
queretur manifefté , quod volunras ferrecur in in-
cognitum, tunc enim fercur in incognitum , quando
fertur in obicGum eo modo difconucniens | quod
non cognofcit effe tali modo difconueniens , fed vo-
luntas ferretur in ignem vt combuftinum & de illo
doleret s non cognoftens tamen illum vt combufti-
uum, fed cognofcens duntaxat illum vt carcerem, vel
vt fignum irati Dei : ergo voluntas Angeli ferretur in
incognitum ; dolor enim de obieto taliter difconue-
nienti exigit cognitioncm obie@i raliter difconue-~
nientis.

§ IV.

Luomodo comburantur demones ab igne, probabi-
lier explicatio difficaltatss.

Ides itaque quim fir difficile dicere, qualis fic
cruciarus ille demonum ab igne , vt fatids for-
taflé fueric dicere cum Hugone Victoring : QOuomodo
ansme. fine corporibus & rebus corporalibus patiantur,

ecce dicamus s mﬁimm 3 mm.qz»:id s Hoc verum non ef,
quia nefcimms guomodo ¢ff? Quod etiam faterur ingenug
Bellarm. L 2. de Purgar. poft Auguft. © i (ait ) quid
veris quidem fed miris & ineffabilibus modis domay
targuetur ab igne : Omuia enim qua hadtenus allaty
fant vel nullum allignant ebicctum huius doloris,
vel non explicant , quomodo ille dolor fit vera com-
buftio , quod vtrumque modo explicari deber , fic
men i:i:{IEL'.

Dico quartd , ignem corpore

a=

m non metaphori-

cé folum cruciare demones , fed vere ac proprie illos re v;
vrere caufando indphis dolorem proportionarum do~ Mones,

lor quem {entic anima in corpore , quamuis non
deftruat inipfis temperamentum,neque caufer finfa-
tionem illam qui vocatur in nobis dolor caufalis. Ira
cenfent Sotus , Henticus, Valentia, Conink, Leffius,
Mastinon, & alij plures Theologi.

Ratio illa eft, quam indicabam initio {edtionis,
quia {cilicet Scriprura & Patres non minis cl. ré di-
cunt demones 8¢ animas ignc cruciari , & comburi,
quam dicunt efle ignem in inferno , fed quando di-
cunt ignem effe in inferno , nonloguuntur metapho-
ricé , ergo fimiliter proprié¢ debent intelligi quando
dicunt demones cruciari & comburi. Probatur maior
quia cap. 14. Apocalyp. dicitur : Qrod eruciabuninr
igne beflia s & affecla sllins, Angelinimirum omnes re-
belles : cap. 20. Diabolus quifeducebat cos ; Miffus
eft in flagnum ignis & [ulpbures, vbi beftia & plendo Fro-
phete cruciabuntur die ac nofte. Sccundaz Petri 2. di-
cuntur Angeli peccatores traditi efle: Rudentibus infer-
ni & eruoiars : Vnde Marthai 2 5. dicitur : Tonss eodem
modo paratuseffe Angelis ac hominibus, homines autem
ver¢ comburentur , ergo & demones. Idem habent
manifefté Patres , Gregorius magnus 1. 9. Moral. ¢
FUAMINLS Aﬂgt!amm @ bominum , longé fie naiwra diffi-
milis , wna tamen pena implicat , guos vnusin crimine
reatns ligar : Auguft.ve fepé dixi L2 1. Ciuit. c.10.4d-
barebunt [hiries licét incorporeiy corporeis {qm'hu 5 Crti-
ciands mirts ¢ ineffabilibus modis dccipz‘enda ex x;gm'ém
peenam, non dando sgnibus vitams.

Deinde & priori ratio eft, quia fi poffir ignis efle
obiectum diftonueniens Angelo & caufare in eo co-
gnitionem experimentalem proportionatam fenfa-
tioni, quam haber corpus quando vritur, poteft fine
dubio ignis caufare dolorem in voluntate demonum,
fimilem , vel certe proportionatum dolori quem ha-
bet volunras anima ynire corpori. Namilla duo funt
( vt fepe monui ) qua prarequiruntur neceffario ad
dolorem, obicctum feilicet remotum, & proximum.
Sed ignis poteft divinitus effe obieGtum difconue-
niens Angelo , & caufare in co cognitionem experi-
mentalem proportionatam illi fenfationi dolorifere
quam habet corpus quando yritur , ergo demones
poilunt comburiab igne ; atque habere dolorem pro-
pottionari ei quem habet corpus viuum quando vris
tur. Tota dificuleas eft in minori ; hac enim due affi-
gnanda {unt qbic&um difconueniens, & cognitio qug
fit dolor caufalisthoc antem fic primum declaro,quo-
ties homo viuens {entit dolorem combuftionis, ignis
nihil omnino producit in anima fed in corpore dun-
taxat ;3 dolor enim qui eft actus viralis produci non
poteft nifiab anima qua fola doler , corpus autein
non eft nifi medinm & inftrumentum per quod ignis
aptatur & modificatur , vt via naturali poflic anima
illum  percipere : Itaque poterit ignis cruciare Spiri-
tum, fi Dens medium illud & inftrumentum {upplere
poflit,tuncenim dolor ignisattinget Spiricum non mee
diaté vt animam,fed immediateé, Sed Deus medinmil-
lud fu pplereporeft,ergo poteftelenarc ignemad vren-
dum Angelum.Sed hoc vt probem manifeftiss verum-
que illod mihi affignandum eft

1 > obie¢tum difconue-
niens , & perceptio feu cogniti

illa experimentalis
obiecti

Toni

Scriprura,

Patress

Ratio,




LIS

s,

i

atio,

Tgnis cft
-4
obieftum
pet (e im=
oy
n\cd‘i-‘-IC
Angelo
difconue=
nicns

Produci
olotem
Hllra!cm,

De petfe

difconuenientis. His enim ¢ tis non erit quod
:

de combuftione dubi ; i
Dico qu ]3_-;,"Jg;}.1;; per | Il_‘lL!!‘ﬂ‘ 1_111%111('(11.-1;(? tuper-

naturalicer & obedientialiter eft obieétum difconue-

niens Anoelo , & in eius inrellectu caufar apprehen-

it D s e :

fionem squinalentem {enfationi dolotifere quam

camus dolorem caufalem, ficque veré cruciac{pi-

combuarit.

a pars, quod ignis effe podlic ﬁlpcmatumlitgr
fimm ¢ obiectum difconueniens Angclo > & qui-
dem aliquo modo fimili quoett mediace difconue-
miens anime viitz, fic explicatur & probatur :du-
pliciter enim poteft aliquid elle conm:uicns , vel dif=
conueniens voluntari. Primo naturaliter quando ex
fe finc vila cleuatione poteft male afficere aliquod
{ubiciim, 8 apprehendi vtmnium.‘ S_ccv.ndo sobe-
dientialiver qus.ndo non poteft ex (e fine vlla elena-
tione malé aflicere,nec apprehendive malum,fed di-

ainicds tamen clenari poteft, ve reaera malé afficiar,
& apprehendarur malum. l-’ics‘ilct'gn fine du'miu‘ po-
teft , vt quamuis ignis nai'u[.!_hm_ nullam l':_:au-::tt
difconuenientiam cum fubftantia {piricuali, (uper-
naturaliver tamen & obedientialier fit difconue-
niens , & ineco eft difficultas , quia yidcmr quuc_i
igni-; obedientialiter non P At elfe A‘.!gclu dif~
conueniens, nifi quia L[L“.!.Lrlill ad producendumin
‘eo aliquid difconueniens, fed nihil !L.aru;!ucig in co
dilconueniens,habens [:Iolvg'réuncm cum diflolutio-
ne temperamentl,quaim caulat in corpore g‘ui Fil pro=
prerea i detur L}L_md ignis etiam
obedientialiter non poicit cile obiectum dilconue-
niens Angelo per modum cembuftiui, Cui ditficul-

15, €1g0 Vi

tati vt ac videndum eft, verum obieétum
aliguodp tonueniens fubie&o immediaié
i i

n,nihil quiden: efficiendo in tali {ubic¢to,
{ed tamienillud malé per [e ipfumafficiendo : quod
l‘l‘ui\'."»’.'ﬂ.‘. ;

Siquidem obietum dolotis etiam fenfuum,quam-
uando prodacat aliquid in corpore , fepiffimé
tamen per feiplum eft immediate dilconueniens , ni-
hil omnind producendo -in tali corpore :nam v. gr.
obie¢tum deforme,fpedtrum horribile difplicer ocu-
lis s in quibus tamen nihil producic: funt etiam iu-
cunda obiecta,afpectus v.gr. orum, & alia huinfmo-
di oculos oble®ant, & mira P.libimt {uauitate,imme-
diat¢ per fe ipfa,criamf nihil producanc ! idem inau-
ditu cuenit quem deleétant vel eruciant foni : fapor
dulcis aut amarus gultum bent vel male afficivabt
que vilo medio; nen enim producit in Iiugua fa-
porem , {ed rantim per {e conueniens aut difconuc-
niens eft;idem die ibus : ergo fipoteft etiam
naturaliter aliquid efle difconteniens fubie&o , in
quo tamen ninil efticic , multd magis potcft fuperna-
suraliceraliquid efle immeds onueniens , & fe
iplo malé afticere fubie€tum , in quo non producit
aliquid : ergo ignis poteft immediate per fe ipfum elfe
obiedtum doloriferum Angelo ctiam 5 fi non produ-
cat in co phyficam aliquam qualitatem difconue-
nientem , quo modo producitillam in corpore ; cui
mediace foliym eft difconuenicns. Habemus ergo ob-

L

ietum difconueniens , quod primum hic quarcba-
tur. Nunc

Sccunda pars, quod ignis vr it o!’;ic&um difcon-
ueniens producat ctiam dolorem caullé , feu cogni~
t‘icncm experimentalem illius difconuenientiz , re-
fpondentem fenfationi,qua vocatur combuftio,pro-
batur etiam & declaratur,quia certum eft,quod dele-
Gatio & dolor,quamuis fint veriactus appetitus pro=
pri¢ ac formalirer ; caufaliter tamen & f{ccundum
communem vium loquendi,fune femper cagnitiones
aliguz vel fenfitiuz , vel rationales, idque conftare

Tem. 1.

i

&ione fupernaturali Aneelorum. 2
()

potelt induGtione emnium eorum qua vocantur do-

lor aut volupras in taétu, v. gr. guftu, & a nfibus
manifeftum eft , ficut autem cognitio. fenfitiug effe
potelt dolor,fic cognitiointellectina multo magiseffe
poteft huiulinodi dolor ; quia intellectus mulzo per-
fectius apprehenditobi » & ex ipfa vifione beata
conftat qua non eft formalis delcckatio, fed eft dele-
¢tatio: canfalis quatenus eft pexceptio & poflefio
obiecti (ummeé conuenientis.

Poteft autem in quoliber intelle@u tum Angelico
tim humano duplex effe apprehenfio & notitia ob-
iecti. Prima eff puse fpeculatiua ; qué cogitat & fpe-
Cul-.u:ur obietta. Secunda eft experiimentalis, qui co=
gnofcit obiedta, quafi experiendo illorum prefen-
tiam, alind enin eff L‘Ognuii:;re paturam {oni, alind
cognolcere iplum fonum , naturam foni {peculatind
cognofco , fonum ipfum exiftentem cognofco expe-
rimentaliter, per cognitionem intellectus iunctam
{enfationt. Quod autem in ipfis etiam {piritibus , fic
cognitio hutufmodi experimentalis,fimilis cognitioni
cxperimentali, quam haber intelleétus hominisdum
audit,aur videt, conuincicux primo, quia illa cognitio
non repugnat vllo modo {piritai cum illa conueniat
anime. vuite corpori. Deinde anima {zpé cognofcit
C_xpt_‘rhncnr:‘;litcr obiedta quamuis nulla przcedat
lenfario externa,ve patet ex fomniantibus, & phrene-
ticis, qui ex fola imaginatione combuftionis, dolent
fimili modo , ac ficomburerentur ; & lepé multine~
que f’o'u:.niantca, neque phrenertici , auditd verbi gra-
tia ferree collifione aur lapidum corrafione , dolent
fimils feré modo, ac fi dentes ipfis fecarentur.  Vhde
concludo pollt fine vlla externa fenfatione cognolci
experimentaliter & modo quafi fenfibili obiectum
aliquod conueniens aut difconueniens.

Infero igitur, ex his poffe ignem qui naturalicer
non eft difconueniens Angelo,elle illi difconuenien-
rcrn;liuinims per fe ipl'hm immediate , atque inco
caufare cognitionem cxperimentalé propottionatam
eiquam habet anima in corpore. Ad hocenim fuf-
ficiunt illa duo quz dixi, Lic autem habeo ignem
difconuenientem perfe ipfum, & cognitionem in-
tellectinam , perceptivam, & experimentalem huias
difconucnientie : fed poficis illis duobus fequirur
in voluntate dolor formalis fimilis dolori quem ha-
bet voluntas hominis qui vricur, ergo Angelus verd
ac propri¢ comburi poteftab igne , vt obiecto dif-
conueniente immediare per feipfum , quod experi-
mentalicer Angelus apprehendit,ve difconueniens, 8¢
hoc magis etiam conftabit ex folutione ftatim po-
nenda illarum rationum qua upponebunmr.

eV

Solutio rationum appefitarums.

I

ic

D primam , que requirebat obie¢tum aliquod
difcenueniens inhac combuftione Angeli. Re-
fpondeo duobus modis aliquid eile poffe combufki-
uum, Primo, quod deftruar, vel male afficiat corpus,
&cmedio corpore affligac animam. Seciindd , quod
immediatc per {e ipfum malum fit, cauféeque cogni-
tionemn experimentalem inintellec¢tu, dolorémque
formalem in voluntate, ignis naturalicer eft obie-
¢tum cotperi difconueniens primo modo , fpesnas
turaliter antem pofteriori modo eft difconueniens
Angelo : vnde hanc propofitionem diftinguoy in qua
eft tota vis arguinenti , ignis non eft dilconuenicns
per modum combuftini , neque caufatdolorem il-
lum , nifi quatenus diffoluat temperamentum, dlfti!l-j
guo (inquam ) ignis naturaliver agens non eft dil-
congeniens o modo concedo » ignis agens obedicn-
Mm tialiter

Cngpi:ic
experi-
mentalis:

Intega
refolurtie.

Solutio
prima dus
bitationis
de obic&to
ICmOtde




274 DifpIl. De Angelis Quat.IIL.Sect 111,

tialiter nego : nam obiectum doloris quem hubr:_:
Angelus , cft ignis ip{b immediate , qniobcdicutiaip
ter eleuatus concurritad experimentalem illam pex-
ceptionem ignis vt combu [-tl'Lli.r Nc.go igitur LIUR'T)L:].
combuftivum illud dici poﬂ]t vniuesfaliter quod dif-
fipar & diffoluic temperamentum, nam hoc verum
eft duntaxac de co quod naturaliter eft combufti-
uum , illud autém combuftinum vniuerfim appellari
debet quod concurrit ad apprehenfionem hanc expe-
rimentalem,ex qua fequitar talis dolor in voluntarte.
Sed inquies , quomado talis dolor efle poteftin vo-
luntate, (i obie€tum habear diffimile, cum enim vrox
obiectum doloris quem habeo eft diflolutio tempe-
ramenti , dolor autem quem habet Angelus cft ali-
(luid aliud, ergo illi dolores non funt fimiles. Re-
fpondeo concedendo 5 illos dolores non efle {imiles
yniuocé , fed analogice tantim , quia non habent
obie¢tum omnino idem. IntelleCtus enim Angeli
:apprchcndit 1gnem vt difconuenientem , & vt com-
buftivum ; non eodem plant modo , quo illumap-
prehendit animae, fed modo proportionaliter fimili,
nam anima illam apprehendic v c}‘fliblunuum tem-
peramenti, & vt caufatinum talis fenfationis in cor-
pote qua {enfatio eft dolor caufalis ; Angelus autem
ignem apprchendit vt immediate difconuenientem,
& caufatiuum cognitionis experimentalis , quain
Angelo eft dolor canfalis. Arqueita comburere fig-
nificat primd , producere in corpore qualitatem ex-
cedentem qui cauferur dolox in anima, 8 vt fic An-
gelus non apprehendit ignem vt combuftivam. Se-
cundo, fignificat caufare immediaté ralem apprehen-
fionem experimentalem, ex qua huiufmodioritur do-
lorin voluntate,quando igais yrit corpus,& fic ignis
vrit {piritus.
Solario (- Adfecundam , quz probabs_r defiderari proximum
cundz de obieétum doloris feu {enfationem illam, quz eft do-
obictto o caplalis, {epé iam di¢tum eft effe in Angelo do-
it g illum caufalem , qui non eft fenfatio diffola-
orem illu >q
tionis temperamenti , {ed oft apprehenfio intelle-
¢tiua ignis , vt per fe iP[hm immediaté difconue-
nientis illpcmatumlitc[, & ex imperio diuino ele-
uante lg[]C]'ﬁ.

Inftabis primd , {ola voluntas Deinon poteft fa-
cere vt obiectum non difconueniens , fit difconue-
niens; Deus enim non fupplet caunfas formales, fed
ignis non eft de {& difconueniens Angelo , ergo ignis
non poteft per folam Dei voluntatem efle illi difcon-
ucniens.

Relpondeo diftinguendo minorem , ignis non
eft de f¢ difconueniens Augt:lo provt eft obie¢tum
cognitionis & doloris eliciri naturaliter concedo,
prove eft obiectum doloris eliciti {upernaturaliter,
nego.

Inftabis fecundd , vtignis eleuetur aDco ad tor-
quendum Angelum , quem non poteft torquere na-
turaliter,oporret,yt ignis producat aliquid in Angelo
quod non Potcﬂ: producere naturaliter , fi enim ni=
hil producit non eleuatar; omnis enim potentia obe-
dientialis vel cft actiua, vel paffiua : fed ignis nihil
producit vt fatis oftenfum eft. Velenim produceret
qualitatem phyficam [piritnalem aut corpoream , vel
produceret qualitatem intentionalem fpeciem vide-
licer impreffam, vel expreflam, aut cerce ipfum dolo-
rem : illa omnia {uperils funt reieta pluribus argu-
mentis:qualitas enim phyfica {1 eft {piritualis, fedare
_}mrcﬂ',vacm non potcﬁ, quali:as eriam corporea v.g.
calor non eft difconueniens,cum nonfoluat tempera-
mentum.Species imprc‘lf.‘l & cognitio experimentalis
non pollet reprafentare ignem vt difconuenientem
nifi quia cft canfa ralis cognirionis,atque ita cognitio
tlla effer obiec¢tum fui ipfius, quia terminaretur ad

Prima in-
ftantia.

Secunda
inftantia,

%

ignem vt dilconuenientem,quia eft caufa alis cogui-
tionis, quod idem dicebatur fuperits de dolore vo.
luntatis quem ignis Fmd UCeret.

R{'I'P.jgucm neceflario aliquid producere in Ange-
lo fi eleuatur obedientialiter ad rorquendum A oe-
lum, illud autem quod producit nonefle qualitaem
Phylicnnl,ibd elfe fpeciem impreflam & expreflam fen
cognitionem experimental€ ignis vt immediacé perfe
ipium difconuenientis: illa vero cognitio non haber
{e iplam pro obiccto, quia non cognolcit ignem yt
difconuenientem ex eo quod fic canfa talis fpecici,
& talis cognitionis , {ed Cogu@fbir ignem , vtimme-
diaté difconuenientem , eo modo quo dixi mulra ob-
iecta etiam fenfuum efle per fe immediare difconue-
nientia,

Inftabis tertid , ignis non eft difconueniens Ange-
lo,nifi vt elepatus a Deo, fed veeleuatus 2 Deo eft
tantim productinus huius: cognitionis experimenta-
lis, ergo ignis noneft difconueniens Angelo nifi vt
productius huius cognitionis experimentalis, qua
proinde non habet pro obiecto nifi feipfam.

Refpondeo ignem vteleuatum a Deo. habere ra-
tionem obieéti , & rationem caufz : verum eft quod
non elenatur & Deo nifi caufet , {ed hac caufali-
tas {upponit rationem obiecti difconuenientis im-
mediate per {e ipiﬂum s vnde negatur hzc minor,
ignis veelenatus eft tantim productiuus huius cog-
nitionis experimentalis , quia ignis vt elenatus eft &
caufa huius cognitionis , & eft obieétum immediace
difconueniens, {ub qua ratione obiecti reprafentatur
abilla cognitione, quod idem dici debet de obieckis
fenfuum, que perleipfaimmediacé funt conuenien-
tia, veldilconuenientia. 1mo eriam de illis obieétis
qua per {e jPih intelle&tum vel deleétant, vel ror-
quent. Deus enim {ummé bonus experimentaliter
cognitus 4 beato , producit quidem cognitionem ex-
Pﬂimcnmlcm fuz bonitatis , fed illa cognitio rermis
minatur ad Deum, non autem ad fe iPiim]. Idem cum
proportione dico de illa cognitione quain caufat ig-
nis in Angelo,nam illa cognofcit immediace ignem,
vu fibi malum , non autem terminatur ad fe ipfam vt
11\31111]].

Inftabis quarto,impugnatos elle ﬂlpra ilios Docto-
res qui volunt combuftionem ignis fieri per impref-
fionem fpeciei vel impreflz,vel expreflz,quod tamen
nunc videor ampleéti.

Relp. Negatum nullo modo effe quod ignis con-
currat ad cognirionem & fpeciem aliquam in Ange-
lo , fed reiectas effe illasfententias, in quibus nullum
affignabatur obie¢tum difconuenicns ad quod cermi-
naretur illa cognitio. Dicebant enim canfariab igne
talem {peciem ., {ed non explicabant quale obiectum
difconueniens reprefentetur per illam {peciem : hoe
autem obieum dixi efle ignem iP[‘um per fe imme-
diate, quo etiam modo fateor EO[]E: Al‘,g(‘lu:n diuini-
tis habere dolorem quem caufaret malus odor, aut
alind quodlibet obiectum difconueniens fenfibus.

Concludo totum hunc difcurfum de peena {enfus
propria demonum, colligendo cum Leffio lib. 13.
de arrribucis, grauitatem peena fenfus , quam omnes
patiuntur damnati, ex quinque capitibus. Primum
eft horror carcetis profundifflimi, obfcuriffimi, faeti-
diffimi, cum fic totius orbis {entina. Secundum con=
tl.ll:bﬂ'nium terninm Olnlliﬂln dlllllllarDIllln, ql“. ﬁ.“lt
omnes fummeé maligni,{umme mileri,{ummeé inimici,
Tertium ignis fulphurens fumme actiuus penecrans
olla, & vilcera omnia,velut ardentes sitiones. Quar-
tum-obieéta dolorifera fenfuum fingulorum. Quin-
tum vermis feu dolor immenfus , de infinitis bonis
amiffis, & promeritis wfinitis malis.

SrcT1@

Tertia i |

Ransia,

Quartain-

fantia,

Grauitas

peen fen-
{usindam

natis.




Haite

mitas
2 fen

Duplex
dubiratio,

Peena pri~
uatiua.

Pena pg-
ﬁtiua. P

De perfeGtione fupernaturali Angelorum. 275

ITL

De pena damni propria demopum.

SEcTIO

Rezter peenam fenfus hackenus cpriCaEal'n 5 Cer=

tum eft peenam damni precipuam efle paenam
damnarionis demonum , confiftic autem totain co
quod {ciant fe per fententiam irreuocabilem exclu-
{os effe ab terna bearitudine, atque ab omnibus bo-
nis quz illa fecam affere - poteft autem confiderari
hzc peena. Primumsin incellectu excecato.Secundo,
in voluntare obftinata, Tertid, in afflictione qua fe-
quitur hane pritmtionem omnis boni , & cumulum
omnis tmall.

Excacatiointellectus Demonum.
Vplex in intelle@u Demonum confiderari po-
telt peena. Prima eft priuativa ; qua perrinet ad
peend damni, quia per eam prinatur 'JH(]LIJ. }'Jcrh.‘étio-
ne actualis vel habituali, quam habiturus erac fi non

speccaller. Secunda eft pofirina per quam habet intel-

leGus ille aliguid difconueniens; ex quo fequatur af-
flictio: magna in voluntate.

Rario dubirandi primo eft , quia confentaneum vi-
detar quod intelletus demonum fic priuatus toti
pcrfcéhmlc nattirali quam hzbuir ante peccatum,
quia ex illa tanta perteétione {cientiarum naturas
lium exifterer fine dubio voluptas & delectatio
magna in voluntate. Secundo , {equeretur etiam re-
¢titudo aliqua in operationibus , quia ex cognitione

-petfeéta boni connaruraliter fequitur eins amor.

Dico primo, intelleétus demonum non amific vl-
lam perfedtionem naturalem quam habueric ante
peccatum: perfectiones autem omnes fupernaturales
omnino amifit = & recticudinem omnem iudicij pra-
¢tici in mateyiis moralibus.

Primam partem, de {cientiis naturalibus, probant
Theologi communiter 5 quia illz nullam habenc re-
pugnantiam cum peccato,quam in rem dixit optimé
S. Dienyfi cap.4. de diuin. nominib. quod, gue per
BALUTAID ﬁmrmmrwrprié:/m per peccatum non corruni-
prntir. Secundam etiam partem de perfedtionibus
fuperpaturalibus probant ex {&pé citato loco Ezech.
amififli fapientiarm tuam in decore tuo': nam quimuis
(fapientia ) fignificare poffit cognitionem quz ordi-
necur ad dininum amorem incendendum , tamen re~
uerd hic intelligicur de omni dono ﬁ:pcmarumli pet-
tinente ad intelleGtum , quia excecatus eft in wrer-
num rebellis Ipiritus, & qui prius lumen erat, incidic
intenebras interiores,& exreriotes ; nihil enim in co
manfit fupernarurale i quo ablatus eft totus {plendor
gratiz , vode fequitut etiam quod omnemamilerit
rectitudinem i udicij practici, quia illud eft indicium
quo inducimur, ad re&té operandum, fed nullum ha-
bet iudicium nequam {piritus,quo inducatur ad recké
operandum, ergo nunquam habet demon vllum in-
dicium practicum refum in mareriis moralibus circa
quas bené operamur,vel male.

Dico fecundbv,altera etiam eft in intelleGtu demo-
aum peena pofitiva confiftens in eo, quod neceffa-
1i6 {emper cogitet ca per qua affligi poteft, adeo vt
ab illis abducere nunquam poflic cogitationem.

Ratio eft , quia etiam nataraliter ex fummo malo
quod quifgue patitur, fequi folet , vt ab ¢o auocari
non poflic cogiratio,fed cogitetur etiam ingiter quod
valdé cruciar : Deindé cum hoc etiam ad cumulum
dglm‘is fit neceffarium , accedit etiam fine dubio di-
u.Il'.tﬂ Vi[tus > Pcf quam dﬂ.l‘ﬂﬂ?_fol'uln omniun‘l C()gitﬂ"
to fic applicerur ad confiderationem miferiz pro-
Pz, & continuo fine vlla interruptione prefens illis

Tom. I.

fic: quod etiam videtur indicatum c. 12, Danielis,
debis gui dovminnt in recre pulnere, enigilabunt , alsj in
Vit £ternam; alij in appraﬁrium fempiternmm, vEvi-
deant femper. ?

Sex igitur {unt qua cogirant illi & vident femper
in tencbrofo illo lumine quod reftar illis ad crucia-
tum : primo Deum iratum & infenfum capiti eorum
Imminentem armarim Hagcl}is, nuoquam Pl;zcclu«
dum. Secunds, amiflionem vifionis beatz,ac poflef-
fionis zterne Dei, & omnium thefaurorum beatitu-
dinis. Tertio,totam paenam {enfus. Q.Ell’tb , illorum
omnium xternitateni. Quintd , bona omnia prate-
rita & peccata ob qua in tantam inciderunt cala-
mitatem. Sextd, denique feditatem{uam. Ex qui-
bus emnibus dolor erumpet fine dubio acariffimus.

Ad primam Refp. nullain ex {cientiarum narura-
lium cognitione pofle in voluntate demonum fe-
qui deleckationem, quia illam fummus impedit mee-
rorin quo demerfa milera voluntas R:inriﬁ)nm illam
voluptatis non {entit , vt ftatim dicam , ficut fi in
fornacem wvaldé accenfam proijcias gutm[am aquz,
nihil inde ardor minuitur,{cd magis accenditur.

Ad fecundam fimiliter Refp. fummam maliciam
quam habet volunras malorum Angelorum impedire
ne cognitio veritatis impellat €os ynquam ad rectitu-
dinem operationis,vt ftatim conftabir.

8o 1L
Obftinatiovolumtati malorum Angeloruw.
EX his tencbris intellectus, fequitur obduratio, &

obftinatio voluntatis demonum , omniumque
damnatoruim ; fic enim appellatur obfirmatio vo-
luncatis eorum in malo, ita vt nunquam bene , fem-
per autem malé operentur : rripliciter autem efle
illa poteft obfirmata. Primé circa malum preteritum,
ita vt nunquam illud retraéter, & deillo peeniteat.
Secundd,circa malum futurum, jra v femper peccet.
Tettio, circa bona moralia , ita vt nunquam cliciat,
operationem rectam,cuius triplicis obftinationis cau-
{amingnirunt Thcologi ,non enim eft facile dicere
vnde illa tanta firmicas voluntatis oriatur vt femper
adhzrear malo, & nunquam pofhic amplecti bonum,
cum tamen illa it omnind libera, & indifferens.

Ratio enim dubirandi primo eft ; quia non eft du-
bium quin damnati omnes in inferno deteftentur
peccata ex eodem motino , €x quo nos illa detefta-
mur per attritionem ; dolent enim de illis proprer
penam inferni, quod eft motiuum ﬁ.lpcrm.mrale,
honeftum,videturque peenitentiailla indicari Sap. 5.
Vbi gemnunt sn inferno impij deteflantes (uperbiam cr di-
sitrarum 1allantiam.

Secundo, durum etiam videtur effe quod dicicur,
illos nunquam ceflare & peccato, velenim illis da-
tura Deo gratia venon peccent, velnon datur', fi
datur ergoiam funt in ftatu , inquo potfunt ceflare
4 mala operatione ;' finon datur, ergo non peccant,
quia ybi deeft poteftas non peccandi, ibi peccatum
etiam deeft,

Tertiv,nulla poteft affignari caufa illius impoten-
tiz morilis, quam dicuntur habere demones ad nun-
quam bené, femper auterh male operandum, non
enim effe poteft negatio gratie, quia fine illa dictum
alias eft elici pofle opera moralirer bona » & vinci
tentationes faltem leues. Neque recurri poreﬂ ad
Deum , qui vel infundar dzmonibus odiar Deiguo
neceflitentur ad’ malum , vt dicere videntur O kam
& Gabricl , vel quod infundat habicum neceflizan-
tem in a®um malum , vt dixit Aureolus 3 fapiunt
enim duo illa impietatem , facinnrque Deum autho-
rem mali.

Mm 2 Dico

Quid iugin
ter E();;l*
tent Ans

geli.

Solutio
ubitatig=
num.

Triplex
dubiratio.




Retrafta-
tip peccati

Ceffatio
ab omini
peccato.

Bona ope-
ratio mo-
ralis.

Solatio
triom
dubitatio~
num,

2 7 6 Difp1l.De Angelis. QuaftIIL.Se& 111

Dico primb, demonum voluntas ita obftinatacft
in peceatis commiflis vt nunquam il_h reeractatura
fir;neque ad illa retractanda per paenirentiam fuper-
eat potentiam non foliim moralem,

naturalem , ha
fed etiam phyficani. ‘

Ratio cft, quia dzmones » & damnati omnes cum
fint extra viam, omnibus auxilijs & donis priuati
funt,ad operandum lilpcrxiatLlr.llia:u',.m]_m ad paeni-
tendum , quodcontra Origenemin pluribus conciliis
definicum eft.

Dico lecunds,habent quidem damnati potentiam
Phylic&m ad ceflandum ab omni peccato, fed poten-
tiam tamen moralem non habent, aded vt femper
commiitant alic]uod peccatum.

Ratio,cut Porcmia phyfica illis non defic, c'uir..icm:
eft, quia {i carevent potentia illd phyfica , qua virari
ab illis pofler peccatum , cerre nullum ab {llis com-
micei poffer peccatum, ad quod certuin eft exigi li-
bertatem, & potentiam phyﬁcnm ad peccandum vel
non peccandum. Impotentiz autem illius_momhs;
plures caulz inuenixi poffunt. Prima elt {bmmimm
odium Dei vindicis & tanta inferentis tormenta;
hinc enim fit vt femper illi difplicere velint. Secunda
¢t fumiha malitia voluncatis demenum , quibusni-
hil placet nifi malum.” Tertia eft fummaafilictio, &
acerbiflinuus craciatus , quo ita excecantur & pertur=
bantur » vt ad bonum morale attendere nullo modo
valeant. Quarca , conftans denegatio cuiuflibet an-
xilij graviz.

Dico tertio,habent eriam damnati potentiam phy-
ficam ad moraliter bene operandum , fed porentiam
tamen motalem qua aliquando reducacur ad actum
nullom omnind habent , vnde nec vnquam eliciune
vilum aéum honeftum, ita cam S.Thoma, commu-
niter Theologi omnes afferunt concra Scotum, Du-
randum,Baflolium,

Ratio eft , quia (vt dixi) totam retinent omnes
damnati libercatem voluntatis ad eliciendos aé&us
naturaliter bonos ; ad quos etiam gratia non eft Phy—
ficé neceffaria, ergo impotentiam phyficam non ha-
bent ad illos eliciendos : fed quia tamen ita diffi-
cile illis eft rete operari proprer caufas quas dixi,
proprerea potentiam moralem non habent ad eli-
ciendumactum qui fic honeftus,aur etiam indifferens,
{ed femper operantur malé,quod colligunt Theologi
ex variis teftimoniis li‘rfpmmrum , verbi gratia , Iob.
vo.F7bi nullus ordo (inquit) fed fempiternus borror inba-
bitat. Ecclefialt. 9. Nec OpHI;NEC Yilios nec [apientia nec
[eientiaerune apud mferos guo s properas.

Ad primam Refp. non effe dubinm quin damnati
amnes ininferno valdé deteftentur pcccataﬂza,pmﬂ
pter qua adedacerbe cruciantur , fed nego illam effe
panitentiam vel fupernacuralem , vel eriamhome-
ftam: non eft {upernaturalis , quia motinum illud
peenarum experimentaliter gnidem cognofcunt, fed
non f{upernatusaliter; atque adeo non eft motiuum
ipfis fupernaturale; quale illud nobis eft, qui Fide di-
uina illud credimus:non eftetiia a&us honeftus, quia
eft timor fernilis cum fernilitate qui peccarum eft.

Ad fecundam Relp. nullum demonibus & dam-
natis impofitum dunc elle praceprum fupernaturale,
quod obferuare teneantur , fed {ola precepta natura-
lia ad quorum obferuationem nulla gratia eft phyfi-
¢é neceflaria , fedad fummum moraliter: ita nulla
datur garia damnatis, & nihilominus phyficam ha-
bent potentiamad non peccandum,qua noneft aliud
quam libertas, potentiam autem moralem non ha-
berit ex defectu eratie.

Ad tertiam Refp. plures allatas eile canfas illius
Impotentia moralis; ad vitandum peccatum,quarum
wham dixi ¢{fe denegationem omnis gratiz, qua non

eft rityﬁ.‘:i‘ necelfaria ad obfernationem

: : legis natu.
ralis, relique vero caule q

nt, ne fa-

ST
Summa af flictio veluntatis damuaterum.

Fflictionem hic appello , aGum illum volunea-
AN uis qui verfatur circa malum prafens cum acey-
bitate fumma, & nsquicrm’.im:,_qum inquictudo pro-
pné quid fit 5 & quomodo , fuperaddat aliquid illi
adtul voluntacis circa malum , non eft huius loci ex-
plicare, quaeri ergo poreft , quanta fic afflictio inom-
nibus damnatis , deinde , vrrum illa omne omnind
gaudium excludart.

Ratio dubitandi cft primo , quia eft difficilé di-
cere quomodo nullum vernm gaudium fit in de-
monibus , quia ficut ad dolorem fufficic prafentia
mali odio habiri, vel carentia boni defiderati , fic ad
gaudium prafentia boni amati,vel ablentia mali , fed
fzpé multa demonibus eueniunt qua valde illi defi-
derant, vt peccata , & damnatio plurinm quos ode:
runt ; ecgo nihil videtur demonibus deefle ad verum
gaudium.

Secundd, ficat fummum g;mdium beatorum non
excludic omnem triftitiam , vt patet in Chrifto Do-
mino 5 qui licer {ummé beatus eflet, triftitiz tamen
fuit mimxgiimilitcr afflictio fumma demonum vide-
tur non excludere omnem volupratem, non enim eft
difpar ratio. *

Dico primb , affliGtio demonum , & damnarorum
omnium 2deo eft grauis 8 acetba, ve {uperer omne
id quod dici a nobis vel cogitari,vel experiendo fen-
tirl pott‘lh

Ratio eft primo , quia triftitia illa proportionem
habet cum gaudio beatifica , quod eft {uauiflimum &
pleniflimum. Deinde magnitudinem meeroris huias
colligere poflumus ex certiffimis coniecturis. Prima
fit ex obiecto illius doloris, quod eft peena damni,é&
paena fenfus,vtraque maxima, & quodammodo infi-
nita , dolent videlicet de amiffis quinque gcncri[‘-us
bonorum. Primi eft ceeleftis Patriz amenitas omni
opum, & bonorum genere redundantis. -Secundum,
contubernium & familiaricas tot millium Angclo—
run1,& hominum beatorum. Tertium eft,lumen glo-
tiz, & vifio beata cum omnibus que illam fequun-
turin intelle¢tu , in voluntate , in omnibus potentiis
animz. Quartum eft , Deiamicitia, Quintum, pro
folis hominibus eft glurii corporis , & illius eximiz
dotes. Deinde dolent de quinque generibus malo-
rum,que nuper recenfui,carcere, {ocierate,igne,ver-
me;obiectis doloriferis omnium {enfuum. Aleera con-
iec¢tura vnde colligitur magnicudo huius doloris eft
Cogitatio perpetua & nunquam interrupta illorum
omnium malorum, Deo applicante (vt dixi) illorum
intellectum, & efliciente vt cognoefcant femper, &
vehementer ponderent magnitudinem illius miferiz,
vnde inequalis etiam erit dofor , ex peena damni ob
inzqualitatem apprehenfionis. Tertia coniectura el
ex recordatione prateritorum ; videbunt enim feillis
omnibus bonis prinatos efle, que facili negotio affe-
qui , & incurrifle tot mala qua vitare facillimeé po-
tuerant. Quarta, ex apprehenfione perfecta zrerni-
tatis, videbunt nimirum;illud horrendum femper, &
cum rugitu plorabuntfe proiectos efle a facie Domi-
niin 2ternum.Quinta,quia ex eo dolore nafceturde-
{peratio.furor, & odium in Deum.

Dico fecundo,tametfi aliqum:do dzmones & dam-
nati omnes complacentiam quandam habere poflint
de aliquibus obiectis , nullius tamen yeri 8¢ propri¢
dicti gaudijfunt capaces.

Ratio

Af
damn
Xum quin
rauis.

Nallumia
ipfis g
dium




i
nter
quim
lise

mﬁﬂ ‘
gau-

Solutio
fecundz
dubiat.

Damonum
vana ma-
Rera.

Demong
‘elpublica,

De perfettionefupernaturali Angelorum, 277

Ratio eft , quia experimur magnos dolores impe-
dire fenfum omnem gaudij , ex alits minoribus obie-
étis 5 & conftare poreft ex g;u_ldio beatifico , quod
quia maximum eft, non relinquit locum .\‘lh:m dolo-
ri, non cft autem maior ratio cur beati naturalicer
fint incapaces omnis triftitiz ob pleniffimum gau-
dium , quam damnati fint incapaces omnis volupra-
tis , ob meeroris grauitacem. Si enim demones ve-
rum habent gaudinm , quia mulea illis fuccedunt, qua
defiderant , fic boni Angeli verum habebunt dolo-
rem , quia multa illis:non fuccedunt, qua cupiunt
& habent obiecta plurima , qua illis difplicent, a
}n'iuri €rgo _mtio eft, quiﬂ_ ad vertim gaudimn non
{ufficit prafentia boni defiderati, ficut ad dolorem
non fuihcit abfentia illius boni : fed ad gaudium
prterea requiritur quics voluntatis in bono cum
quadam h!auimrc » (imilicer ad criftitiam exigitur
prater prefentiam mali etiam inquictudo volun ratis
circa illud malum , nhoqui beati, imo & Deng iple
ob peccara eriftarentur, ergo ficut beari de peccatis
habent difplicentiam fine dolore,fic demones habent
de obiectis quibuldam rabidam quandam complacen-
tiam fine vllo gaudio omnia enim argumenta que
probant gaudium eile in _d:cmonibus probant efle in
beatis dolotem , ex quibus pater omnino relpon-
fio ad primam.

Ad [ecundam autem fateor quod miraculosé po-
teft efle cum fummo meerore , aliqua volupras , ficut
miraculosé fuit in Chrifte triftitia cum gaadio beati-
fica, fed naturalicer neutrum eft poflibile : cum au-
tem cerrum [itnon fieri a Deo miracula v beaci tri-
ftentur in ceelo , vel dammnari exulrent in inferis,pro-
prerea calix maleditionis in quo bibunt damnati
merum illis propinacablyntium, nulla mixtum Am-
brofia, nulle nectare dilutum : Fel enim draconum vi-
nim €orim 5 5 venenum afpidum infanabile.

Supererat vt dicerem hic aliquid cum S. Thoma
quaft. 114. de variis demonum muneribus & tota
corum L‘CPubliCl : in quibus pauca video certa, &
pauciora etiam {cicu digna. Munera eorum duo di-
cuntur eile , tenrare homines tentatione feductionis,
& alia eis inferre nocumenta Deo fic partim petinit-
tente , partim iubente ; funt enim divinz infticie,
vel torrores conftituri 2 Deo. Negque tamen putan-
dum eft quod omnia prosfus mala oriantur i renta=
tione demonum , nam wsufguifgue tentatur & concs~
pifcentia fua_: ficut certum etiam: eft , quod Deus
::liqu.md() puniat homines per A ngclos bonos, ficut
fepe princeps per delectos milites pasnam repetic ex
zebellibus,

Eft eriam aliqua inter ipfos refpublica & fpecies
regni , quia vel ex communi confenfu aut falremex
vlurpatione tyrannum habent ex cuius preferipro,va-
ria finguli munia maliciz obeunt , vt conftat ex variis
Scripruris;alij enim fingulis quibufda locis addicti funt
alij cerra genera tentationum inferunt, alijalia:eftque
probabilias fingulos demones fingulis hominibus af-
fignatos effe ficut affignari func fingulis boni Angeli:
fic enim Theologi omnes docent.& aperte colligicur
ex Tertull. Gregor, Nyffen. & aliis Patribus : fed hze
emuia vt dixihorribiliora funt quam cerriora.

QVESTIO I1V.

De tertio inflanti bomorum Angelornm [Fatn
aimiram beatituding ¢ variis ecrum
Minifterits.

DTXi hactentls ea qua fpectant ad Angelos repro-

bos feeda , triftia , horribilia, nunc ad letio=
ra progreditur confideratio & in (anctorum Ange-

lorum plena beatitudine craétatio tota conquielcit,
Recke autem noeat Suares initio lib. 6. ftacum illum
beatifimz quictis , in quo', non in fecundo inftanti,
quod pugre fuig; non coronz s fed in tertio confti-
tuti {unt \-a&or_cs Angeli , effe parcim contemplati-
uum , parein: ackivum. Contemplatio includit beari-
tudinem ; & alhftentiam : actio includic minifteria,
id eft illuminationes , mifliones & cuftodiam. Quz
omnia breuiter expediri pollunt.

ST A e

De ftatu contemplatino [anilorgm Angelornm
beatitudine wimirum , & afSiftentin,
Ertum eft primd 4 nihil proxstus occurrere pofle
(peciale in beato ftatn fanctorum Angelorum,

quod commune illis omuind non fic cum bearitudine
hominum ele@orum de qua plene fatim di¢turi fu-

mus initio fequentis tractacus. Primo crgo; conftar Exiltentia
inter omnes Theologos, quod Angeli omnes illi huius beas

qui reftiterunt Lucifero , confummarunt in fecundo
inftanti mericum , & in inftant {equenti adepri funt
@qualem meritis beatitudinem. Quod iifdem proba-

" tur m‘gumeutis quibus pl‘ob:‘.mr @terna merces, &

beatitndo eorum hominum qui decedant in gratia,
nam etiam de Ang’clis verum fuir, quod toties Dens
in omnibus Scripruris  tefbacur futuram mercedem
operinoftro , & eum redditurum cffe vnicuique g~
ta opera fua; bonum videlicér certamen certarunt
fancti Angeli, fidem feruarunt , in reliquo repofita
fuic illis corona inftitiz. Haeceflt veritas Catholica
debeatitndine tdm Angelorum; tim hominum , in
quaexplicaria me poffent capita quinque , oppofita
illis quinque aliis capitibus expofitis & me nuper de
damnatione demonum. Primam eft, quod veriflimé
ac cerriffimé fit paradifus , hoc afferere Deum in
in omnibus Scripturis veriufque ceftamenti , hoc Ec-
clefiam , hoc Concilia, hoc Sanétos , hoc rationem
naturalem certd confirmare. Secundum, vbinam fir
& qualis, fic paradifus alciflimas , ampliffimus, luci-.
diffimus,ornariffimus , ameenitimus. Tertium , qua-
nam genera bonorum fint in paradifo., vbilocam ha-
bet dinifio folemnis in beatitudinem effentialem &
accidentalem. Quartum 2 quo tempore ceeperint
Angelicffe in paradifo & quanto temporein eo man=
furifint. Quintum yquibus mediis peruenite ad il-
lam poffinc homines , vide tradtatum {equenten.

Conftat fecundo, beatitudinem eflentialem {anéo-~ Beatitude
rum Angelorum efle perfectiffimam , Angeli enim eo= effentialise

rum ( inquit Chriftos) vident faciem Patris mei qui in
@lzs eff : vident autem in verbo creaturas cognitione
matutind, & extra verbum cognirione velperrina:
eft beatitudo illa ita immutabilis, vt nunquam vel
crefcat vel decrefcar ; nec enim eam velamittere pof=
ﬁmt per peccatum caius propter amorem beatificum
incapaces funt, velaugere per minifteria qua nunc
obeunt, cum extra viam nullus amplins merico lo-
cus efle podii,
Conftar tereio , beatitudinem accidentalem fan- 4

&orum Angelorum effe quoque maximam & cumil~ accidenta~
latiffimam , dotes habent quales dantur animabus lis-

beatis , poteft beatitudo illa fubinde crefcere , quia
illa non eft inuariabilis ficur beaticudo efentialiss
fed hac omnia ( vt dixi) pleniffimé dabic fequens

&
tractatus.
Cercumeeft fecandd , bonos omnes Angelose€t Angeli of

dinidi poifc in affiltentes & miniftrantes: quam di- fiftentes &
illja ™iniltzan-

uifionem cradidiffe videtur Daniel cap. 7. 4
wnillinm ministrabant e, ¢ decies millies centena ””'_!'
lia affistebant ei, {zpéque indicacur in Ak\cc.!lypn\,
& in alits Scripture locis. (Affiftentes) vocantur 2

Mm 3 Sancto




Illumina-
tio.

278 Difp.I1.De Angelis. Qua(t. 1V. Seét. 11

Santo Dionyfio , nonilli qui Deum immediaté vi-
dent , nam hoc omnibus Angelis vrpoté bcayis eft
commune , fed qui coniunguntur immediaté iupl’_L‘T
mo lumini , vt radios eius participent , id eft quia
Deo immediaté illuminantur de iis rebus quas fier1
iubet Deus. ( Miniftrantes ) vero dicuntur quiex di-
uino mandato mitcuntur ad homines , fiintque velut
miniftri prouidentiz, curantes ca quz funt homi-
num ; & totimundo przfidentes Dei ng)minc.

Aflitentes ccmmuniter dicuntur effe tres ordines
primz Hierarchie, reliqui {ex miniftrantes clic_uurur,
quamuis de thgmilutiouibns dubjtcnr_nm!u cum
Sancto Thoma, Vrrum autem illi Angeli qui ex offi-
cio afliftunt , (int etiam miniftrantes , & indifferenter
omnes mitcantur, controuerti {olet inter Theologos.
Scotus & alij plures affirmant Ang)clos_ omnes affi-
ftentes , fzpiffime quoque mitti, & elle miniftran-
tes , cumaperte dicatur ab Apoftolo quod Omnes funt
adminiftratori] (pivitus propter eos qui bﬂrfdjmz_cm ca-
prunt falutss. Alijcum S. Thoma negant mitti vn-
quam Angcl-os qui {unt affiftentes, niumr;'u‘quc au-
thoritate manifefta fanétorum Dionyfij, & Gregorij,
Verius ego exiftimauerim cum Suare cap. 9. & 10.
Angelos affiftentes mitei quidem interdum ex difpen-
{atone , fed rarifimé.  Conftat autem eos aliquando
mitti ex Seraphino qui purgat labia Iaiz:ex Raphaté-
le qui fatetur (¢ vnum effe de feprem qui adftant an-
te faciem Dei,& Tobiam tamen ducit & reducit. Sed
id camen cum ex officio non praftent, rariflime con-
tingit , quia totum corum munus eft Deum admirari,
& laudare aliofque adid praftandum hortari , dein-
de immediaté & Deo recipere illaminationes, quas
intimant Angc‘lis miniftrantibus.

Certum eft tertio , illuminationem pertinere tim
ad affiftenciam ; tim ad minifterium {anéorum An-
gelorum : ad affiftentiam pertinet quatenus Angeli &
Deo immediate illuminati, alios Angelos illuminant:
ad minifterium quatenus Angeli poftquam ab aliis
Angelis {unt illuminaci ; homines illuminant. De
qua illuminatione alids dicta funt aliqua cum agerem
de Hierarchiis & de loquutionc Angelomm , quibus
videntar tria comprehendi. Primd  efle reuerd in-
tex Angelos illuminationem , id eft exercitium fan-
¢torum Angelorum maxime proprium effe illumina-
re , & illuminari. Vnde dividi etiam Angeli folentin
illuminantes, & illuminatos. ¥ bi enim(inquit fanctus
Dionyfius cap. 3. de Hierarchia Ceelefti) faorarifi-
anwm inbar affatim hauferint , boc ipfo poftmodum,abf7ue
nmidia [equentibus fundwnt. Secundd illuminatio-
nem recte definiri (v dixi alids) eft ackus quo Ange-
lus fuperior manifeftar Angelo inferiori, & explicat
veriratem aliquam 4 Deo acceptam , & ignotam An-
gelo illuminaro , vnde patet illuminationem effe ve-
ram {peciem loquutionis : eft enim manifeftatio ali-
cuius veritatis , loquurio tamen yniuerfim poteft efle
de re qualibet naturalirer cognofcibili,& non fir fem-
per cum magifterio : illuminatio autem non habet
pro fubiecto nifi veritatem aliquam 4 Deo auditam,
pro obiecto formali diuinam authoritatem manife-
ftatam per aliquod fignum,& adiunétum habet quod-
dam magifterium : nam Angclus illuminans confor-
tat intelle¢tum illaminati, cxplic:mdo ei veritates
quas proponit , fub lumine fupernaturali enidenti,

nonautem propter folam veritatem obfcuram, ynde

mulrum differt a lumine Fidei.

Tertium eft, illuminationem eodem modo fieri
quo fit loquutio. Tresautem ordines fupcrioris Hie-
sarchiz funt i[imuin:u_lrc‘s & a Dco folo immediare
illuminati : fex: I]j afupremis illuminantur faltem de
potentia ordinaria , nam ex difpenfatione pollunt
etiam illuminari ab aliis

1L
DEJatn aitino [anitorum Angelorum , fiue dp
bominnim caltodia per dngelos,

SEcT1O

S. Thom. quezft 113,

; Inifterium Angelorum totum fine dubio confi-
Mi‘.ir ineo quod ex Dei mandato mundum ypj-
uerfom & prefertim homines gubernent, ad quos
tota vifibilis mundi gubernatio dirigitur, ynde dixi
vt bené norat Suares , poﬁ‘c totum iftud minifterium
wm , de quo argumento

po-

renocarn ad cuftodiam hom
pulcherimo fané ac {nauniflimo quinque n
nenda videntur.

Primum fit , veritas Catholica circa exiftentiam
huius cuftodiz ; certiffimum enim cft ex Fide arque
omnino inter Catholicos omnes indubitatum , quod
homines viatores fingulari Angelorum tutele com-
mifl {unt , atque ab illis ab initio vitz quuc ad fi-
nem curantur & cultodiuntur. Sic enim docetur in
multis Seripruris verinfque Teftamenti, verbi graria,
Genel. 48. Angelus gui eruit me de cunilismalis , benes
dicat pueris iftis: ludich. 13. Custodinit me Angels
etus 5 ¢ binc enntem , @ inde buc remertentern. Plalm,
90, Angelés fiurs Devs mandanit de te , vt cuffodians te.
Matth. 18. Angeli eorsm in calis femper vident fa-
ciem Patres mes, Actorum 12. cum Petrus carcere
liberatus pu!iﬁu'cr ad iannam idquc Ancilla nomine
(Rhode) nunciarer, negabantid effe verum qui erant
intus congregati Apoftoli , dicebantque s Angels
agnofcebant datum eieffe prafidem &
cuftodem Angelum.

Deinde Patrum eadem{ententa eft quos plurimos
dabunt Suares lib. 6. cap. 17. Perauius lib. 2. cap.6,
verbi graria , fanctos Angclas ;APPCH:II: Athanafius:
Pr:fu'P.ran-f hominurs 5 Bafilius, dez{,_qqga; o puerorsm
institntores , Ambrofius , Epifeopos ¢ Pasteres gregsim,
Bernardus, Peds/fequos anime. Tmd vulgarem eam fuif-
{fe omnium Ecthnicorum perfuafionem laté oftendit
Petauius eo loco.

Denique allqua etiam non imProbubﬂis ratio red-
di poteft, quiactiam fi prouidentia Dei fuprema que-
damratiofit in Deo Principe que {ola difponit om-
nia ; qua in hoc vifibili mundo fiunt, Nehsl enim fit
wifibiliter y ant fenfibilter (inquit Augultinus Iib. 3.
de Trinitate cap. 4. ) guod non de interiors y snuifibils,
o zm:_ﬂ’fzg.r‘éi!i anla flnmi imperatoris ; ant inbeatsr ant
permitearnr 3 Nihilominus tamen executio illorum
decretorum non fit a {folo Deo immediate , fed mini-
ftros etid habet prouidentia pex quos, & cum quibus
immediaté illa exequitur que decrenit folus ficut
etiam cernimus quod yimindidic corporibus gene-
randialia, & & fuperioribus ceelis, in hzc fublunaria
deriuacur influxus, ex quo fiunt omnia. Prxcipui au-
tem miniftri divinz huius gubernationis funt {piritus
inuifibiles per quos omnia mouentur , & diriguntus
vt conftanter afferant Auguftinus loco cirat. lib.5.de
Trinit.lib.83. qq. q.79. lib.5. de Ciuit. cap. 9.lib.8.
de Genefiad litteram cap. 24. Gregorius lib. 4. Dia-
log. cap. 4. citatus & {ancto Thoma qui hoc argu-
mentum laté profequitur prima paste quaft. 1 10. art.
1. & lib. 3. contra gentes cap. 78. Siautem pr:u[ﬂllf
Angeli naturz irrationali , mouent ceelos , & fidera,
elementa regunt,bruta & plantas curant, quanto
magis decuit, vt cohzredes & regni focios homines
regerent, propter quos vniuerfa hazc vifibilis crea-
tura condita eft, ftatque in gradu {uo , vt hominibus
famuletur ; crgo conftans eft & cerriffima illa fenten-
tia qua docet deputatos ad cuftodiam & gubernatio-
nem hominumeffe Angelos.

7
eipsefl L CIgo

Secundum

Angelic
caftodia,

Vetirg

SClip!urz.

Patres,

{.'ung."-scrﬁ

6z,




conditio Secundum quod quari & expendi neceflarid de-

pufona=  ber inhoc negotio eft t‘:oudmo perionarum qua cu-

mnqu®  podiendi hoc munus obeunt, qumam_v‘;dchccr fint

| alodiie oofodes Angeli. Primo enim, vuiucri}m_o.mniaill.l

‘ hic ponderari ferio debent que de pcrfcétm_uc tiim

naturali, tim f{upernacurali Angelorum dicta fune

hactenus , funt enim fubftantiz nobiliffima , {piritus

puriffimi ab omni materiz crftﬁitie ac fece liberi,

jmmortales,indiuifibiles, fimplices , locum occupan-

tes fine mole, fpatia decurrentes fine fntigatiqnc,

cotpora mouentes [_inc labore., Sunt intcllcctclsj {ub-

tiliffimi,acutiffimi, folidiffimi,omnium capaces {cien.

tiatum , femper meditantes,nunquam otiofi , perua-

dentes omnia , toti lumen , & roti ratio , tam exper-

tes errotis , quam liberi 4 fenfibus.  Sunt voluncates

iy fanétiffima ac rectiflime , mlmbl_llum _operum artifi-

s ces , robufti {upra omnes homines fimul fumptros,

diz, pulch.ri' fupm omninm ﬁd‘crum 5 flomm > hominum

| formam , lemper vegeti, femper fancti , femper bea-

| ti. Haec inquam & alia huinfmodi plura yniuerfim

dici poffunt ad quaftionem de¢ qualitate illorum 2
quibm cuftodimur,

Sed in particulari tamen alia plurima feitu digna
{unt circa corundem cuftodum perfonam.  Primd
enim , certum eft fingulos homines a fingulis Angelis
cuftudiri , aded vt nullus hominum fic cui non vnus
falrem deftinatus & datus fic Angelus ad cuftodiam,
totus ciaddictus & mancipatus , vt aperté colligitur
ex citatis Scripturz locis , Angels eornm femper vident:
Angelss eint eff, ex quibus id tanquam cercum colligie
Hieronymus in cap.18. Matthei, & reliqui Patres
voanimicer aflerunt vt proximum errori fic hoc ne-
gare , quamuais nonnullis , omnino improbabiliter,
& vilum fit ynum Angelum plures interdum cuflodire

homines. Deinde communis Theologorum fententia
clt, quod ex quatuor primis ordinibus Angelorum
Seraphinis videlicer, Cherubinis , Thronis, & Do-
minationibus ; nullus affumitur ad cuftodiendos ho-
mines, {ed particularem quidem fingulorum homi-
num cuftodiam commiflam effe Angelis colligitur ex
{anétis Dionyfio, & Gregorio , curam perfonarum
T infigniorum Archangelis, imperiis & Regnis prafi-
dere Principatus : Vittutes & Poteftates voiuerfalem
?u:md:lm exercere curam in totum mundum > pre-
ertim verd in humanum geuus , Virtutes per opera
miraculofa , & extraordinaria ; Poteftates coercendo
demonum malitiam , conatus corum repellendo. Vbi
mirari fanc licer Origenem quimulra {pé peceati ab
Angelis fomniat circa cuftodiam hominum , imd
etiam puniri eos quoties contingerer corum clientes
excedere 2 falute. Denique valde dubium effe video,
yerum eidem homini etiam nobiliffimo, & ad magna
deftinaro plures Angeliprefint , quod folet affirmari
de perfoniseminentibus quz aliorum curz prapofitz
{funt. Etfimiliter , verum fucceffiué faltem vnus An-~

gelus plures cuftodiat , quod video  multis negari.
Conditio Tertium capur eft, qualitas perfonarum , qua per
coim qui Angelos prafides diriguntur , & cuftodiuntur. Primo
:‘;ﬂ“d‘“ﬂ* enim , Fide certum eft neminem eflc hominem aded
: vilem , barbarum , impium , cui non vnus addictus
fit Angelus ad cuftodiam. Aded ve neque {oli prede-
ftinari, vc videntur fenfiffe Bafilius , & Chrylofto-
mus, neque foli fti,ve dixife videntur Hilarius,
Origenes , & Cyrillus, fed omnes omnino fiue bar-
bari , fiue gentiles , fiuc reprobi , fiue improbiffimi,
voum habeant 4 primo vite ortu , vigue ad vitimem
| eius inftans,comitem fideliffimum , & amantifimuni,
vediferee afferic probarque Sanétus Thomas & cum
¢o Theologi omnes ex Scripturis , & Patribus > quo-
sum affertio indifferenter ad omnes pertiner , neque
wllus fulficientibus ad falurem auxiliis deftirnicus

L ]

taes, |

De perfetione fupernaturali Angelorum. 279

que maximé adminiftrantur per Angelos. Aagna
ensn ( inquit Hieronymus loco citato) dignitas ani-
marnm , vt vnaguague ab orin natinitaiis babeat incu-
Sodiam fisi s Angelum df!egamm. Quod autem vifum
cft nonnullis quod Angelus caftos tecrd clientis fui
vitiorum faetore,abactus proculab co recedit falfum
elle docer Sanétus Thomas art. 6. Deinde quod &
principio vite, ducat initium hzc caftodia , & con-
ftans ac non interrupra perfeuerct vique ad finem,
non viderur dubitari pofle, cum de infantibus Chri-
ftus pronunciet ;. Augeli evrum Semper wident , &c.
Denique fingulis etiam Regnis & Prouinciis ingulos
prafectos & cuftodes prapofitos efle communis Pa-
trum & Theologorum fencentia docer. Nam Deute-
ron. 52. vbilegit vulgata: Constitusr terminos populo-
v iusta numernis filiorum Ifrael.Lx x. legunt : Con-
Sfituss terminos gentinm inxianumernm Angelorum Dei.

* Et Danielis 10, Mentio fit Principis Iudeorum ; Per-

farum , & Grzcorum. Imd addifoler quod Ecclefiz
fingule , Oraroria , Epilcopatus , communitates
fpecialem hahent cuftodem Angelum , ac demum
eciam quod fingula {pecies thm animaliam ; tim re-
tum fenfu carentium : Neque partes maiores wniuer{is
vt elementa {uo carent tutore ac curatore Angelo.
Vique aded verum eft , quod vniuerfum hoc totum
fimpliciter gubernatar per Angelos.

Quartum & maxime {tita dignum caput eft , de Officia
officiis & muneribusqua clieatibus (uis {zpé indi- bonerum
gnidimis, & ingmriﬂimis, conftanter tamen & aman-~ Angeloril.
ter preftant prefides fapientiffimi. Nam hzc munia
parcim funt {piricualia & diriguntur immediaté ad
falutem animz , partim temporalia funt & ad corpus
vel certé ad naturalem ftacum propils fpectant. Pri- Tilnmia%e,
mum eft illuminario,per quam illuftracur incelleGus,

& velunras excitatur ad profequutionem boni, &
mali fugam. Hoc enim maximé proprium illorum
munus eft , qui ( vt dixi ) toti {unt mens & intelli-
gentia : Eftque nobis maximé neceffarium , quia te-
nebris addicti fenfuum erramus feré in omnibus &

caligine obruti corperum cecutimus ad fingula , nifi
facem clariflimd prefulgentem luce praferant fidera

hzc {piritus lucidiffimi ante quorum faciem fugiant
tenebrz,nox ablcedar.Qua vnares nobis maxime ad

{alutem necelfaria eft; quia vita eft lux hominum,

eo quod virtutes omnes filiz finc lucis. Hanc ergo
fubminiftrant nobis continud fanéti Angeli , v effi-

ciant nos lucis filios transferinrque in Regnum dile-

¢tionis Dei. Pertinent ad hoc munus reuelare myfte-

ria , inftruere de necellariis , moucre ad bonum , de-

terrere i peccatis;accendere ad ftudium virtutis: Al-  Averrune
tzrum munts cuftodiz iftius eft auertere pericula pericula,
malorum que immincre ac inferri poffunt ab extrin-

fecis caufis , in perniciem corporis & prafertim ani-

ma , quod multipliciter contingere poffe certum eft,
coercent videlicet demones ne tentent aded graui-

ter, impediune {zpt mortem impmuifam, naufra-

gia , morbos , infamiam , & alia plutima , qua

neque cogitari omnia , neque dici poffunt , funt

enim innumera ; fintque ab Angelo etiam dor-
mitantibus nobis , etiam nunquam cogitantibus »

etiam vix credentibus , flunt f{ecretd. Fiunt fine

fpc mercedis , imod neque gratitudinis , fiunt ama-
nciffimé , flune conftantiffime , ab Angelis fanctis,

pro viliflimis hominibus. Tertium eft quod oratio- Offeruns
nes & bona eorum opera quos cuftodiunt , pra- i’:;:fﬁ;
fides Angeli offerunt Deo cum ingenti volupeate

cum eximia commendatione , polcentes & prepa-

rantes pro illis conferendam a Deo mercedem.Orant

etiam feruentifimé pro illis expofCentes pacem, ve-

niam dcprecantcs etiam cum lacrymis amariffimis ; hi

enim amatores funt fracrum qui multim orant pro

commiffis

i i - < A

i




280 Difp.I1.De Angelis.Qua

commiflis fibi ouiculis 5 & earum incolumitatem _;‘:
fummo Paftore depofcunt. Si enim Moyles tanta in
comillam fibi gentem ardebat Charitate , vt pofceret:
libro Deisad impediendam eins r#ina.S1 op
ez Christ
, cerré dici non potelt quibus fulp
veli beati corar

1 adhuc viator , Anathemna

Deo
procedant , & orent pro {uis veluti filiis quos {ciunt

quibus deprecation ibus A

rantopere & Deo amari , pro quibus Chriftum {ciunt
(: itibus inenar=
ibus , petdintque iz, conuerfionem
ypeccato , felicem exitum € vira. Quartum munus
eft etiam punire fuaui aliqua, & medicinali paend
qua dirigatur ad alutem animz. Quintu

1
IX11a g

niunt
na-

R
in acnl-

mo que munus opiru?.\ri anima clientis in hora mortis,
nant. [ﬁn.:cli;c cum de [umma rei agitar , fremere aduer-

~ 1 L el fal : e
fus daemonem , mipu',u'c lalutaria , noxia dcp(‘uc:r,
ac demiim animam illam , vel in cal
gatorium def e , !.biql.lc ingiter eam
recreare ac confolari.

n , vel in pur-
TR W
& fuo

Obfequia uintun denique caput effent oblequia fanétis
1 dehs S : . 3 : ¥R
’ri‘” deb= g 1gelis i nobis debita, pro cuftodia tam perenni,

tam fideli, tam beneuola , quid enim reddemus
mercedis vito' ifti fan&o qui nes ducit , reducir,
illaminat, protegit ; dirigit , gubernary Certé nihil eft
zquius , nihil yerd rationabilius quam cum Sancto
Tobia profiteri imparia obfequia noftra emnia me-
ritis cius effe. Videntur tamen illa omnia tribus his
potiflimiim contineri , quz notauit Bernaxdus , reue-
fentii , deuctione, fidicia,

Reuerentl
{uader prefen

citus Domini ple

eli con-

I

€X cus

rigit , territus homo infe
miore in faciem {uam concidit,
Fides doceret illum effe vnum ¢
& futuris in ceelo fociis bea
{equitur deuotio , & beneuo

r
&£

vire. - Reuerentiam

1 repurans
L

tem cuftodis , officiorum magnitudinem , amoris

dorem , Fidei conftantiam , totum cor {uum effundi

in l‘u‘o.‘.l-:m. 1 & lﬁ..\ﬁurctﬂ fuum , in quo collectos effe

vider emnes amoris titulos, omnia officia charita-

vis. Eft c::i:n.‘h\gchiﬁ praceptor, medicus ,a

alo=-
catus , dux eft vie , ac vit® comes , confolator, de-
fenfor , protector; quorum tirulorum vnus futhicic
ad amorem ,fed neque mints valent illi omnes ad
fiduciam ; nihil enim eft, quod abillis Ducibus (pe-
rare non debeamus boni , nihil quod vereri ]mfﬁ:s‘;us
mali , amanteés funt , potentes funt , follicic fune pro
nobisin quorum manibus {alus noftra repofica cit 4
Deos folantur in aduerfis , tuentar in periculis , illu-
minant in dubiis , retinent ne labamur, erigunt i
dd'pcremus y diu’gun: vt non erremus , orant,inpi
rant , blandiuntur , arguunt, dona largiuncir ; quia
fcilicer Angelis fuis mandauit de nobis Deus , atq
adeo certum eft quod immireet Angelus Domini in
circuitu timentium eutn, & eripict nos. Porrabit nos,
{aluabit nos.

n

. THEOLOGI A




	Seite 252
	Qvæstio I. De primo instanti creationis & gratiæ Angelorum.


	Seite 252
	Sectio I. De gratia sanctificaute Angelorum in primo instanti creationis.
	Seite 252
	Seite 253

	Sectio II. De auxiliis gratiæ per quæ Angelus primam gratiam obtinuit.
	Seite 253
	Seite 254

	Sectio III. De actibus liberis quibus Angeli assequuti sunt gratiam.
	Seite 254


	Qvæstio II. De secundo instanti Angelorum; peccato nimirum & perseuerantia.
	Seite 255
	Sectio I. An & quomodo Angeli peccare potuerint in secundo instanti.
	Seite 255
	Seite 256
	Seite 257
	Seite 258

	Sectio II. Quomodo de facto Angeli peccauerint.
	Seite 258
	Seite 259
	Seite 260
	Seite 261

	Sectio III. An & quomodo boni Angeli perseuerauerint in gratia.
	Seite 261
	Seite 262


	Qvæstio III. De terio instanti malorum Angelorum.
	Seite 262
	Sectio I. Veritas Catholica de pœna malorum Angelorum.
	Seite 262
	Seite 263
	Seite 264
	Seite 265
	Seite 266
	Seite 267
	Seite 268

	Sectio II. De pœna sensus propria dæmonum ab igne inferorum.
	Seite 268
	Seite 269
	Seite 270
	Seite 271
	Seite 272
	Seite 273
	Seite 274

	Sectio III. De pœna damni propria dæmonum.
	Seite 275
	Seite 276
	Seite 277


	Qvæstio IV. De tertio instanti bonorum Angelorum.
	Seite 277
	Sectio I. De Statu contemplatiuo bonorum Angelorum, beatitudine nimirum & aßistentia.
	Seite 277
	Seite 278

	Sectio II. De statu actiuo Sanctorum Angelorum, siue de homiminum custodia per Angelos.
	Seite 278
	Seite 279
	Seite 280



