UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Georgii de Rhodes Avenionensis S. J. disputationum
theologiae scholasticae tomus ...

Rhodes, Georges de

Lugduni, 1661

Sectio I. An & quomodo Angeli peccare potuerint in secundo instanti.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Solutio
prium du=

Deperte&ione fupernaturali Angelorum. 255

ais circumftantias omnes Vim‘:n‘mt'?oqss 1on cogno-
uerint.Vnde dicit A_J‘wm olushoc mylterium .'LblEL'(;H.-
ditum faiile & fzculis inDeo , & per Ecclefiam inno-
ruifle ipﬁs Prmcip..ribu% , & poteltatibus, fed hocwt
dixi eft incertiffimam. :

Ad primam Relp. ; videri prubabzluls > quod
reuelatio myfteriorum ita facta eft Angelis imimes

1

bisasiondi-~ Jiaré 4 Deos vt fuerit iplis euidens Deum hoc dicere,

Triplex
€ontroues
3.

Senflus

Quzftionis

quia cereum eft omnes Angelos creatos fuille fimul,
é’g eo inftanti quo creari funt habuille l-‘iclcm_, ergo
fieri non potuit vt ynus proponeret reuelationem
dininam alreri Angelo. Conlftat autem ex tradtatu
de Fide , vt dixi,quod poteit obfcura Fide credi re-
uelatio euidens in atteftance, quia illa femper eft ob-
fcura in ratione puri teftimonij , & vefic credatur
neceflaria eft motio pia in voluntate : Cognitio
autem illa iqua neceflaria eft ad piam illam motio=
nem fine dubio eft prior Fide, fedillanonelt aliud,
quam iudicium i}\CCl:l:1t1L1L1:11 naturale , cum im]iAcio
{upernaturali practico, quod honeftum fic credere
hic & nunc : Hoc autem iudicium fit ex fpeciali
motione Spiritus Sanéti, & pertinet ad gratiam ex-
citantem. Vnde patet refponfio ad {ecundam. Ad
tertiam autem fatis dixi , Angelos cognoui[fc Chri-
frum in primo inftanti , ctiamifi non cugl}oucn:n!:
eum vt Redemptorem a peccato quod iph caufal-
{ent , alioqui Cogizmm‘fl‘m futurum faum peccatum.

QVASTIO 1L

De [ecundo inflanti Angelorum, peceato [tilicet,
¢ perfencrantin $.Th.q-63.

Ic creati Angeli omnes,in amicitia Dei & Sanctita-

te, perfedti omnes in viis fuis a die conditionis fuz,
tranfietunt ftatim ad fecundum inftans,in quo aliqui
exciderunt Elgt:ll'i;!,rehq;li ftercrunt in vetitate,& in
bono confizmati funt. Quod totum vt explicem di-
ftincke tria mihivideo dicenda. Piimo,an & quo mo-
do Angeli potucring, peccare in fecundo inftanti.
Secundo, quomodo peccauerint,{eu quale fuerir eo-
raum peccatum. Tertid , an & quomodo boni An-
geli perfeucrarine in gratia, S meritum confirma-
uerint.

Sterao0.l

Andy quomado Angeli peccare potuerint in [e-
cunde inflanti.

Ari Angelos veré malos qui cum a Deo lux fa-
Dcti effent, & filij lucis, ipfi tamen faéti fint tenc-
bre, denigrati fupra carbones 5 pleni malitia & infi-
picntia,Scriptura,Patres, Ethnici, Philofophi, quoti-
diana experientia probat, fed difticultas eft; quomo-
do illi effecti 2 Deo boni difternere fe ipfos porue-
rintab iis qui’ permanferunt boni; & fieri nequiffi-
mi; qualis nimirum debuerit in ipfis precedere defe-
€tus , ve fiepent ex bonis peflimi. Primo enim queri-
tur ; verum pocueric effe ille defectus in ipfa natura
ex fe mala , id cft, virum Angelinaturd {ui mali fint,
aut etiam effe poffint. Secundo, verum ille defectus
effe potuerit involuntate , que fieri poffer mala , id
eft, verum potuerint Angﬁli effe natora fu impecca-
biles, Tertidsverum efle potuerit inintellectu,id eft,
virum potuetit effe in illis ignogantia fufficiens ad

peccandum.
i &

Virum Angeli ex [un natuva fucrint | ant etiam
effe potuerine determinati ad malum.

Ac eft antiquiflima & celeberrima coutrouet-
{ia de origine mali ; tanta olim contentionc

contra hazreticos , 4 fanétis Patribus dif]
quomodo {cilicet caufaqua non fic mala, pro oig
Poﬁlt cﬂt‘ttulp malum . & ferimala ex effeGy {io,
cum Plifls‘ cflerbona , nam Manichzi admittebant
naturas malas a malo principio productas. Prifcillia-
niftz negabant Diabolum produétum effe , fed vole-
bant illum effe 3 {e malum & (ubfantiam ipfiusma-
li,quae omnia fusé , ac eleganter confurant Augufti-
nus, Cyrillus, Theodorer. & allj relati & Suare lib, 7,
cap. 2, o

Non quaritut autem nunc , verum aliqua fubftan-
tia poffic effe abloluté mala pracisé fecanda {e fub-
thi (111:1(;1711(1“1' ()Pcri‘lti()ﬂc 3 (llliﬁ contra I\{J[Cjﬂnc”l
Manicheos, & Prilcillianiftas cercum eft omnem {ub-
{tantiam co ipi’h qued realis eft efle bonam, cumbo-
nitas it paflio entis infeparabilis , quia (efle) bonum
eft;difficulras igitur rantim effe poteft , verumaliqua
natura rciiac&itl& POH‘EE’ efle mala, id eft ; per opera-
tionem,ficut calor eft infe bonus,malus autem aquay
creatura ergo rationalis erit ex {e intrinfece mala , fi
determinata intrinfece fic ad non operandum nifi
malé ; quamuis decerminata non fic ad opcmndum
hoc, aurillud malum.

Ratiodubitandi eft primd , quia ficut voluntas di-
uina eft perfecte libera, & habet obieétum vniverfa-
liffimum, quamuis determinaca fit ad nunquam ope-
randum nifi bene , ergo voluntas creata poteft eife
libera , quamuis determinata fic ad femper operan-
dum malé,quia porerit operari malum hoc,aut illud.

Secundosnullaeft ratio curappetitus nofter fenfi-
tinus & rationalis habeat maiorem inclinationem ad
malum oppofitum rationi,quain ad bonum, ficautem
impoflibilis natura omnind determinata ad malum
illud rarioni contrarium: vel etiam cur appetitus An-
gelicus non poflit comodo magisinclinati ad bonum
proprium, quam ad bonum rationis,& diuinuna.

Tertio,recurrit vulgare argiimentum veterum hz-
reticorum : effectus malus procedere non poteft i
caufa quaz non fic mala , ficur {ol non illuminat nifi
fir lucidus; effedtus enim continetur prius in fua cau-
fa', & nihil haber quod prilts non fuerit in caufa, fed
voluntas Angeli producit effectus malos,ergoillavo-
luntas eft infe mala.

Dico primo, Angeli neque funt natura fua mali,
neque poflibilis eft vlla fubftantia quz fit ex (e natu-
raliter mala.

Ratio eft quiaprimd feriptura manife(té aflerit,
quod Dewus vidit cuncta gug fecerar,& erant valde bona.
1dem contra citatos hzreticos probant concilia, &
Patres cum impugnant Marcionem & Manichzos,
qui duo admitcebant principia, vaum bonum , alte-
rum malum , & fané ratio cft aperta , quia fi darerus
aliqua fubftantia ex {c maja , illa effe non poffer nifi &
Deo,quem ¢o modo efficeres anthoremmali, quod
lumini rationis contrarium eft. Deinde l‘;ll'()b.ltli[ etia
cuidenter impoflibiliras talis alicuius nature deter-
minate ad non operandum vnquam nifi malé: quia
nulla voluntas poteft amare malum vt malnin , fed fi
aliqua voluntas dererminata effer ad non opetran-
dum nifi malé , deberet amare malum formaliter &
malum ; ergo nulla voluntas poteft effe dererminata
ad non operandum nifi malé. Maiorem nemo poteft
negare : probatur minor, tunc voluntas amat malim
formaliter vt malum , quando non mouetur formali-
ter per rationem boni delectabilis , que iunéta eft
malo morali, fed ifta voluntas que dererminatgeffer
ad malum , non mouererur per ina1n fationem
boni delectabilis , fed tancium per ipfom malum ,
quod probo, i hac voluntas moueretur formalicer
per rationem boni deleéabilis s poffet etiam amare
bonum delectabile , etam tunc quando illud non
cft contrariwm rationi ; nam vbieft ratio motina ve-

luntatis

Triplex
dubitatio.

Conclufio
negatiua.




Aleera ¢o-
clufie.

Prabatic.

" Solutio
dubiratic~
fum.

256
Tuntatis ibi potelt etiam efle adtus volunratis, fed
per e ifta voluntas non Puii_&_r amate bonum dele-
¢tabile, nifiiquando illud eflet iuncétum malo , €x-
€0 non MeUEICHul per rarionem boni, fed per iplum
malam.

Dico ftcundd , in Angelica voluntate nulla repe-~
tio 'LL[ b(lf

gitur , neque reperiri poteft maior inc
1 bo-

num OFPOIELLH::] bono honefto , quam ad if
num honeftum
res, Va Jﬂufs v

recentiores , qui hoc negant.

Ratio ramen eft quia voluntas qua u-!ivifir bonum
vhiucrfale tanquam obieGtum , non poteft habere
maiorem inclinationem ad bonum oppofitun fue
nature , quimad bonum confencancum fus nature,
{ed voluntas Angeli refpicic vniuerfale bonum, vt ob-
iectum , ergo non poteft habere majorem inclinario-
nem ad bonum oppofitum bono honefto , quam ad
bonum honeftum : nam honeftum eft illud bonum
quod eft conueniens nature rationali ve fic. Fareor
ergo voluntatem Angeli pofle habereimo habere ali-
quam inclinationem naturalem ad bonum oppofitum
bona honefto , nam & propriz excellentiz,ac hono-
rishabet inclinationem , quem etlam appetiuit inor-
dinate , cum eniin refpiciat omne bonum, neque fit
fua regula, bonum etiam a ppetic rationi contrarinm,
{ed femper inclinatio naturalis ad bonum honeftum
maiorelt in Angelo , quam inclinatio ad bonum ra-
tioni Contrarium : contea quam in appetica noftrc
{enfitino euenir ; cuius naturalis inclinatio ad bonum
rationi oppofitum; maior eft, quim inclinatio ad
bonum honeftum , quia non eft appetitus voiuerfa-
lis ; fed eft appertitus nature {enfitiize , cul non et
conueniens ve fit bonum honeftam , ide6que maio-
tem non poteft*habere inclinationem ad bonum ho-
neftum , quam ad bonum contratium,

Ad primam Refp. recté probari hoc aroun
quod voluntas poflet effe libera , quamuis effer de-
terminata ad non operadum nifi malé.

ItaS. Thom. art. 4. & cum ipfo Sua-

que communius , contra quoldam

Sed alio a1 o1~
mento probatum eft hoc implicare,quia fcilicer Deus
caufa effer mali , & quiailla voluntas ferri deberer in
malum (ub ratione mali : hoc autem non {equitur cx
eoquod Dei voluntas determinata ficad non operan-
dum nifi bené.

Ad fecundam Refp. difcrimen allatum effe appeti-
ts Angelici » & appetitus noftri fenfiriui; appeticus
Angclicus refpicit omne bonum cum. fic potentia
vniunerfaliffinta , ided magis refpicit bonum quod eft
conforme naturze {uz , quam bonum quod eft illi
Contrarium , appetitus autem fenfitinus non refpicic
nifi bonum f{enfibile , quod eft fepe oppofitum ratio-
ni,ided non eft mitum quod magis inclinetur ad bo-
num fenfibile , quam ad bonum rationis, quod non
pertinet ad obieGum eius.

Ad tertiam Refpondeo, vt nuper dicebam, volun-
tatem quidem Angeli, non effe aétu malam in fe ipfa,
fedtantlm potentid, quia potelt fieri mala : cffectus
malus aut bonus poteft prodire & caula quaz non eft
a¢tubona,vel mala ; per illum enim effedtum deno-
minatur mala,vel bona, fed non poteft prodire a can-
fa que non fic faltem potentia , & virtualiter mala;
nam hoc ipfo quod porentialicer eft m: la, poreft fa-
cere malum.

e

Firum Angeli ex natura [ua fuerint ant etiam
effe posuerint dererminati ad bonsm. Arr, 1.

Ixi nullum Angelum effe poruiffe nacura i de-
rerminatumad malum , fed potuille non pecca~
re,nunc videndumeft , virom naturd fud fueric , vel
elfe potueric determinatus ad bonum, atque aded ef-

Difp.Hi. De Angelis. Quaft

fe impeceabilis ; eft
difficultas, an it poffib

-h[j;‘w,(lu;; nimizum determin

5 inter 'l'i)cniagr)gg
s creatuta prorius impecea-

ataficad non operandum
vaquan nifi benc, )

Ratio dubitandi 1ll'i.:i\ eft > uia ex liberrate Anoes
li; auc vllius alcerias ionalis nullo modg
probari potelt , quodilla fic peccabilis, nam Chriftus
yveram habuit | en fuit impeccabilis,
ergo poflibilis eft creatura liber qua pofiir agere vel
NOn agere , Non tamen maleé agere ; humaniras enim
Chrifti eft crearura & tamen non poteft peccare,

Secundo, aggresatum ex homine, & vifione beata,

Creatur

A TET ] & T
TLarCill,oC I

peccati, ergo impcccztbili[,ib poteft ftare cum liberta-
i
te purc creata.

Tertiv s Deus poteft facere creaturam,que habeat
totam perfeétionem anima habentis gratiam habi-
tualem ; fed illa creatura nullo modo poffer pec-
care,quia ficut peccatum ftare non poteft cum gratia,
fic neque ftare pofler cum creatura qua haberet per-
fectionem gratiz , ergo cft poffibilis creatura qua fit
impeccabilis,

Dico tertid,implicat dari Angelum aut aliametiam
creaturam qua ficex natura {ia impeccabilis.Ita com-
muniter Theologi docent cum S. Thom. hic & Sco-
to;Contra Ochmi\.im:,7_\1;;mn'm,G;zbricluw,quilms ac-
ceflere nuper quidam recentiores negantes oftendi
hanc implicantiam,

Primdé , tamen ea fine dubio Sanétorum Patrum
mens eft . hb.6- Cinic. cap. 6. At omnem

pecearepoffe, guiaeff ex ni-
tura F(Il‘[‘lblil}'. quﬂ: 11011 l;l €xX
goex mente Auguftini nullacft
| Ambrofius

non fit peccabi
7] talts 5 tta
¢ Hicronym.cpift.146.
;jL.\.' Fy i
q te igicut Hieronymi,

Oy = l\‘_'-_“‘_i.‘: creatura ili[l’!l(f’

arura libera efle potelt

impeccabilis, ergo nulla creacura intelleétualis efle

poteft impeecabilis. Maiorem fuppono ex Philofo-
phia,quia omnisintellectus creatus poteft in quolibet
obiectoindifferenti confiderare rationem boni & ma-
li : exgo indifferens etiam eft per appetitum vt amet
vel odio habeat : nam vbi eft indifferens propolitio
obiedki debet etiam efle libertas adillud amandum,
vel non amandum : Minor autem probatur fic ,illa
creatura ¢ft peccabilis qua poreft confiderare inten-
{iffimé¢ omnia obiecta quibus allicitur ad peccattu,
& remifse confiderare,aut etipm nullo modo confide-
rare illa motina quibus abftrahitur & peccato : tunc
enim libera voluntas ampleétitar peccatum in quo
videt maiorem rationem boni , fed omnis creacura li-
bera lvutc[‘r remifse confiderare, aut ctiam nullo mo=
do confiderare illa motiua quibus abfttahicar 2 pec-
cato, quia cum non fit fuaintelleétio & actus purus,
poteft aliguando perfectius, aliquando impertectius
confiderare obiecta , ergo nulla eft poflibilis creatura
libera , quz non poflit peccare.

Confirmarur, quia vifie beata nulli pure creaturz
potelt cfle debira naturaliter vt probabam alias, ergo
nulla creatura ex fua natura, poteft elle impcccnbills,
probatur confequentia,omnis intelleétus qui non vi-
det Deum , libere poteft ampleéti bonum aut ?.h co
anerti,quia folam fummum bonum tollit indifferen-
tiam ad amorem fui, fed fi liberé poflic ampledti
bonumaut ab eo anerti , poteft peccare ; ergo nulla
eft purd Creatuta quz peccare non po:".it {1 Denm
non videat.Et hec eft ratio (anéti Thom 2 allata olim,
qui me-.‘]r alfertionem pmp‘oﬁt_am ex eo quod-nulla
fic poffibilis creatura qua fic fua regula , vel qu
neceflario

won poffit ad ma-

dcre

Conclufi

negs

B

Secund

probatio,

Confirma®
tig.




o,

ida
0

Solutio
giym du=
bitationi.

Triplex
dubitatios

Conelufig
Repativa,

De perfe&tione fupernaturali Angelorum, 257

necellarid fit coniundta cum {ua tegula ; quia fi non
eft fua incelle@io , vel fi non videat claré Deum po-
teft habere inconfiderationem arque i‘m peccare.

Ad primam Relp. efle gnam. ch{ ‘n’r:::cm inter
Chriftum & puram creaturam, quia Lhr;lms proprer
gubernationem Verbi , & {anctitatem Iubﬂnmmlmn
infinitam , rcpugn:mtium cum peccato habuit , neque
Pu(ufr habere inconfiderationem. T

Ad fecundam , Refp. difparitatem etiam efle inter
beatum qui vider L eum, & eum qui non vi_dctﬁ;v_]ho
enim Dei tollic omnem inconfiderationem (ufficien-
tem ad peccatum 5 Deus videlicer in ea pmppnitur
vt fummé anabilis : preter eam autem viflonem
nulla cognitio {ufficiens efle poteft ad tollendam li-
berratem Pcccari;qmndiu enim non Cogm_sﬂ:ctur
Fu’.ﬂ‘&ﬁ' fummum bonum , poteric \'ol:mm.u‘_ab €o
auesti, implicat autem vt vlla creatura cognof cat in-
tuiting fummum bonum naturaliter. Farcor itaque
aggregatuim ex homine , & ex _viiionc Ezc:ltfl c[jfc ali-
quid ereatum liberumsfed nego l].‘i&ld- efle nhﬂmd pu-
¢ naturale ¢ dixi autem nullam effe fubftantiam que
potlit effe naturaliter imp_cccabllia,qma nulla eft qua
non poll't habere i.confiderationem.

Ad tertiam Refpondeo elfe impoflibilem creatu-~

_ram cui Deus communicet naturaliter totam Pcrﬂ:~

tionem quam haber aggregatum ex anima & graria
habituali, cum qua ftare non pote ft. Ratiocft, quia
illi creaturz naturaliter effec debita vifio beata, quod
elle impoflibile fatis eft oftenfum in tractatu de Deo,
vbi etiam folutum eft argumentam Molina , quo
probabat effe poflibilem creaturam cui fic debira vi-
fio beata , ex ¢o quod aggregatum ex intelletu &
luminie gloriz fit aliquid finitum , hoc ( inquam) fo-
lutumeft , quia quoliber finico porteft dari maius in
eodem genere,non poteft dari maius inaliquo genere
inferiori , verbi gratid, implic;u: mufca qua fic pexte-
Ehior quam homo.

§. IIL

An & quomeds in intellectn Angeli nece(Jarins
fuerit defectas vt poffer peccare.

Txi de natura, & de voluntate,nunc de intelledtn

difputari folet prima [ecundz qualis in eo ad
peccatum requiratur ignorantia, qu?d obiter hic
etiam quero de Angclo:primb,vttum fine aliquo de-~
fectu cognitionis potuerit peccare, Secundo , veram
de facto etiam cum peccauit habueric aliquem huiuf-
modi defedtum.

Ratio dubit. primo eft, quia Seriptura, Patres, &
iple Philofophus docent eum omnem qui peccat clle
ignoranté,crgo nullus eft peccatot homo,velAngelus,
in cuius intelleétu non fir aliquis defectus cognitionis.

Seccundd, ablurdum eft dicere peccatorem effe per-
fecte prudentem,fed i Angelus peccans nullum inin-
telle¢ta habear defectium Poﬁmmm aut priuativum
poterit effe perfecte prudens,quando peccat,ergo ne-
ceffe et vein eius intelleétu fir aliquis defectus.

Tettiv, implicat vt voluntas actu fe dererminet ad
eligendum malum , quin habeac intellectus iudicium
practicum,quo dicat hoc mihi faciendum , & eligen-
dum eft , hoc indicium practicum eft fallum & erro-
neam , €rgo voluntas peccare non porteft fine defeétn
aliquo ctiam pofitiuo incellcétus.  «

Dico quarto,nullus in intellectu Angeli phyfice re-
quiritur defectns fpeculatiuus aur practicus ve pecca-
te poilit:quamuis moraliter certum {it neminem yn-
quam peccare fine aliquo defectu prinatiuo intelle-
<tus,id eft fine inconfideratione alicuiusmu[iui,quod
fi ateencé perpenderet nullo modo peccarer. Ira fu~
s¢ probabam prima fecunde cum Scoto, Gabuziele,
Molina, & aliis , nune priufquam probetur.

Towm. I,

2 e T :
Obferua primo, (ltlpltx genus defectus in (]uo}ibct
151&11((%1{_1(1)(1111 potle primus vocatur defeétnsin-
-ulatiun,aleer defecty

s intelledtus praci-
d: nielt defectus in
-ogt -ablolute tumptazdefectus intellectus pra-
ctici , eft defectus incognitione , proveilla prec
operationem.In intellectu {peculativo clie poreft rri-
plex dutl:-nfh15,EL‘1H‘,a.‘s elt ervor pofitiuus,feu indicium
fallum & dittorme obiecto ; fecundus prinatinus,
ignorantia {cilicer qua carentia eft {cientiz habi-
tualis : Tertius eft etiam privatinus carentia {Cientie
actualis , & confiderationis alicuius rej qua habitua-
liter {citur. In intellectu practico poteft cffe duplex
defectus. Primus Puﬁtiuus , eft indicium prackicam
prauum,quo {cilicer dico mihi elfe hic & nunc c]jgclp
dum hoc obicctum pranum. Secundus prinatiuus,
carentia iudicij practici rect, quo {cilicet dicam mihi
non eft nunc amandum obieétum hoc delectabile,
Obferua fecunds , nullum effe Theologum qui
rcqgimt ncc:cll’iu'ib ad peccatum  ecrorem aliquem
politinum ip\ca‘. atinum , quia NEmo peccare pol~
fet, quin effer Harericus : neque ignorantiam ha-
]:?itu.ll m o, quia hoc repugnaret experientiz ; dif-
ficultas igitur folim efle poteft de inconfidera-
tione , & de defectibus intellectus prackici. Pri-
mo enim Thomiftz volunt repeririin quolibet pec-
cante actualem inconfiderationem non principij ali-
cuius vniuerfalis , fed tantim principij particularis,
cum cuius {cientia repugnare dicunt ptCCurum:potcﬁ:
videlicet incontinens habere cognitionem hanc vni-
uerfalem fornicatio turpis eft & fugicuda »fed non
{ubfumet neque fibi :lPPli;abi[ hoc principiam in
particulati : omnis enim peccans ( inquiunt) duo ha~
bec principiain intellectu , alterum rationis fornica-
tio eft mala, alterum paffionis volupras eft amabilis,
in primo non abfoluir fyllogiﬁnmu, nec concludit vi-
tandam efle fornicationem in fecundo abloluit s &
concludic fibi effe fornicandum. Vule igicur hac fen-
tentia femper requiri ad peccatuminconfiderationem
particularem non voiuerfalem. Secundo,Vafques ali-
ter inconfiderationem hanc ad peccatum neceflariam
explicat;nam necelle putateilead hoc,ve aliquis pec-
cet, vt quicunque peceat , confidercr intenfius bo-
num delectabile , remiffius autem confiderec obie-
&um honeftum ; fic enim exic in quoliber peccante
carentia confiderationis , qua reprafenter intenfius
bonitatem honeftam, quam bonitatem delectabilem,
nam fi bonum honeftum confideraret intenfius quam
bonum deleétabile , nunquam voluntas poflet pecca-
re; Tereid, Valentia poft Aurcolum & paucos alios re-
currit ad errorem practicum tiim pefitivum , tium ne~
gatiunm;oportet enim vt qui peccat habeat hoc judi-~
cium voluntati pralucens, hoc mihi faciendom nunc
elt , careatque iudicio practico reéto,hoc mihi nunc
eft omiteendum. Quartd, Suares fere alfencicur Valen-
tiz,nam facctur rcquiriad peccatum, iudicium erro~
néeumin moribus,qum requiritur indicium Pm:luccns
cle@ioni male , quod eft exigere iu dicium practicum
erroneum. His pofitis.

Prima pars negat defectum vllom phyficé necelld-
rium effe vr aliquis peccet,probatur quia, pofitd qua-
cunque confideratione intelleétus quz non fit vifio

eatifica , manetvoluntasindifferensad ;lgCL‘.lciLllTl;VEl
non agenduim,quia nulla confideratio ( vt feepe d”ﬂ}\
tollere poteftliberratem qua non proponit intuitiue
{ummum bonum , ergo pofiti quacangue co_nﬁcicm-
tione intelleétus voluntas poteft peceare. Deinde vo~
lintas poteft liberé elicere adtum amoris praceptum
fine vllo defetu in intelleétu, ergo poteft stiam ﬁﬂc
vllo defeétn omitrere amarem, 8¢ peccare illum omit-
tendo. Confequentia pater,quia fi non poreft liberé
omittere amorem,ergo libere non amat. Agtece ‘ens
Kk videtus

coonitionea

Defedtus
intelle@tus
m {pecu-
latiui cum
practici.

Variz [en~
tentia,

Prabatio
primz pag-
tise

v e TR

\
|
|




B i

258

videtur eciam manifeftum , quia nemo dixeritillum

:Itlibcur} agic elle neceflario gnorantem : pam ves-
£ ; : :

bi gratid , ille qui generosé refiftic tentationi vio-

lentz, non necellarid eft tunc mmpradens , fed ille
tunc {uccumbere poteft tentationi, & pece
fine ylla ignorantia poteft aliquis peceare.
Et hoc argumento refutancar primi) Thomifte
requirentes inco r]ﬁdt‘l‘&téunqn principii alicuius par-
ticularis , nam ftante confideratione illa principij
pasticularis adhuc voluntas maner ill?{if&'l’(.‘!]s ad pec-
candum , vel non peccandum. Er fané docet expe-
rientia mulcos peccare cum a&uali conftientiz re-
motfis ; & adku indicantes efle rurpeid quod faciunt.
Secundd , relicitur Vaflques exigens confiderationem
illam fortiorem boni delectabilis , quia eriam pofitd
illa confideratione boni honefti fortiori , adhuc vo-
luntas effec indifferens , ad non eligendum bonum
honeftum intenfius confideratum, Terrid , reliciun-
tur Valentia & Suares requirentes defectum in iudi-
dicio practico , quia ftante quocunque iudicio pra-
ético voluntas eft adhuc indifferens , alioqui tollitur
libertas per illud iudicid,quod etiam nullo modo ne-
ceffarid eft vt voluntas operetur vt prima fecundze fu-
fits prubabinu“,aﬁoqui eniim nemo peccaret, quin ef-
fet Hzreticus,dicerer enim v.g.bond mihi niic eft fu-
rari. Neque fatis cft quod dicat ex [appofitione quod
velim peccare bonum mihi nunc eft furari; hoc enim
non eft indicium erroneum, fed eft indicium omni-
no verum. Non requiritur crgo.vllum iudicium pra-
&ticum erroneum , ve aliquis peccet , imo nec requi-
ritur iudicinm practicum quod przcedat adtum vo-
luntatis , quia intellectus per actum voluntatis deter-
minatur ad hociudicium , non poteft autem dari iu-
dicium pradticumante actumillum voluntatis , ergo
voluntas poteft {e ipfam determinare pofito iudicio
{peculatino de amabilitate ipfius obicéti , quamuis
pofito actu voluntatis ante operationem externam,
neceffario preecedarimperium intimans potenciis de-
cretum voluntatis,

o

arc , L‘IEU

Secandz  Secunda parsafferens efle impoffibile moraliter vt
E’“.‘”’ Pro= Angelusaut homo peccet fine defeGtu aliquo confi-
aliQ.

derationis : probatur omnibus illis argumentis qui-
bus Thomifte , Valentia , Valques probant fuas fen-
tentias. Hoc enim vaum probant SCtiPtm‘a: dum in-
confideratiz humane tribuunt omnia qua inmundo
{unt peccata , Errant omnes qui operantur iniguitarem:
defolatione defolura ompis ierva , quia non eff qui re-
cogitet corde : Erranimus 4 via weritatis , lumen in-
;e?!r’gemix non lluxit nobss, Probant etiam Pacres (-
pe afferentes cum Auvguftino neminem obdurari,
quin cxczcerur. Denique probatur , quia nullum eft
peccatum quod Deus impedire non poffitimmitten-
do peccatori cogitationem aliquam congruam , per
quam proponererir nliquo& motiuum , quo volun-
tas retraheretur a peccato , quamuis femper poffec
peccare ; ergo. quoties committitur peccatum : repe-
ritur in‘peccarore inconfideratio motiui , per quod
peccator recraheretur a peccaro.

2 SO"'{‘“O Ad primam Refp. Scripraram & Patres & Philo-
Tl - iz e dracal . : = -
i:::afiic;nuﬁ fophum de hae foliim impotentia morali debere in-

celligi , non autem de impotentia phyfica.

Ad fecundam Refp. prudentiam perfectam duo
dicere , recbum’intelleétus indiciom, & ele@ionem
bonam in voluntate , qua ita li‘quarur tale iudicium
vt fit veluti conclufio fy]logiﬁni > vt ait Philofo-
phus , poteft perfecta prudentia quatenus eft fndi-
cium intelle@us , Phyficé loquendo effe in peccatore,
non potelt efle quatenus eft ele@io {equens tale
indicium,

Ad terriam fatis dictum cft quomodo ad electio-
nem requiratur iudicium practicum erroneum , imo
nec indiciam prackicam,

Difp.I1.De Angelis. QuaftIl Se&. 11

STk Gl

et A :
Q{:a;ﬁfaﬂo a¢ Jacio A’?:'_[.’C»: peccanering,

S. Thom: art. 3.

\
tum eft primo, potuiffe
is modis pectare Ang
inuidia ta

demalifs innume- p

otuering
T

gelos quam fuperbid , vel Angeligl
etfi videtur contrarium dicere S, Thom, ter pecc
art.z. {ed nibilominus tamen primum faltem pecca- duam fe
tum primi Angeli fuifle propriiflimam {uper i el
Primo enim;quod peccare potuerit aliis Pluri 1
dis purus Lpiritus vix locam video dubitandi 5 potuit
enim peccare peccato inobedientia , irz , odij diuini,
infideliratis,infufticice. Nam eorum omnium capax efe

fe potuit fubftantia expers corporis : ramecfi fateor
P!(-'ccn‘ta_I_upcrb{.r,::c jnuidi:e‘muiru tacilius commirtei

ab haiufmodi {piritu potuifle , quam aliud quodlibet
peccatum, quia corum obiedta fune puré {piritualia,

per primam enim appetitur propria excellentia , per
lecundam odio haberur, & impeditar felicitas aliena,

quae duo facilé 1ivirirui perfectiflimo conuenire poll

funt. Vnde fecundd , dixi, fuperbiam veram & pro= Vetepec.
priam fuifle primum illud peccatum quo commiffo carust (i
Lucifer cecidit in @ternam nodtem. Tra enim ex Scri- Peii®
prutis, & communi confenfu Parrum tam conftan-

ter Theologi omues afferunt, ve comperta res fitac

prorfus indubitata ve re@é docent Suares lib. 7. c. §

Valques difp.2 32.Petauius lib. 3.cap.2.Notum cft il-
lud Ifaie cap. 1 4. Quomodo cecidifti de ceelo Lucifer qui
mane oricharss , gus dicebas in corde tuo 5 in colum con-
feendam fuper affra Dei exaltabo folium menm,&c. Bt
alterumillud Ezech. cap. 28. Tu fignaculum fimilitu-
dinzss tu Cherub exientms, innenta eff iniguitas in te, ele-
uatum est cor tunm in decore tuo, Quez duo teftimonia
licer intelliganturad litteram primum de Rege Baby-
lonico, alterum de Rege Tyrio, tamen communiter
Patres omnes explicant indubitanter de Principe
Damonum, eamque fenfum v ulgd interpretes afle-
runt fuifle precipué intentum 3 Spiritn Sancto. Idem
ctiam colligitur ex Iob 41. vbi appellatur Lucifer,
Princeps inter omnes filios fuperbia, & Luca 10. volens
Chuiftus {uperbiam compefcere difcipulorum , Pide-
bam(inquit)Satbanam gaafi fulgur de ceelo cadentt. Cer-
cum igirur effe debet primi Angeli primum peccarum
fuifle complacentiamillamin proprio decore ac per-
fectionibus thm nature,rim gratiz , vnde pofteain-
cidit in appetitum inordinatum excellentiz qua ve-
ra luperbia elt, Jn gua etiam dicicur Tobie 4. quod
anitinm fumpfic omnis perditio, Primus omnimm Lucifer
(inquit Nazianzenus )fublime elatus , perdidit (plendo-
rem > &5 cecidithuc inhonors.

Certum eft fecundo, quod conuincuntur falficatis Refellits
omnes illz fententiz quz ftacnune aliquod aliud fuil- wiples =
{e peccatum Luciferi quam fuperbidm. Primd enim; plc'cc:fz: %
falla pro certo oft fententia illa, in quam inclinare iuc,,_
vifi funt aliqui Patres quod peccatum Angelorum fuit
luxuria cum filiabus hominum , qua diluuio caufam
dederic. Cum enim orbi huic adminiftrando pre-
pofici effent 2 Deo (inquiunt Patres ftatim referendi)
pulchra capti {pecie mulierum , ftupri cum iis con-
fuetudinem habuerint , & eos cfle Filios Dei qui vi-
dentes filias hominum quod cffent pulchrz genue-

TNt ex eis gigantes : ita enim preter Philonem &
loE'cPhum » docuerunt luftinus Martyr , Achana-
fius , Clemens Alexandrinus , Tertullianus, Cypria-
nus , Eufebins. Sed eam tamen meritd fabulam ap-
pellac Chryfoftomus , & alij Patres , & ex dictis con-
{tare poteft. Secundd reiicitur etiam , {enrentia
illa Scoti qui mauule peccatum Luciferi appellare
iim‘im.l:zlcm quandam luxuriam ; fic enim {acuit i
plicem in peccato Luciferi debese poni quafi gra-

dum,




	Seite 255
	Seite 256
	Seite 257
	Seite 258

