UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Commentaria et disputationes scholastica in Summam D.
Thomae Aquinatis

Nazarius, Johannes P.

Coloniae, 1621

Qvarta Controversia. An Incarnatio, id est vnio hypostatica diuinae
personae cum humana natura sit pofibilis.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82325

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82325

!
|
|

Quattio Prima:
A

E———

SRR N

QVARTA CONTROVERSLA,

A Tncarmtioy ideft v bypofFatics digtinne perfo-
i et Iy iss kv fie pofibiliss

Vo ios, atqueGentilesin Sacrofancei My+
fterij Jricafrationis Cognitione. pex predica-

rionem illis oblata grauiltime lapfos tuille do-
cét Apoftolusi: Core dicenst Iuder figua peront,
GFaci [apientidn quertnrs nos atitein preaiicainis
ChridFigm Craeifixcumn Tud e qtuidens [Candalu, gen~
tilis antem falsition. Fuit tempote Chrifti Do=
i Pharifeorum opinioy Mefliam,quem 3 le-
e promiﬂ-umucxpcét.\h:\nt, futurum efle purd
Enm'mcm putantesy hecper Dei potentiam fieri
pofle, veidem {it Deus & homo; quem crrorem
ferjuuntur ac mordicus tenent etiam huius no-
{tri temporis Hebrai: cumdue multiseditis mi-
raculis eos ab’hocerrore curaflet augrtere, &¢il-
Ii femper dufitidfus perfidz métis obftitiflents
q‘um{finncdechriﬂo propofita Matth, 22: ref-
 onlionem earuynifblius humanitatis notitiam
praferentem effe deficicntem oftendit ex ditti-
he {eriprure teftimonio manifefte {ignihcante
Chrifturn éfle Deam & hominem. Martheinar-
ritio ety Congregatis auten Phatifeis mterrogasit
cos Tefus dicens; guiid vobis vidertsy de Christo? cums ¢

lis e§t0 Dicunt eiy Datid. Ait illit:quosiode ergh Das
wid in [pirirst vocar el Dominitm dicenss Dixit Do-
sinits Domiso neo, fede & deseris neisy donec poram
inimicos tuas fcabellyin pedant thoruint Sy engd Da-
aid vacat esom Do, qio filas eius eft 2 & neine
poterat refpondere ¢ pharifieorum crrorem fe-
quuniti funt Arrianiy vtait Athanafius feon . 4.
contviz Arriands. ‘Alios etiam €itis opinionis hz=
yeticos Atrio antiquiores refert Alphonfus de
Caltroin Verbo Chrifths harefi 1i 8 Suarcz difp. 2
f: 2. Eundem etiam crrotem habuifle Genriles
atfrmat Irenaeuslib. . contra harefes caps 41, dic
cens, Apoftalum 2. Cor. . ided dixifle {e plus 0~
nibus laboratleyquia Myfterium Incarnationis 1y
multis gcntium pupulis prmdicauit 4 qui’; cum :
illud negarent, non poteratcos Paulus ex dinina
feriptura conniticeres qula {llam, vtd Deo reuc-
Jatam non accipichant. Hebrais autem poteft
fuius mylterij veritasex teftimonijs veteris te-
framenti demonftrari.Plures ctiam hretici cir-
ca Chrifti humanitatem, aut circd modum ybio-
nis efrabantexeademradice; quia pimirum ar-
bitrabanitut impoffibilem efle Ipcarnationem eo
modo,qjue fides catholica docet {eilicet permo-
dum vnionis - hypoftaticz Verbl diuini eum
humanitate.

TameTst qualtio hae eadem effc fere vi=
deatus cum pracedente; vert: tamen ab cadi-
fringuitur €0 modo; quo res it agcu exercis
to aut particulariter fumpta alia ety feipfa .
concepte vel i communi conhiderata s Nam
pracedets qualtio communes tanitiing, & quafi
concepré fmpros modos quetebar; quibus pro-
hi}l"l poflét Incarnationis Mydterium efle polir
bilés nune autem quzrimus; an Incarnatio fit
polhibilis; Cuius quxliti refolutio i'pccinlium
p_ulh\lat probationum exhibitionent & exefici-

. tium, & fingularum ctiam difticultatum folu-

Ao !!m_lcm.

,m;ﬂ":: Screxny iy efkauten primi; duplicitet ali-

wonsnelfe f{u*d C”.': pnlhl_]iic: Vi mrode {coundum poten=

"”ffi'f"‘i'-‘ tlam JIlqll‘.l_t‘h 111trini'e\;.un,n;llmw}, a¢tiuam; aut

;:f}:;:-,f, pnf_inmm,-flt'ilt homini II)UK!JI\}}!C ¢t ambulare;
phy quia potentiam habet intrinfecam gradiendis

nfidelinm
frrer,

i.Cor. 1

EUTE TR

Arriculus Prinus, 19
Jica, fed lo

fed volare eftill impotiibile;quia millam ad vo- .
gica tawsl,

tandum vim habetactivam aut pailivam narura-
lem: Haze igitur realisy & intrinfeca potentia di-
cirur pnrcutin ph}'[icai,i.‘m made dicituf aliquid
efle pofiibilc fecundiim habitudinem termino-
fum, & hocelft offibilelogicum, de quo Philo-
fophus 5. Meraph. €4p. de Porentia, ait fecundum
nullam potentiam dici poffibile.Nam, fi termi-
norum fignificata cohareaht fiue noh repugnét;
dicetur poflibile id , quod propofitionc tales
terminoscontinente (ignificatur; Sl verd nulla
ratione poflint termin cohgrere fed repugnahty
dicetur impoliibile, vt Capreolus aduertit m
Jent it 3. ¢ 3.0mbis eniM diffctentia termino-
rum elt rationealicuins nppoﬁtiohis; it omtil
' vcrénppo!itioneafﬁrmariu includitith & hega-
tioyac proinde in ombi tali impoflibill iticlizs
ditur affirmatio fimul & negatio: hoe auten,
quod cft <Firmationem#& negationcm eidem fe-’
cundiim idern conuenite, per nullam fieti porelt
actiuam potentiam 3 qUONiam QIRDIS agentis @
&ioper f¢ primd terminatur ad cffes quamuis
ad non effe quandogus fecundarid termineriif
quatenus [cilicet effe productum non compati-
tur aliquod aliud effe,ficut efle ignis ex acre pro;
duéti non compatitur effe acris, hec effe calidi
compatitur effe frigidis & ideo calor agens pri=
to facit effe calidum, & fecundarid deltruit ei-
¢ frigidum: Hocautem quod éft ; affirmatic=
>riem & negationem effe imul, fiullam potett
habere rationé entis aut non etitisg quottiani cl>
fi tollit non effe & fon efle tollit efle; quod an-
tem implicat fimul! clle&non effe,ritllius poteﬁ
efle porentie tegminus; vt explicat etiamS. D.
de potetit. g 1. 45 3- & quoniam obicétum aétin#
potetitia {)ei eft res ion implicans cétradiétio-
tiem, vt ait idem S D. inprima par. qi 25. 4:3- i+
ded idem eft afferete aliquid effe poflibile po-
tentid logica, & dieere dliquid ule poflibile per
folamt Dei potentiam. Cuin itaque Myftetium
Incarnationis non fit poilibile per intrinfecam
& naturalem poténtiam , nec per ipfius Verbi
poteitiam ad Eo«: naturaliter ofdinatam , fed 3
diuitia prouidentia fupra totum ordinem natu-
r2 ditecta ad operandim, non crit appellandum
paflibile potentia phyfica, fed logica tantlim:
Cuius oppofitum quidim recentiotes Thomi-
ftx mal¢ docuerunt.
Sgcv~ no cenfiderafdin eft Deum it infi=
gita {ui perfettione {upctertinenter continere 2:” “"
rerum omtium perfetioies fiue fint perfectio- ,,,,‘:::;”
nes (impliciter, vt exiftentia , fubliftentia feu perfeliones
%cr{imalitas, intelleétus, voluntas, fapientia, per fripfum
onitas , amot, &c. fiuefint pcrf‘eéi‘idncsin ta- [¥pplere
li natura, vt ratiohalitds, rifibilitas, calot,&c: pofle, feiti-
Quas tarhen omnes non poteft per fe ipfum S f'fb’"ﬂ"
Deus in creatura fupplere 5 fed duas fantim, ﬂ;n;r?::i-
Cilicer fubfiftentiam [jué perfonalitaté, & cXi- medis fub-
ftentiam media perfonalitate  prius patur® Fllentia i
communicatat quia Deo tribuenda cit omnis commitni-
perfectio ablque vila prorfus imperfeétione § at G
fupplert fubfiftentiam, & cxiftentiam creaturz
perfedtionem in Deo fupplente dicit infinitam,
quamlibetautem aliam {upplere creaturd per-
feGionem, maximamin Deo diceret impcrﬂ:-
ionem ; igitur hullam preter duas illas perfe-
¢tiones fupplere poterit Dcus in creatura. Ma-
ior euidens eft: Minor autem duds habet partes)
& probatur prima: quia fupplefe fubfiftentiam
creata naturE, puta humanitatis,aut lapidis, ni-
hil aliud eft,; quam terminare naturam illam:
hocautem, quod dico terminare,non dicitim-
perfetionem potenti® palliue;quia punctus li-
B 4 neam




F.{o, Panli Naz

P,

ncain terminandae non exercer officium poten-
tiz pafliuz; neque dicit i feétionem forme
fubltantialis ,aut accidentalis; quia punétus li-
neam terminando cam non informat; neque di-
uina fubfiftentia terminus eft habens eflc incom-
pletum, ficut punctusy fed eftin {eipfa comple-
tiffima; & ideo non eft, ficut forma in {ubiecro
recepta, que magis ab eo l'uﬁcnmtt_n', q_uilm 1~
plum futtentet; fed ipfa diuina perfonalitas na-
turani, cul communicatur, fuftentat, Secunda
vero,_ pars minoris facilé probatur inducendo
fingulas perfe&iones: Intelledtus enim, & volit-
tas dicunt potentias anime vitales eX ca proce-
dentes & cidem inbekentes, Sapientia perfectio
eft intelletum creatum informans: bonitas fub-
{tantialisintima eft creatura; accidentalis auteni
eam informat. Amor denique actuseft vitalisa
voluntate }Jmcedcns, & illam informans : nulla
vero ratione poteft intelligi, Deum vires horam
accidentium fupplere,nifi creature fubftantiam,
intelletum & voluntatem informando & illis
inhzrédo: bonitatem autem fubftantialem ‘non
alio modo fupplere poflet Deus, quam fe ipfum
in entitatem creature conuertendo, quorum v=
trumquemaximam inDeo diceret imiperfeétio-
nem.

Perfomidi L ER T 10 wotandum ¢st, quod pr.'rf'ona
windex dx dinina, puta hilivs, licet dicac formaliter re-
pliss perfe lagipnem ; non tamen dicit folam rationem
e "iﬁ ad, que nullapi dicit perfectionem, 'fed ‘in-
i " cludit, ctiam rationem in , que in- diuinis
cermmido, CIE eflentia finé fubftantia ‘D{;i » quz perfes
pollephures, Clionem dicit fimpliciter infinitam. Traque per-
lures in fona diuina, fiu¢ {umatur vt per{oiia Dinina, {i-
injimiticre- ye yetalis perfonaeft, puta Pater, aut filius, aue

abiles nata
Yas termye
Hdre,

ditinfinitam. Sed obfervandum eft perfectio®
nem Diuine perfonalitatis feu fubfiftentiz, vt
fic confilterein terminando naturamy eft autem
natura duplex diuina perfonalitate terminabi-
lis;. feilicer diuina & creata,atque creabilisifin
finitum; ac proinde duplex etiam eft noftro mo-
do.intelligendi diuine perfonalitatis infinitass
Altera refpecea diuina: natura {impliciter infi-
nit@, quam terminat; alecra refpeiu créate &
creabilis natura , quam potett, {1 Deo placuerit;
tcrmimn;ﬁ;dfm:;}l-mncinconfcquitur X pri=
mia, Nam, quia diuina perfonalitas naturam ter-
¢ minathmpliciter infinitam; 1ded perfectionem
habet in ratione perfonalitatis & termini fimpli-
citer infinitam, {ecundum quam in f& continet
eminenter omné creatam perfonalitatem, & fub-
hftentiam; & quia terminare nataram, vt fic
(quod.eft proprium fubfiftentie munus) nul-
lam dicit pecfcétionent, vt oftendimus: ided; fi
perfonalitas feufublitentia fueritinfinita, qui-
lis eft diuina, nonfolun propriani, fed etiam a-
licham paturam poterit terminare;igitur ek hoc
ipfo, quod divina perfonalitas terminus eft infi-
nitus naturam Dei infinttam t¢r minans adzqua-
t&, haber, vt poffitetiam quamlibet creatam na-
turam terminare; diuinam egim effentiam ters
minat perfonalitas, v infihita fis Hciter inrer=
Aiuando; atqueadcd vt creatas & creabiles ome
nes perfonalitates & fubfiflentius Continens e-
minenter;ac per confequens, vt potensearum e-
tiam paturas terminare, & vires omnium per=

{onalitatum & {ubfifientiarum ‘excellentiffime

fupplere. Quamuis itaque videatur divine per-
l‘oml_iliati's infinitas diuina terminado natura ex=

hﬂUJ'll‘l__;Pl‘Opr'Iémmcn&abﬁ)luté lequendo hon

ﬂ_ih_aumur,{.‘cd earatione tantm quaefthatur

diuinz terminatiua; q:md Bion aliam pollet fim=

aner ae Spiritus fanctus, perfectionem intrinfece clan-’

ij in* D Thoe. Tertiani Part,

A plicites infinitam naturam termisare enus
autem creatam potlt naturam terminare, nd ex-
hauritur ex eo,quod terminus eft natugg diuingg
fed hocipfo fit potens alias eriam. naturas, fcilis
cetcreatas & creabiles terminare vlque in infi-
nitum; que eft aliaratio infinitatis diuin® fub-
fiftentiz. Quemadmodum etiam intelleGui &
voluntati Dei duplex tibui poteft infinitas: al-
teraad intra, quafcilicet Pater intelleCtu, veluti
potentia filium generat infinitum, & Pater fimul
& Filius per voluntatem {pirant Spiritum fan-
Gum,vtriqueinfinitate perfetionis equalé:al-
tera diviniintelledtuséevoluntatisinfinitas nun-
cupatur ad extragquia tres divinz perlonz per
intelle@umévoluntatem poflunt creaturas per=

B feltiores & perfeétiores producere vigue in in-

fnitumiEt quamuis priorem intelleétus& vo-
luntatis infinitatem dug fam ditte, fcilicet Fili
& Spiritusdanctiemanationes, adequent & ex-
hauriant; poferior tamen earundem potentia-
rum infinitasjintegra femper & inexhauribilis
perfeucrat; qua tamen inilla priori infinitate,
velutiiriradice & caufa virtuali feu ratione fun-
datur. VitenimaitS. "Thom. prima parte, quaftio-
He 45, art. 6 Digine perfone (ecundium. rationen
Siaprocefionis babent canfalitatem refpedin creatio-
nisyerans. Culus rationem ibidem afferc: Quia
Dests et canfa vevum, per funm intelledtum. o volun-
tatem, ficut wrrifex vertm artificiatar s artifex ak-
tem per verbamintelledtu conceprin; G per amorent
fuzvoluntatis ad aliguid relatum oper atur. Vade, &
Deus Patey operatus est creatuiaim per (g Verbum,
gquod eft Filivs, & per [unm amorem; qui.oft Spivitis
fanétis, &c. Tgitur ea virtutis infinitas, qua di-
uino conuenitintelietui, & voluntati in ordi-
nead creaturas; ex ea nafcitur infinitate, guam
habetintellectus dininus-& voluptas in ordine
ad perfonarum ecmanationes fecundum perfecti-
oncm {inipliciterinfinitas - Sicut ergodiuiniin-
telleGus & voluntatis infinitasy non quoad vm-
nem,fed quo ad voam tantlim rationemadaqua-
tur & exhautitur in-emanatione Verbi, &amo-
ris: remanct autem inexhauribilis refpectu pro-
ducibils creature, fic infinitas terminatiua, qua
conuenit {ubftantie perfonali in attuali termi-
natione, diuin® nature fecundiim vnam dunta-
xat rationem adequatur & exhauritur:nen veéro
fecundiim aliam, qua creatam &cercabilem refpi-
citnaturam cidem infinitd fubfiftentia termina-
bilem.

QY ART 6 feienlum eit, Incdrnationem ex du= Baate &
plici capite pofle confiderari, feilicet ex parte :’:":;j:
naturz allumpte, 8 cx parte perfona aflumentis ,
& aflumptionem terminantis + {1 €onfideretur
quoad aflumpram naturam finita cft; & potefk
Deus effetum alium ea nobiliorem producere,
puta,finaturamalfumeret fubltantia {piritualisy

E fed quo ad aflumentem perfonam,quaz terminus

s eltaffumptionis & aflumpte naturz, nihila Deo
nobilius effici poreft Incarnatione Verbi; quia
terminus Incarnationis & aﬂhmptoz humanitatis
cft perfona dignitatis fimpliciter infinite, qua
Deuselt. TtaD. Thev:p. qu 25, a:6. ¢ in 1. d. 4.

- ¢.7.4.3. Vbi materiam hanc explicat. diligen-
ter.

5 - . “r
Q1% T0 swtandsmest inIncarnatione nul- :‘f:':m_

lamin perfona diuina, qua per aflsmptionem , ;0 e i
humanz nature fit homo, ficri mutationem fed perfina di
in affumpta tantum humanitate; cuius rationem sins, @
aflignat S. Duinfra g.16. 4.9. ad 4.6 4. 6. ad. 2. perefurg:
dicens: Fiers umportat, quod aliguid piadicetur de :":::'”::
ﬁaﬁﬂ‘df altero; Vadey quandocunque aligud de voso | o000
pradicatur de alrere cum mttatione eis.y de goe iy i
dicirar,




Queftio Prima.
oeatiasfod dicitar, tuncfierieff mutaris & bor contrgit o
a affunspta gibus, qua abfolute dicuntur: noit enin pureft alb:
FEBRBS e ganitido aduenive alicui, nifi per bot, gHoc
WRHE oo muratur ad albedinem vel magnittidin

ﬁfw.zmur . e
quida dice- V6% rJlIl.CT(’i'.!!Htt’({l[ﬂﬂfﬂ?’,fmﬂ‘h’i.‘l de notto pi
Fiwedi.  de aliquo abfque erus mutatione ; ficat home de nono

d
it dexter abfque (uamutatione per yiotilin illises, qut
fir et fimffer. Vade in talibus nan oportet onie, greod
dicitar fievi, effe mutatun, quia hoc potest ac ulere
per imtt ATIONEIR alterius, & per Buncinodien Déo di-
cuindis: Domine vefuginm factus es nobis. Effe anrein
bominen conuenit Deorattone vionis, qriedff relatio
guedanm; & ideo effe howinem predicarur denoko abf-
que eIus UL ALIone pev iRt ationci butinans natuyd,
que ity i diinain pm‘ﬁw.:u:, & tdeo, cin di-
citur, Deus faltns et homo , non inzelligitur aligui
mitatio ex paree Deis fed foluii humananatare. Hec
ibi $. D. Quorum verborum fenfum tripliciter
1. femt cai, €xplicat Caiet, Nam_pronpin allegatag. ait. 1. ad
quariti altnon dixifle D. Thom. vnionem, ra-
tione cuiuseft hzc pradicatio, efle relationem
aut relatiud,fedquod relationé importathoceft,
connortat; & propterea, licet voio nature huma-
nzad Deum fic fubltantialis; quia tamen con-
notat relationem; ided nomen pradicatium fe-
cundum illam pon fequitur regulam abfoluto-
rum ab zterno. Secando ibidem ait, expofii pof-
fe dicendo, quod homo pradicatur de Deo ra-
tione vnionis in perfona, que vnio eft funda-
mentaliter fubftantialis, & formaliter relativag
fed pradicatio eft ratione ynienis fundamenta-
lis, que fignificatur per ynionem formaliter, fi-
cut differentia per proprietatem folet fignifica-
11, & quiailla fundamentalis vnio , quz tundat
pradicationem hang, habet modum relatiuum,
quo ad hoc, quod de nouo pofita in perfona
Verbinullam inilla mutationem ponit, nifire-
latiuam, non relatione reali; fed rationts 5 ided
affirmat $. D. eam importare relationem; ac
proinde non fequi regulam abfolutorum ab -
terno, que, fi Deo de nouo apponerentur; aut
abeotollerentur, inco poncrent mutationem.
Sed quoniam adhuc haret dnceps animus non
videns per hacexplicari proprium , ac primum
iltius refpontionis12. Tho. fundamentum: Pro-
prerca Caiet. i eademn q.16. art. 6. cirea refponfio-
nem ad fecundum D. Th.tertiom adhibet expofi-
tionem dicens: Quamuis fieri hominem abfolu-
teimportet mutationem in fubieCto dcquirente
humanam naturam, puta in materia; tamen _per-
fonam aliquam fieri hominem noh importare
mutationem in perfona acquirente humanam
naturant: Cuins differentia rationem affert;quia
fubiedtii, quod fit homo,per trifmuzationem fui
acquirit effe humanum: fed perfona, que fit ho-
mo fola noua perfonatione humanz natura fit
bomo; perfonare verd naturam humanam non
eft mutari, fed fubfifterc nunc primo in illa; &
hee modo Filius Dei, qui prius non erat homo,

fattus eft homo; quia {cilicet prius non peifo- I

ltlabi‘thumilﬁdﬂl I‘nltlll‘:‘.m;\"_'\' Camm iﬂ {Cﬂ.‘l}'?ifﬂ'(j Ce=
thpcr{i111arc-; & per hoc Acquifsnﬁ primo clle
fubftantiale humanz naturz, & non f{olum efle
relatinum. Quam doétrinam fequitur Medinam
prolego, quaft. 2. in refponfione ad 2. arg. & in Coiit-
il Z‘;;éi:‘;ﬁ{féfiéh :m’rA_é. Addit autem M‘td‘i_n;‘. non
recande rationé de Angelo, qui, fi affumerc
< et sde feno habetill AT 13k

fstiale;Tol t;::;f‘:, \-:rslult feno }_..111\.;.5:[1;1‘;1 '_11‘\ 1L1F3-
o b 11{" V‘ltLE.F]‘lVJI'HEVJLL: : !c;us .‘iLll"LLIII
te pracifis Ul'ﬁﬂi{)ugl ;11. L.lf“-“:!fm {_;m. imanita-
Dens o6 6t iy m”?‘lpi.-l fet meu.ms!qm’; [1t,,\:'l:
i 1elior per Incarnationé, qui-

Articulus Secundus. a1
A quamformafle concedi poflit facti effe perfectio-
rem exten(iuc.
Ez hocvefolido & per fe fufficienti funda-
mento fibipropofito defendit Valentia piicto fé-
fo, Deti per Incarnationé pon efle mutatid di-
15,tunc fieri, vt res mutctur, quadoaliter fim-
pliciter & abfolute fc habet,qua prius; quia mu-
tatio eft entis in potétia fimpliciter; & ided rem,
qua eminenteraliquid prius habebat, n6 murari
proprié, fiillud acquirat poftea formaliter; quia
n6 limpliciter & abfolureillo prius carebat, ne-
que rém mutar, nifi quando eftin potentia re-
ceptiua fimpliciter refpectu eius,quod recipitury
Verbt autem diuinum habebat priusrem, ideft
perfetioné humanitatis eminetct, fic videticer,
B vtpofletillam efficere, & ctiam {ine illa facere,
quidquid illa tiquam canfa cfficiens, vel coct ti-
ciés poflet facere id, quod eft perfectionisin hu-
mana natura.

¢

CCl

Sed,ve mibi viderur hic fecidusdicendi modus 5

omnino falfuseft: Nam ad tolléda a perfona car-
nem aflumente mutabilitatemn, nequefola {uffi-
cit hzc eminétialis afflumpra nature cotinétia,
neque eft abfolute neceflaria , Probatur: Nam
Sol eminenter eft calidus; & tamé vere mutare-
tur, i fieret formaliter calidus, & Angelus vir-
tutes habet Cardinales fecundiim emincntiores
actus, quim homo; & tamen,fi haberet eas feci-
diim actus homini conucnicntes, mutaretur;
C giiaid.quod prehabet eminenter perfectionem
aliquam limitatam;fi poftea illam formaliter in
{e recipiat, aliquid habet denouo qued ante nd
habebat: eo quod limitata perfectio dicit limi-
tationem, & modum imperfectum, qui forma-
liter non includitur in forma, vel atu eminén-
tiori: Deinde, fi talis perfectio limitata recipe-
retur in fubiecto, & illud actuaret, & illinouum
elleaccidentale conferret: igitur ea receptamu-
taretur.Secundum verd (feilicet non effe necef=
{ariam continentiam illam eminentialem,ne per~
{ona naturam alienam affumendo 4d fui vnita-
tem mutettr) fic probatur: Angelus non conti-
net eminenter humanam naturam;cum non pof-
{it ipfam producere, & tamen, {i detur illum v-
niri perfonaliter humanitati nulla fieret mutatio
realis: Nam vt Angelus viiatur humanitati fuf-
ficiet humanitatem ipfam mutari, & ad Angeli-
cam fubfiftentiam eleuari hoc ipfo, quod ab ca
terminatur: quia terminare non eftagere, aut a-
¢tus fecundus proprie loquendo, necnouam ad-
dittermino prafertim fubfiftenti perfettionem,
aut aétualitatem, fed ipfum terminum adiungit
rei,feu nature terminata,ita vt omnis noua p?.-rA
fe&tio fat in natura terminata; igitur, 1 noftram
Angelus affumeret humanitatem,nulla realis fie-
tet in eo mutatio, fed tantum humanitate; tunc
enim Angelus non pet potétiam pafliud; fed fo-
la perfortatione humanitatis acquireret effe ho-

_ minem.
> Ex his patet, primd propofitionerm illa Caiet.
videlicet: Per(oni fiert howming 1 inportat matatio-
né inperfona acquirete bhumaniraté,elle vera de om-
ni pc:r!i:na_,m:i- catreat,{iu¢ no careat porétiaiitaf
te;quonia in cafu dato,quauis impofiibili, quod
Angelus humane naturz perfonaliter vniretur,
potétialitas perfonzAngell nulla prorfusciletin
ordine ad humanitaté, autad efle hominem; quia
106 voirctur,nili rationé fubfiftetize, feu perfo-
nalitatis , quatenus formaliter terminus eft,
qua ratione nulla conuenit ei  potentialitas,
aut nouaaliqua addit actualitas, vt ante dixi-
mus : alizz vero potentialitates Angelicae per-
{on® conucnientes mere per accidens 3 & im-
perti-

Secida fens.
V alentis




25 F.lo. Panli N

1 J amlﬂﬁ
TH13-

6.1

d.v. gtaft. 1. art. 1 ad b }\Jm in
Incarnatione non fuifle mutatum; qu:.w mutari
;

':.‘Hn‘iicr fe ::.ﬁ;cn','. cl \_iu noup ll\

Ctual?r
tie pall
aulumu- ficute l\unt'.l diuina non mutatur
de nuuohripcugsmrzﬂ]urb lis beati, nec
miitatur, quando fit ac tor uoltm s quia b
nouum fieri & nouum efle adiutorem
clem conuenit i)ncndf one {'1.1’ JUUJ
LoH =

m’&. pol.,ml
uz leu p.,t;[mdlmma1 q

holl

onem l};:dm vel ."u.miij hake.-
qlaid ablolutum ratione noftre
v palfiue. Lqmwnqumm‘l) 2us factus
tione fuz aétuali tatis, & ratione 1,0-
tentie palline, que erat in humanitate : ided

humanitas mutatut, & non Deus, Sed D, Th, !

tini,}
nulla faéta mutatione circa ipfum feilicet fibile :
quia (cibile non dicitur per potétiam p mrm-“

ofn‘ln in Ip..) fed per potentiam, que eftin {ti-

Deus dicitur vnirinon per mu-C

& fimiliter, clt
" per potentiam

""tf“' s
't vairi poliity &
iuum h'n,a.u nonwom‘ om:d vnibile non

p-mmk.q.nE:“.fru\.m icd.wuam quiact
1¢eio, que elt vaire, conueniat toti
le, fidicit potentiam actiug

1, i-..!',lLHLU..' vil

communetott Yrinitati
fusille dicendi, contrarins eft
f. potentiam quidem
UOrUIN;NON ta-
ribuitin ordine ad
1 \muuhﬂ t\l 5 VE
1 \I]hlllt ite patentia; alioquin diuina
sefler eius actualitas, & forma, quod
- Quamuis autcm nulla Julés, &
}u\ pric dictamutatio fiat in perfona,que fit ho-
mo, per .ua;.qm)d;[cuuur)u rminathumanita-
tem, &eius allumptioném ad vnitatem fu fub-
filtentiz;non tame fit confequens pofle diniham
perfonam aut efle ]]{I‘IHL‘]-_LLTIHUHIIU tranfub-
{tantiationis humanitatisin iplum; quonian,vt |

Medina.

aduertit Medina,eranfubltantiatio fem-
-+ duas res, quae communicant in efi-
abili, vefatis clare ienificar S.D.
Tgitur hec muratio fieri nor ;jm-
tas .’\nwm{o, id, in quod
aliud ita incipit efle id , quod
antea non o t id, in quod res crea-
G sh ereio wranfubftandatio eft
productio rei, in Y bitantiatic,
non fimpliciter; qa-u lam £ tilla res fL-
cundiim &, fed quatenus de nouo elk id, in
quiod alind cft conuctiiim ; ac proinde, vt fic
dr.‘pmdu: ab actione agentis, & per eam Ei 0-
ducitur. Difficultatem hane \buhmu veri

a< bene definit Syarez tom. 3. difp.s0

teft, nifi interre

Swarey,

ordine ad vnio- A

s {_(Jl'u:\\i‘L‘_-“—
m‘,"i u\;m'llt .-;15

us LE«(_uLl[ 1S \_sJLLl J]L’ LLlluLLi’.J ’\_ };{"OPJJIS

'uzn 3*\1\ €45 ofines

acare,

hrmuau;.f.; r iandas, in quibus a D.
sitotibus nantur: interim \"(’f'
® de propofira difficul- :
q. mtreductoria .. Va :“_""J""
J“t_' a2 aieni,

Mica In propi 115 1LH'1)1‘\ vh e-

cilet fnc:umtmn:« "w!\!lcuum per.
'nlz(.i potentiam , {iué fecundiim poten-

I w:bm, fed quia loca {upe-
ibus defumi facilé poi=
TENCrIS arg gumenta, a ad
timus ,\L um,m.xhr
L] }'. acug : maxima vero omnium
J}JUL. Catholicos probatioelt, quod Incarnati-
onis Mylilerium a Deo fuiffe psractum diuina
teltantur cloquia; id verd, quod. dinina pot
Tia tactum cit, ceree pofiibile fuit , per eam

agriagg

4 Incavnationss >’

: Conilnfionst
1 hane late pro- & W’j:;

CONCLVSTIO Myt
docet fides cath “onclufic
bat Medina,& alij fupranotati.

Prﬂi'»:l_l
Secvnba CoNCLYSIO: My fleriuin Tucar=, »

sationis est appellandum tle non potentia phyfica, 5

Jt('!‘!'mt(‘m'hihi"’ft.’i, & confequenter etiam ,mmu!.du 53

altiam Déipoteniiam Hac patec ex dictis in pri-

o Notabili.

il

1mé- 4rg exfl.
Déueltip -

Contra primam Conclitfionem funt
ta, que proponit,& foluit 8. D m 3. d. 1. q. 1. a1,
& alijantiqui fcolaltici i eadem dr ffmr! tone; ql -
bus addeea, qua referiing, & &()qunLﬁ]Ld‘llu,C\
Valentia locks alleg

ira |, cicl

Cont 1.1cur'r1rm Conclufionem eff hm dfgit- thiez,
mentuns: Deo,quiafuprema ve
1Tas 8¢ mi
,q etiam in

,\5‘1 , hon folum
cna; crgo, quia
nutabilitas,&vi-
pria, fed ctiam
tabilem &
ur Lr;u ugnat incarnari. Probatur
ia Dm ]m arnato yonmm—

1a; J:pushu tei mmi o]l
in alienanatura efle materd
mort
bac cos

unt 1fte
aflumptam
quia, {i pofiibilee
intelligeretur,
mortalis; ¢
guentiapatet; quia !');un.,.
ligiy orLﬁlmmur_m:h 15 &
.uhm VEro pm batur. Que
tur efle immateriali i us, quod ne-

que in propria, nequ ena natura potelt ef-

fe materialeaut mortale, ficut iliud intclligitur

cllc veracius, & magis impeccabile, quod neque

in proprianequein aliena natuta pot elt mentiri

& peccare. msr;znwwln matir, quia magis diftat cof. 2
Deus&Creatura,qua aflenfus &difséfis: amor &

odifl eiufdé obiecii; & magis,qu n fubftantia&

quo :‘.E"J intels
"‘|i.\lws‘ Ante-
lad intelligi-

acciden or probatur; quia illa non diftant
in inh lem ordinis & ali-

um; fed funt einfz
quando eiufden generis : Deus antem & Crea-
tura non funt einfdem ord w.]]t,mh..nmt inin-
%T:IEf'*im Minor autem probatur; quia fi quis
haberet fimul amorem & odium J')ci , habe-
ret fimul duos vitimos & oppolitos fines , &
fimul efler in gratia & in peccatg, quod im-
PTILRE




Solns.

fto Prima.

dix
plicatcontr
ifteret per exiftentiam accidentis
et exiftentiam inalio & non habert
iaf per [e; qua {unt exprise
tradictoria. Refpondetsr nullam effe conftg
tiam.Ad probationem negatur etiam'con{cquien=
tia; Cuius rario eft ;' quia privationes inclufe
in differentijs fpecierum minus perfeétarum,
vel criam pure priuationes opponuntur tan-
tum quibufdam pnrticu!nribus perfectionibus
& bonis, ficut nigrumalbo, ir:'afi()nnlc ratio-=
naliy mors vite ;& in propofito jmateriale
immateriali, & mutabile immutabili, vt fics
non autem Deo opponuntur, aut eius boni-
tatc priuant, prout eftin {e ipla, fea prout
elt bonitas Dei; at falfitas & malitia moralis
Deo, prout in & ipfo elt, opponuntur: & i-
deo illa Deo non repugnant in aliena natura
fubGiftenti ® hec vrroque modo - Deo  re-
pugnant fcilicet prout in fe eft, & ve eft fup-
politum alien® nature. Declarantur ha¢; quo-
niam infrmitas & mors Petri opponuntur fa-
luti & vite Petri 3 non autem. aliorum ho-
minum vel (Angelorum aut Dei; quoniam
he priuationes 3 folo Petro tollunt oppoli~
tas formas fiué bona; non autema ceteris ho-
minibus, & multd minus ab Angelis , aut &
Deo; fed falfiras' & malitia moralis, quia ma-
la funt intelleGtualis' nature, quatenus intel-
leGtualis natura cft, fecundun eius, fcilicet
formalem rationem abfolute, & communifli-
mé fumptam, quatenus fcilicer communis eft
analogicé nobis, Angelis & Deo, non oppor
nitur obic&tiue tanthin veritati & bonitatie-
jufdem fubieéti; fed opponitur etiam veritati
& bonirati-ipfius Dei fecundim fe. Ex g fal=
fitas hec: homo non eft animal, non tantiim
opponitur huic veritati : homo eft animal; &
cam tollit ab eodem intelleétu, aded vt non
poffint fimul in eodem intelleGu conuenire;
fod ctiam quantim fit ex fe, oppenitur ctiam
votcuique verd -iudicio, tam Angelico quam
Divino & illud tollit. De malitia verd mo-
rali divine legi contraria; ac prafertim de o-
dio Dei perfpicut conflat illud non opponi
tantim aétui charitatis debito incffe fubiecto
habenti odium fed etiam quantim ‘eft ex {e;
opponi bono diuine & illud deftruere s pri=
md, quia prafigic voluntati alium vitimum
finem , praeter Deum; ac proinde tollita Deo
rationem vltimi “finis & fummi boniz & pexr
confequens Deum; quantiiny in feeft, omni
nd deftruit, licét illum aétu non- tollat , €0
quod fit ens {impliciter neceffarium: Secundo,
quia fundatur in iudicio falfo, quod oppeni-
wur reto dikamini nature intelleCeualis, et-
iam dinine dictantis Deum non-efle 'odio-ha-
bendum, fed fummé diligendum " Denique
tam falfitas; malitia moralis funt ‘mala
naturz: intel is abfoluté & fecundum
{e confiderate, etiam ; vt elt in Deoy quany
uis narura diving ob {uam talem fcilic i~

'm; & fimiliter,

42t cone, UM & fimpliciter: neceflariam: per e&tio-

vem atlam non admitcat. Ad primam conf
Hprem negatar antecedens : Ad cuius proba-
Honemnegarar affumptum; quoniant effermare:
aut mortale fecun natyram’ affum-
ptam, nihil minuitide immaterialitate & im-
mortalitate Beg fecund i
& vt Deus eft § comien
nitatem De

riale

cundiim per{
F

k€ 5 QUAMCUNGUE ‘mAturam ctian Corporean

G

D

| e
litia moralty vt

o Jadl I N g
magis diftare, quam alid
V' seoilo in ratione entis

oniam aliqua
contingit dupliciters
& ita magis diftant
Deus & creatuta; guamailenfins & diflenfus, &«
Alto snvdo quo ad habitudinem fewproportionem
illam, ex qua diverfarum rationum entia habéry
vt poffint adinuicem conuenire hoc mode
magis diftant aflenfiis&difieniiis &c.quam Deus
& natura creata: & ided poffuntd up
pofito conuenire: illa vergrnon poffunt eidan
fmul ineffefecundun idem;, &c. Quemadmo-
dum eriam materia & formayfubfiantia & accl-
dens magisdiftant, in ratione entis, quam duz
albedines & duz forma fubftantiales; & ramen
ille fimul efe poflunt in vodems; ba verd mint-
me: quoniam in illis eft habitude, feu propor-
tio, ex qua habent, vt pollint in vium conucn =

mtehec in vao fup-

rey qua non ¢ft iniftisemateria namdue habitus

dinem habet potentiz, & fubicétt ad formam, &
{ubftauria fimilem habet habitudinem ad acci-
dens: talem autem habirndinem non habent duz
albedines; aut duz formz fubftantiales inter fe:
SicitaqueDeus & humanitas, quamuisin ratio-
neentis diftent ininfinitum: habent tamen ha-
bitudinem inter {e terminabilis & terminanti
& idespuilunt yniri invna {ubfiftentia perfona-
li s+ fubltantia verd snon habet ad accidens ha-
bitudinem - terminabilis | & perlonabilis “ab
€o's neque-accidens (tante: perfectionis efty
vt eminenter in fo prehabeat perfegtionemn
fubfiftentiz: & exiftentie fubltantialis « & 1=
ded impoflibile eft; {ubftantiam exiftere aut
perfonari per aliquod accidens, & fimiliter af=
{enfus & difenfus, & nullanvhabent babitudi-
neminter {e ratione cuius poflint fimul eidem
inellefed oppofitionem habent naturalem, ex
qua vhum extremum tollitrationem formalem
alteriag obicétivam;qua (ublata dehicit altus,ex:
g.amor ad rem fertur reprefentatam vt bonang
&ided non potelt terminaciad rem reprafcntar
tam veomalam formaliter; & contra verd odium
ad remfertur reprefentatany, vt malam , (& fub
ratione mali & propterea contradiétio eftyynam
& eandews rem {ub exdemn ratione formali fimul
amari & odio habert. =]

Alinargumenta, que difficultates implicant
inferiusfuislocis examinandas, omittimus.

Con TRA [ecundam Conclufionem probat qui-

obietlio ¢a-
1"

dam recentiores Myfterium Incarnationis'non ; ..
effe pofiibilefogice: quiatelte D. Tho. 4 rpoqs 5 Tham,

254 2oad 4. ¢ qogboa road. . pollibile Togicd
eft illud, quod eft| poffibile ex habitudine; ter-
minori,quiex fe nonrepugnant ad inuicem,fed
ifti termini Dens ¢ bomo {ignificant naturas di-

_ftinétas & repugnantes in codem fuppofito; er<
> go. Minoreft D, S. infra g. 16. ..1. ad 1. dicentis;

pm;mﬁr'\ onem hane: Deus eft homo, effein ma=
teriarc 1NLE €X PArte NATUTArims. =
Secu ;'olmnt.\lyﬂ'uriumI:‘.carnationisc{‘— 2
fepollibile Phylice: Quia tefte Auguft. Epift. 5. 1€
poffibilisex omnipotentia facien-
iipotentia Dei eft phyfica; ergo . Ter-
o cft phyfict caufata, & non eX na~
mortm, fed abaliquo extrinfeco; er-
¢ potentia phylica, per quam caufetur,&
{rc poflibilis. Probatur confequentia: nam alias
efler effeins phyficus fine caufa potente illum
caufare phyficé.
Refpondetur ad primuin, falfam efle mir

lione

IOLEM? ¢, Lo
Ad probationem dico D. Thom.in illa refpon- g, Them

£




Gol. 2

Solas. 3.

%
3.d.4.42
PERCEN
4dioaz,
adz. eord,

ad2
cont.e. g5,
od 2.£0 ).
454104 &,

k.

fione oppolituindocere;fic enim ait: Quamds for- A

s diser[a non poffiint consienive in v fuppofitnin,
g oportet, quod propofitio fit in materiavemoras cit-
sais fubredtym fignificar voam idlayum faﬂil.’!i':’(j}i e
?md{f.ﬂ;{m aliamy fed quando dus forme poffunt -
wenire in vusm fuppofitumy non est matevia yemoia,
fed naturalis, ane contingens, fieur cum dice s album
et amuficum: Narura autein disind, & T ana, qui
#1is fint maxinre diffanresy tamen coniemiung per -
carnationis Myftevinm in vno [uppofite, cuinentra =
v i inedt per aceidens, [ed per fes & ideo hec propo=
fitio: Dews eft homoshonelt neqite ih mareris remotas
neque in materiacontingents,od inmaterig natir ali;
& predicatur de Deo non per df:r'demiﬁ'dpev fe, ﬁa{t
(Fecies de fua bypoftaft, non quidem vatione forme fi-

onificare
inéf.rr‘ est bypoftafis humane natura. Hecibi S. Tho,

ex quibus apparet fecundiim eius mentem ter-

minos huius propefitionis: Deus cft homo, non

fignificare naturas repugnantes,fed maximé con-
uenicntes in codém {fuppofito:

Ad fecundum dico, nullam efle confequentiamy
quoniam poffibile phyfice dicit pofhbile per
potentiam ordinis naturalis intrinfecam acti-
uam, aut paffivam: Mydterium auté Incarnatio-
nis peutromodo eft poffibiley nulia enim cﬁ'in
humanitate potentia naturalis aétiua, aut pafliua
ad vnionem hypoftaticam cum perfona diuina,
neque in diuina perfonacftaliqua potentia paf-
Aiua, vt patet, neque aftiua ad ordinem perti-
nens naturalemyquia potentiaDei ad affeGus fi-
pernaturales Deo conuenit, vt agenti fuperna=
turali: g proinde pertinetad ordinem fuperna=
turalemzelt ergd Myfterium Incarnationis pofs
fibile, non per intrinfecam aut ordinis fuper~
naturalis potentiam, fed ex habitudine termi-
norum, & per Dei potentiam aftivam fuperna-
turalem, culus obieétum eft ensfuper naturale
poflibile logice. Hzc verd potentia pars eft om-
nipotentiz, cuius obie€tum eft poffibile logice,
tam ordinis naturalis, quam ordinis fupernatu-
ralis. ;

Ad tertium dico falfam efle confequentiam;

4d cius probationé dico Incarnationé né clle cf-
fecta pl?ylicﬁ,id eft naturalé,avt ad ordiné natu-
zalfpertinété;fed eft effectus omnind fupernatu-
talis; & ided non caufatur ex potentia naturali
aftiua, aut paffiug, fed ex aéiva Dei potentia
fupernaturali, & ex potentia humanitatis obe-
dientiali: Fotcﬁ tamen & debet Incarnatio dici
effectus phyficus;id eft realis, & non ratione
velimaginatione confi€tus, fed effe@ui fecuris
dim hune fenfum phyfico non refpondct a&ina
potentia phyficain noftro fenfu, & multd mi-
nue pafliug, (ed potetitia activa phyfica, id oft
realis, qua eft omnipotentia Dei; fed de tali ef-
feftu, & tali potentia hon loquitur conelu-
fio noftra.

ARTICYV LS 8T
Y o s { v s iifir 8 s .
Versizn secefjaruon fuerit ad repat anonem Gene=
vis Duspan, Verbns Del incarnare.

D fecanduin fic proceditur . Videtur , quid
-Hon fuerit neceffarinm ad reparvationesn hi-
;_r.'am Zeneris verbum Dei incarnari . Verbo eniin
Deiy cuzm fir Deus perfectss (vein pritwo babitn

“ cia et ) mikil yuiutis per carnens affimptain accre-
ey :

- St evgo Verbum Des ncarnatuin. hamanan

MATUTAM veparatit setiam abfqus carnis affiomptio-
neeam lﬂ?fl{lt Tﬂpﬂl”drfa

ev hoe: nomen Deus, frd ratione ﬁi__ﬁpﬂﬁn, B

. To.Pauli Ndzatijin D Tho. Tertiam Parn

Pratetea: Ad vepar
per peccatum colls)
debatr 5 gram quoed homo

ip,

EeL PYe puicia
to. Sed Homo, ve videtur | fatisfacere potwit pro
peceito s uon enm Deus ab homine plys veguivere
deber, quam pofir: & cwm prosior fir ad mife
rendniii, quan ad pumendint,y ficur howmini ip
tat wd paenam aitum peccatiy ita tmputare deber
ad mevitum altum contrarisem . Non exgo fuit e~
ceffavinzis d veparationem humdne natsre ;s Verbum
Des tncatrnare.

Pratevea Ad falurem bominis precipué pertiner,
vt Devm revereaturs vinde diciter Mal, primo. fr ego
paver y vhibonoy meust i Domins , vhi timor mens?
Sed ex bot ipﬁa hemines Detm inagis renerentur, qriod
esem confider ant fuper omnia elewatruim, & ab bowmi-
wiutia fenfibns vemotum: vnde in Plalin. 2. excelfus
fuper ommes gentes Domints, & fuper calos glovia e~
ins, O poftea fibditurs quis ficur DomiMs Dews 1io-
Mter? Quod ad reverentiam pertinet. Ergo videtnr
non convenive biinans [aluti, quid Dews nobis fimilis

fievet percarnis alfumptioneim,

Sed comtra: Hud per qudd humanum genus li-
beratur & perdiione, eff neceffurium ad bumanam
Saluremn, Sedmyfterium disinaincarnationis eft hu~
infinodi: fecundum ilud loan, 3. fic Dews dilexit mun-
dum, vt filisiin fmm: viugenitum davet, vt amnis qui
crediv inipfwm, non peveat 4 (ed habeat vitam ater-
nan.. Esgo weceffarivm fuit ad humanan falucent

€ Dewinimcarnari,

Refpondeo dicendum, quod ad finem aliguem dicis
tur aliquid effe neceffarim dupliciter. Vo modoy fine
quo aliguid effe non poteft: ficut cibus eft meceffarins ad
sonferuationem humane vita. Alip modo, per god
wmelins, & conuenient s peruenituy ad finen: ficut e
qhius necefarins eft ad iter. Primd modo Deil incarna-
vi nufuit meceflriii ad vepar avionem bumane natura:
Deus eniim per ﬁmm ompatentem Virtiein pote=
vat bymanam narur aim mulsis alsjs mudis Tepavares
Secundv autem modo nece [larisan fuit Desm incarns-
i ad bumang natur&reparationem. Vide sug. diot

13.deTri. 6. 0. Verum etiam aftendannis nosi alium

smodunn pofitbilemn Deo defuiffe (cuins poteftart-vmmnia
aqualier fubiacent ) fed [anande miferie noffre con-
uentiorem alinm maodum non fufle Et hoc quidens
confidevariporeft quantum ad promationem homink
#nbonant: Primd quidem quantam ad fidem: quemas
giscertificatur ‘e hoc, guod ipfi Deo loguenrs crediry

Vade Ang.. dicit 11. de Ciuity Dei. Ve homo fidentivs

ambsdarer ad vevitatem, ipfaverieas Dei filins honine
affumpro conflitit ; atque fundani fidem .. Secundd
quatikad fbemn: qus per buc maxine erigivnr VndeAug:
ideit 13.de TrinNihiltam neceflariiem fut ad erigen=
dain fpem noftyam , quam vt demonflraretsr nobis;
quantwin diligeret nos Deiss: quid verd huins vei ifto
indicio manifeftius, quanm guod Dei felins naturs noftré
dignarus et inire confortinm? Tereid qitantuim ad cha=
ritdtem: qua maxime per boc excitatur, Vade Aug.di-
cit inlib.de cathechizandis rudibus: quz maior eft cati~
* fa dduentis Domini: njfi ve offenderet Dews diledtio-
uemn [am insiobis? Et postea fithdit. Si araare pigebat,
Jaltemreamare non pigear. Qutarto; guantumad re-
& A oper ationen: int qua nobis exemplum fe prabuit:
Vnde Aug. dictt in quedam fermone de natin Domini.
Hamo fequendus non er at, qui videri poterat: Deus fe=
guendys exat,qui videri non paserat. Ve ergo exhibere-
cur hominiiyGr gui videretur ab homine & grrem home
fequeratsr:Dens factus eft homo, Qutintd ad pleni par
tisipatione dininit atis: gue Vers St homings beatitudo,
& fimis humana vita:hoe coll atum ¢33 nobis per Chri=
Sthumanizaré: Dicst enim Aug.m qatodar fermone 48
Natut. Donitnt, Fadss eft Deus howmo: vt home fieret
Dews. Simitluer, ¢ bec viile [uir ad resnotionen malis
Primb




	Seite 19
	Seite 20
	Seite 21
	Seite 22
	Seite 23
	Seite 24

