UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Commentaria et disputationes scholastica in Summam D.
Thomae Aquinatis

Nazarius, Johannes P.

Coloniae, 1621

Articvlvs Primvs. Vtrum conueniens fuerit Deum incarnari.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82325

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82325

Conts 4.
concl. obij
Fitury

Arguff.
Cyrili
Damalc,
Soint.

Contra %]
tima comcl.

obijc.

Conf.

wAd conf

3 F. lo.Pauli Nazarijin ID. Tho. Tertiam Part.

CoNTRA QVARTAM conclufionem eft hoc
arguimentum: 1la {cientia, cuius obiectum addit
differentiam accidentalem ad obicCtum alte-
rius, eft illi fubalternata, vedicitur i primo Po-
fter. cap.13. at huius tra@acus fiue partis obie-
&um, fcilicet Chriftus addit differentiam acci-
dentalem ad obiectum Theolog'z, quod cit
Deus: crgo. Probatur hac minor; quia Chriltusad
rationem Peiratis addit humanitatem termina-
tam per Verbum, vel voctam oleo Deitatis, vt
docent Auguftinusin lib. de Dono perfencrantiz,
;;zf:_;:_,:.(:}‘l"l]:‘ll_\ inlib, de Incarnatione , cap. 25.
Damafcenus in lib. de Fide cap. 3. & alij; fed hac
funtaccidentaria Deo ergo. Refpondetur ma-
iorem noncfle veram, nifi cum triplici condi~
tione, Primaelt, vt illa differentia accidentalis
preedicetur de {ubiecto, cui addjtur in mareria
contingenti. Secunda,vt confiderctur fub diver-
{o lumine. Tertia, vt principia fubalternate ma-
nifeftentur in lumine {ubalternatis, que hic lo-
cum non habent; quiaid, quod additobiettum
huius‘traétatus ad obicécum Theologiz, predi-
catur de illo per fe, & conftituit propofitio-
nem in materia naturali : Nam hzc propofi-
tio: Deus eft homo , eft in marteria naturali,
& eft propofitio per {¢ ratione {uppofiti , vt
fupra diximus ex D. Tho. Deinde {cientia de
Chrifto Dec, & homine conclufiones dedu-
cit ex principijs codem habitu, & lumine fi-
{itis, nota & credita funt alia
principia noltra Theologiz; ac proinde {ci
entia de Chrifto {ub eadem ratione formali ob-
iecti, vt reseft, & vt obieftum , fcilicet fub ra-
tione Deitatis, & {ub ratione diuinz reuelatio-
nis mediaté cognofcit fuas conclufiones, fub
qua fuas confideratnoftra Theologia. Eft igi-
tur fcientiade Chrifto noftre Theologiz pars:
non autem {cientia ab ea diuverfa, & illi fub-
alternata.

ConTia VeTimam conclufionem eft ar-
gumentumiam {upra folutum videlicet: Chri-
ftuseflt quoddam fingulare contingens, & ¢ns
peraccidens;ergo per f¢ non pertinet ad {cientid

T'heologi®. Confequentia probatur: quia {cientia
eft de vniuerfalibus, & neceflarijs, & de entibus
perfe. dntecedens vero probatar;quia Chriftus eft
hic homo potens deficere & mori; & ciim duas
includat naturas, {cilicetdiuinam & humanam
non potett elle,nifi ens per accidens. Ef ¢
tur: quia dealijs fingularibus in diuina {Criptura
uelatis, vt de Abraham, Moyfe, & Dauid, nd
clt Theologia,licut nec deDiluuio,&ArcaNoé;
quia funt hibgularia contingentia. Refpandetur
talfum cfic antecedens, lam enim fupra dictum
cltfeientiam cffe pofle de contingenti , fi cog-
nofcatur perinfallibiles caufas, quales funt or-
do diuine prouidentiz, & omne decretum di-
uine voluntatis, nec Chriftus elt ens per ac=
cidens, fud cos per ey ve ante diximus. Ad
confirmationein dice, in diuina feriptura quedam
fingularis recenferi ad inftruétionenm, & vrilita-
tem fidel

ecdam etiam, ex quibus pof-
funt deduct concluliones, qualiseft Beatif{ima
Virgo Mariarcum plenitudine gratiz, & alijs
pertectionibus in Euangelio narratis, & loan=
nes, vt Chrifti Pracurfor cum officio pradi-
candi, & baptizandi. Lx his'enim veluti fide
creditis noftr2 Theologia principijs Sanéti Pa=
tresy &alij Theologi {cholaftici multas dedu-
cunt conclufiones,quibus vt veritatibus media-
te renelatis inftruuntur fideles, & ve regulis in
ia_a_xomhu_s d"“%‘-mtu_l'- Quadam autem alia re-
reruntur,in eadem diuving fcriptura 1mgularls,

dei cr quo

A

B

C

D

ex quibus nulle deducuntur conclufiones, & de

ijs intelligendum cft id, quodaitS. ¢ §-Thom,
par.quast. 1. art.2, ad fecundum NV bi ficloquituss
Singularia traduntur in [acra doitrina, non guia de
ek principaliter tracteturs fed sutvoducuntur tum in
excinplum vita ficur i (cientifs moralibus, tim etiam
ail declarandum auéforitatem virorum , per quos
ad nos reuelatio dising procefut, fiper quam funda-
tur facra fiviptura, fine dodtrina. Quod autem
de talibus fingularibus fermo fit , pater ex
argumentoil

D.

usarticuliz. In eo namdque pro-
feruntur diftinéte tria tanttim fingularia, fci-
licet Abraham, Ifaac, & Tacob: Ex quibus
non apparet in noftra Theologia deduci con-
clufiencs , nifi forté ratione aliquarum a-
¢tionum ab ipfis, vel circa ipfos 2 Deo ge-
ftarum.

ARTICYLYS PRimvVS.

Virum conseniens ﬁm*i: Desm incarnari.

D primum fic proceditur . Videtuy , qudd non 3

fuerit conuenie ns Detm incar nari. Crin enin drr:g,'; :

Dews ab aterna fit ipfacffentia bonitatis, fic o~ con,¢ 9
primuzn €5t ipfivn effe ficur ab arerng fuit Sed Dews ab 40 53.54.
aterno fuit abfque omni carne . Ergo consenientifli- & 5. &
mum ek ipfum noneffe carni vaitum . Non exgofuix 5 ¢
conueniens Detumincarnari, :(‘f’;;ﬁ
Praterea: Quafunt in infinitum diftantiz, incon- 208,
Henienter iunguntar: flent tnconuenicns iunitura ef-
fer, fiquispingeret imaginem, in qua humano capici
certlix iungeretar equina.Sed Dews, & caro i infini-
tum diffant = cum Deus fit fimplicifimus , caro a-
tem maxime compofita , & precipue bumana . Ergo
nconieniens fuit quod Dens carm varetsr hima—
ne.

Praterea: Sic diftar corpus & fumme [pirita , ficse
malitia & fumma bonitate. Sed omnine mconsuentens
effety quod Dews qui eit fumma bonitas, malitiam af-
[fumeret. Ergenon fuit conuensens, quod  fumamus (i~
ritss increatus corpus affumerer.

Pratereq: Inconueniens eft, vt gui excedit magna,
contineatuy in minimo, & cuiimmmet oura magno-
vum ad parua [ transferat . Sed Deum, qui rotius
mtndi curam gevit, totarerym Vainerfitas capere non
Jufficit; Ergovidetur inconueniens, quod mira corpuf-
cultiin Vagientis infantia lateat, cu pavuan put atuy v-
niserficas : & tamdi i [edibus fuis abfiz dle Regna-
tor , atque ad voum corpifculum totins munds cue
ra transferatur : v Voluftanus firibi ad Augufhi-
num.

Sed contra: Hlad videtur effe connenientifimum,
vt per vifihilia monftrentur intifibilia Dei:ad hoc entm
totus mundus eft factus: vi patet per illud. Apoft. Rom.
7. antifibilia Det per ea, gue faita funt intelleda con-
[pictuntsr. Sed ficur Damafdicit i principio teres lib.
per Incainaiionis myfterim monfirazyr fimul boni-
tas, & fapientia, & uffitia, & potentia Dei vel vir-
vus. Bowitas quidem , quoniam non defpexit propry
plafnatis imjinivaten, Tuftitia vero: quoniam homi-
ne victo non alio, gtiam homine fecit vinit tyrannum,
neque Vi exipuii cx morte bosmmem. Sapientia verd:
gtiontam inuenit difficillimi previy decentifiman fo-
lutionem. Potentia vero fisse virtus infinita: quia nibil
est smams quam Detom fiers hominem. Ergo conyeniés

furt Dennz tnearnari,

Lib 3.d¢
q 1a3.«
3042 %
oad 1. 608

qr-arf I

Refpondeo dicendstm, quidd Voicuiquerei contieni-
ens et illud, quod compenst fili fecundum yarionem
propria narsraficus bomini conseniens eif ratwoca- o ;. .. b

Ti,qhid 3,




we 6 adt,-5

By difl.
g ant,
.

Caict.
Valeniid

Vafgues,

Jisd
I

it
f iicery m';g) antina, &

Lu.-n, conuentens est Deo, Pertinet aditem
boni, Vi fe J;J comintpicer: ’
quarfocap. de ditin, nom. T’::(
Imﬂpfmmr gt w!jzfi
nicet: qu,,r. Mm 2

an.z‘,,m i
carne. {mn dicit Angr
f cfiin eft grivd contieniens fuit

Densh incarnari.
At Jprmzz.m ergo d'« anduy
P

nations My-

d In.f:[” rff «"10

/ /173 I'HF‘{}I s
Vi creatura, gue fe-
ilis est, nom femper rcr!um
7 tneepit rﬂrg ctim
pr itis ot eJet ¥-

il ¥ ﬁms:ﬂag i FiElit
inodo fe habear, Bt ideo ficur cveat
,)rms non effet, ita connenienter, cilin
it Deo n'pﬁj’ﬂm,ﬁaﬂﬂa.’n ‘
Ad fecuniduin dicendui

iwi Degin vnitate

petforiaon furt conseniens cai ana fectndum
Conditionem [ie hattire: quiahoc ernt [upra dj

12 ipfins; comueniens ta f;’ze-‘fj_ﬂ:f Des ﬁm»rwu,r:‘
fnitam excellentiann boniitatis eins, vt fibs eain ypiver
,JJ 0 falute bumaii.

At tertint dicenduin, quad quelibet alia o nditio,
ﬁac:mdﬂ»u qilsm creat ik a quacii iffert acreatos
e, 4 Dei [apientia rfr wnffituta, & ad Det bonit atem
ordinata: Deus !
I'}I(' YEALHs,

tItur pev rece ab arte disii-
. ideo

ab ordine di

mt!w pr.zrm’m Vil mijr.zr.a vel defe
“Velad z!.f:dmp,ifr;ﬂ fF
#it: hominion eiine eff iffe [eifis, wibid nifi corporea
alentium cogitare:Dens anleiis noi iole, [ed virtite
magnus eft: w% magnitido Virtitis fms, nuligs in
angiifto fertit .mfwf?m Non et mcredibile ,f'nrb'm;
bominis tran :rﬂsfmu! audicnr @ viultie, & & finot-
lis totum, gteod Verbum Der z'mi.:,jh.mi w.r.p{e
1ens fequiithr Deo iii

ule neilidim triconue

Senfus qusfiti

Re s(n 111Lr)u[tuh\h.
1ifi diligenser et
A g
s oft dicti aD

quUOTLIm ﬁ

fignificatio valt
abhoc Peo eflenti
Patri, & Filio, &
diuing Iu“r‘o.]* e rfonaliter, & 1
ftente: de hoc enim Deo tribus per r{onis coms
1 'rl.m» =.nm"\ux

munt, & d¢ 11m3u Isy ac

termint hu it
i, & nomen illud con’

wcultates. Dide
verbum illud mears:
#ieniens; quorum hignificationes ex-

p‘,icmt accurate
Vv .11Lnt‘_.,n_ Va
L

contractain gvan .Hc— :

E‘-’:‘

ue Primus. P

Forqia Fe

fur Deqim -

avnari Prot - dupli s Primo in o
guiiente wd oppofitt viderr effe
conuenientifiimuth, Vep i

tur inuifibilia Dei; at pcr Incarnationis mv[u’«
r-lmmonlnanturmmim ilia Det ergo. Maior
probatur; qum totus mundus &d hoc e’rlnﬁm,\r
patetéx Apoft. Rom. 1. dicente: InuifibiliaDel per
e, r[ud futta funt b "m*e; (o, ahtir. Minor
'i{“(’j)..IT'l'l e sntis per In-
t ium monftrart fimul boni-
11.{,.},lu11 am, inftitiany, & potentiai, &c.
Sec "ﬂ'op obatur i corpore; quic 1dnrmm n fuu.—
miboni; quod eft chu:, tiner, vt {ummo
moda'fe co mlzr‘cct- A 1t"]i:i“s fuic
Peéum inc . Probatus confequetiz; quiafum-
mum bonum, ql,ml elt bw&,; par I..,.w. fummo
modo communicatur, ;Lmu naturay creataim
{ic fibi contungit, vtvha per {ona fiat ex tribus
Vet l)o..\:mm,d\ capne, vt ait Augud l.nus, hw
autéeltincarnari, Antecedcs rmrf»;u
quic }‘Ll‘tl’K'tL‘H L}{i()l]em..JUr'li conue mcan&
fummo beno, quod eft Deus (intel llige mode
{uo, ) fed pertinet ad rat onem bont, v alijs fg
umini bant,

communicctz ergo ad
(il]f)[{h‘f;; De !
turefe comm
ﬁl\',uf'mi conuenicnsell
illifecundum rationem proprie nature; at ipfa
natura fummi boni, (1n<)d eft Deus, clt ipfa cf=
{entia bonitatis; ergo quicquid pertinet ad rati-
oncm boni, L’u:m:'qicn\u wmmo bono, quod
elt Beus. Maior huis aygumes ntiprabator exemplo
hominis,cui conuenien wselts utmum]',qwaims‘
conuenitilli, inquantiun et rationalis {ecundi
naturam {uam, Miner clt Dionylij# & cap, de diz
Hin. nonHn:

nia vii-
illud, quod \,Ullll.)\.tlt

Expofitio Textws

J IR S A
wite Phimo Valguezium abfque Fafguer.

I'C 1
ratione , & mon fine cenfulione plures
{yllogifinos in Tf,.(tdf]k) confingerc; clin
tamen lity nm },hnu ifcartus, v pi- e
tec ex forma fiipfa notata, & ¢x €3, g wam huic

e
adhibet littere Cajetantis. . cai

SECcVNDO u&-fmm;m’u.
r1.1l1up\a_lcut1~ articuli
Incarnationisiam chm; i
fed m‘rpo itare ionédi ‘.ul‘..\m iJ; ratig-
nem adduc 'ﬂnw.\u;'m'mulu liuine maieftd-
ti fuille conueniens;

TeERTLO YA mcpu itionem 111.1rnD Tha- 2% fesfw
tnz: guicquid pertinet ail vationen: bont 5 conkeniens ’; accipien-
du illa pro-

&7 - fkrilen :
t‘fr Dea, nota-fub tilem Caietahi c“\polmontm pofic.o: Quié
Alindest (mqmt\ oqui devatione boniy ¢ wlrud de quid perti-
ratione tahs boniy puta Angelict, Ceel leftss; Humani, net advatia
sitii & aliarsm [pecialivm bonovsim: Ad vationers ué boniton-

ol

1 ralis bont mi lmj--nmn s ad-vitionent boii, “”"}’” f}
eod Li,
onum.efts vion attinent: lattare namiy ad bowita- -

i ha-~

tem peiiiiel Can is, &7 g atiosinariad borita
Guov s, L aMER NERTEHM ad rationet [Peitat
Licitdr; atqiie e neitrHin Deo contientt:fed
ilixed vinne, ¢ gtioi ad rationen boni pnmmt
it fimptty :m;;me Deo tribuitar, :,mz et ipfz
bt “;mﬂemm. Eandem expolitionem fequitug

Medina. Radix cius elt communisilla differen- Medi:
t:ap;rxc&lonum Quadsmenim funt,quzinfuo
proprio, ac loumﬂuo ncepru dicunt perfcCtio=
nem cum nulla imperfections; licut {ubftantizy
ntel-

155,




10
intelleftus, &fapientla;&he dicuntur perfectio-
nes fimpliciter: guadam verod funt; quz in fuo
proprioacformali conceptu claudunt imperfe-
¢tionem, vt humanitas, rifibilitas, & qualibet
rerum cicatarum {j.)ccics,& édrum proprictates;
quarum conceptus modum effendi clauduntini-
perfeétum, quo res voadiftinguitur ab alia, vt
a1t S. D. prima par. q. 13, ait. 3. ad 1. & hz nun=
cupantur perfectioncs in generé, {iué {ecundum
quid. Conflatauteni ex dictis inprimapar. Deo
non conuenire formaliter,nifi perfecriones fim-
pliciter. Cum itaque bonuim, vt bonum eft, in
{ui ratione foriiiali dicat perfeGionem abfque
vilaimperfectione: tale vero bonum multipli-
cem in {ui ratione claudat imperfeétionem; con=
{equens eft, principium illud: Quicquid pertitiet
ad vatwonem beni, conueniens eif Deo, de ratione
boni ; vt bonum eft, fiué abfoluté fum-
pti accipiendum eile; non autem, 'prout ct-
iamextenditur ad tale bonum 4 quatenus tale
eft,

Sed expofitionem hane, vt minime neceffariam,
&calienama fenfu D. Thom. reijcit Vafquez. Nd
enim (inquit) colligit §. Thom. quicquid eft bontm,
Deo consienires, fed guicquid pertinet adratzonenm bo-
niratw, hocest, quicqind confentanenm ¢t bonitatis
Deocontienrre, qui est (umma bonitas: videve anten,
& fimilia non pertinent ad rationem bonitatisy fed
Jiut quedam entia pavticipantia bonitaten, G fune
bonia alicui v er contienientia fecundiim narur am pecti-
liarem ipfiws. Hec Valquez. Verim hac cenfura
exminus attenta textus infpectione procedit
quamuis enim nonafferat $.D.Quicquid eft bo-
num, Deo conuenire; non tamen ait: Quicquid
pertinctad rationem bonitatis, vt fingit Vn[%
quez, fed: Otucquid pertriet ad rationem boni, effe
Dea conucniens, Conflat autem {ingulas rerum
fpecies, puta hominem, Leonem, Canem, &c.
effe quadam bona, & ad rationem bonitatis eo-
rum pertinere raturaies eorumn proprieta=
tes & differentias, vt patet ex prima patie, quaft,
J-art. 1. ad primums que tamen ad rationem bo-
ni abfoluté fumptiminimé pertinent. Potefti-
gitur in illo principio: Ouicquid pertinet ad rd-
tiwoneimn boni, eit Dww;r.wmem‘,dup‘icirer accipi
ratio boni: Ve smede pro ratione boni,
quatents bonum fecundiim totam fuam la-
titudinem ad omne boni genus, {pecien,
& modum eft extenfum : & hoc modo non
fumitur hic 3 D. Thom. ratio boni: fal-
fum enim effer illud principium ; quia multa
pertinent ad rationem fpecialium bonorum,
quz Veo non conueniunt , vrelle difcurfiuum,
efle rilibile,cfle latrabile, &c. Aliomodo fumi po-
teft ratiobont , quatenus bonum haud extendi-
turad hanc, aurad illam boni naturam creatams
fedabfolute confideratur , & in hoc fenfu verif-
fimum eft diGtum principium , vt ofteodimys.
Debuit itaque Caiet. ve bonus expofitor pre-
mifla dubitatione , multiplicem terminorum
fenfum declarare:

QvARTO, pro intelligentia illius minoris
prc‘.poiirionis videlicet: Pertiner adtatione bomt,
Esplicetay vt fe :z!g*;wr:mz;{mcer, 119{;:1(;!9 funt, & breuiter
fenjws it S%plicande quinque diftinétiones. Prima diffin-
Propojivio Eio eft; communicare fe alijs d upliciter poteft ad
"”f :’""" rationem boni pertinere:Vno moda, vt cxiftens de
:fm';’ ;‘ 'f, eilis intrinieca ratione: Alio wode, vt ¢ius natura
St fe alijs, S ONUERIENS: & invtroque fenfu bene poteft in-
Camibnine. _tel]lgl CGf{lmuuicatinnem ptl‘ﬁl)(‘]’t ad ratio-

2::11 Obl, vt ex ftatim dicendis elucef

| LT

Oh'.ﬁm-

Sﬂ];m'l.

Caiet,

F.To.Pauli Nazarijin D. Tho. Tértiam ]

A

B

Secuend Boni communicatio dupii-
citer fumi poteft, feilicetinactu, & inaptitudi-
ne: fecundum o & citur bonum (e commu-
nicare:fecundi 1diném autem diciturel>
{e conimunic Priors; nptd com-
municatio non pertinet ad rationem boni , vt in
cius propria, & 1aratione claufa, alioquin
in Dco non fuiflet ab ®tcrno ratio botitatis,
cum ad extra ¢ non comimunicaverit ab ®terno;
fed in tempore : nullam igitur bono fe commu~
nicanti perfe€tionem addit neceflarid adtualis
boni communicatio , fed illi tantim , cui
fit communicatio : Vrt enimaitS. 2, i1 cont.
geir.cap.g 3. Finis vitimis,pyopter qieen Deits vult oz
nia,bullo modo dependet ab ifs, quee [t ad finews; nec
quanitiin ad efle, nec quantum ad perfeitionem al;
quaniCr aded non valt zlicus fuans bowicatent con
nicare,ad hoc, v fibi exinde aliguid accrefat; fod g
zp.‘?fm comninicare eff | :f_vrmem‘.ﬁmrﬁ:ﬂz'i =
witatis.  Dare autem, nenpropter aliguod commo—-
dumex datione expetattinm 2 fedproptey ipfam bonita-
tem, ¢ contenientiam dationis et aftus liber aliy ati
vt paset per Philofoph.in 2. Ethic, Dews sgitur eft m.
e liberalis , &, vr Atiicenna dicit 3 fpﬁf folus liber alis
proprié deci potefl: N amomne aliud Aagens prater ip-
Jumex fuaratione aliquod bonum agpetit, vel acqui-
vit,qtiod eff finis ntentns. Hac ibi San@tus Thomas.
Non eft igitur actualis communicatio ad inti-
mam boni rationem pertinens , fed eius tantiim

C hature confentanea’, vt loce Hpra notare declarac

S.D. Pofteriorivero modo accepta communicatio
ad ipfambonirationem , fiué naturam intime
pertinet ¢ ratioenim communicatiui eft ratio
perfectiuiy vtpatetexijs, que latédiximusn
primaparte, guaft.s. avt..Contron Vaica:ac proin-
de bonum eflead alterum communicatinum i-
dem eft,quod efle alteritis perfeétiuum. Cumi-
gitur ratio boni it ratio perfeGini(hanc enim vt
propriam additbonum fuper ens,vt oftendimus
i allegara Comronerfia) confequens eft , ra-
tionem communicatiui ficut & perfeini ad
intimam & effentialem boni rationem perti-
ncre.

Tertia diftintio: Duplex eft boni communi-
catio: Altera mrentionalisy & hanc bonum exer-
cet, quatenus caufam mouct agentem ad fui ap-
petitum fecundiim finalem caufalitatem; fic c-
nim bonum dicitur effe fui diffufiuum, vtaic S.
D.primapar. q. 5. ar. 4. ad fecundum, & de Verit.
quast. 21 ar. 1. Alteva eff boni communicatiovealis,
quz duplex eft; guedam enim eft prorfis extrin-
Jeca, quam {cilicet agit bonum media operatio=
ne caufz agentis ab eo motwad aliquid agenti {1~
mile producendum. vt ait S.D.in primo cont. gét.
cap.37.vatione +, Cutusverba funt: Rario boni eff
ex hoss guod et appetibile, quod o5t fonis, que etians
mouct agenter ad agendtinm,proprer quod dicitur bo-
nieffe diffefiuum fur effes bac aurem diffufio Dea
competit: oftenfum oft entn fupra, qitod Dews st alys
caufiefends, ficat per [¢ ens weceffe offe. HacS. Th.
Quz verba exponens Ferrarienfis ait, boni ¢6-
municationem per vtramque ficsi caufalitatem,
filicet finalem, & efficientem, & Deum caufam
“efle boniratis in genere cauf® cificientis; quia
eft primuim agens, 4 nuilo dependens, & in ge-
nere caufie finalis; quia eft vitimus finis : cuius
gratiaomnia funt, & Gunt; & ided S. Thomam
1h veraque caufa,fcilicet efficiente, & finali, ex
rationeboni probafle propofitionem illam: Co-
municatio effe, & bonitatis ex botiit ate procedit, vt om

tenderct illam in vtraque caufalitate verams:
Cumenim omne agens, & aliud fibi imile pro-
ducens; agat propter tinem, & Deus, quireif_t

ipig




Quzftio Prima.

ipfa effentiabonitatis, fit fupremum agen

timus finis, {fecundiim vtramque caufalitatem,
nimirum finalem & efficientem,agendo {tilicet
propter fuam bonitatem vt finem ; producet
Deus creaturam fibifimilem fuam illi bonita-
tem communicando;

Alrera est boni communicatio yealis, qua vnares
feipfam, fuamque indiniduam entitatem alteri
communicat, que ideo non incongrué nomina-
tur intrinfecs, que duplex eft: Vg imperfeétio-
nem fupponens in communicato, non minus ad
eius perfeftionem ordinata, quamad illius cui
fit communicatio: & hac fit tam fecundim ge-
nus caufe materialis, vt cum materia formam
secipiens feipfam illi communicat, quim fecun-
diim genus cauf formalis,vt cum forma mate-
riam atuat, feipfam fiamdue perfectionem illi
communicans,& {ui efle in toto refultante com-
plementum acquirens. 4lters communicatio eft
nullamin communicato fupponens imperfeéti-
onem, necvllam cidem afferens perfectionem,
{ed illi tantlim, cui fit ciufdem numero bonita-
tis commmunicatio; quod dupliciter euenit; quadam
enim zqualem nature, & perfectionis illi, cui
fit communicatio, confert dignitatem, vt patet
in effentiz diuin® communicatione, quam Pa-
ter generatione communicat Filio, & Filius v-
na fibiPatrique communi{piratione communi-
cat Spiritui fanéto:zqualem enim i Patre Filius,
& ab vtroque Spiritus fan&tus, accipit in omni
perfeétione naturaimi. Quedam alia communica-
tio eft, qua non einfdem confert naturz digni-
tatem, fed infinite prabet hypoftafis vnitatem:
quomodo diuina perfona, que in vna tantim
fuit abterno Deitatis natura {ubfiftens, cepit
ex tempor¢ dinina mifericordia largiente inal~
fumpta humanitate fubfiftere. Hunc autem effe
fummum ac perfe@iflimum communicationis
modum inter eos omnes, quibus omnipotenti
fiza virtute poteft fe Deus communicare creatu-
rz,docet Angelicus Do&or in textu,&explicat
eleganter, acerudite Caietanus,& poft cum Me-
dina, Suarez, & alij recentiores.

C

Quarta diftinétio; Communicatio realis, & ef- D

fectina dupliciter fumiturs Vo modo, prout im-
portat adtionem metaphyficé fumptam , quea-
gentis perfectio eft, de qua laré differuimus pri-
maparte,quaft.25.art.2. Al mods, prout importat
illationem effectus extra ipfum agens: hic fumi-
tur communicatio fecundo moda, vtetiam Ca-
ietan.aduertit; quiade ea fermo eft. quatenusef-
fectum habetextra produétum : Quzritur enim
hicdeIncarnatione, quz noneft aétio Dei me-
taphyfice fumpta , que Deuseft, fedeft, Deum
fieri carnem, {iuc hominem, cuiusterminuseft
Chriftus Deus, & Homo, fiué Deum effe homi-
nem , quod eft effe fubftantiale in compofitione
confiftens.

Vitima diffinctio eft : Communicatio duplex
eft : alrera napsivalis, vt generatio Leonisex Leo-
ne, & calefaétio vel inflammatio ligni exigne,&
lluminatio acris ex Sole: Altera it valuntaria, vt
elecmo fynz largitio , aut cuiuslibet in alterum
beneficij ex electione facta collatio . Adbunc
modum fpetant omnes ille communicationes,
quibus Deus, tam ytagens fiue principium re-
Tum omnium pertinentiumad ordinem natura-
lem , quim vtagens effectuum fpectantium ad
ordinem fupernaturalem {¢ multis ac miris mo-

- dis creatur® communicauit . Ciim igiturait S.

Diad rationemboni pertinere , vt fealijs com-
Mmunicet, {i de communicatione fécundiim apti-
tudinem fermo fit , hecad eius rationeminti-

E

Articulus Primus. 1

s&vyl- A mam,idecft, adeflentiam pertitiet. Siverdde

communicationeintelligatut fecundiim aétum,
hecad boni rationem eatenus dicitur pertinere,
quatenus cius eft naturz confentanea . Deinde
boni communicatio {imitur inea propofitione
indiftinéte, & abfque limitationead modum a-
liquem determinatum, ex ijsomnibus, quos fi-
pranotauimus, nec deealoquitur S, D. prouta-
&iometaphyficaeft exiftens inagente, vteius
perfectio;fed quoad illationem effeceus extrai-
pﬁlm agens,vtante diximus cum Caietano. De-
nique de communicatione fermo eft communi-
ter & indiftinéte, proutabitrahitd communica
tione per modum nature,& per modum volun-
‘tatis {iue libertatis . Nam quemadmodum bo-
num , &eiusratio tranfcendens eft fub vnafua
communiflima ratione comprehendens , tam
bonum fecundiim effe nature, quim bonam vo-
luntatem ; ac proinde bonum communiter acce-
ptum fitabftrahens, ac indifferensad vtrumque
caufandi modum, [cilicet per modum nature &
voluntatis,confequens neceflario eft vt commus-
nicatio , quzad boni rationem dicitur pertine-
re, abftrahatab vtroque caufandi modo , nimi-
rum per modum natura & voluntatis . Cum i-
gitur affirmat S. D. in textuad rationem boni
pertinere, vt fealijs communicer, indiftinéle ac~
cipiendumelt , itavt vnicuique bonocommi-
nicatio congruatfecundimill usmodum;atque
ideo deducta propofitio , videlicet, 4d rationem
fuurnmi bow: pertinet vt (ummo modo [ creatura com-
mumicet,exponenda eft addendo, fiue fubintelli-
gendo , modo fue naturecongruenti, five fiat
communicatio naturaliter,fiuelibere, vtadmo-
net erudite Caictanus , quem alij fequuntur ex=
politores.

Ad cuius ampliorem euidentiam fKito, dini-

nam bonitatem infinitam non minus conuenhire
perfonis, quam eflentiz : Clmigitur fitzriplex
communicationss modus Deo poffibilis 5 primws in-
tentionalis feu per modum finis ; fecundus per
modum efficientis: tertins per modum termini
perfonalis naturamcreatam terminantis & per-
{onantis: omnes hi modi Meo fummo bono, &
fimpliciffimo conueniunt, fed non cadem ratio-
ne:Nam rationediuine potenti® communicatio
Deo conuenit per modum efficientis : ratione
vero bonitatis per modum finis : ratione autem
perfon® per modum termini naturam creatam
terminantis , & fuamilli fubfiftentiam tribuen=
tis, Quamquam verum ell,omnes hos commu-
nicationis modos ex fumma Dei bonitate, quz
eft ipfa Dei perfeétio, veluti ex fonte deriuari.
Cim itaque probat 8.D.Deo efle conueniens in-
carnari; quiaad rationem fummi boni pertinet,
vt fummo modo {e communicet creature, nihil
aliud intendit , nifi Deum pofle tribusiam di-
&tis modis fe communicare, acproindeconue-
nientem fuifle modum communicationis perfo-
nalis iam faéte per Incarnationem: Cum praefer-
tim in hac'vna tres omnes iam diéte communi-
cationes includantur: Deus enim omnipotenti
{ua virtute naturam humanam propter fuamin-
finitam bonitatem hominibus manifeftandam,
& communicandam Verboconiunxitin vnitate
perfone {impliciter infinits , tamin eflendo,
quam in terminando.

PosTrEMO explicanda oft veritas illius Quis fits2-

= = . - 7,
propefitionis aflumpta in probatione cor fe- Sue n'g‘ms
propofitio-

quenti®,Vz. ffmmuin bonumsqtiod 5t Dews,per hoc ;
fumnziio wodo comammnicatir,quod naturam creatazm bn;j
Jic fibi conungit, vt viapesfonafiat ex tribus, Verlo, “,;
Aninia, & Carne: Cuins fenfum hicaperit fubtili-

ter, &

per hec




e me
do commn
R AHTy
[

¥ E. lo. Panki Nazazi
ter, &ceruditd Calet. §. Intertia confequentia. Ex
Medina mrefbonfione ad fuwm Vicimum argimen-
zaan, & Suarez in Commentariv. Sed opere pretid
erit eam ex diuinis litteris amplius explicare, &
illi ex earum auctoritate robur adiungere. Et
primo occurritdictum iliud Apeftoli ad Ephef.
2. Propofuit in ev in difpenjatione plenitddinis ten-
poviim infraurave owmmia inChrifto, quain Celis, &
gnainterea fimtin ipfo. Quod ideo dictum eft:
guia non folim omnes rerum gradus,& ordines
adunantur in Chrifto, & ad vnitatem Verbi di-
uini perfonalem eleuantur; fed etiam quia om-
nia propter hominem facta funt , & eo reparato,
omniadicuntur reftaurata, vt ait inCommient ario
8.D. &explicatsn 4. fent. diff. 48 ¢. 1.4 1. Ver-
bum autem imftaurave, idemeft, quod recapitu-
larefeu colligere, vt ibi Caiet. aduertit: dicicur
igitur Deusin Chriftoea, qua funt in Ceelis,in-
ﬂ'auraﬂé,idc& ad Chriftum collegiffe, quatenus
omnes Angeli fub Chrifto capite & Domino
funt collecti,& quatenus eorum ruin per Chri=
ftum fuere teparate locando homines in fedi-
bus eorum, qui ceciderunt. Ea vero qua {untin
“Terradicuntur ad Chriftum fuille collea:pri-
mo: quia totum genus humanum fub cius re-
demptiong, iudicio & poteftate fuit adunaturn,
& illi veluti membra fuo corpori copulatui.
Sectindd; quia omnia fub rerum vnierfitate
comprehenfa fub imperio Chrifti colliguntur
inmiraculis, & in reuelatione fzculi polt refur-
re@ionem futuri. Quod etiam Lue. 0. Chriftus
fignificauit, dicens: Omma mikiitradita funt 3 Pa-
tre meo . mez {ubdita poteltati per eam exami-
nanda, & reftauranda; quia, ficut ait Athanafius
aD. Th. relatus in Carena aurea: Quemadinodum
per Verbuim ommia ih principio introducta funt in effe,
it cuum Verbuin caro fadtumeft,in ipfo omiia reftan-
rantir, per Incarnationis enim Myft. quandam
excellentem acquirit voiverfum integritateniy
quiz nimirum ordinum omnium pofiibilium
naturz, . gratiee, & vaionis hypoftatice recipit
complementum: ¢x totiusvero perfectione ad
fingulas etiam cius partes perfe@io derivatur:
quod etiam diuina fcripturafignificat, qua cim
Gen. 1. de fingulis operibus Dei dixiflet vidir
Deus, guod effei bonnam, &<, De omnibus tamen il-
lisoperibus imul fumptis dicit in fize cap. Vidit-

qie Dess cunita, qua fecerat, & evantvalde bona,
Cuius ratic iam difta eft; quia{cilicet ex totius

vhiuerli compleméto, & graduum omnium in-
tegritate in fingulas etiam partes, & gradus re-
dundat integritas, & ob hanc caufam Isan. 7. di-
citur Incarnatio Verbi ex vniuerfi dilectione
procedere; fic enitn ait Dens dilexit munduns, ve fi-
Lium Junm vuigemium datet. Que verba Caieta-
nus exponens ait, ex Incarnationis Myfterio v-
niuerfi, non per redundantiam, aut cx confe-
quenti fuille derivatum; fed ex directa, & pri-
maria intentione Del myfterium hoc fuiffe fa-
&um, & ad bonum vaiuerfi deftinatum; & ided
Dominum dixifle: Sic Dens dilexst munduim : non
autem, Sic Deusdilexit hominem ; quia homo
pars eft mundi,& bonum partis pars eft boni to-
tius.Creatori verd mundi magis debuit a(i}gna-
ridilectio totius quam dileétio partis, & queria
admodum (inquit) Deus creando, fingula cre-
atvt partes vniuerfi, atque adeo, vt voiuerfo
congrua, & propter illius bonum, itainftauran-
do fingula facit vniuerfo confona, vt intelligas
mus, ex ordine gratize nullum vniuer{o accide-
redetrimentum, fed illi perfeétioneny & com-
plementumadiungis Et 1ded Tuftinus i expofi-
tione fude, & Damalcenus i1, 3. cap. 6. Sacramen-

A

e

D

E

n D, Tho Tereiam Past,

tum Incarnationis vecant ceconomiam, ideft
difpeniztionem totius vhiuerfi. Propterea Mar-
& vitime preecipit Dominus Apeft. (fic’:enst Prae
dicate edangelium omni (reatetra: nOMINg verd o=
mniscreature intelligitur homo, vt ait Greg,
Hows. 2g.1n Enang.ficut etiam Resn.8.cum diciturs
ol Cveatura i;;gcm.!ﬂzt (g parturit: eodem corne
plexo vocabulo intelligitur homo, vtait Augu-
{tinus in lib. 83. Queftionum, q.67. Ratio verd cft;
yuoniam hominis natura pre ceteéris fenfibilia
naturishobiliffima rerum omnium, tarh corpo=
rearum, quam incorporearum continet gradusy
& ided, viio homine ad vnitatem Verbi Diuini
perfonalem eleuato; ac per hoc fumma perfe-
Gionedecorato, omnes creature cenfentur ele=
uat, & eadem perfectione decoratz. Vnde pros
pterillam rerum omnium continentiam Sap. 7.
dicitur: & boc, qiiod continet ommia, [eienitiam fas
vét vogis: vbi Clofla per ea verba: ¢ hoc, quod con=
tifiet ommia, dicit hominem fignificari;& ob ean-
dermn caufarm ibedein, . io-vocatur Adam pater or-
bis terrarum; quoniam, vtibi Lyranuscxpenit,
gradus omnes rerum naturalesin homine cons
tibentur. Et ided To. 7. Matth. 5. ¢ alibi homines
votantur Mundus j quia fcilicet intra fui narurd
continent vniucrfa ; affumptaigitur , & eleuat
ad vnitatem Verbi perfonalem humabitate, non
illa tantum; fed omnes etiam aliz creature fum-
mam illi communicari poflibilem perfeétionein
funt adeptz. Quare Niffenus lib. de vit.x Moyfi, ait
Chriftum in antiquo tabernaculo fuifle prafi-
guratum; eo quod typum gererct viiucrfi ob
graduum rerum omnium continentiam in hu-
manitate.

REspons1onEs adargumenta D, Thomi.
explicatlaté Suarez in fuo Commentario ad hun
art. &ca

SEcvNpA CONTROVERSIA,

De fenfu Conclufionis D. Tho. quiomodo [cilicet i=
telligendum [it Deo fuifle conueniens incarnatis

Ve {unt expofitorum fententig. Prima eft
Dcuiu!ﬂam recentioris viri doctiffimi, ¥

qui dicit quatuor. Primuin eft, Incarna-
tionem Verbi fuifle conuenientem Deo, vtor-
tam ex principijs &eflentiabonitatis dininz.Se-
cihduin, Incarnationem Verbi non conuetiiie
illi neceffario & femper; fed liberé iuxra natu-
ram Dei, & in certa difpofitione fcilicet quando
ipfe decreuit. Tertim eft hoc, quod eft Deumn fe
aétu communicare per Incarhationem , faltem
virtualiter, magis per fe & magis naturaliter illi
conuenire, tanquam ortum ex principijs fu@ e~
fentiz & bonitatis , quam potentia ad incarnari-
dum,& commuticandum fe. Quarrum eft,quod
D. Tho.ait, ad rationem fummi boni pertinere,
vt {e fumtno modo communicet creature per
Incarnationiem , hon loqui de potentia ad fe
communicandum , fed deaétuali communica-
tione.

Wi

expofierd:
Primi [

11t ids

Secunda [ententiaef: Suarezij dicentis, i fep- Fer
mo fit de actuali communicatione,pofle dici ef- fesen

{c de ratione bobl fe commuiicare , non vtin-
trinfecum, fed vt natura confentineurn & pro-
penfioni eius, licét nec neceflario illi conueniat,
fiec perfectionemaddat, fed fupponat. Ethoc
fenfu(inquit) bené concluditut Incarathionis
opus efle conteniens Deofecunditm rationem
bonitatis eius ¢ ac fi diceretut conueniens efle
hiomini liberali bona fua cumalijs communic:;;
e

Suare]

pam———




T s

Queeftio Prima.
rer& quia hxey idetur eflc fententia D.;I'i‘.. Ca-
ictani,Medine,& aliorum; ideo lappofita Caic-
tani doérina, & 1js5,que ;‘.ci huius partis declara=
fionert flipra notauimus 1 expofitione textus; alia
qlizddm cuidetitiora ad huius veritatis proba-
tionem principia proponemus.

Refolutie-

Crexnvi eft primd exD. Tho.& Ciict.r.z:
ot e 10 1 ad 2. duphcitcr.\!igtﬁdeﬂ"c natura-
amariarinb 1€+ Vnoaiodos veconfequens formam ; & hoe
perfr.e» femperadtu ineft, ficut calidum igni: alio iode;
naturaliter vt confequens materiam feu potentiam 3 & hoc
ilircomve= yyon fefnper actu ineft 5 fed quandoque fecun-
mesh-ne?  dum potentiam tantium ; ficut motus , qitt eft a-
;’::, :fl;: ¢us exiltentis in potentia , &cca que pertinent
bowinaris, admotum , velqua fequuntul motum in rebuss
o effentie naturalibus . Ignis cnimnon femper mouetur
Deiyfed w0 frfum, fEd quando eft extralocum fuum;& vo-
#EC Jngascreata,, que depotentia ad actumvolens
;i:.ia?’i: di reducitur , non femper aliquid vult naturali-
S e o ter, fed quando eftin aliqua difpofitione deter-
wt affus di- minata. Voluntas autem Dei, queeftactus pu-
wine ibeta- rusyfemper eft in actu volendi, non {olum natu-
i pqlisfed etinm liberd. Deus enim ab @terno fei-
plumdiligit naturaliter;creaturas autem lilljgré;
Quamobrem, vt ibi Caiet. aduertit, & fignificat
$.Th. differunt ea, que rei conueniunt per fe &
naturaliter primo modo , abijs que per fe & na-
turaliter conueniunt fecundo modosquod inil-
lis perfeitas infert cozuitatem abfoluté : in his
verd non caminfertabfolute , [ed in certa tan-
tum difpotitione! ¢k quo fequitur, vtibinotat
Caiet. non foliim aptitudinem ad motum, & 0=

erationem inefle fubiccto per fe, vt grauitas 8¢
rifibilitas: fed eriam motum ipfum ; & opera-
tionem,ficut defcenfus & rifus. Etex hisetiam
patet D.Thi8 Cai. eo i loco non loquide liberis
actibus,aut effeétibus voluntatis; fed de natura~
libus tanttim, vt patet ex argumen to cui fatisfas
cit ibi 8. D. & ex titulo & materia illids artic.
qugritenim ibiS. T hom.vtrum voluntas adali=
quid naturaliter mougatur? Quod etiam ratione
probatur: nam e1,que naturalirer alicui conue-

Deo f}c:;'?c

Articulus Prinius, 13

A Arilk. diillocap. Nec vid

illa pofiitaberudito Thicologo fultineri: Nam

limitatioila: falten virtualiter ; i proptet natu-

raleth potentiam ad communicandum apponi-

tut, taram illam fententiam deftruit; quia natu-

ralitatém & perfeitatem transtereabadu com-

mithicatibnis ad ipfam bonitatis naturam , cut

pet{econuehit kffe communicabilem.  Siverd

diiailla Virtialiret idem pollet , quod condi-

tionalitet , ifa vtfitfenfus tertij dicti Deum fe

comimtinicare pet Incardatiohem magis per fe,&

naturaliter illi conucnit faltem virrualiter,id eft,

fub conditione, fi videlicetion libere, fed ne-

ceflarid fe communicaret , quimilli conueniat

potentiaad commubicandum: hoc quidem ve-

rum eft, fed nihilaffert fingulare 4 nec contra-

rium fecuntz fertentiz,quam aciitck impugnpat

hicau&tor. :

Dicendutn eft igitur cum D. Tho.in 1.0007 geoiuia,
genic.ozrat.b. Commbnicarefe ipfum effe Deo
conueniés,vt fonti bonitatis, & tanquam aGum
diuinz liberalitatis;quoniam, vt ait ibi S.D.cla=
ré ;non propter aliqued commodurm ¢k datio-
ncexpeératum, fed propter ipfam bonitatem, &
cofiuenientiam dationis eft aétus liberalitatis;
quo fit,vt Deus it maxime liberalis,&, vt ait A+
uicennajfolus ipfefit liberalis, eo quod omnea-
litd agesis preeter ipfum, ex fua atione aliquod
bonum appetat , vel acquiiat 5 vt finem inten-

C tum.

S17 igitur Vaica Concrvsio cx hu- eanclufa,

tufdue dictis illata:Contieniens Deo filit incarnari, ,
#on vt pet ¢, € naturaliter i connentens,nec vk vt=
tusex principys boniratis ¢ effentie Deifed vi nati=
v confentanenm & enls prupenﬁwzi, vt adkis distt= ||
ne hibevalitacis.

co.guomodo fententia

L]

Argumenta, & [olutiones.

OnTRA voncluf. quoad primarh cius par- Obieds,
tem argimentatuf auctor prime opinionis.
Magis per fe & magis naturaliter conuenit fub-
ie€to attus confdnus (ii® nature,tanquam ortus
ex principijs fuzeffentie, quim potentiaadil-
lum;ergo Déum actu fecommunicare per Incat-

niunt., opertet vt 1lli per f¢ in primo§ velinfe- D natignem faltem vircualiter,magis per {¢,& ma-
3 0P p 3 2 I11agLs p A

cundo modo conueniant 3 qua verd per{tin-

funt, neceflario ac femper infunt, comodo,quo

rerum naturalis exigicdifpofitio; vt explicate-

rudit® Caiet. in 7.Pofter. c.6.¢7 ¢. Clm igitur ait

in hoc art. S.D.ad rationem fummi boni persinere,ve

fiwmno modo ¢ commmnicet creatiera: 8 hoe maxi=

me fieri perhoc, quod naturany creatam ficfibi

coniungit, vt via perfona fuat ex tribus, {Eilicet

Verbo, Anima & Carne; atque ided conueniens

effe Deti incarnari 3 nonita aceipiendumelt, ve

naturaliter , & per fe conueniat fummo bonoa-

€ fe fummo maodo creatur® per Incarnationis

Myt communicare = {icenim noneflct libera,

fed neceffaria hac Dei communicatio ; nec Dei

eonfilio, pictaticharitati, mifericordia & libe-

ralitati teibueretur 3 fed naturali propenfioni

bonitatis, & effentiz cius; cuius oppolicum fre-

. quenterenunciant facrg lictera, Patres,& Eccle-

Refurativtifia, Quare primum , & tertium dictum prime

Jementie: G stia fant P . B it S

CNECt fatis aperte pugnant cll fecundo, & do-

ttrine Philofophi in alleg-t.c.0.Post.funt exprefse

cn?mr:u'm:Si namgtice fuit conueniens Incarnatio

v C"_'hl: VEorea ex principijs & cffentia boniratis

aiuin; & Deumatu fe per Incarnationenes-

]“L”.Wm'c-‘_& magis per {e, & naturaliter illi con=

ucnit, quanrpotentiaad incarnandum & coms=

!.‘lliﬂlt_’ﬂl?l:llm}_; icqmmf Incarnationsm Verbo

neceflario ac femper couenire, inxea doctrinam
Naz.inD.Thom 3. Partem

gis naturaliter conuenit illi, tanquam ortum ex
principijs uxeffentiz & bonitatis,quim poten-
tia ad incarnandutn & communicandum {&. 4n-
tec.probatat eX do€lrina S. Tho. & Cai.in 1.2.patl=
Iy anterelard,quanti tamen {uo modo interpreta-
tur extendens cam ad actiones omnirio liberas;
c¢trm tamen D. Th.8& Cai. loquantur de aioni-
bus naturalibus,qua ratione naturales funt. #Re-
[ponderur nullam efle confequeritiam; quia ante-
cedens verum eft de a&ionibus naturalibus:
Conlequetis autem loquitur deactione omning
libera,qualis eft comtnunicatio per incarnatio=
nem:
E - Secundy , eontra fecundam pattem noftre okieffize
Conclufionis drgumentatur primd : Quiaratio
D. Tho. eft hzc : I1d eft conueniéns alicdi,quod
coruenitei fecundum ratignem propriz natu-
resficut homini conuenit ratiocinari ; quiahoc
conuenitilliex proprijs principijs fuz naturz,
vt ¢ft rationalis: {ed natura Dei elt effentia fum-
mz bonitatis, cui conuenit fummo modo com-
municare {ealijs; ergo etiam illi conuenitincar-
nari , quod eft fummo modo communicare fe
creaturis 3 Siautem in minorihuius rationis nox
loqueretur de cqnucniumi,quod oritur ex prin-
cipijs boni &eflentiz dininz , argueret in qua-
tuor terminis : nam in maioride conuenienti
loquitur orto ex principijs effentie , quomode
B gon-

Solus,




14 E.To. Pauali Nazarij in D. The. Tertiam Part.

conuenithomini

autem A

de conuenienti, vtcon{ononature & non orto

ratiocinari 3 inmiac

Solut, ex principijs effentie. Refpandetur non recté for- i S IHTO : ‘
mari rationem D.1 lj_mi‘\m;nm inlittera D. Th. .4:!rr’:.*:’..'nwe:l-:r'm.«fc*:r 8.D.articul. |
non habentur illa verba ex princ ;u’;\ natare 5 {ed  1afe Incarnationss , & quvinodo eam L
ha¢ : Inquantion eft vationalis fecundion natuvam, . probavipofia?
Nam, licet actus ratiocinandi fupponat naturam CAIH‘ANV; prioris difficultatis author
rationalem, & ;llmtl:g].!,nun adllaLn.mnmmum, duas affert rationes dubitandi. Prior oft- :j’ﬁ"::
VEprimum principium huius accus : non tamen quia poflibile prius eft natura e

r,quim conue- & [emiii
! ! niens ; €0 qu sdiu communius: fecundum Phi- expofio,
cipio fufficienti, fed medialibera voluntatis e~ lofophli verd docununwm in pam.u Phyfic. in- Podpis
lectionese ided formalicer sproprie &abfolute  paea eft nobis via 3 communioribus incipien- " bl
luquuzdwnon_mnucmr]m.1('tushmnini,\-tm'» di ; igitur quafitum , fiue articulus de pofli- i
tus cx principijs nature rationalis, fed vtoftus b:]ﬂdn [ncarnationis premitti debuit hiticar-

ex rationalibus, & liberis etus potentijs vt pro- B tic. deconuenientia . Pofterior dubitandi ratio
ximis eius principijs ; ex natura vera.ve prime  eff, qm.u) Thom, & 111}1)\1&. Magiftri fent.
priucipio ; ac vl-,;-n:::dcm)p conuenit hicaltus interpretes , quelitum illud primol OLGPIQ“\,
homini natural & per fe, fed liber¢ tantim; 1 ¢,

quamuis dici poliit elie homini naturalis , pro- Cui dubitationi Caiet. duplicemadhibet fo- caieser
ut naturale diltinguituc contra fupernatura=  |yonem.  dlreraeftnullam {eientiam probare tenia,
le. fuum fublectum : huius verd partis fubieCtum

efle Iefum Chrift, id eft, Deum incarnatum; &

ideo non debuifle quzri, num poflibile fit De-

um incarnarisfed veluti certum & conflans prae-
{fupponi.dlrera folutio eft, D. Th.vno prefentis |
articuli difeurfu duplici dubxtumm fatisfecil= |
fe. Definiendo namque ex naturis extremorum, |
feilicet Det , & humana nature conuenientiam
Incarnationis,eam non efle impofiibilem decla-
raut.

cxXca Pl'()l](.‘l]‘ll Il"l(tl".‘.‘l[Ci'-\(LlC tanquam ex lJ'Ll[l

Qhielt 3, Tertid, conitracandem partem fica argumenta=
tur. . Thom. bicin corpore ait, Incarnationem
efle conuenientem Deo; & umpan[w;e.u!ﬁnm-
dumait,illam non effe conuenientem humanit
ti; quia L“Z lupra di tgnitatem illius. {
corpore artienltlogqueretur de eo,quod eft conue-
niens folum:quia decet,& confonat nature,hon
debtret negare Incarnationem conuéhire hu-
manitati;ergo. Probatur fecuida propofitio quia

~m\1=nc du.\t humanitatem affumiaDeo, qua Ad argumentum autem ﬁ]lﬂptm“ ex-ordind J,;Pm,?
per hoc maxime perficitur,& exornatur, vedo~  feribendi Th heologorum, & ipliusauctoris in 3. 946 ref,
Solus. cetS. Th. nf.qu.4. art.1. Refp.D. Thinrefponfiane Jent. Reef pondctCa.rLt Diih & alios Do, i ge

dicere, non fuifle conuenicos carni humane fe= 7y 2.fent. non efle propriz do@rine ordinato-

cundum conditionem {ue nature;quia hoc erat res, fed aliene(fcilicer Magiitri)expofitores: ata

fupra dignitat€ipfius; quia nimirum, vt ait Cal. quf:ldr.o quz honas emergentes fecundiim or-

non habuit humanitas potentiam naturalem, nec dinemdiftinGtionum, & LJPmam illius operis

vnde fibi vendicetconuenientiami‘ad vnionem  examinare.Sentétiam hanc fequuntur [o.Dom. |

cum Deo perfonalem, ad argumeptum atitem di- Montagnolius,Didacus,Aluarez, & Valquez - |
|
.

co cum Caietano &alijx, ;cmum.’cntiam Incar- perhot att.dub.z,
nationis pofle referriad duo , Kilicet ad actum Sed Valentiadifp.7. p.2. modum hunc dicendi Falerie
1!;1 um Incar nationis,& ad po’cntiﬂm exercendi muftip]itircv :'c’prf:hendit. Eiusautém Opiﬂi\) [eritcniia,
talem 1 actum; & “’-’ICJL'“ conuenientia refera- D duobus potelt dictis comprehendis Primum et
! : ignificat nifi conuenientiam  §, Tho. redts ;& conuenienterordini dodtring
umsfi vero referatur ad potentiam,fi- « faris fuifle fa afturum,fi nu:pll.u. i quzit.depoi=
gnificatipfam fummiboni mri(mcm, autnatl=  {ibilitate. Secundum :.ﬂ,!l omnino {it necefle D.
ralem_proprictatem ex ca modo noftro intelli- . Th.cohfilium probarein hac parte, mallefe di-
gendi prouenicntem, Siergo nomen conuenien- cere ipfumt rationem aliquam eius habuifle, ¢ que
Ui, Glin 7 corpore, quam in refponfivie ad fecundnms lateat, & quam {tudioseinquirere non expediat.
m"rr.'ffwmnw,fl‘cum{nmuduﬁ\nﬂ?gl‘,uu?!.\s Vi~ Suarez i fto Comment. duo dicit. Primum eft, Suarey fok
res habet argumentum contranoliram conclu-  peytram Caierani {olutionem propofitz dubl—:cm:’z.
fionem (f““‘“i“”'-“' in primofenfu i Sivero  ationi fatisfacere.Secandumielt,ided 1. Tho.il- |
primomodo accipiatur, dicoS. Thom.inillare- lam queett: omififle primy , quia ratione demon-~
l"‘”j“”"‘]"fI’ ideconuenientiaadiusradicali- . frarinen potuit poflibileelle Peum fieri ho=
ier .le}‘l- ; ratione {cilicet fut primi J)u-mpu minem, Secundd, quiaqu’t{‘{‘o illa plené ac per-
"‘”" ”C“ﬂ”"dd‘l tpfanatura,& negare conue- {picu¢ nequit expediri , nifi pr ius explicato v~
ntiam actys Incarnationis ex D~“I“h‘” DADE . pionis inodeinter Deum,& hominem yquamuis
't funddatam in natutali potentia ipfius poi'cm: hic argumenta diffolui , quzcontra fi-
I éam affirmare de divipa per. fbm, vt = demi huius M\ﬂt‘:l] ohgululuwt 3 atqueita o- ‘
fandatam in pry opridratione fumme,&eis nfinit2  flendiilludnon efle, aut non probari impoflibi-
Bonitati cx canon fequatur naturali-  Je quod hicefficitS.D. produétis, & folutis qua-
arionis,led liberé,mediafcilicet tuer argumentis,
-ra voluntatis. AD PosTERTOREM verd difficultatem in Senfentie
SIONES argumentorum ex- infcriptione ‘propofitam. refponder Valentia Pofr

SSEEET IS

il

teracius

et

e

‘ PRI, Sl A S R SR . . s = woad pot
plicant eptime Caict.& | premifla diftinétions duabus conclufionibus. ;r”n”ﬁ" I
DUMICE. Distinctio elt: Duobus modis cognoicere poffu-, ;em

mussaliquideffepollibile . Prumd , {i re vnde- paienis

quaquc peelpecta , nihil effeineaintel hgamus [ententid:
E quedobitery quominusd Deo fieri polfir: &

hoc (inquit ) eft cognofeere poflibilitatem rei

notitia perfedta, & .lb[oluta, Sectindo, {1 renon

quidem perfecte cognita, {ed quantum poteit

3 nobis intelligi lumine naturalt , nibilin ea ap-

pareat,




Diffinpult
sHr, O ¢X-
plicaniar
wiodt , gl
bus aliqua
Perikas
probars po
sefl, ami de

feudi.

1it.

Quzftio Prix
arcat, propter quod videat
iderata cacognitione, que de reha-
videatur pollibilis ¢ quod eft (in-
undum quid , feu fub conditiome co-
gnoftere rei poflibilitatem , nimirtm quantum
it ex parte eortm, quadere {ciri naturaliter
poffant, & nifi fortealiquid nobis ignotum ob-
fter . His premiflis flatuit duas concluliones.
Triza cft:Nequeab hominibus,neque ab Ange-
lis cognofei ; aut probari poteft poffibilitas ab-
folute huius Mylterij cuidenter , fed tantimex
faczis litteris &'rat-mnihm!n‘ob\\bi]ibus . Secun-
diconelufio eft: Poteft huius myfterij pofiibilitas
eudenter cognofti, & concludi conditionali,&
imaperfecta 101 tia.

Sed Aluarez in fiuad p. Difp. ad bune arr. contra-
riam huic2. fhatuitconclufionem, aflerens cam
effe D. Thom.& omnium Thomiftarum. Cui
etiam confentiunt Scotus , & DPurandus in
3.diff.p. 8 Suarez inp. fia dypur.ad bunc avticuluim.

Refolutio,

Crennymefprin , magnam effedifferen-

tiam inter eam notitiam , que ad aliquam
verititem pmb.md.zm eft neceffaria, & eam,qua
requiritur , & fufficitad argumenta dilucnda,
qua contra veritarem aliquam proferuntur.Po-
relt enim tribus modis veritas aliqua difcurfu
rarionis naturali probari. Prin neceffario, &
euidenter ; fiue demonflrating j vecum ex re-
rum omniuny creatarum bonitare deduciturin
Deo rerum omnium caufa perfeéta & {umma
bonitas : & hic probationis modus certaméce-
uidentem poftulat cognitionem , non modo

Articulus Primus, 15

-impoffibilis, fed A guscum diftinGione refpondeat , dicens, quod

aceidentis effenon eft ideflealtu, fed aptitudi-
ne: Cum enim veritas non fit veritati contraria,
nullius feibilis veritas poteit veritati fidei con-
trariari « Et quia rerum naturalium veritates
perfeétd pofiunt ab intellectu noftro naturali
cognolci = confequens elt carum contrarietates
ad veritates fidei noneffe veras , fed apparentes:
Cuius rationem affert Caiet. 2.2.q.8.a1ti0. 2.6 4.
Quoniam, aut talis contrarietas confurgle ex a-
liquo conceptu falfo de creaturis habito:& tunc
eius falfiras facile deprehendi poterit; aut exur-
gitexaliquo vero conceptu de Creaturs; & runc
ex illius creature veritate , & quidditate com-
prehenfd. perfpicué cognoiti poterit , eam con-
trarietaters non efle veram , fed apparcnten;
ratio namque fiue quidditas rei perfecte cogni-
ta difficultates omnes dere, & ex rediluitacci-
dentes: Videnda {funt,que notat Caiet. & alijex~
pofitoresprima pavre,qu.roart 8.8 qua lagedixi-
miusin 2itomqi.32.4rt.0. Ex diéis fequitur, ve-
rany,ac propriam difrerentiam inter notitiamad
veritatem aliquam probandam neceflariam ; &
notitiam ad argumenta diluenda requifitam, il-
lamefle,quam in alleg.arr.8 tradic Cat.inter pro=
bationis;&dolutionis naturas. Probatio nigsno
titiampoftulat euidentem;Solutio vera nullam
exigit cognitionis euidentiam;fed fufficiv ei ne-
gatiua cognitio in actuexercitu , confiftens in
non coactione intellectus ex aliqguo medioab
aduerfario productozarqueideo poteft tam{im-
plex fidelis,quam Theologus foluere exijs,qug
non apparent effe falfa; tametfinon {Ciantur sfle

u

principiorum ; ex quibus veritas in conclufio- C vera.

ne deducitur; fed etiam conlequentiz, quapo-
{terior itas ex prioribus infertur veritati-
b wad probari poteltaliqua veritas topi-
o, fiue probabili tantim argumento , & hic
probationismodus, quamuis certitudinem & e-
uidentiamadinittatinantecedente y autinalte-
ya pr farum y nullam ramen habet confe-
quentiz necefiitatem & cuidentiam. Tertid po-
telt fine neceffario, fiue probabiliter veritas ali-
gua probari tripliciter: primo quo ad eius efle
pofiibilefecundo, quoad aftualem cius exiften-
tiam: tertio quoad etus credibilitatem, vt {Cili-
cetoftendatur eamelle credibilem.. Notirizve-

SECVN Do mtandum et noftram omnem
cognitionem naturali difcurfuacquifitam duo-
busattibus perfict. Prizms eft inquilitio cumap-
prchcm]um-: quelite veritatis,Secundus elt indi-
cium,& affenfus certus, aut opinatiuus de eadem
veritate.

TERT1o0 ftiendun eff,nonomne quod huma-
na fide elt cuidenter credibile, effe verum: funt
enimmu':: fecundum {efalfa ; que tamen funt
veris probabiliora : arqueided multe fuperna-
turales propolitiones demonftratiué probantur
eile cuidenter credibiles ; quarum tamen veritas
probari non poteft ex ijs tantum , quefunt no-

1& 5 quE contra veritatem obic@&adiluitargi- 1y bisnotalumine naturali: Ex duabus enim con-

menta,duplex elts quadam fupernaturalis, {cilicet
fidei, vt {1 Philofophus difputans contrahide<
lem, propofitionem hancaffumat : omnis res v-
na numerd cft vna hypoftatice;& fidelis refpon-
deat,nego; quiaDeus vnam habet eflentiam nu-
mero,in tribus fuppoltis fubfittentem. Quedam
autem elt ordints naturalis ; & hzceft {Cientia
Ty (l".!l‘{{npk\ elt: aterancgatina,

juia [cilicet refpondensicicnes
1 produci poflemcdiumef

gatiue nu

probandun itam veritatis ab eo d

& Coni
coadtione in

us in adtucxercito 3 ficutfi

let\)lwg‘u.z\ infideli pradictam propofitionem
‘jlnym‘.:n!i rr{swt:wd:.:t cam non cile veramifre
n_\lmi‘m. Quamuisenim nullam de contradictos
z'i.ndmt:cpmp itionis habeat feientiam, aute-
:11‘49{1tt_3t!17; [Gittamen negatiue nullo medioef=
-ljz.“-} pr r_wpuh_tmncm itlam pofle probari. Alrers
ot Jaentia pofitua, & fimpliciter dicta, quafcili-
cetrefpondens ex didtis iimpliciter diluirargu-
menta. - VG Philofophus cc !
propotr

; tra Theologum
nem hantaffumar: Accidentisefle,cft
: _"[_C""""“[UL{"IC?ILmxi\lt'mm non polibin
Luchariftie Sacramento fubfiflere: & Theolo~

inefle ,

tradi€torijs in materia fupernaturali neutra ea-
rum habet euidentiam , vt paterdifcurrer
fingula. Etidedquamuisearumaltera feilicet
reuclara fiveuidenter credibilisinon hinc tamen
efficitur eam efle euidenter veram, & certamy;
nam,vt Caictaduertit 2. 2.q.7.art. 2. dicitur ali-
quid verum, & certum & {cibileex proprijs
intrinfecis : eredibil o dicitur ab extrinfeco
teltimonio vel conieéturis.

QuARTO fiendum est, dupliciter nos loqui ofenditrr
poflede probatione poffibilitatis MylterijIn- 92 Tho.
sfolure: Aliomodo ﬁlp— f.ac I’\mo iy
T s i, iculo pro-
politarealieius exhibitione. banerit ny-
1t0 obferuandunm elt, duas has propofitios ferivm -

carnationis:Fne modc

E nes effc differentes, videlicer, Poflibile eft Deum camarionis

incarnari; & poflibileelt Verbum incarnari: In effe conae-
illa namque fermo eft de Deo abfolute fum- ":‘;z;’”
pro,fiue ficin voo {uppefito tantum, vt opinan- B
tur Gentiles & Tudzi , fiug fit in tribus {ubfi-

{¥ens, v docet Catholicafides : in hac autem,
{cilicer fecunda fermoeft de Verbo ; qued eft
{ecundain Trinitate perfona ;5 atque ided eui-

dens Poﬂ'crin!‘ls huius propohitionis cognitic
difficilior eft:eo quod notitia myftesij fanceiff,
Trinit.exigat cuidentem.

B 2

e fr e

T

|




16 F.lo.Pauli Nazarijin

S ExTO confiderandmin est , i conuenientia A ribus ibi

Incarnationis includi poffibilitatem; ac proin-
de probando conuenientiam, probari I_]mul et-
iam pofiibilitatem. Nam, i Incarnatio,fiue vnio
actiue, & formaliter fumpta,prouticilicet dicit
aGtionem vnicam & formalem {ubfiftentiz per-
{onalis communicationerm ad infinitam pertinet
Dei perfeétionem & bonitatem , atque ideo illi
maxime conuenit, veaitS. D. in hoc artic.confe-

juens neceflario eft, vtiitetiam Deo pofiibi-
lis . Nam quod non eft poffibile non eft sns:
quod verononcftens, ad nullius pertinet pei-
fectionem aut bonitatem ; igitur in Incarnatio-
nis conuenientia clauditur poffibilitas 5 vthic
{cite Caier.aduertit: Licét ergo poflibile fecun-
dlim fe latius patear,quam conueniens;quia ho-
minem peecare efl poffibile;quod tamen non eft
conueniens; clauditur tamen in poflibili , tan-
quam eius fundamentoab eonecellario prafup-
pofito , ficut album fupponit corporeum , 8¢
rifibile lupponit animal , immo conuenicns
videtur cﬂuﬂ[acw:ics , feu modus \'En]us poliibi~
lis: Nam Ariftot. in 5. Metaphy( in cap. de poten-
tia, & pofibili, aiv-dupliciter fﬂiquid efle poma
bile : Vo modo 5 quia fimpliciter fieri poteft:
Alio modo , quia bene poteit fieri : dicitur au-
tem aliquid bene fiert in moralibus quando
conuenienter fit, Vertim i poflibile & conue-
icns ad dininam potentiam referantur, funti-
dem re &adzquate : aded vt omne quedeft
Deo pollibile, fitconucnicns & ¢ contra, Culus
ratio eft ; quia Deus , ctim fitagens perfectifi-
mumyin fua ratione deficere non poteft, ficut a-
gentia creata: Evided quicquid Deus immedia-
@ praducit, nature divine, que cft ipfabonitas
& ﬁlpienti.l, conveniens eft ; ira vtetiam mon-
{tra , quz per fecundas caufas producuntur i
Deo, licet fecundis caufis comparata, fint els in-
tazad Deum tamen {upremam & vni-
m relata valde conuenientia funt;
quoniam ad perfeCtam & fuavem efus pertinent
prouidentiam:& ided S.D.inboc art. virumque
de Incarmatione perfonz diuine fim! oftendit;
nam probat Myflerium hoc effe confonumin-
finite Dei bonitat 4 cuipropter fiam infinita-
tem conuenit poile congrue fe infinito modo
communicare creatur® . Et i folutiombus ar-
gumentorum defendit & explicat non folum il-
lud effeconueniens, fed ctiam efle poflibile,fic-
ut ctiam argumenta aducrfus verumque proce-
debant.

SEPTIMo,{upponenda funt ea,quae de pro-
batione exiftentiz Dei, quod eft fubicétum
in Theologia , diximusnprimaparte , quast.z,
dartic. 3. Contyott. .. quibusnuncaddendumeft,
cxiftentiam , & quidditativam rationem fith-
iccti , quandoque per accidens probari in eafci-
entia parte, qua magis fucrit opportunay vt pa-
tet ex Philofopho 1 (eeundo de Aima , ibi de-
tratiuo difcurfu colligit & probat Anima
itionem: hec autem pars, vticite Caiet,
aduestit i primo Poster. ad principia pertinet
ratione materide,quia feilicet in'inmpiorum do-
ctripam continet . Cim itaque Myfterium In-
carnationis effe pofiibile, & qua fiteius propria
ratio , ex folo vnionis modo , de quo fécun-
dam queflionem inftitnitS. D. deduci autex-
plicavivaleat,vt patetex rationibus, quibusefle
poflibilem Tncarnationem probat 8. Tho.in 2.0
meritd debuit in hac prima quettione fupponi,
&adfequentem remitti , in quanon cxdiftin-
¢to (111'-1’f_1t<_) Peculiarive difcurfly, {fed ex voionis
modo divine perfona cum humana natura plu-

conuciie

werfalem can

D1

1o. Tertian

temarticulis explicato 4 liquid

ftat divinz perfonz Incarnationem el
lem,& que fit eius propriaratio.

pol

uerlis argumentorum geaeribus pofle probaris sewemr

VLtimo fuendum eff, Mylterium hocdi- Qe e,

non eadem tamen omnibus,quibus cum agimus, Frobaripefa
idclibus @ Mo

i v T i
reticis 5 alip | R
e,

. r ] e
nqueperiuaden- 4., anfrg.

aut difputamus cfic proficua , fed alia
inftruendis 4 alia conuertendis ha
conuincendis Hebrzis: al
dis paganis erunt opportuna. Lt fidelibss qui. dos.crad
dem edocendis , non foliim noui Teftamentt #ebress,
narvationes ; fod ctiam Patribusi Deo in anti- #enci,
quaScriptura ficte promifliones , ac Propheta-. & Fam
rumoracula deferuient o Chrifti etiam mira-
, racila, quibus fe Mefliam in lege promiffum,
ac Dei filium illi confubftantialem efle proba-
bat , fidelibus inftruendis apprime conferent;
quz omnia fapienti Gabrielis Archangeli dil>
curfu poterunt confirmari 3 his enim beatam
Virginemalloquens . & cius canfenfum exqui-
rens, & cius prudentiflima interrogationi re-
fpondens duobus vtiturargumentis: Altero ex
Dei omnipotentia: & altero ex exemplo Elifa-
beth accepte , quibus pofihilem efle diuini
Verbi Incarnationem cum integra Mariz vir-
ginitate declarat,dicens : Spiritus fandtus fipersie- Lac 2.
wiet 10 te,C Virtus altefiimi obumbr abit tibis ideog, &
quod naftetur exte fanttum , vocabitur filins Dei - &5
ecce Elifabeth cognata tna , o ipfa concepit fils i
C fenelture finay & bic menfis oft fexctws illi, que vocatar
Stexilis 5 quia non eris wnpofiibile apud Dessn omme
Verbum.

Adwerfis Hebreos autem , vt eorum perhidia
conum-:umr,i{;riptm:r veterisab eis recepr tes
ftimonia funt producenda;que fummadi ligen-

Hegerunt Lyranus intratk.contra Judeos &

des.

tia col
in tralt. contra impugnatores Masth. & Galatinus
libr.3. comtra budzos, cap.z. ¢ libr. 2. cap.2.gr 3. 6
fibr. 8. «ap. 10. Hicronymus in lud Abacach 3:
Dens ab Austro veniet, < Pfalm.gé. Athanafivs
in bib. de Incarnatione propé finens . Epiphanius
barefi 30. 51 54. & bg. & inAncorars. Medinain
ea parte, quaftionis tertie introduciorie, citiss fird-
bus eft = Bresiis demonitratio ex [anétis Scvipruris con-

D tratudaos ; &c.Suarez difp. 2. felt. 3. &alij pluri-

mi.

Aduerfus hareticos autem ex illis , quas reci-
piunttamnoui , quam veteris Teftamenti pac-
tibus poterunt argumenta proferri , que preter
praedictos referunt Medina , & Suarez locis fii-
Jpranotatis: {&d copiofius , & diligentius eacalle-
git Cardinalis Bellarminus libr. 1. de Chrifho &
cap. g.vfque ad g. inclufiue. Quibus addipoterunt
Patrum teftimonia ibidem ab co , cap. z0. rela-
ta.

At Tontra pagenos , qui neutrius Teftamenti
{criptarecipiunt, aliorum, quos ipfi recipiunt,
authorumdicta funt producenda;inter que ma-

E ximum apud cos authoritatis pondus habere

videntur wvaticinia Sybillarnm , qua referunt
eorum feriptores, nimirum Cicero liby. z.de di-
uinatigne. 1 acitus bib. 5. Annal, Dion}'ﬁus Blr.s.4
hist. Remane.Suetoniusin Odtanio,cap.5r- Ex no-
{tris verd eadem oracula referunt Auguftinus
fih. 18. de Ciuitate Dei | cap. 13. Sixtus Senenlis
tom. 1. Bibliothece [andle libr. 2. 1n Verbo Sybil-
lartwmoracula . Et Micha edina de veftain
Denm fide,lib.z. cap. 9. EtalijabbLis duobuspo-
ftremis authorib. nominati.Secundo loco pro-
terri poterunt refponfa Deorum Gentilinm, ac
prgll-rtimf\pol]um:is?){-lphi\:i;quii vt referunt
Suidas in Verbe Anguftas . Et Nicephorus lifr.
2. ¢ap. 17, dixit Deum ex feemina Hebreacar-

nem

COMELEE.




\ Lxftio Prima,

Tertid his addi poteruiit
& Hirolpis, ex qui=
hoc fidei noftéz Myfterium ab Apottolo

nem fumphifle. dicka
Mercurij i Epimandro s

bus ] c
Paulo fuifle probatum affirmat Clemens Ale~

scandrinus libr. 6. Stromatui: His omnibus te-
| ftimonijs aduerfis. Paganos vtuntur Lactan=
tius Firmianus 7. oapsiss 7.¢ 08, Cyrillus
1ib.8. contra Tnlignums: Poftremd tandem vii po-
tesiv. Catholicus Dodtor nonnullis. oraculis
Propherarum, qua veraelle, Gentilesplenacis
adhibita fide confitentur» De quibus Theodo-
retus Dragzo. dé Pronidentia. Quibus addi pote~
runt miraculay quenarrant Gentiles Chriftum
fecifle, vt fuam hominibus Deitatem compro-
barer. Nam;vt ait Apoftolus Hebr. 2. loquens de
veritate,& gmtianoui Teltamentis I ios confil-
it eff contriftante Depfignis, O prtentis & VA
vijs Virtntebus, & Spiritus [indts distyibusionibms: o8T>
tum eftautem 5 Deum teltem faliitatis-effe nen

potie

" Concluffones dedulte,& probah,
L e PRIM‘K CoNTivs %0 Nulla rationesarural,
** K demonftrarssporeft Myflerinn Incariiarionis effé
s» impofiibile:. Probatir Si ratione naturalipro=
' bari- poflet- Myfterinm;hoc .clle impoflibile;
| veruny effet contrarim, verd:; conlequens it
| . abfiirdum; ekgo ; &eantecedens - Conifequen-
‘ tia probatur; quoniain Omne 5 quod docet fi-
desselt verum; cam hitaDeo, ve i prima veritas
te dicente & reuglante; fide vero docemury, Dei
Yerbum humanz nature perfonaliter fuifle
coniunétumi Etiturfus omne,guod natiaaliza~
tione cognofcimus enidenter o VEFIM eft 3 pris

ina veritate.quae Deus eltderi wALR;Erga, i1 na+s

turali demonitraretus, ratione effeimpoflibile
Myfierium Incarnationis y verum cflet contra-
rium verd, acproinde fequerctur etiam Deum
mentirt svel veelt authorgratix, val vtelt au-
thor nature, quod eft blalphemuum, Qmunise-
nim mentiens ;. vel ex co mentitar quod-alli=
turs . vel ad mentitur vt fallat 4 at ®qUE Deo vt
fummé fapienti repugnat falli ; ficut ab co vt
{ummio bono alienum et quemquam fallere;er=
go. Hane conclufionem probat Suares difpuz. 3
* fedkansd drmsigig dra i 1540
SEGyNpA CaNerLvsto : Nella vl medle;
> chus,fiue liminis s put v ationts nagtiralis pasest boma,;
aut Angelus egidenters aut probabiliter inuepixe, proz,
»s bure s haut invelligere Mysterauti Tincarnatiants.effe
+» pafiibiles fine antes Jhue postquazn fuckihet.; Pro-
Batur prizn ; quig Mylkerium hog, elbintime
fupernaturale, &ex folt dependet Deiyolunta:
te;dgiturex nulia caufa, auteffectuprincipide;
venaturali deduci potelt neecflario aut.protz=

biliter huius niyiterij poflibilitas ;aunexiftes-

tia. Secundd probarur authorigate A pui}.r.Co}'r}z'zb,
2.Vbide hoe myfletio logués ait: Negy acidlis Vi

it qiagaie i atdityt s HECIN COT hasmins afcendt,

&c, & Col.tMyfferinsisgguod abfe lieusn Jutt a fa-
Sl {1er geneqnniohibus; pinic axtci ananifeftatsin
el &e. s Eandem Conglulionem prubant&mrm

S Valentia muitisargumentis. '
'_‘_i'.lk g1a Concrysto s Negte dtiai it
+» Perfedie, & couditsonali noticia cognofey concludive

 » poreft esdenter Lngaynationis nnjfh'r.rrrzu effe po{{z'bj.-
5, lebee C‘J1!€1ulio_{ttlui1£1 e -[;r:rn:cdm;ti,& gif#
derh probatur asgumentis . Deinde ficarguos.
s ;-‘Iii!;?ﬁ]t‘-:}t;::c!}?iit_),-qu;zm i'tnﬂHt \”afmti_a,‘con-
lentiam,  {tra, Prol nr.?.\. B fgeera c L U."“dlmo By
itra. Probatur antesedens;quia dictus expofi-

e L e 34 P

fonalt,; n e fed imperfecte cognolci
remaliquam cile pothibilen,clim in renon qui-

2

A priculus Prinius,

A dein perfeite cogni 9, fed quantum poteltanox
bis intelligh lumine naturali 4 hithil in ed appa-
reat, propter quod videatur imp‘oﬂibilis; fed
potius copfiderata cognitione, que dere haberi
potelt videatur poffibilis, & hancair, elle con-
ditiondtam cognitionem poflibiliratis , quan=
tum fcilicet fit cx partegorum , quedere {tirt
natutaliter poffunt , & hifi forte aliquid obftet’
nobis ignotum : Hacenim loquendi forma co-
gnitionis deftruit enidéntiam. Quomods nam-
que potett homo,aut Angelus cuidenter cogno-
{cere rem.:sliquum ¢lle polﬁbilem,cui us nec per-
fectam habet notitiam , & ih qua multa latere
poflurizeius inrelleétui minimé peruia , quibus

B res illa fecundum f& reddatuf impoflibilis; |
quarn imperfecte cognitam opinatur ¢ffe pof-’
{ibilem¢ Etconfirmatur primd; Quoniam cuis
dentia coghiteveritatisomnem prarius climi-
nat falfitatis oppolita fuipicionem, qu feclufa
Hdeex imperfecta, & ineutdenti notitia pullu-3
lar. Secundo confirmatur:Quoniam, vt in pro=
batione fuz conclufionis aitidem exXpofitor, vt
to modo cognoftatur & concludatur aliquid’
effe poifibile , fatiseft argurenta folucte , quae
fiunt ad probanduii ret impoflibilitatem : at
non oportet , cogritionet ad hzcargumenta
diluenda neceflariam elle cutdenter , cim 5 ¢t
ante diximus, fulficiat cognitio fidei, & notitia 4

€ negdriug, id oft, non coattio hrellebtus, quiett
negatio iudicij de efficacitate medij abaduerfa
vio produdti cum negatione afienfus ad oppofi-
tuhl. -

Qv ARTA CoNcLVsio @ Suppofiiafide s
rarpationii, pqr;ﬂ hiitis ?}_))ﬁcr?’ pofiibilitasnon ol
ﬁ'm:_f_z‘f'ud;:uib.'ts, & exemplis declararis fed rationibis ; ,
eiiam prebabilibus [uadert. Probatur hee Concli-
fio 3 'quia 5. 1 &alijexpolitores Magiftyim 7.

iut. multis {usdent probabilibus argumen-
tis,pollibilem effediuini Verbi Incarnationen,
quod jetiam preftant vberrime recentiores
fuper hoc axtie, 3¢ prefertim Valentia, & Sua~
Y .

) Q[IN'TA Concivsio : Sippofita fide bii-
ius mgitersy , poffiimt demonsivatione Thevlagiva pro-
bari, fion Joliv ¢4, gl tanguam proprierates ip
fium quafi waruraliter confequinters fed etigm ea,
it ad aptinam eitts confhitutionem pertinestt . Pri-
or hulus conclufionts pars probatur ¢x doa
Grina 8. Thom. tgrug 7. & il (quentibas,
vbi (cientifice probat, Ihcarnata verba, ideft,
Chrifto 'plu,rimns conuehite perfectiohes , qua
pcrlbnulﬂm Verbi cum hunjana natura fequun-
tur vhionem, vt gratia.ftientia, jiotentia,8c.Po-
fteriot vero pars probatur ex eiufdem fanctl
Tho.dorina & gusft.z. v/que ad feptiziam exclii-
fiue : Vbirationibus demonfttatinis probat,v-
nionem illamiion pu'tuiﬂ'e ficri ih natura; Chi-

+ {ti perfonam effe compofitam , factam fuiffein
Chrifto vhionem anime & corporis, naturam
hitmanam, fuifle vnitam Verbo Dei accidentali-
ter, & ynionem illam effe aliquid creatum, ab
alfumptione diffcrre 5 effcaliquo motlo ataxi-
fmarm &c.qua omniaad intimam Incarpationis
naturam pertinents

Sext1a Concrvsio: Ompid aigumentd,
guaproduct , ant excogitari poffaitt ctityd pofitbilir 4~
teun IneArarivgis, (it curdenter folubilia. Conchi-
fio had fub altera gencrali compréehenditur,
quartt ftacuitS. Thiprrma p. gitait. i, art. 8. & pro-
bat cam ibi Caiet. &alij expolitorts, Precipua
cius probatio eft. Omac argumentiim non con-
uiticens eft cuidenter {olubile ; af omne argn-
mentum 5 quod produci poteft aducrins My -

B3 fherinm

i

-




Obifcitur
cont.|. conc,

obifcitur
fOmi . 2 conc.

Solxt.

obijcitur
wnl, G,
<ase.l-

Obijeine: gy

12 T.1o. Pauli Nazaryjin ). Tho. Tertiam Parr.

fterium Incarnationis, aut contra quamlibet ve-
ritatem divinitis revelatam , ¢t argumentum
nof conuincens ; ¢rgo, Probatur maior § quia
propofito quolibet ciufeemodi argumento po-
teft oltendi fallitas antecedentis, aut confequen-
tise, .aut filtem corum alterum purcik negari, vt
mipine conuincens-intellectum § hec poterit
vnguam  inhidelis ” argumentator “oftendere
verum cfle, quod 2 fideli refpondente nega-
tur. ; )

VirTiMA CaNELVs10: Rede ac fecunidiiom
avteii o, Caictano faty expreffam Sy D.praceymifie ar-
ticuluz de pofibilitate Incarnationss . - Hac patet
ex Jupra dictis , ‘& prafertim ex duibus folu-
tiogibus Caietani , & ex vitimo noftro notabi-
Liy.

Avguinentays folutione s,

(L“‘Uh‘f?’xl primans cenclufionemn {unt multa argu-
\./menti, qua profert,, & foluit Valentia dip.
1.punclo 2, Contra candem conclufionzn 4dduci
pollunt illa omnia argumenta, qua notauimus
LTI A P32, art 1. Conrr i, Coney aiertinm concl.

Coptra fecundain_conclufiontem produci pof-
funt multaargumenta ex ijs , qua notauinus
dicta Controtierfia y contra primiani conclufionen.
Contra_tandem conclufionem argumentatur
Valentia. Vi hoc modo cognof¢atur & conelu-
datur aliquid efle pofibile , fatis eft argumen-
ta fyluere, quacumque hunt ad probandam rei
impofiibilitatem ; fed argumenta omnia ; ‘qua

ad probandam impoffibilitatem huius myfte-

rij g ijs , qua circa illud copnofeimus , tiunt

" poffunt cuidenter a'nobis folui § ergd cuidenter

poilumus cognoftere poffibilitatem huits my-
tterij notitia imperfecta,& quantlim ¢ftex. par-
te eorum, que citca hoc Myfterium ipfi copno-
fcimus, i'\‘."fﬁu}.'rfﬂm‘ falfam effe maiorem prope-
fitionem § veoltendimus m probatione tertiecon-
cltifionis :
Contra¥itimsin coniclufionem’ protit cxp‘lic..—-
tur a Caictanoargumentatur Suarez. Primoyquia
tune fclentia fuppenit fuum fubleérum: <fle,
quando vel per fenotumeft, velin {uperiori
feivntia wemonflratur &, at Tncarnationei efle
pehibilem,, nequeclt per fenotum , negue des
monftratur s erzo non debuit hic fupponi Thear-
nationem clepoliibilem, Probarur mmer,quo ad
priorcin partem 3 guon am Incarnatioten efle
{6l fidecreditur;quo ad fecundam vebd par'tem
probatur § Quia Theologia fuprema fapi¢htia
el eres non peticab alia rationem fui flibieét,
fed iplamet illud'(ibi proponit, & ptout poteft
iuxta matctiae qualitatem illivs rattonem red-
dir. Erconfiraratis quia licet totius Theologiz
fubiectum fit Deust nihilominus 5. F hom. 7 p.q.

2artg.quahvit An Deus fie2 Refponderur fubic-

dum dupliciter poflc fupponi:Vne mado fimpli-
citepsquando feilicet in nulla parte fciehtia pro-
batur crus exiltentiaactualis, aurpolflibilis, nec
cius ratio declaratur, & inhoc fenf vera oft ma-
for,& minor propolitio,& bene concludit argu-
mentumidlio medo potcitfupponi exiftentia, vel
poflibilitas,& ratio fubicti non {iupliciter, fed
i prima tantim fcientia parte, fcilicet prini=
plorum: inglio vero, vt magis oppottuno loco
probari,quod criam Ariftorclem fecifle conftat
17 fecunda de Anm,vt ante diximus. In hoc igitur
fecundo fenfiy falfa cft maior propolitio , cuids
falfitatis etiam ir_\_;il'tf!_ihti materia (pecialern ad-
duximus caulam in vleano fund amento,

Secunde, Ratio, qua hic vtitur 5. T hom.not
probat fed fupponttIncarnationém effc potlibi

A lem ; ergo fecunda illa ratio £ aictani falfo in-
nititur fundamento . Probarur antecedeus ; quid
nifi id fupponatur, nihil huiusarticuli difeurfu
cffici poflet. Refpondersir 1. Thom.hicnon pro-
bare primario, directé & per f¢ Incarnationem
cfle poflibilem . fed fecundario; indirecte &
quals peraccidens § oftendendo namque ex ra-
ticnibus’ ‘extremorum  Incarnationis cong -
entiam', ' confequenter etiam oftendit pro-
babiliter eami‘efle poffibilems & foluendo ar=
gumenta contra fidem huius mydterij mi-
litaiitia, oftendit etiam illud nonefle  vel filtein
notprobari impoffibile ¢ fatisenim eft; vteam
habeat difcipulus in hoc principio fubiei no-
titiam , qua fequentibus feientix partibus ad-
difeendis videturefle neceflariaj perfe&ior au-
tem Incarnationis cognitio ex fequenti qua-
tione perenda eft.

Conrrd’candem conclufidnemargumena-
tur Valentiat Et primo primam Caictani {olu-
tionem ficarguit + Quamuis pertinere non pof=
{it probatio {ubic&i fcientiz ad iplum habi-

tum feientie; cuius eft fubieGum: potelt tamei

pertineread eumipfum |, ‘qui fcientiam expli-
candim fuleipit, maxime frdeeius fubie&i pof-
fibilitare'& tatione fit propria Controuerfia &
difficilis 5 ergo poruir & debuitetiam probari
pollibileim efie Incarnationem. Refponderur hoc
argumeéntofollim concludiy non {upponi fim-
pliciter poffibilitatem Incarnationis, ac proin-
depofle & debereillaminaliqua parte probariy
vtante diximus, B ;
_ Secundd hie'arguit ¢ Nonteft eadem ratiode
C fubieQo admquato & formali alicuius feientiz,
& de fublic&o materialiinadeqhato,quale eft il-
lud ‘quod in'aliqua parte/{ticntie explicatur; at
hoc myfterium Incarnationisexplicatur fold in
quadarh ‘pitte;ergo, Probarur iffumptsm; quia ta-
lefubiedin,fcilicet partis potet concludi & pro=
bariy;nd modd b ipfoyqi itiétif aliqui explicar,
fed exid per affeniiim profe@um ab cadem feien-
tia; fiquidem prior illo et aflenfis fubie&i (G-
entiz inddZquatiy cui proinde poteft, tanquam
principio & fundamento niti ciufdem probatio
& Conchufioi ' Refpondesur primb candem effe ra=
tionern proportionaliter in re prefenti, Primo;
quia ratio ddequata fubiecti Theolopie;feilicet
D Deitas, ion eft nobisin hac vita perfecté cogni-
ta : Secundo, quoniam Inearnatio non efk pars
fubie®itia Deiy aut Deitatis; quamuis ordinem
habeat ad Deuin y vt Incarnatuth , 8wt princi-
pium ; & finem , Incarnationis Myfterium eft
longédinerfz rationis 2 Deitate , & cimex{als
Det pendeat voluntate, & rationes implicctnon
folim Credtotis, {cd etiam ¢reature; non poreit
eius poflibilitas, & ratio¢x fola Deitatis ratione
cognofci. Secundddise hocargumento probari
Myftcrij Incatnationis poflibilitatemn non fup-
pont fimpliciter 2 Theologo,ted in aliquaTheo~
logice feientia parte probari.
Tertsd, contra eandem conclufionem inftat i-
dem expolitor reprehendens fecundam Caieta-
E nifolutionen j quia Caictanus tantum declarat
16 effe reprehendendi D. Th.quati omnino dif:
putationé depoflibilicate huius nyfterij preter-
miferit,fed n6 reddit rationem, cur $. Tho.ab ea
difputationenon fic exotlus. Refpondersur jam nos
reddidiffe rativnem cur S. Thom. tra&arus hu-
ius exordiumab ea difputatione non fumpfe-
rit, quam veluti fatis peripicuam
fuppofuerat Caie-
tanus.

QyAaR-

Obijcitar 3,
¥ alentis,

Solus,

0bifelt 4
Falent,

Solnt .t

folndr. 35

oblfeit 4
¥l emidi

Swlmt.




!
|
|

Quattio Prima:
A

E———

SRR N

QVARTA CONTROVERSLA,

A Tncarmtioy ideft v bypofFatics digtinne perfo-
i et Iy iss kv fie pofibiliss

Vo ios, atqueGentilesin Sacrofancei My+
fterij Jricafrationis Cognitione. pex predica-

rionem illis oblata grauiltime lapfos tuille do-
cét Apoftolusi: Core dicenst Iuder figua peront,
GFaci [apientidn quertnrs nos atitein preaiicainis
ChridFigm Craeifixcumn Tud e qtuidens [Candalu, gen~
tilis antem falsition. Fuit tempote Chrifti Do=
i Pharifeorum opinioy Mefliam,quem 3 le-
e promiﬂ-umucxpcét.\h:\nt, futurum efle purd
Enm'mcm putantesy hecper Dei potentiam fieri
pofle, veidem {it Deus & homo; quem crrorem
ferjuuntur ac mordicus tenent etiam huius no-
{tri temporis Hebrai: cumdue multiseditis mi-
raculis eos ab’hocerrore curaflet augrtere, &¢il-
Ii femper dufitidfus perfidz métis obftitiflents
q‘um{finncdechriﬂo propofita Matth, 22: ref-
 onlionem earuynifblius humanitatis notitiam
praferentem effe deficicntem oftendit ex ditti-
he {eriprure teftimonio manifefte {ignihcante
Chrifturn éfle Deam & hominem. Martheinar-
ritio ety Congregatis auten Phatifeis mterrogasit
cos Tefus dicens; guiid vobis vidertsy de Christo? cums ¢

lis e§t0 Dicunt eiy Datid. Ait illit:quosiode ergh Das
wid in [pirirst vocar el Dominitm dicenss Dixit Do-
sinits Domiso neo, fede & deseris neisy donec poram
inimicos tuas fcabellyin pedant thoruint Sy engd Da-
aid vacat esom Do, qio filas eius eft 2 & neine
poterat refpondere ¢ pharifieorum crrorem fe-
quuniti funt Arrianiy vtait Athanafius feon . 4.
contviz Arriands. ‘Alios etiam €itis opinionis hz=
yeticos Atrio antiquiores refert Alphonfus de
Caltroin Verbo Chrifths harefi 1i 8 Suarcz difp. 2
f: 2. Eundem etiam crrotem habuifle Genriles
atfrmat Irenaeuslib. . contra harefes caps 41, dic
cens, Apoftalum 2. Cor. . ided dixifle {e plus 0~
nibus laboratleyquia Myfterium Incarnationis 1y
multis gcntium pupulis prmdicauit 4 qui’; cum :
illud negarent, non poteratcos Paulus ex dinina
feriptura conniticeres qula {llam, vtd Deo reuc-
Jatam non accipichant. Hebrais autem poteft
fuius mylterij veritasex teftimonijs veteris te-
framenti demonftrari.Plures ctiam hretici cir-
ca Chrifti humanitatem, aut circd modum ybio-
nis efrabantexeademradice; quia pimirum ar-
bitrabanitut impoffibilem efle Ipcarnationem eo
modo,qjue fides catholica docet {eilicet permo-
dum vnionis - hypoftaticz Verbl diuini eum
humanitate.

TameTst qualtio hae eadem effc fere vi=
deatus cum pracedente; vert: tamen ab cadi-
fringuitur €0 modo; quo res it agcu exercis
to aut particulariter fumpta alia ety feipfa .
concepte vel i communi conhiderata s Nam
pracedets qualtio communes tanitiing, & quafi
concepré fmpros modos quetebar; quibus pro-
hi}l"l poflét Incarnationis Mydterium efle polir
bilés nune autem quzrimus; an Incarnatio fit
polhibilis; Cuius quxliti refolutio i'pccinlium
p_ulh\lat probationum exhibitionent & exefici-

. tium, & fingularum ctiam difticultatum folu-

Ao !!m_lcm.

,m;ﬂ":: Screxny iy efkauten primi; duplicitet ali-

wonsnelfe f{u*d C”.': pnlhl_]iic: Vi mrode {coundum poten=

"”ffi'f"‘i'-‘ tlam JIlqll‘.l_t‘h 111trini'e\;.un,n;llmw}, a¢tiuam; aut

;:f}:;:-,f, pnf_inmm,-flt'ilt homini II)UK!JI\}}!C ¢t ambulare;
phy quia potentiam habet intrinfecam gradiendis

nfidelinm
frrer,

i.Cor. 1

EUTE TR

Arriculus Prinus, 19
Jica, fed lo

fed volare eftill impotiibile;quia millam ad vo- .
gica tawsl,

tandum vim habetactivam aut pailivam narura-
lem: Haze igitur realisy & intrinfeca potentia di-
cirur pnrcutin ph}'[icai,i.‘m made dicituf aliquid
efle pofiibilc fecundiim habitudinem termino-
fum, & hocelft offibilelogicum, de quo Philo-
fophus 5. Meraph. €4p. de Porentia, ait fecundum
nullam potentiam dici poffibile.Nam, fi termi-
norum fignificata cohareaht fiue noh repugnét;
dicetur poflibile id , quod propofitionc tales
terminoscontinente (ignificatur; Sl verd nulla
ratione poflint termin cohgrere fed repugnahty
dicetur impoliibile, vt Capreolus aduertit m
Jent it 3. ¢ 3.0mbis eniM diffctentia termino-
rum elt rationealicuins nppoﬁtiohis; it omtil
' vcrénppo!itioneafﬁrmariu includitith & hega-
tioyac proinde in ombi tali impoflibill iticlizs
ditur affirmatio fimul & negatio: hoe auten,
quod cft <Firmationem#& negationcm eidem fe-’
cundiim idern conuenite, per nullam fieti porelt
actiuam potentiam 3 qUONiam QIRDIS agentis @
&ioper f¢ primd terminatur ad cffes quamuis
ad non effe quandogus fecundarid termineriif
quatenus [cilicet effe productum non compati-
tur aliquod aliud effe,ficut efle ignis ex acre pro;
duéti non compatitur effe acris, hec effe calidi
compatitur effe frigidis & ideo calor agens pri=
to facit effe calidum, & fecundarid deltruit ei-
¢ frigidum: Hocautem quod éft ; affirmatic=
>riem & negationem effe imul, fiullam potett
habere rationé entis aut non etitisg quottiani cl>
fi tollit non effe & fon efle tollit efle; quod an-
tem implicat fimul! clle&non effe,ritllius poteﬁ
efle porentie tegminus; vt explicat etiamS. D.
de potetit. g 1. 45 3- & quoniam obicétum aétin#
potetitia {)ei eft res ion implicans cétradiétio-
tiem, vt ait idem S D. inprima par. qi 25. 4:3- i+
ded idem eft afferete aliquid effe poflibile po-
tentid logica, & dieere dliquid ule poflibile per
folamt Dei potentiam. Cuin itaque Myftetium
Incarnationis non fit poilibile per intrinfecam
& naturalem poténtiam , nec per ipfius Verbi
poteitiam ad Eo«: naturaliter ofdinatam , fed 3
diuitia prouidentia fupra totum ordinem natu-
r2 ditecta ad operandim, non crit appellandum
paflibile potentia phyfica, fed logica tantlim:
Cuius oppofitum quidim recentiotes Thomi-
ftx mal¢ docuerunt.
Sgcv~ no cenfiderafdin eft Deum it infi=
gita {ui perfettione {upctertinenter continere 2:” “"
rerum omtium perfetioies fiue fint perfectio- ,,,,‘:::;”
nes (impliciter, vt exiftentia , fubliftentia feu perfeliones
%cr{imalitas, intelleétus, voluntas, fapientia, per fripfum
onitas , amot, &c. fiuefint pcrf‘eéi‘idncsin ta- [¥pplere
li natura, vt ratiohalitds, rifibilitas, calot,&c: pofle, feiti-
Quas tarhen omnes non poteft per fe ipfum S f'fb’"ﬂ"
Deus in creatura fupplere 5 fed duas fantim, ﬂ;n;r?::i-
Cilicer fubfiftentiam [jué perfonalitaté, & cXi- medis fub-
ftentiam media perfonalitate  prius patur® Fllentia i
communicatat quia Deo tribuenda cit omnis commitni-
perfectio ablque vila prorfus imperfeétione § at G
fupplert fubfiftentiam, & cxiftentiam creaturz
perfedtionem in Deo fupplente dicit infinitam,
quamlibetautem aliam {upplere creaturd per-
feGionem, maximamin Deo diceret impcrﬂ:-
ionem ; igitur hullam preter duas illas perfe-
¢tiones fupplere poterit Dcus in creatura. Ma-
ior euidens eft: Minor autem duds habet partes)
& probatur prima: quia fupplefe fubfiftentiam
creata naturE, puta humanitatis,aut lapidis, ni-
hil aliud eft,; quam terminare naturam illam:
hocautem, quod dico terminare,non dicitim-
perfetionem potenti® palliue;quia punctus li-
B 4 neam




F.{o, Panli Naz

P,

ncain terminandae non exercer officium poten-
tiz pafliuz; neque dicit i feétionem forme
fubltantialis ,aut accidentalis; quia punétus li-
neam terminando cam non informat; neque di-
uina fubfiftentia terminus eft habens eflc incom-
pletum, ficut punctusy fed eftin {eipfa comple-
tiffima; & ideo non eft, ficut forma in {ubiecro
recepta, que magis ab eo l'uﬁcnmtt_n', q_uilm 1~
plum futtentet; fed ipfa diuina perfonalitas na-
turani, cul communicatur, fuftentat, Secunda
vero,_ pars minoris facilé probatur inducendo
fingulas perfe&iones: Intelledtus enim, & volit-
tas dicunt potentias anime vitales eX ca proce-
dentes & cidem inbekentes, Sapientia perfectio
eft intelletum creatum informans: bonitas fub-
{tantialisintima eft creatura; accidentalis auteni
eam informat. Amor denique actuseft vitalisa
voluntate }Jmcedcns, & illam informans : nulla
vero ratione poteft intelligi, Deum vires horam
accidentium fupplere,nifi creature fubftantiam,
intelletum & voluntatem informando & illis
inhzrédo: bonitatem autem fubftantialem ‘non
alio modo fupplere poflet Deus, quam fe ipfum
in entitatem creature conuertendo, quorum v=
trumquemaximam inDeo diceret imiperfeétio-
nem.

Perfomidi L ER T 10 wotandum ¢st, quod pr.'rf'ona
windex dx dinina, puta hilivs, licet dicac formaliter re-
pliss perfe lagipnem ; non tamen dicit folam rationem
e "iﬁ ad, que nullapi dicit perfectionem, 'fed ‘in-
i " cludit, ctiam rationem in , que in- diuinis
cermmido, CIE eflentia finé fubftantia ‘D{;i » quz perfes
pollephures, Clionem dicit fimpliciter infinitam. Traque per-
lures in fona diuina, fiu¢ {umatur vt per{oiia Dinina, {i-
injimiticre- ye yetalis perfonaeft, puta Pater, aut filius, aue

abiles nata
Yas termye
Hdre,

ditinfinitam. Sed obfervandum eft perfectio®
nem Diuine perfonalitatis feu fubfiftentiz, vt
fic confilterein terminando naturamy eft autem
natura duplex diuina perfonalitate terminabi-
lis;. feilicer diuina & creata,atque creabilisifin
finitum; ac proinde duplex etiam eft noftro mo-
do.intelligendi diuine perfonalitatis infinitass
Altera refpecea diuina: natura {impliciter infi-
nit@, quam terminat; alecra refpeiu créate &
creabilis natura , quam potett, {1 Deo placuerit;
tcrmimn;ﬁ;dfm:;}l-mncinconfcquitur X pri=
mia, Nam, quia diuina perfonalitas naturam ter-
¢ minathmpliciter infinitam; 1ded perfectionem
habet in ratione perfonalitatis & termini fimpli-
citer infinitam, {ecundum quam in f& continet
eminenter omné creatam perfonalitatem, & fub-
hftentiam; & quia terminare nataram, vt fic
(quod.eft proprium fubfiftentie munus) nul-
lam dicit pecfcétionent, vt oftendimus: ided; fi
perfonalitas feufublitentia fueritinfinita, qui-
lis eft diuina, nonfolun propriani, fed etiam a-
licham paturam poterit terminare;igitur ek hoc
ipfo, quod divina perfonalitas terminus eft infi-
nitus naturam Dei infinttam t¢r minans adzqua-
t&, haber, vt poffitetiam quamlibet creatam na-
turam terminare; diuinam egim effentiam ters
minat perfonalitas, v infihita fis Hciter inrer=
Aiuando; atqueadcd vt creatas & creabiles ome
nes perfonalitates & fubfiflentius Continens e-
minenter;ac per confequens, vt potensearum e-
tiam paturas terminare, & vires omnium per=

{onalitatum & {ubfifientiarum ‘excellentiffime

fupplere. Quamuis itaque videatur divine per-
l‘oml_iliati's infinitas diuina terminado natura ex=

hﬂUJ'll‘l__;Pl‘Opr'Iémmcn&abﬁ)luté lequendo hon

ﬂ_ih_aumur,{.‘cd earatione tantm quaefthatur

diuinz terminatiua; q:md Bion aliam pollet fim=

aner ae Spiritus fanctus, perfectionem intrinfece clan-’

ij in* D Thoe. Tertiani Part,

A plicites infinitam naturam termisare enus
autem creatam potlt naturam terminare, nd ex-
hauritur ex eo,quod terminus eft natugg diuingg
fed hocipfo fit potens alias eriam. naturas, fcilis
cetcreatas & creabiles terminare vlque in infi-
nitum; que eft aliaratio infinitatis diuin® fub-
fiftentiz. Quemadmodum etiam intelleGui &
voluntati Dei duplex tibui poteft infinitas: al-
teraad intra, quafcilicet Pater intelleCtu, veluti
potentia filium generat infinitum, & Pater fimul
& Filius per voluntatem {pirant Spiritum fan-
Gum,vtriqueinfinitate perfetionis equalé:al-
tera diviniintelledtuséevoluntatisinfinitas nun-
cupatur ad extragquia tres divinz perlonz per
intelle@umévoluntatem poflunt creaturas per=

B feltiores & perfeétiores producere vigue in in-

fnitumiEt quamuis priorem intelleétus& vo-
luntatis infinitatem dug fam ditte, fcilicet Fili
& Spiritusdanctiemanationes, adequent & ex-
hauriant; poferior tamen earundem potentia-
rum infinitasjintegra femper & inexhauribilis
perfeucrat; qua tamen inilla priori infinitate,
velutiiriradice & caufa virtuali feu ratione fun-
datur. VitenimaitS. "Thom. prima parte, quaftio-
He 45, art. 6 Digine perfone (ecundium. rationen
Siaprocefionis babent canfalitatem refpedin creatio-
nisyerans. Culus rationem ibidem afferc: Quia
Dests et canfa vevum, per funm intelledtum. o volun-
tatem, ficut wrrifex vertm artificiatar s artifex ak-
tem per verbamintelledtu conceprin; G per amorent
fuzvoluntatis ad aliguid relatum oper atur. Vade, &
Deus Patey operatus est creatuiaim per (g Verbum,
gquod eft Filivs, & per [unm amorem; qui.oft Spivitis
fanétis, &c. Tgitur ea virtutis infinitas, qua di-
uino conuenitintelietui, & voluntati in ordi-
nead creaturas; ex ea nafcitur infinitate, guam
habetintellectus dininus-& voluptas in ordine
ad perfonarum ecmanationes fecundum perfecti-
oncm {inipliciterinfinitas - Sicut ergodiuiniin-
telleGus & voluntatis infinitasy non quoad vm-
nem,fed quo ad voam tantlim rationemadaqua-
tur & exhautitur in-emanatione Verbi, &amo-
ris: remanct autem inexhauribilis refpectu pro-
ducibils creature, fic infinitas terminatiua, qua
conuenit {ubftantie perfonali in attuali termi-
natione, diuin® nature fecundiim vnam dunta-
xat rationem adequatur & exhauritur:nen veéro
fecundiim aliam, qua creatam &cercabilem refpi-
citnaturam cidem infinitd fubfiftentia termina-
bilem.

QY ART 6 feienlum eit, Incdrnationem ex du= Baate &
plici capite pofle confiderari, feilicet ex parte :’:":;j:
naturz allumpte, 8 cx parte perfona aflumentis ,
& aflumptionem terminantis + {1 €onfideretur
quoad aflumpram naturam finita cft; & potefk
Deus effetum alium ea nobiliorem producere,
puta,finaturamalfumeret fubltantia {piritualisy

E fed quo ad aflumentem perfonam,quaz terminus

s eltaffumptionis & aflumpte naturz, nihila Deo
nobilius effici poreft Incarnatione Verbi; quia
terminus Incarnationis & aﬂhmptoz humanitatis
cft perfona dignitatis fimpliciter infinite, qua
Deuselt. TtaD. Thev:p. qu 25, a:6. ¢ in 1. d. 4.

- ¢.7.4.3. Vbi materiam hanc explicat. diligen-
ter.

5 - . “r
Q1% T0 swtandsmest inIncarnatione nul- :‘f:':m_

lamin perfona diuina, qua per aflsmptionem , ;0 e i
humanz nature fit homo, ficri mutationem fed perfina di
in affumpta tantum humanitate; cuius rationem sins, @
aflignat S. Duinfra g.16. 4.9. ad 4.6 4. 6. ad. 2. perefurg:
dicens: Fiers umportat, quod aliguid piadicetur de :":::'”::
ﬁaﬁﬂ‘df altero; Vadey quandocunque aligud de voso | o000
pradicatur de alrere cum mttatione eis.y de goe iy i
dicirar,




Queftio Prima.
oeatiasfod dicitar, tuncfierieff mutaris & bor contrgit o
a affunspta gibus, qua abfolute dicuntur: noit enin pureft alb:
FEBRBS e ganitido aduenive alicui, nifi per bot, gHoc
WRHE oo muratur ad albedinem vel magnittidin

ﬁfw.zmur . e
quida dice- V6% rJlIl.CT(’i'.!!Htt’({l[ﬂﬂfﬂ?’,fmﬂ‘h’i.‘l de notto pi
Fiwedi.  de aliquo abfque erus mutatione ; ficat home de nono

d
it dexter abfque (uamutatione per yiotilin illises, qut
fir et fimffer. Vade in talibus nan oportet onie, greod
dicitar fievi, effe mutatun, quia hoc potest ac ulere
per imtt ATIONEIR alterius, & per Buncinodien Déo di-
cuindis: Domine vefuginm factus es nobis. Effe anrein
bominen conuenit Deorattone vionis, qriedff relatio
guedanm; & ideo effe howinem predicarur denoko abf-
que eIus UL ALIone pev iRt ationci butinans natuyd,
que ity i diinain pm‘ﬁw.:u:, & tdeo, cin di-
citur, Deus faltns et homo , non inzelligitur aligui
mitatio ex paree Deis fed foluii humananatare. Hec
ibi $. D. Quorum verborum fenfum tripliciter
1. femt cai, €xplicat Caiet, Nam_pronpin allegatag. ait. 1. ad
quariti altnon dixifle D. Thom. vnionem, ra-
tione cuiuseft hzc pradicatio, efle relationem
aut relatiud,fedquod relationé importathoceft,
connortat; & propterea, licet voio nature huma-
nzad Deum fic fubltantialis; quia tamen con-
notat relationem; ided nomen pradicatium fe-
cundum illam pon fequitur regulam abfoluto-
rum ab zterno. Secando ibidem ait, expofii pof-
fe dicendo, quod homo pradicatur de Deo ra-
tione vnionis in perfona, que vnio eft funda-
mentaliter fubftantialis, & formaliter relativag
fed pradicatio eft ratione ynienis fundamenta-
lis, que fignificatur per ynionem formaliter, fi-
cut differentia per proprietatem folet fignifica-
11, & quiailla fundamentalis vnio , quz tundat
pradicationem hang, habet modum relatiuum,
quo ad hoc, quod de nouo pofita in perfona
Verbinullam inilla mutationem ponit, nifire-
latiuam, non relatione reali; fed rationts 5 ided
affirmat $. D. eam importare relationem; ac
proinde non fequi regulam abfolutorum ab -
terno, que, fi Deo de nouo apponerentur; aut
abeotollerentur, inco poncrent mutationem.
Sed quoniam adhuc haret dnceps animus non
videns per hacexplicari proprium , ac primum
iltius refpontionis12. Tho. fundamentum: Pro-
prerca Caiet. i eademn q.16. art. 6. cirea refponfio-
nem ad fecundum D. Th.tertiom adhibet expofi-
tionem dicens: Quamuis fieri hominem abfolu-
teimportet mutationem in fubieCto dcquirente
humanam naturam, puta in materia; tamen _per-
fonam aliquam fieri hominem noh importare
mutationem in perfona acquirente humanam
naturant: Cuins differentia rationem affert;quia
fubiedtii, quod fit homo,per trifmuzationem fui
acquirit effe humanum: fed perfona, que fit ho-
mo fola noua perfonatione humanz natura fit
bomo; perfonare verd naturam humanam non
eft mutari, fed fubfifterc nunc primo in illa; &
hee modo Filius Dei, qui prius non erat homo,

fattus eft homo; quia {cilicet prius non peifo- I

ltlabi‘thumilﬁdﬂl I‘nltlll‘:‘.m;\"_'\' Camm iﬂ {Cﬂ.‘l}'?ifﬂ'(j Ce=
thpcr{i111arc-; & per hoc Acquifsnﬁ primo clle
fubftantiale humanz naturz, & non f{olum efle
relatinum. Quam doétrinam fequitur Medinam
prolego, quaft. 2. in refponfione ad 2. arg. & in Coiit-
il Z‘;;éi:‘;ﬁ{féfiéh :m’rA_é. Addit autem M‘td‘i_n;‘. non
recande rationé de Angelo, qui, fi affumerc
< et sde feno habetill AT 13k

fstiale;Tol t;::;f‘:, \-:rslult feno }_..111\.;.5:[1;1‘;1 '_11‘\ 1L1F3-
o b 11{" V‘ltLE.F]‘lVJI'HEVJLL: : !c;us .‘iLll"LLIII
te pracifis Ul'ﬁﬂi{)ugl ;11. L.lf“-“:!fm {_;m. imanita-
Dens o6 6t iy m”?‘lpi.-l fet meu.ms!qm’; [1t,,\:'l:
i 1elior per Incarnationé, qui-

Articulus Secundus. a1
A quamformafle concedi poflit facti effe perfectio-
rem exten(iuc.
Ez hocvefolido & per fe fufficienti funda-
mento fibipropofito defendit Valentia piicto fé-
fo, Deti per Incarnationé pon efle mutatid di-
15,tunc fieri, vt res mutctur, quadoaliter fim-
pliciter & abfolute fc habet,qua prius; quia mu-
tatio eft entis in potétia fimpliciter; & ided rem,
qua eminenteraliquid prius habebat, n6 murari
proprié, fiillud acquirat poftea formaliter; quia
n6 limpliciter & abfolureillo prius carebat, ne-
que rém mutar, nifi quando eftin potentia re-
ceptiua fimpliciter refpectu eius,quod recipitury
Verbt autem diuinum habebat priusrem, ideft
perfetioné humanitatis eminetct, fic videticer,
B vtpofletillam efficere, & ctiam {ine illa facere,
quidquid illa tiquam canfa cfficiens, vel coct ti-
ciés poflet facere id, quod eft perfectionisin hu-
mana natura.

¢

CCl

Sed,ve mibi viderur hic fecidusdicendi modus 5

omnino falfuseft: Nam ad tolléda a perfona car-
nem aflumente mutabilitatemn, nequefola {uffi-
cit hzc eminétialis afflumpra nature cotinétia,
neque eft abfolute neceflaria , Probatur: Nam
Sol eminenter eft calidus; & tamé vere mutare-
tur, i fieret formaliter calidus, & Angelus vir-
tutes habet Cardinales fecundiim emincntiores
actus, quim homo; & tamen,fi haberet eas feci-
diim actus homini conucnicntes, mutaretur;
C giiaid.quod prehabet eminenter perfectionem
aliquam limitatam;fi poftea illam formaliter in
{e recipiat, aliquid habet denouo qued ante nd
habebat: eo quod limitata perfectio dicit limi-
tationem, & modum imperfectum, qui forma-
liter non includitur in forma, vel atu eminén-
tiori: Deinde, fi talis perfectio limitata recipe-
retur in fubiecto, & illud actuaret, & illinouum
elleaccidentale conferret: igitur ea receptamu-
taretur.Secundum verd (feilicet non effe necef=
{ariam continentiam illam eminentialem,ne per~
{ona naturam alienam affumendo 4d fui vnita-
tem mutettr) fic probatur: Angelus non conti-
net eminenter humanam naturam;cum non pof-
{it ipfam producere, & tamen, {i detur illum v-
niri perfonaliter humanitati nulla fieret mutatio
realis: Nam vt Angelus viiatur humanitati fuf-
ficiet humanitatem ipfam mutari, & ad Angeli-
cam fubfiftentiam eleuari hoc ipfo, quod ab ca
terminatur: quia terminare non eftagere, aut a-
¢tus fecundus proprie loquendo, necnouam ad-
dittermino prafertim fubfiftenti perfettionem,
aut aétualitatem, fed ipfum terminum adiungit
rei,feu nature terminata,ita vt omnis noua p?.-rA
fe&tio fat in natura terminata; igitur, 1 noftram
Angelus affumeret humanitatem,nulla realis fie-
tet in eo mutatio, fed tantum humanitate; tunc
enim Angelus non pet potétiam pafliud; fed fo-
la perfortatione humanitatis acquireret effe ho-

_ minem.
> Ex his patet, primd propofitionerm illa Caiet.
videlicet: Per(oni fiert howming 1 inportat matatio-
né inperfona acquirete bhumaniraté,elle vera de om-
ni pc:r!i:na_,m:i- catreat,{iu¢ no careat porétiaiitaf
te;quonia in cafu dato,quauis impofiibili, quod
Angelus humane naturz perfonaliter vniretur,
potétialitas perfonzAngell nulla prorfusciletin
ordine ad humanitaté, autad efle hominem; quia
106 voirctur,nili rationé fubfiftetize, feu perfo-
nalitatis , quatenus formaliter terminus eft,
qua ratione nulla conuenit ei  potentialitas,
aut nouaaliqua addit actualitas, vt ante dixi-
mus : alizz vero potentialitates Angelicae per-
{on® conucnientes mere per accidens 3 & im-
perti-

Secida fens.
V alentis




25 F.lo. Panli N

1 J amlﬂﬁ
TH13-

6.1

d.v. gtaft. 1. art. 1 ad b }\Jm in
Incarnatione non fuifle mutatum; qu:.w mutari
;

':.‘Hn‘iicr fe ::.ﬁ;cn','. cl \_iu noup ll\

Ctual?r
tie pall
aulumu- ficute l\unt'.l diuina non mutatur
de nuuohripcugsmrzﬂ]urb lis beati, nec
miitatur, quando fit ac tor uoltm s quia b
nouum fieri & nouum efle adiutorem
clem conuenit i)ncndf one {'1.1’ JUUJ
LoH =

m’&. pol.,ml
uz leu p.,t;[mdlmma1 q

holl

onem l};:dm vel ."u.miij hake.-
qlaid ablolutum ratione noftre
v palfiue. Lqmwnqumm‘l) 2us factus
tione fuz aétuali tatis, & ratione 1,0-
tentie palline, que erat in humanitate : ided

humanitas mutatut, & non Deus, Sed D, Th, !

tini,}
nulla faéta mutatione circa ipfum feilicet fibile :
quia (cibile non dicitur per potétiam p mrm-“

ofn‘ln in Ip..) fed per potentiam, que eftin {ti-

Deus dicitur vnirinon per mu-C

& fimiliter, clt
" per potentiam

""tf“' s
't vairi poliity &
iuum h'n,a.u nonwom‘ om:d vnibile non

p-mmk.q.nE:“.fru\.m icd.wuam quiact
1¢eio, que elt vaire, conueniat toti
le, fidicit potentiam actiug

1, i-..!',lLHLU..' vil

communetott Yrinitati
fusille dicendi, contrarins eft
f. potentiam quidem
UOrUIN;NON ta-
ribuitin ordine ad
1 \muuhﬂ t\l 5 VE
1 \I]hlllt ite patentia; alioquin diuina
sefler eius actualitas, & forma, quod
- Quamuis autcm nulla Julés, &
}u\ pric dictamutatio fiat in perfona,que fit ho-
mo, per .ua;.qm)d;[cuuur)u rminathumanita-
tem, &eius allumptioném ad vnitatem fu fub-
filtentiz;non tame fit confequens pofle diniham
perfonam aut efle ]]{I‘IHL‘]-_LLTIHUHIIU tranfub-
{tantiationis humanitatisin iplum; quonian,vt |

Medina.

aduertit Medina,eranfubltantiatio fem-
-+ duas res, quae communicant in efi-
abili, vefatis clare ienificar S.D.
Tgitur hec muratio fieri nor ;jm-
tas .’\nwm{o, id, in quod
aliud ita incipit efle id , quod
antea non o t id, in quod res crea-
G sh ereio wranfubftandatio eft
productio rei, in Y bitantiatic,
non fimpliciter; qa-u lam £ tilla res fL-
cundiim &, fed quatenus de nouo elk id, in
quiod alind cft conuctiiim ; ac proinde, vt fic
dr.‘pmdu: ab actione agentis, & per eam Ei 0-
ducitur. Difficultatem hane \buhmu veri

a< bene definit Syarez tom. 3. difp.s0

teft, nifi interre

Swarey,

ordine ad vnio- A

s {_(Jl'u:\\i‘L‘_-“—
m‘,"i u\;m'llt .-;15

us LE«(_uLl[ 1S \_sJLLl J]L’ LLlluLLi’.J ’\_ };{"OPJJIS

'uzn 3*\1\ €45 ofines

acare,

hrmuau;.f.; r iandas, in quibus a D.
sitotibus nantur: interim \"(’f'
® de propofira difficul- :
q. mtreductoria .. Va :“_""J""
J“t_' a2 aieni,

Mica In propi 115 1LH'1)1‘\ vh e-

cilet fnc:umtmn:« "w!\!lcuum per.
'nlz(.i potentiam , {iué fecundiim poten-

I w:bm, fed quia loca {upe-
ibus defumi facilé poi=
TENCrIS arg gumenta, a ad
timus ,\L um,m.xhr
L] }'. acug : maxima vero omnium
J}JUL. Catholicos probatioelt, quod Incarnati-
onis Mylilerium a Deo fuiffe psractum diuina
teltantur cloquia; id verd, quod. dinina pot
Tia tactum cit, ceree pofiibile fuit , per eam

agriagg

4 Incavnationss >’

: Conilnfionst
1 hane late pro- & W’j:;

CONCLVSTIO Myt
docet fides cath “onclufic
bat Medina,& alij fupranotati.

Prﬂi'»:l_l
Secvnba CoNCLYSIO: My fleriuin Tucar=, »

sationis est appellandum tle non potentia phyfica, 5

Jt('!‘!'mt(‘m'hihi"’ft.’i, & confequenter etiam ,mmu!.du 53

altiam Déipoteniiam Hac patec ex dictis in pri-

o Notabili.

il

1mé- 4rg exfl.
Déueltip -

Contra primam Conclitfionem funt
ta, que proponit,& foluit 8. D m 3. d. 1. q. 1. a1,
& alijantiqui fcolaltici i eadem dr ffmr! tone; ql -
bus addeea, qua referiing, & &()qunLﬁ]Ld‘llu,C\
Valentia locks alleg

ira |, cicl

Cont 1.1cur'r1rm Conclufionem eff hm dfgit- thiez,
mentuns: Deo,quiafuprema ve
1Tas 8¢ mi
,q etiam in

,\5‘1 , hon folum
cna; crgo, quia
nutabilitas,&vi-
pria, fed ctiam
tabilem &
ur Lr;u ugnat incarnari. Probatur
ia Dm ]m arnato yonmm—

1a; J:pushu tei mmi o]l
in alienanatura efle materd
mort
bac cos

unt 1fte
aflumptam
quia, {i pofiibilee
intelligeretur,
mortalis; ¢
guentiapatet; quia !');un.,.
ligiy orLﬁlmmur_m:h 15 &
.uhm VEro pm batur. Que
tur efle immateriali i us, quod ne-

que in propria, nequ ena natura potelt ef-

fe materialeaut mortale, ficut iliud intclligitur

cllc veracius, & magis impeccabile, quod neque

in proprianequein aliena natuta pot elt mentiri

& peccare. msr;znwwln matir, quia magis diftat cof. 2
Deus&Creatura,qua aflenfus &difséfis: amor &

odifl eiufdé obiecii; & magis,qu n fubftantia&

quo :‘.E"J intels
"‘|i.\lws‘ Ante-
lad intelligi-

acciden or probatur; quia illa non diftant
in inh lem ordinis & ali-

um; fed funt einfz
quando eiufden generis : Deus antem & Crea-
tura non funt einfdem ord w.]]t,mh..nmt inin-
%T:IEf'*im Minor autem probatur; quia fi quis
haberet fimul amorem & odium J')ci , habe-
ret fimul duos vitimos & oppolitos fines , &
fimul efler in gratia & in peccatg, quod im-
PTILRE




Solns.

fto Prima.

dix
plicatcontr
ifteret per exiftentiam accidentis
et exiftentiam inalio & non habert
iaf per [e; qua {unt exprise
tradictoria. Refpondetsr nullam effe conftg
tiam.Ad probationem negatur etiam'con{cquien=
tia; Cuius rario eft ;' quia privationes inclufe
in differentijs fpecierum minus perfeétarum,
vel criam pure priuationes opponuntur tan-
tum quibufdam pnrticu!nribus perfectionibus
& bonis, ficut nigrumalbo, ir:'afi()nnlc ratio-=
naliy mors vite ;& in propofito jmateriale
immateriali, & mutabile immutabili, vt fics
non autem Deo opponuntur, aut eius boni-
tatc priuant, prout eftin {e ipla, fea prout
elt bonitas Dei; at falfitas & malitia moralis
Deo, prout in & ipfo elt, opponuntur: & i-
deo illa Deo non repugnant in aliena natura
fubGiftenti ® hec vrroque modo - Deo  re-
pugnant fcilicet prout in fe eft, & ve eft fup-
politum alien® nature. Declarantur ha¢; quo-
niam infrmitas & mors Petri opponuntur fa-
luti & vite Petri 3 non autem. aliorum ho-
minum vel (Angelorum aut Dei; quoniam
he priuationes 3 folo Petro tollunt oppoli~
tas formas fiué bona; non autema ceteris ho-
minibus, & multd minus ab Angelis , aut &
Deo; fed falfiras' & malitia moralis, quia ma-
la funt intelleGtualis' nature, quatenus intel-
leGtualis natura cft, fecundun eius, fcilicet
formalem rationem abfolute, & communifli-
mé fumptam, quatenus fcilicer communis eft
analogicé nobis, Angelis & Deo, non oppor
nitur obic&tiue tanthin veritati & bonitatie-
jufdem fubieéti; fed opponitur etiam veritati
& bonirati-ipfius Dei fecundim fe. Ex g fal=
fitas hec: homo non eft animal, non tantiim
opponitur huic veritati : homo eft animal; &
cam tollit ab eodem intelleétu, aded vt non
poffint fimul in eodem intelleGu conuenire;
fod ctiam quantim fit ex fe, oppenitur ctiam
votcuique verd -iudicio, tam Angelico quam
Divino & illud tollit. De malitia verd mo-
rali divine legi contraria; ac prafertim de o-
dio Dei perfpicut conflat illud non opponi
tantim aétui charitatis debito incffe fubiecto
habenti odium fed etiam quantim ‘eft ex {e;
opponi bono diuine & illud deftruere s pri=
md, quia prafigic voluntati alium vitimum
finem , praeter Deum; ac proinde tollita Deo
rationem vltimi “finis & fummi boniz & pexr
confequens Deum; quantiiny in feeft, omni
nd deftruit, licét illum aétu non- tollat , €0
quod fit ens {impliciter neceffarium: Secundo,
quia fundatur in iudicio falfo, quod oppeni-
wur reto dikamini nature intelleCeualis, et-
iam dinine dictantis Deum non-efle 'odio-ha-
bendum, fed fummé diligendum " Denique
tam falfitas; malitia moralis funt ‘mala
naturz: intel is abfoluté & fecundum
{e confiderate, etiam ; vt elt in Deoy quany
uis narura diving ob {uam talem fcilic i~

'm; & fimiliter,

42t cone, UM & fimpliciter: neceflariam: per e&tio-

vem atlam non admitcat. Ad primam conf
Hprem negatar antecedens : Ad cuius proba-
Honemnegarar affumptum; quoniant effermare:
aut mortale fecun natyram’ affum-
ptam, nihil minuitide immaterialitate & im-
mortalitate Beg fecund i
& vt Deus eft § comien
nitatem De

riale

cundiim per{
F

k€ 5 QUAMCUNGUE ‘mAturam ctian Corporean

G

D

| e
litia moralty vt

o Jadl I N g
magis diftare, quam alid
V' seoilo in ratione entis

oniam aliqua
contingit dupliciters
& ita magis diftant
Deus & creatuta; guamailenfins & diflenfus, &«
Alto snvdo quo ad habitudinem fewproportionem
illam, ex qua diverfarum rationum entia habéry
vt poffint adinuicem conuenire hoc mode
magis diftant aflenfiis&difieniiis &c.quam Deus
& natura creata: & ided poffuntd up
pofito conuenire: illa vergrnon poffunt eidan
fmul ineffefecundun idem;, &c. Quemadmo-
dum eriam materia & formayfubfiantia & accl-
dens magisdiftant, in ratione entis, quam duz
albedines & duz forma fubftantiales; & ramen
ille fimul efe poflunt in vodems; ba verd mint-
me: quoniam in illis eft habitude, feu propor-
tio, ex qua habent, vt pollint in vium conucn =

mtehec in vao fup-

rey qua non ¢ft iniftisemateria namdue habitus

dinem habet potentiz, & fubicétt ad formam, &
{ubftauria fimilem habet habitudinem ad acci-
dens: talem autem habirndinem non habent duz
albedines; aut duz formz fubftantiales inter fe:
SicitaqueDeus & humanitas, quamuisin ratio-
neentis diftent ininfinitum: habent tamen ha-
bitudinem inter {e terminabilis & terminanti
& idespuilunt yniri invna {ubfiftentia perfona-
li s+ fubltantia verd snon habet ad accidens ha-
bitudinem - terminabilis | & perlonabilis “ab
€o's neque-accidens (tante: perfectionis efty
vt eminenter in fo prehabeat perfegtionemn
fubfiftentiz: & exiftentie fubltantialis « & 1=
ded impoflibile eft; {ubftantiam exiftere aut
perfonari per aliquod accidens, & fimiliter af=
{enfus & difenfus, & nullanvhabent babitudi-
neminter {e ratione cuius poflint fimul eidem
inellefed oppofitionem habent naturalem, ex
qua vhum extremum tollitrationem formalem
alteriag obicétivam;qua (ublata dehicit altus,ex:
g.amor ad rem fertur reprefentatam vt bonang
&ided non potelt terminaciad rem reprafcntar
tam veomalam formaliter; & contra verd odium
ad remfertur reprefentatany, vt malam , (& fub
ratione mali & propterea contradiétio eftyynam
& eandews rem {ub exdemn ratione formali fimul
amari & odio habert. =]

Alinargumenta, que difficultates implicant
inferiusfuislocis examinandas, omittimus.

Con TRA [ecundam Conclufionem probat qui-

obietlio ¢a-
1"

dam recentiores Myfterium Incarnationis'non ; ..
effe pofiibilefogice: quiatelte D. Tho. 4 rpoqs 5 Tham,

254 2oad 4. ¢ qogboa road. . pollibile Togicd
eft illud, quod eft| poffibile ex habitudine; ter-
minori,quiex fe nonrepugnant ad inuicem,fed
ifti termini Dens ¢ bomo {ignificant naturas di-

_ftinétas & repugnantes in codem fuppofito; er<
> go. Minoreft D, S. infra g. 16. ..1. ad 1. dicentis;

pm;mﬁr'\ onem hane: Deus eft homo, effein ma=
teriarc 1NLE €X PArte NATUTArims. =
Secu ;'olmnt.\lyﬂ'uriumI:‘.carnationisc{‘— 2
fepollibile Phylice: Quia tefte Auguft. Epift. 5. 1€
poffibilisex omnipotentia facien-
iipotentia Dei eft phyfica; ergo . Ter-
o cft phyfict caufata, & non eX na~
mortm, fed abaliquo extrinfeco; er-
¢ potentia phylica, per quam caufetur,&
{rc poflibilis. Probatur confequentia: nam alias
efler effeins phyficus fine caufa potente illum
caufare phyficé.
Refpondetur ad primuin, falfam efle mir

lione

IOLEM? ¢, Lo
Ad probationem dico D. Thom.in illa refpon- g, Them

£




Gol. 2

Solas. 3.

%
3.d.4.42
PERCEN
4dioaz,
adz. eord,

ad2
cont.e. g5,
od 2.£0 ).
454104 &,

k.

fione oppolituindocere;fic enim ait: Quamds for- A

s diser[a non poffiint consienive in v fuppofitnin,
g oportet, quod propofitio fit in materiavemoras cit-
sais fubredtym fignificar voam idlayum faﬂil.’!i':’(j}i e
?md{f.ﬂ;{m aliamy fed quando dus forme poffunt -
wenire in vusm fuppofitumy non est matevia yemoia,
fed naturalis, ane contingens, fieur cum dice s album
et amuficum: Narura autein disind, & T ana, qui
#1is fint maxinre diffanresy tamen coniemiung per -
carnationis Myftevinm in vno [uppofite, cuinentra =
v i inedt per aceidens, [ed per fes & ideo hec propo=
fitio: Dews eft homoshonelt neqite ih mareris remotas
neque in materiacontingents,od inmaterig natir ali;
& predicatur de Deo non per df:r'demiﬁ'dpev fe, ﬁa{t
(Fecies de fua bypoftaft, non quidem vatione forme fi-

onificare
inéf.rr‘ est bypoftafis humane natura. Hecibi S. Tho,

ex quibus apparet fecundiim eius mentem ter-

minos huius propefitionis: Deus cft homo, non

fignificare naturas repugnantes,fed maximé con-
uenicntes in codém {fuppofito:

Ad fecundum dico, nullam efle confequentiamy
quoniam poffibile phyfice dicit pofhbile per
potentiam ordinis naturalis intrinfecam acti-
uam, aut paffivam: Mydterium auté Incarnatio-
nis peutromodo eft poffibiley nulia enim cﬁ'in
humanitate potentia naturalis aétiua, aut pafliua
ad vnionem hypoftaticam cum perfona diuina,
neque in diuina perfonacftaliqua potentia paf-
Aiua, vt patet, neque aftiua ad ordinem perti-
nens naturalemyquia potentiaDei ad affeGus fi-
pernaturales Deo conuenit, vt agenti fuperna=
turali: g proinde pertinetad ordinem fuperna=
turalemzelt ergd Myfterium Incarnationis pofs
fibile, non per intrinfecam aut ordinis fuper~
naturalis potentiam, fed ex habitudine termi-
norum, & per Dei potentiam aftivam fuperna-
turalem, culus obieétum eft ensfuper naturale
poflibile logice. Hzc verd potentia pars eft om-
nipotentiz, cuius obie€tum eft poffibile logice,
tam ordinis naturalis, quam ordinis fupernatu-
ralis. ;

Ad tertium dico falfam efle confequentiam;

4d cius probationé dico Incarnationé né clle cf-
fecta pl?ylicﬁ,id eft naturalé,avt ad ordiné natu-
zalfpertinété;fed eft effectus omnind fupernatu-
talis; & ided non caufatur ex potentia naturali
aftiua, aut paffiug, fed ex aéiva Dei potentia
fupernaturali, & ex potentia humanitatis obe-
dientiali: Fotcﬁ tamen & debet Incarnatio dici
effectus phyficus;id eft realis, & non ratione
velimaginatione confi€tus, fed effe@ui fecuris
dim hune fenfum phyfico non refpondct a&ina
potentia phyficain noftro fenfu, & multd mi-
nue pafliug, (ed potetitia activa phyfica, id oft
realis, qua eft omnipotentia Dei; fed de tali ef-
feftu, & tali potentia hon loquitur conelu-
fio noftra.

ARTICYV LS 8T
Y o s { v s iifir 8 s .
Versizn secefjaruon fuerit ad repat anonem Gene=
vis Duspan, Verbns Del incarnare.

D fecanduin fic proceditur . Videtur , quid
-Hon fuerit neceffarinm ad reparvationesn hi-
;_r.'am Zeneris verbum Dei incarnari . Verbo eniin
Deiy cuzm fir Deus perfectss (vein pritwo babitn

“ cia et ) mikil yuiutis per carnens affimptain accre-
ey :

- St evgo Verbum Des ncarnatuin. hamanan

MATUTAM veparatit setiam abfqus carnis affiomptio-
neeam lﬂ?fl{lt Tﬂpﬂl”drfa

ev hoe: nomen Deus, frd ratione ﬁi__ﬁpﬂﬁn, B

. To.Pauli Ndzatijin D Tho. Tertiam Parn

Pratetea: Ad vepar
per peccatum colls)
debatr 5 gram quoed homo

ip,

EeL PYe puicia
to. Sed Homo, ve videtur | fatisfacere potwit pro
peceito s uon enm Deus ab homine plys veguivere
deber, quam pofir: & cwm prosior fir ad mife
rendniii, quan ad pumendint,y ficur howmini ip
tat wd paenam aitum peccatiy ita tmputare deber
ad mevitum altum contrarisem . Non exgo fuit e~
ceffavinzis d veparationem humdne natsre ;s Verbum
Des tncatrnare.

Pratevea Ad falurem bominis precipué pertiner,
vt Devm revereaturs vinde diciter Mal, primo. fr ego
paver y vhibonoy meust i Domins , vhi timor mens?
Sed ex bot ipﬁa hemines Detm inagis renerentur, qriod
esem confider ant fuper omnia elewatruim, & ab bowmi-
wiutia fenfibns vemotum: vnde in Plalin. 2. excelfus
fuper ommes gentes Domints, & fuper calos glovia e~
ins, O poftea fibditurs quis ficur DomiMs Dews 1io-
Mter? Quod ad reverentiam pertinet. Ergo videtnr
non convenive biinans [aluti, quid Dews nobis fimilis

fievet percarnis alfumptioneim,

Sed comtra: Hud per qudd humanum genus li-
beratur & perdiione, eff neceffurium ad bumanam
Saluremn, Sedmyfterium disinaincarnationis eft hu~
infinodi: fecundum ilud loan, 3. fic Dews dilexit mun-
dum, vt filisiin fmm: viugenitum davet, vt amnis qui
crediv inipfwm, non peveat 4 (ed habeat vitam ater-
nan.. Esgo weceffarivm fuit ad humanan falucent

€ Dewinimcarnari,

Refpondeo dicendum, quod ad finem aliguem dicis
tur aliquid effe neceffarim dupliciter. Vo modoy fine
quo aliguid effe non poteft: ficut cibus eft meceffarins ad
sonferuationem humane vita. Alip modo, per god
wmelins, & conuenient s peruenituy ad finen: ficut e
qhius necefarins eft ad iter. Primd modo Deil incarna-
vi nufuit meceflriii ad vepar avionem bumane natura:
Deus eniim per ﬁmm ompatentem Virtiein pote=
vat bymanam narur aim mulsis alsjs mudis Tepavares
Secundv autem modo nece [larisan fuit Desm incarns-
i ad bumang natur&reparationem. Vide sug. diot

13.deTri. 6. 0. Verum etiam aftendannis nosi alium

smodunn pofitbilemn Deo defuiffe (cuins poteftart-vmmnia
aqualier fubiacent ) fed [anande miferie noffre con-
uentiorem alinm maodum non fufle Et hoc quidens
confidevariporeft quantum ad promationem homink
#nbonant: Primd quidem quantam ad fidem: quemas
giscertificatur ‘e hoc, guod ipfi Deo loguenrs crediry

Vade Ang.. dicit 11. de Ciuity Dei. Ve homo fidentivs

ambsdarer ad vevitatem, ipfaverieas Dei filins honine
affumpro conflitit ; atque fundani fidem .. Secundd
quatikad fbemn: qus per buc maxine erigivnr VndeAug:
ideit 13.de TrinNihiltam neceflariiem fut ad erigen=
dain fpem noftyam , quam vt demonflraretsr nobis;
quantwin diligeret nos Deiss: quid verd huins vei ifto
indicio manifeftius, quanm guod Dei felins naturs noftré
dignarus et inire confortinm? Tereid qitantuim ad cha=
ritdtem: qua maxime per boc excitatur, Vade Aug.di-
cit inlib.de cathechizandis rudibus: quz maior eft cati~
* fa dduentis Domini: njfi ve offenderet Dews diledtio-
uemn [am insiobis? Et postea fithdit. Si araare pigebat,
Jaltemreamare non pigear. Qutarto; guantumad re-
& A oper ationen: int qua nobis exemplum fe prabuit:
Vnde Aug. dictt in quedam fermone de natin Domini.
Hamo fequendus non er at, qui videri poterat: Deus fe=
guendys exat,qui videri non paserat. Ve ergo exhibere-
cur hominiiyGr gui videretur ab homine & grrem home
fequeratsr:Dens factus eft homo, Qutintd ad pleni par
tisipatione dininit atis: gue Vers St homings beatitudo,
& fimis humana vita:hoe coll atum ¢33 nobis per Chri=
Sthumanizaré: Dicst enim Aug.m qatodar fermone 48
Natut. Donitnt, Fadss eft Deus howmo: vt home fieret
Dews. Simitluer, ¢ bec viile [uir ad resnotionen malis
Primb




	Seite 8
	Seite 9
	Seite 10
	Seite 11
	Seite 12
	Secvnda Controversia. De sensu Conclusionis D. Tho. quomodo scilicet intelligendum sit Deo fuisse conueniens incarnari.
	Seite 12
	Seite 13
	Seite 14

	Tertia Controversia. An recte prætermiserit S. D. articulum de poßibilitate Inarnationis, & quomodo eam esse poßibilem probari poßit?
	Seite 14
	Seite 15
	Seite 16
	Seite 17
	Seite 18

	Qvarta Controversia. An Incarnatio, id est vnio hypostatica diuinæ personæ cum humana natura sit poßibilis.
	Seite 19
	Seite 20
	Seite 21
	Seite 22
	Seite 23
	Seite 24


