UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Georgii de Rhodes Avenionensis S. J. disputationum
theologiae scholasticae tomus ...

Rhodes, Georges de

Lugduni, 1661

Dispvtatio I. De principio finali humanorum actuum, siue de Beatitudine
supernaturali.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

THEOLOGIA
SCHOLASTICA.

TRACTA S

DE HOMINE PROVT ELEVATVS EST

ad Beartitudinem per actus proprios obtinendam,

DISPVTATIONES FTHEOLOGICA,
; S. Thom. prima [ecunda,viquead Quet. 81. '

%7 Ons 1DERAVIT hadenus Theologia Deum provt eft in
R f:/ e abfolute bonus ,imo ipfum bonum, inquit Auguftinus ; non
7 alio bono bonurm,[led bonum omnis boni. Deinde ad eum progref(la eft
provt eft principium {ubftantiarum {piricualium complerarum,
Juia de reliquis in phyfica {atis dixeram , in'quibus fi quid boni
(t fupremi opificis fructus eft, zterna femper florentéque natu«
a,velut arbore omnifera mirabiliter comprehenfus,vt eleganter
tradit Ambrofius.

Nunc fequitut,vt agat de Deo prove elt fummum bonum & finis vitimus hominis,
non qui confumat [ed qur confurmmet,quia perfectionoftra eff ad illum peruenire,ad quem cum
peraencrinus, nibil vlera defideremus,quia finis nofter eff , vt ]oquitur Auguftinus. Expli-
 cato videlicet,{uperiori tractatu,Angelo,qui puras eft {piritus & Dei creatoris primum
fignaculum,nunc ad alteram opiticis Dei firhilitudinem,ex {piritu compactam & cor-
porc,i.c.ad hominem, tranfit Thco[ogia tanquam in epitomen omnitum Dei operum,
magnum mundum in parco mundo,vtriufque natura horizontem,Dei amicum, Dei
haredem, & Dei filium. Cuius Deus & merces,& poﬂéﬂio, & finis eft. Ad hancautem
hareditatem , & finem vltimum quia tendere nulla ratione homo poteft, nifi per
actus liberz voluntatis, proptereain eorum adtuum confideranda re@itudine,ac mali-
tia verfatur pars altera Theologiw,qua difciplinam continet morum, vitamque infor- i
mat vt optima fit, & ad perfecta beatitudinis adeptionem idonea. Merito itaque illos i“ﬁ.‘.fi;i’
actus, per quos ad finem tendimus beatitudinis {i fint boni, & ab eo deficimus, {1 fint
mali,confiderat $. Thom. tota 2. parte fumma Theologicx Primum in genere, ‘provt
boni {unt aut mali. Deinde ad fingulas virtutes defcendit & ad vitia oppofita , vt fic
totam complexus {cientiam morum, facem praferatad beaticudinem, quam ipfo ini-
tio proponit. :

Mihi ergo do&trinam fanéti Doctoris.fequi defideranti quadripartita videturefle _Qreds-

plex confi-

pofle confideratio ipfius hominis,provt ad finem illum conténdentis, Prima fit de ho- deraio de
» ! 5 ; ; . ne -
mine, provt elenatus eft ad beatitudinem per proprios atus acquirendam. Secunda, s

dehomine prove lapfuss eft 3 fine beatitudinis per malitiam. Tertia, de homitie, prov
erectus eft ad beatitudinem per gratiam Chrifti Saluatoris, Quarta dehomine, provt
praparaws eft ad beatitudinem per virtutes Theologicas & morales.

Tom. I. N=a : Prior




Quid 6t

Ris.

Quotu-
gi:x fnis.

282

Difp]. De A& Hum.Quaft [.Se&.I.

Prior illa confideratio vniuerfaliffima complectitur principia totius moralicatis
quadmp[ici dif‘pumcionc. Prima eft de principio finali omnium a&uum hommis,quod
eft beartitudo. Sccunda,depriucipio dire&tiuo. Tertia,de principio materiali. Q;u'ta,.

de principio formali & quidditatiuo.

Fhhadathithtath drdadte dedarte
DISPVTATIO PRIMA.

De principio finali aifuum humanorum , fine de
beatitudine [upernaturali. S. Thom.a
quzft. 1.ad 6.

Rimam igitur omnium in humana vita,
effe debere (finis) confiderationem, recté
monet Bafilius magnus , orationede le-
3 géndis gentilium libris , quia {cilicer, vt

vere tradic Philofophuslib. 7. Ethic. c. 8.
Eings principinm eft in pratticss , neque alirer {e habet
ad actiones, quam in mathematicis propolirioncrs
vniuerfales, quas vocant hypothefes, & inaliis {cien-
tiis principia yniuerfaliffima per fe nota , quibus fub-
latis,nulla fivamplius {cientia. In hac ergo bearitudi-
nis totius notitia,primum fit {cire id illius exiftentiam
Secundo , quidditatem. Terriv, complementa acci-
dentalia. Quarto,proprietates , vt ex iis conftet efle
beatitudinem propofitam,& poffibilem homini,dein-
de quidilla fit, poftremo quanta & qualis fit.

QV-AESTILIO L
De exiffentia fupernaturalis beatitnding , provt
eft fiuss vitimus actunm humanoram.

S. Thom.q. 1.

Erfuafio animi certa & fixa,quod poft hanc vitam

detur beata vita bonorum omnium finis & cumu-
lus, & fatietas gaudiorum , primum eft rudimencum
Fide1,8 torius honefti bafis,vnde inductionem illam
animi minime nutantem & dubiam , appellat elegan-
ter Tertullianus in fine Apologetici , certam fidei &
wirtutum omniwm Anchoram 5 in qua obfirmare procellas
& fluclws , vt ergo illam plané cuiliber perfuadeam
exiffentii probo vltimi finis & beatitudinis tria, pro-
bans. 1. Finem illum omnino effe. 2. Vnicum illum
efle. 3. De influxu eins in omnes humanos aétus.

STt ro-L
Fivuus reram omninm [it veuera finss aliqui vl
timus. S. Thom. art. 4.

CErmm eft primd, finem communiter vocari bo-
num quod fic caufat in voluntate amorem fui, vt
proprer illud affequendum fiat aliquid , ideoque res
quz finaliter caufar, eft bonum;principium quo cau-
{at,eft bonitas quz pofita cognitione volunratem al-
Licig; canfalitas primaria eft amor, id quod caufatur
a fine ¢ {unt media & ipflemer finis provt cft vltimus
in exequutiont’ media enim vocantur, ea qu aman-
tur a volunrate, quia per ea obtinetur finis,

Certum eft fecundo, finem alium appellari fimpli-
cirer vltimam, aliom vidmum fecandum quid; finis
fimpliciter vltimus dicitur,bonum illud pleniffimum,
quo abtento nihil fic quod vltra poffimus defiderare,
vel cerre illud bonum proptes quod omnia debent
expetl,ipfum autem propterfe tantim :ita enim tra-
ditur 1. EL ¢. ¢. 7.8 cleganter Aug, 1. 19. Ciuit.c. 1.
Finem boni noftri dicimus,id propeer guod expetenda fint
cateras ipfum auten propter feipfim, ynde 2 PIulo[i:rho
7- Ethic. wocatur principinm ad quod intuentes vnsm-
gitodase bornum ant malum dicimms. Finis (ecundum
quid vlcimus cit is,quiin aliqua certa ferie aftionurm,

propter {e 1pi1murr.um'nn expeticurs & Cetera proper
ipfum , vt v.g. {anitas potelt quidem experi proprer
aliud , fed tamenin toto negotio medicinz , proptet
ipfam omnia fiunt, & 1'}_)1:1 expetitur propter (e, Difk
FUNL €180 hi fines , quod primus nunquam poflicefis
medium ; & femper debeat efle finis , alver neque fic
femper finis, & fepé debeat elle mec um. Hoc pofite

Cum queritur, ytrum omnia creata finem habeant
omnino vltimum, quem expetere propter fe debeant,
& alia omnia proprer ipfum:duplex poreft efle fenfus
quaftionis. Primo, virum feclusi Deiordinatione
certum fit dari finem vltimum natural
tum. Secundo,vtrum faltem ex Dei ordinatione cer-
cum fit dari finem fupernaturalem hominis qui fir ve-
ra eius & perfecta beatitudo.

- L
Frrum revum omninm creatarum demonffretur
dari ex patura, reifinem aliquem vitimum
naturalem.

€m omaium re-

Atio dubit.eft primb,quia nulla ratio pl’aﬂ! at exi-
R {tentiam hinis,quinon pollit expeti proprer alind,
rationes enim qua afferri folent demonftrant dun-
taxat neceffitatem finis vltimi' fecandum quid , qui
fcilicer in fingulis actionibus non expetarur proprer
aliud , fed proprer feiplum , ergo non demenitratur
exiftenria finis vlcimi.

Secundd,finis fimpliciter vltimus, fi dareturex rei
natura , Iéilllcl'c:LIL‘ quod Deus nihil operati Poﬂit
nifi propter fei iplum ; {i enim opera fua ordinat ad
alios fines, iam ipfe definit e(le illorum finis féd Deus
acreata bonitate poteft moueri, quiaillaeft aliquid
C.‘a:pctibilu, neque pm‘.:;u‘i potelt quod moriuum om-
nium actaa divininoram [cmp-;—rclt bonitas increata,
ergo non daturex naturares finis fimpliciter vitimus.

Tertio,fi datur aliquis huinfimodi finis , ille debet
efle vniciis, quod tamen conftatefle fallum, quia va-
rios fibi fines proponere quifque poteft. Deindeille
finis debercr caufare omnes actus voluatatis,propter
illum enim expeterentur omnia,fed conftar nihil om-
nino ¢fle proprer quod voluntas omnia expetat ; pec-
cataenim quomodo expecuntur prope ricudingé?

Dico primo, datur rerum omnium creataram finis
aliquis fimpliciter vitimus qui feclusd Dei ordinatio-
tione ex natura rei fit fummum earnm bonum, &
beatitudo cuius ille capaces funt.

Ratio vniuerfim eft , quia in Ainibus ad quos ex ng-
tura {ua res creatz fubordinantur, proga'ufﬂls in infi-
nitum non poteft dari, ergo dacur finis fimplicieervl-
timus , quo obtento non poffic aliquid vlcra defide-
rati. Solum antecedens eger probatione, quam video
non efle facilem, omnia enim qm’bus probatur im=
poffibilitas infiniti huius progreflus,vix lunt efficacia.

Probari tamen primd porteft ratione, qua vtitus
Philofophus 8. Phyficornm qua fic habet implicat
dari progreflum infinitum in caufis eflentialicer , &
pet fe fubordinatis,fed caulee finales func effentialiter
& per f¢ {ubordinarz, nam ille 3 Philofopho vocan-
tut caufz {ubordinare per fe ac effencialiter, quarum
vna non poteft caulare nifi omnes caufent, ita vt po-
fteriores non caufent nifi aéu moucanturab omni-
bus prioribus. Huiufmodiaarem fine dubio {intfines
{ubordinati; finesenim medij, cum fint vera media,
non caulantaéu, nifi a®u catlencur i fine , & nifl
finis a¢tucumillis caufecmonendeo voluntatem,ergo

in

Implicae
progict
{m ioko
pum inf |
nibus |
Prios ‘
ratios




ATt |

{paatial

Secunda
fatio,

Tenia

1atio.

Euafio.

Solutio

dubitarigm

num,

-

DeFine A&uum humanorum.

in finibus implicat infinicus progrcffus.}\xl;iorcnn pro-
bat Philofophus , quia in caufis per {e fubordinatis
virtus caufariva derivatur actu & prioribus ad pofte-
riores ; pofteriores enim (vt dixi) non Cﬂl..lfﬂnt‘m'ﬁ
moueancut ab omnibus prioribis , fed fi prioresilla
fintinfinitz , implicat vt derivetur ab illis virtus in
caufas pofteriores , ;1{io¢1ui exhauriretur 1'n_hnjq1m,
ergo in caufis per {e {ubordinatis implicat infinitus
progreifus. Confirm. quia fines fuboxdi_nati non pof~
{unt caufare, nifi cognofcantur, canfant enim per
amorem fui,fed neque fimul,neque fucceffliné cogno-
{ci poffunt 4 nobis fines infiniti »ergo fines fubordi-
natinon Pcilhnt efle infiniti,

Secundo, argumentor ex eodem Phi[o[’opho, T
Etbhicor. c. 2. Panus (inquit) ¢ snants effet appetitus, i
daretur in finibws progre(fis in infinitum 5 vnde fic lice
ratiocinari, fi rationabiliter ex natura rei ordinate
funt crearura ; necelle eft vradipifci poflint quietem
appetitus , aded vt nihil ea obtenta poflint vlera defi-
derare : fed fi detur in finibus progreffus ille infini-
tus; nu nquﬁ poterit Creatura quictem app_crims affe-
qui; vltimus enim finis dicitur is qui lic_mtint appe-
ticum vt in eo quielcat vleimd , cum fic cerminus
& cclfatio defideriorum , & obietum gaudij ac
fruitionis , ergo datur vltimus finis , fi creature ra-
tionabiliter ex natura fua Jordinace funt. Prob. ma-
ior vt homo rationabiliter ordinatus fit deberad ipifci
potle id quod appetit , & perucnire ad id qub rendit
per omies fuas appetitiones , fed per omnes fuas ap-
petitiones tendit in quictem perfe€tam ; defiderio
enim refponder gandium , quod eft quies in bono
adepto, ergo vt creatura fit rationabiliter ordinata ,
deber polle adiPilbi quietem appetitus,ergo ex nacurd
rei datur fints vitimus.

Tertio, cft etiam optima Sanéti Thome ratio hic
art. 4.in omnibus qua habent ordinem , fublato pri-
mo auferuncur omnia qua funtad primum,id eft,que
refpiciunt primum , & ab ipfo pendent, fed ordo
intentionis & ordo exequutionis , eft ad aliquid
quod eft primum in intentione , vldmum vero in
exequurione , nam in ording Intentionis finis eft
primus , qui eft vitimus in exequutione, in ordine
autem excquutionis primum eft primum medium ,
quod eft viimum in intentione : cum enim conful-
tamus,{emper ordimur 2 fine, & definimus in primo
medio, cum exequimur, ordimur a primo medio , &
definimus in ipfo fine , ergo fublato fine vltimo , &
confequenter primo medio , aufertur ordo intentio-
nis, & ordo exequutionis , id cﬂ:,ucquc Poﬁhmus
confultare,neque poffimus exequi.

Neque dicas eo argumento probari tantiim quod
fingularum actionum dacur finis vicimus qui non pof=
fic intali ferie apperi propter aliud : non probari
autem quod detur aliquis finis qui non Foﬂit expeti
propeer alind.

Clyitra enim infto , tam eft abfurdum non dari ali-

Wuem finem totius vite quim fingularum aédtionum
ex quibus componitur vita , fed ratio adduéta de or-
dineintentionis & exequutionis probat dari finem
aliquem fingularum adtionum ergo datur etiam ali-
quis finis totius vitz. Maior cuidens eft,quia tam eft
abfurdum nemirem confultare poffe de tota vita,
quam dealiqua fingulari aione.
“Ad primam RC['P.{.atis demonftratam efle neceffira-~
tem finis qui non fit tanedim (ecundum quid vltimus,
fed etiam qui fir vlcimus fimplicicer ; triplex enim ra-
tio quam actuli efficaciter id probat.

Adfecundam Refp. {atis etiam probatum effe in
tractac.de voluntate Dei quod fit impoffibile vt Deus
in operibus fuis aliam finem vleimd fpectet quim
gloriam {uam, Alioqui actus dininus veré penderet a
bonitate creata, & per eam caunfarctur quod nonim-

Tom. 1.

283

pedit quin Deus fpc&ct etiam bonitr}rc.—m creatam,
tanquam obicétum terminativum , fed obiectum
motinum nallum habere poteft extra fe.

Ad tertiam Refponfio patebit ex dicendis feck.
2. & 3. X

§. 1IL

Firwm detnr fink aliquis (upernaturale homints,
Jine virum fit Paradifus aliquis , &
beatitndo.

Ixi nullam eflé creaturam cuius ex natura rei

non fit finis nliquis vltimus , propeer quem illa
tota fit , & propter quem effe debeant omnes eius
actus, dcappetitus : nuncde {upernaturali fine qui fit
paradifus, & beatitudo ad quam contendere homo
debear, ad quam adfpirare ac peruenire poffic, qua-
ftio effe vix poteft. Quia inter Chriftianos notius
nihil eft,nihil magis indubitatum : fed noninutile ta-
men erit , infigere hoc altils animo , ac fibi proisiis
perfuadere,effealteram vitamin qua promiffe ac pa-
IatE nos coronz maneant.

Ratio tamen dubit. effe poteft primd , quia nullu s
eft finis vltimus hominis qui non cognofcatur natu-
raliter , fed quidquid naturaliter cognolcitur non eft
fupernaturale , ergo nullus darur finis hominis qui
fit fupernaturalis.

Secundt , quidquid naturalicer apperitur eft natu-
rale homini, {ed beatitudo naturaliter 3 quolibet ho-
min appetitur , ergo non eft fupcrn:lturalis homini.

Dico fecundd,datur ex decreto Dei libero finis vi-
timus fupernaturalis hominis , qui eft perfecta cius
bearitudo , atque ita certiffimum & indubitatum eft
dari paradifum poft hanc vitam , quem obrinere in
noftra eft poteftate.

Primd enim ica teftatur Deus & omnind credi iu- S

ber ab initio ad finem Seripturarum vt rect¢ docet
Bafilius hom.1.in Pfal. 1.1faias (ané mirabili orarionis
pompa confpicuam exhibet gloriam Ierufalem ciui-
tatls fan&a;aliquando enim locum ipfum defcribens
V. 8. C.60. Occapabit (inquit) falus muros tuos,er por-
tas tuas landario , non erit tibi amplins ol ad Incendum
per dig,c.alias conucrtitur ad bearos ciuitaris huius
incolas, Popilus tuss Sion omnes indti, in perpetuit here-
ditabunt tervam , germen plantationis mee 5 opus manus
mee ad glovificandum, Interdum coniungens ytrumgque
vocabis (inquit ) ciustatemn exultationis ¢ P“P“‘rm"’
eips gandinm. Demum vt omittam czrera que plané
funt mirabilia , tante feliciatis exaggerans magnita-
dinem c. 64. A [koulo non andierunt neque anribus per=
ceperunt , non vidit Dess oculses abfuete qgua praparaftc
expettantibu: te. Neque minus diferté alij Prophetz
quorum vaticinia omnia promiffiones funt Paradifiz
Dabo vobis ( inquit Deus apud Ier. . 3. ) terrarm defi-
dezabilem hareditatem preclaram. Ezechiel c. 1. Videt
imminentem capitibus fanétorum animalinm trahen-
tium currum gloriz Domini,fpecicm firmamenti,&c.
Quid in nouo teftamento Chriftue per {e ipfum , per.
loannem pracurforem, per Apoftolos crebrils pra=
dicat,quam appropinquare regnum calorums? imo &
beatitndinibus orditur eximium illum fermonem
quem in monte habet, pmmittitque ibi regnum cee=
lorum , poffeffionem terrz, confolationem , miferi-
cordiam , Dei vifionem, ftacum fliorum Dei , iubet
eos demim gaudere quod merces corum multa
effer in ceelo , & alids quod nomina eorum {cripta
eflentin ceelis. Necluc verd luculencitis aut afle-
uerantilis de Paradifo potuit logni Paulus » quem
confpiciendum prebuerar ¢i Dens, vefic eum ani-
maret ad labores ad quos eum: vocabat ; ali-
quando enim gloriatur in fpe glorss filiorum ‘Dei, negat

condignas effe paffiones huiss eemporis ad fupsiram glo-

No 2 TIAN

Alfertio
firmang,

cripturgs

et

i
%
%




284

ridm > 4
onem habere ac municipatum , & expedtase
em qui reformabit corpus humilicatis noftre:
I non

Dicit {e in ceelis con-

renelabitur 5 innobs

lui & elle cum Chrifto , contempl:
videntur , id eft t’t.';r.{}ur:.l:'_", {ed ea qua non

) nouit repofitam fibi effe

nibus qui diligunt aduentum Churifti = Dcmquc neo
cum Ifaia vidiffle oculum , audiniffe aurem , in cor
alcendifle,qua mpromiﬁt Deus iis qui diligunt illum.
Quezro, verum potuerit Deus dare nobis furure bea-
titudinis teftimonia , vel illuf

nis qui ha bethanc fpem ineo, {anctif
habetur 1. foarn.c.3.

Se non
illud decrerum Dei factum elle vel probemus vel

Ia-

tio ex in- 5 i
clinatione coniiciamus. Prima fit ea, qua peticar cx incli
fummz ae { 1
'L?;:;J;Ln:lg_

& boniratis ; nam efficere homir

ys heredes bonorum fliorum
imé conueniens Deo i fit{ecundun
i 1 Deo,

illud

aticadi-
.

& & maximé connaturale

iuxta illam inclinationem , quod probo

epus Lli ixta iudénﬂtiormm 1!‘;..;.1:1:\\' connatt
Deo, quod eft iuxta inclinati
£ {ummz bonitati , fed decrett
ciendi homines bearos & quibus ipfe cum bonis fuis
poffideatur , eft fuxra inclinarionem maximé conna-
taralem {ummaz bonitati, ergo eft opus iuxta inclina-
tionem maxime propriam Deo. }\‘ii:wrprobamr nam
inclinatio boni eft fui diffuio , fed per dona gloriz
Deus creature rationali fe ipfum perfectiflimé comu-
fi quidem per fectiflima Dei communicari
vel naturalis,vel libera, per naturalem nece
{a }intra communicac effentiam fuam totam, &
attribura omnia duabus perfonis {uctis per intel-
m & voluntatem. Libera poteft effe vel fubltan-
jonem lanﬂﬁﬁtr][i&lmf:'.é'fa eft, vel
per dona gratie,& gloriz ; Dens
n per 1 !\:‘*:i'f_‘(._ Timo modo participatur,quo a
tuta participari poteft , quia per vifionem
fe@iflimé poffider , & eo fruitur quia hz-
vt tecké differic Philo adillud Deute-
abis gos i laco bereditatis tus firmiffimo

per vn

ratio petitur ex inclinatione Dei ad {uam
am in omnibus decretis & operibus
¢l ad' {iris necelfaiiv intendit : fumma enim gloria quam ex
creaturis fuis percipere Deus poteft eft beatitudo
alis , ergo Deus valdé conuenienter
tendic. Minor pmlmmr ,qm ;;iori:\_ yniuer-
quando fignificat excellentiam alicuius inter-

riam.

nam vel externam,ratione cuius dignus eft cognolci,

i, laudari , honorari , aliquando autem 8¢ maxi-

me propric fienificat ipfum cognofci, amari , laudari:
t o s et e - 3

sJoria obiectiua, fecunda e

}WL'I'.'L > qUE definicur clara. cum lzude

n obieéti-

oloria

prima vocatur
formalis 3¢
notitia. Ideirco ¢
ua paitim eft interna pattiim
ctivaeft fumma pe fectio Deitatis , ob quaim ahgmts
eft Deus vt ab omnibus cognofcatar, ametur , hono-
rerur , laudetur : exteina abiectiva eft excellentia
Creaturarum., in thus {plendor emicat & radius
quidam ipfius Deiratis : gloria formalis interna eft
[ 1ot 5 8¢ gaudium Del de fe jl)l‘(!:ﬂ.‘i-
creata Dei vifio ,amor, & eaudinm,
1 Deus A beacis Cognujfirur per-
datur : Vident enim emmn ([i-
n inipfis beatis , quia facit
s vt pofteaprobabitur. Cop-
nofcitur ex be m opus eft circa pur:is
Ereaturas quod rantoy arer omnia Dei attri~
buta, potentiam , inftitiam , milcricordiam , magnia

sloria Dei thim formalis ti
xterna ; inte

na obie-

|
1

is, quia ni

Opere ¢

Difp.I. De A&. T

unt etiam rationes optime quibus

Tum. Quaftl Sl

r o e “ et
s VE m 1 vacaret , ergo {umma Pej
ormalis , tim obiectina eft fe

T | -t 1 11 AT " 2 qu e, 2 - .
citas beatoram, quam proprerea Deus primaridin

3

: habuit, & proprer illam extra {e mundym

me

i
condla

Ad primam Refp. nullum cfle obiectum flTPL’Illa- 5

turale quod faltem il;pi‘oiim reuclatione non pofi dubigagy, |
{ n,

naturalicer ve C'uHao:m ex dictis in traftary

o bi fusé ifta dilj fi C

» ¥bi fuse¢ ifta dilputaca funt. Coenitionie
enim naturalis & .il!}‘ttu.ltiu‘.ti:s idem elle L!:ECRO;IE
1m materiale quod cognofcitur ; imo & idem
¢tum formale in ratione rei, fed dinerfum feme
per eft obie¢tum formale in ratione obieéti, quia
femper attingitur prov: mouete poteft potentiam
modo indebito naturz.

Ad fecundam conftabit ex greff. 4. non pofle bea-
titudinem f{upernaturalem appeti naturaliter , nifi
{'.xppoiim reuclatione {upernaturali, quod non impe-
dit fupernaturalicarem beatitudinis , quia nullumeft
bonum quod non poflic naturali defiderio ateir
poftquam eft cognitum oo
qué lequura eft ex reuclatione.

de F

L

ied

oo

~t’
itione aliqua naturali,

LI

Virnm finis ille fimpliciter vitimus ,
an multiplex, art. 5.7. 8.

SLEC.T 0

Atur exrgo vleimus aliquis finis nofter, {fummum
ﬂ' onum,perfecta beatitudo,finis vltimus ad quem
omnia referre, bonum quod appetere , beatitudo cul
vii ftudere defideriis noftris omnibus debeamus - fe-
quitur vt inquiracur nunc quotuplex ille fit finis. Pri-
mo videlicet , verum ille fecundum reétam rationem,
& ex rei natura non (it nifi vnus. Secundo , verum ex
libera eleétione hominis ille poflic efle mulplex.
Tertid , virum renera quifquis mortaliter peccar fi

finem fuum yleimum ponat in creatura.

Virum ex natura rei non. fit nifi vnicus flais
Ultimus creature yationals.

Atio dubitandi eft primb,qui‘l obiectiua beatitu-
AN doqua Deus eft, & bearitudo formalis que ade=
a, fed

ptio, & poﬂbﬂio eft Dei,lunt duo valdedifti
ille yterque finiselt hominis , appetibilis propter fe,
ergo duo {unt fines hominis appetibiles propter ic
Probo minoremsillares eft finis apperibilis propterfe
propter quam Deus ipfe defideratur , fed non defide
ratur Deusab homine nifi vg pulﬁllrndus » €10 HON
folus Deus appetitur,fed poffefiio etiamipfa Dei.

Secundd , fi avarus non {olum appetat pecunian,
ed cognitionem eriam ipfam pecuniz, duos habebit
fines, homo non folim appertit Deum, fed etiam eins
cu;nirimmn,crgo duos :1}3}.1&1': fines.

Tertid , creatura rationalis aliquid habec pro ﬁ:ac’
quod creatura irrationalis non habet , illud non eft
Deus , quia certum eft Deum effe finem omnis creas
turE,ergo prater Deil, aliquid aliud eft finis hominis

Dico primo , finis fimpliciter vltimus hominis non
eft ex rei patura nifi vnicus , conftans ex finibug duo-
bus inadzquatis ita inuicem connexis » vt neurer (e
altero caufer ; neque rationem habeat finis. Sola ex-
plicatione indiget conclufio , de qua videndi funt
$.Thomas hic g.2.art.7.6" ¢.3 .art.1:Valques difp.15-
¢.4-quord doctrina retocari rota poreft ad rria capita,

Primum fit;finem cuius graria prove dittinguicur a
fine(cui)qui ¢ft illud fubieckum cuibonum defidera-
tur, finem( inquam)cuius gratia efle duplicem;alter el
finis vt res,alter eft finis ve vias , & adeprio 1€y fea
polleflio ciscarem, racione cuius res illa tametfi fip-

Pcmiq




Tripls
kA

(clufe

Finis quo S¢

elt verus
fints.

&):u[ia

trium dp-
bitation{.

De Fine A&uum Humanorum,

Pf’ﬁm 3 nobis diftinéta 5 coniungitut tamen nobis,
& fir nobis bona 3 implicat videlicer , ve res fup-
Poﬁton me diftinéa fiar bona mihi,nifi aliquo modo
ita mihi contungatur , vt percipere Puiﬁm , & 1n me
deriuare omne illius co-.nn‘.udmn,p:::au,i;t,v.g.ci'i mi-
hi extrinfeca & 4 me diftinda , vide nec mihi poteft
efle bona , nifi medii confequurione ; ac poflefione,

« mihi bona fiat,ficut color mihi effe non poteft bonus
nifi media vifione : igitur in omni fine cuius gratia,
duz illz rationes diftingui debent ; res ipfa vel obie-
&ums& coniunctio illius rei cum potentia,que con-
iunétio aliquando proprie vocatur poffeifio v. g. ap-
prehenfio pecuniz manu factasinterdum eft quafi pol-
feflio,nam operatio qualiber immanens,qua ita ver-
{atur circa obieétum, vt fit coniunétio ipfius obieéti
cum operante;clt aliqua pofleflio, quia per illam ob-
ie¢tnm fit bonum 1pli operanei : proprer quam ratio-
nem operatio immanens yocatur quafi poffellzo rei
circa quarn VeI [: LHUr, co qﬂod pu‘ hanec UFL"‘l'.lUl‘ﬂ.L‘]!)
obieétum derinet fuam boniratemn & commodum, in
ipfim eperantem , ficut mec i pofleflione pecunia fic
bona 1'}ﬂipnﬁ‘.lcm1 : prior ergo ille finis dicitur finis,
(qui)aleer yerd dicitur finis( quo.)

Secundumeeft finem (quo ) q

fic,fiue nimirum fit proprié polle

pnﬂi‘ﬂ]o,c[lb vereac i

ditionem dantaxar aliquam quaz afferat obiecty

axat conditio obiccti

ifcumque tandem
1o rel, fiue hr qual
?‘10;.?1';(‘ l.'iliﬂfi‘;}, non autcin CoIl~

b=

Ratio eft, quia id quod eft dun

Jed eft aliquid requifitum ve
P feflio & quafi poilb:lio
[ t adtum voluntatis;nam auarus nonde-
fiderac pe fi quia defiderateius pofleiiio-
niliter etiant qui defiderat contemplari Deum,
petit Deum , {ed contemplationem, &
per per eam r..‘c_mmugtml‘mn , ficut pecunia
pe tionem contungicur, - Cognitio igitur inter-
dunieft finis { quo ) quando fimulappetitur cum fine
(qui ) quando fcilicet voluntas delectatur de reicog-
mitione , quando autem non dele€tatur nifi de e
ita tunc cogritio cft folum conditio afferens

obicctum.

IR 51

1‘(}

= a
Teitium eft «

nd ifti doo fines (qui’) & (quo) ita
1 conftituant nifi yoicum

{unt fes }“hLl'.«!u.fJ ¥
finem rotalem , quia {cilicer vnus nunquam caufare
t fiacaltero s neque fine altero haber rationem

iam wvnus eft integer finis,
nec eniin polfellio eft amabilis f
cunia fine polfeffione; quod exprefse docet S. Thom,
4.1 L.ait, 5.4d 3. Exquibusfufficienter probata manet
conclufio,{i enim'ex fine (qui) & fine{quo) non efiici
tur nifi vnicus finis, cerré lequitne quod non eft finks
vleimus nifi vnicus,nam finis (qui)non eft nifi vnus,
cum ens ab alio non fit niff proprer ens & fe quod
non ¢ft nifi vaum , exgo fifiis ( quo ) non eft ctiam
nilt vnus,

ne pecunia,neq; pe-

it~

Ad primans,Relp.ditingaendo minorem;bea
do obie@iua, & beatitudo formalis duo flnt, & funt
nes hominis;totales aded ve vnus fitindependens ab
altero nego , P.-.rri:tlcs QUOTL Neuter cauler fine al-
terosnec et finis concedo;farcor enim Deum defide-
rari ab homine ranquam finé, (qui)propter beatitudi-
nem formalem ranquam faemiquo)fed nego defide-
rari proptex beatitudinem formalemm fanquam pro-
pter Riiem adeqaacum , alioqui Deus medinim effer
non fnis. !

Ad fecundam Rc%onccdcndo auarum qui ap-
PELLE pecuntams & cot
fe duos fisies corales, {ed ne
& einsg

irionem pecinia,!
'.-gmtlom:—m l'lEstl dLlUS anes
dictis cuidens eft;quia cognitio pecunia non eft poi-

Z0 ¢um

difp

volaneatis , non appetitur abipfa voluntate pereuam,

285

{eflio pecuniz,qua non fit homini bona per cognitio=
nem folan. , cognitio autem Dei poilefio eft Dei &
1 & cum Deus periplam i homini bo-

verus finis (
nus,vtex ECLe

Ad tel

tarum o

(q elum effesnulla enim eft crea-
tura cuius Deus non fic finis(qui)cum proprer {e ipsa
vniuetfa fit operatus:fed non codem modo Deum af-
equuntys creatura irrationales quo aflequitur illum
homosnam ille Deum non affequuntus in (e ipl‘o,[‘cd
aliquam tantum eius fimilitudinem , per quam illum
manifeftant, & hic finis earumeft, & vox laudis quam
licetmute perpetuam Deo concinunt. Homo Deuain
in{eipfo poffider , artingendo illum: immediaté per
cognitionem & amorem.

§. Ak

Ptram ex libera eleclione hominis pluves pofSing
effetatales fines fimpliciter vitinmi,

Liud eft plures res effe voum finem yltimum

hominis ;aliud pluges efle fines illius vltimos,
non eft dubium; quin Poﬂit idem homo conftitue~
re fuum vlcimum finem in plucibus rebus , fed du-
bitarur, vorum poflic habere plures fines vlcimos
adzquaros.

Ratio dubitandi eft primo,quia poteft aliquis ope-
rari ex plusibus finibus totalibus,quorum finguli fint
fecundum quid vltimi, ergo poflunt etiam ex libera
hominis eleétione plures eile fines fimpliciter vicimi.
Probo confeq. ficut {& habet finis fecundam quid yl-
rimus refpectu alicuius operationts , fic {e habert finis
fimpliciter vltimus refpectu totius vicz , fed eiufdem
operationis plures poflunt effe fines adequati, ergo
pollunt eriam effe plures refpectu totius vitz. Proba-
tur mator ; ided fines fimpliciter vltimi efle non po[:-
fune plures quia finis vltimus deber amari {nper om-
nia , & anteponi aliis omnibus : fed finis fecundum
quid vltimus amatur {uper omnia,que {pectant talem
{eriem num,alioqui non c[’c_ﬁuis,crgo eft parra-
tio de fine fimplicicer vltime’; & de fine fecundum
quid v leime.

Secundo,qui peceat mortaliter conftituic fibi ex li-
bera eledtione vicimum finem in creatura ; fed com-~
mittifapé porelt peccatum ex affeétu inerdinaco er-
ga plures creaturas quarum vna non referatur ad al-
teram, & ompino difpamtzts,in‘lb committere {pé

mus plura fimol peceata, ergo poflunt ex libera
electione hominis plures ellé fines vlrimi.

Dico fecundd, implic;-\_t contradictionem vt idem C‘on:l_uﬁo
homo plures fibi proponat fines adequatos fimplici- negariuas
ter vltimos.

Ratio eft illa quam habet S. Thom. quia finis viti- piobatio,
mus cft bonum 1ta perfedtum & ita completé farians ues.
appetitum, vt non relinquataliquid v leerins apperen=
dum,ynde dictum eft cleganter ab Auguftino : Finem
dici non guo confiimitur homo vt non fitsfed guo perficitur
vt plent fir.  Siautem prater illud appetatur aliguid
aliud,iam non fatiatur appetitus per illud primum,et-
go prater vitimum finem nihil vlecd potelt appetier-
go finis vltimus non eft nifi voicus.Deinde finis vlti-
mus anteponitur aliis omnibus & amatur {uper ofm-
niz,fed quod amatur fuper omnia ¢lle non poreft nifi
vnum,ergo vltimus finis effe non porelt wifi ynicusifi
enim aliquid fit cui non anteponatur, fam non ante=
ponitur aliis omnibus. Denique recke S, Thom.argu-
mentatur , quia illud in quo aliquis tanquam. it f}“e
vlcimo quieftiraffeCtui dominaturyquiacx €ototits
vite regulas accipit, vnde vigimusfinis propric voca
tur Doniinus omnium motiim apperitus, qui pr -

g

Dupkx

dubitatios

C

1}0[.

T e e




286 Dilp.l.De A& Hum. Queft.I. Se&t.11. |

iHum omnia yult,fedillud non poreft effe multiplex;
Nemso cnim duobus potest Dominis feruire, vt I}Lbi‘.‘tllt
Marthai 7.exgo neque plures habere vltimos fines, ‘
Ad primam Refp. concellum effe alias contra Val-
qlli‘lﬂ (IL[DJ pOﬂ]‘E J\ft‘.&) 1111(1?.1;1 PI{Il’L‘S_ h'Lb(;r, fil]L'S
adzquatos fecundum quid vltimos , quia hm‘s {fecun~
dum quid vltimus non ita debet fatiare appetitum, vt
nihil aliud appetendum relinquat,, finis autem fimpli~
citer vitimus fariare debet appetitum , & iraomnem
tollere indigentiam, vt nihil vlteriis appeti poffit.
Ad fecundam vt Refpondeatur difcutiendum eft
pauld accuratius , quod yltimo loco propoficum erat.

Lp e

An ¢ quomedo qui peccat morsalitey finem [unm
witimnm conflituat in creatura,

Quadru- Atio dubitandi contra vulgare hoc placitum
plex dubi- Theologorum quod quilquis moxtaliter pecear
tatio.

finem vlrima ponat Creaturam,primo elle poteit,quia
peccator non necetlario ponit vltimum fuum finem in
creatura,{i non neceflario anteponat creaturam Deo,
fed quilquis peccat morcaliter nonneceffario antepo-
nit creaturd Deo ergo non neceflarid confticuic vii-
mi finem {uil in creatusa, prob.min.paracus fic aliquis
dﬁ.rc P:\ul‘)(‘l‘] d(’c‘.’ll] numines €x amore DC] Plll'é na-
turali;ille comedat in quadragefima canes , quas ita
emat tribus affibus vt nullo modo eas velit emcre de-
cem nummis,ille tunc prefert decem nummos carni-
bus quas comedit, & Deum prafert decem nummis,
ergo Deam prafest carnibus, ex quarum ramen inot-
dinato amore peccat,ergo ille non prafert Deo crea-
Turam PEQPEQI quam PC‘.’CC‘J[.

Secundo , filius aliquis offendat Patrem ex inordi-
nato amore ferui, quem verbi gratia, liberer 4 morte
contra Patris voluntatem, ille filius non neceffarid
anteponir ferunm Patti;nam {i ageretur de vira Patris
autde yita ferui, millies maller mori feruum quam
Patrem, ergo qui peccat non neceffarid Prcefurt crea-
turam Deo, etiam fi offendat Deum.

Tertio, non eft opus ve qui peccat ex amore ali-
cuius creature praferat illam creaturam, aliis bmni-
bus creaturis , ergo neque illam prafert Deo. Probo
antecedens, nam amici canfa peierare aliquis poteft
quem multd tamen minus amabit quam fe ipfum.
Deinde multifzpe peccant proprer voluptatem ludi
qui magis tamen amant voluptatem intemperantie.

Quartd , multi {xpé peccant ex fpe vente , volun-
tatem habentes redeundi ad Deum , €Igo non con-
ficuune yltimum finem in creatura,cum velint actu il-
lam deferere. Aliquietiam {pé peccant ex nimio ze-
lo diuini honoris, fiverbi gratid , ¢x co zelo aliquis
interficiat hominem, ille fine dubio non plus amac
hominem illum quim Deum. Denique vt homo po-
nat vltimum {uom finem in creatura, oportet vt ad
tllam creaturam fe ipfum referat & fua omnia , fed
qui peccat non hoc facit vt eft per {c notum, ergo
non conftituir in creatura pro quapeccat, fuum vlei-
mym finem.

l_ﬂ;"- ECEE’C‘ Dice tertio , quifquis mortaliter peceat, , non ex-

;a-‘”n”"' prefsé quidem & For;mliwr finem {uum vitimomin
¢reatura conftituit , fed vircualiter tantdm & inter—
pretatiue. Ita communiter afferunt omnes Theologi
aded conftanter , vt Valentia gK. 1. part.7,etiam exi-
ftimetid effe de Fide, negant tamen id yllo modo ve-
rum effe Scorus, Nauarras, Adrianus.

Seripruyz.

Prim o aucem fic videntur allerere Scripeurz , Iere-
miz 2. Do mala fecit populss mens dercliguerunt me
fenrem ague ving , & foderune fibi ciffernas diffipatas,
&e.Philippenfium 3. Ovorsm Dens venser ¢5t & gloria
s confirfigne spforum, ylibi ctiam dicitus : duaritig effe

idolorum (eruirus : ideminculcant etiam {epé Patres,
Gregorius Nyflenus,ait : Ouemliber loco Des ponere id
guod pernerse amat ; Chryloftomus : Idelolatram effs
peccatorem a;mm[iﬁ.:’r, & multorum Deorwm caltorem:
Auguftinus totam pmmrlir.m-m humanam afferit fi-
tamineo efle , guod fruendss veatur, viendis fruatny:
vti appellarid quod referimus vleerius , frui autem
id quod non refertur vicerius.

Secundd , quod i,rltn'rlu'ct;uiué {altem finem fuum Intetpra
vltimum conftituat peccator in creatura , probari S“““""

poteft ; quia ille finem fuum interpretatiug in creary- hoait
Saibe % : R S > C 1
ta conftituit qui perinde fe geritac {i finem vltimum ey,

alium non haberer quam creaturam, in qua etiam
tanquam in vitimo fine fiftere cogitur , fed huiufl-
modi eft quiflluis peccat mortaliter , nam perinde
fe gerit , ac fi finem vltimum alium non haberec
quam creaturam ; {1 enim finis eius vltimus eflet crea-
tura nihil {ané aliud ageret nifi Deo illam praferrer,
quod facit omnis qui peccat mortaliter , ergo ille fi-
nem {uum vitimum conftituit in creatura. Deinde
ille interpretatiue finem {tum ponit in creacura, qui
fiftere omnino valt in creatura , & cogitur in ea fi-
fterc ex electione libera voluntatis fuz , {ed peccaror
ex electione {uz voluntatis cogitur fiftere in creatu-
ra:quia per peccatum auertitur @ Deo ve fine vld-
mo ; finis enim vlcimus eftis 5 quli amatur proprer fe
ipfum & plufquim omnia , peccator Deam non
amat ﬂlpcr omnia, imo minus enm amat quam crea-
turam , & priuat fe ipfum pofleflione Dei finis vltimi,
ergo cogitut fiftere in creaturam, cum non poflic ha-
bere Deum vt finem , & eo frui.

Tertid , quod eriam virtualiter & J:cllmuicnier Pl
conftituat finem {uum in creacura quicunque pecca- yigual
tum committit lethale , probarur quia ille virtualis
ter finem fuura in creatura ponit , qui eam appretia-
tiatiué anteponit enti , quod virtualiter continet
alia omnia,icut qui praferrer equum nummo auteo,
illum praeferrec etiam obolo , fed peccaror antepo-
nit ereaturam Deo , cum propter amorem Creaty-
1z , negligat amicam habere Deum , & vt fruatur
creatura fibi boni , negligat Deo frui ve fibi bono
per gratiam & slon':un > €Igo peccator virtualier
& apprediatiué finem {pum ponic in creatara, De-
inde qui non amat Deum fuper omnia tenetur plus
amare creaturam aliquam faltem vage fumptam quim
omhia ; fed peccator non amat Deum plu{quam om-
nia , ergo cogitur ex vi peccati {ui plus amare crea-
turam aliquam , quim alia omnia , quod eft confti-
tuere vltimum finem funm in creatura.

Quartd denique 5 quod peccaror non conflituat -

formaliter & exprefse finem fuum vitimum in crea- gyl |
tura , proh;mt rationes omnes pofite initio.
A\"l })l’i]l}ili]] C[g(’) J{Cfijonsjcu Pccca[o[c[n fub ea Solutio

ratione qui peccat praferre femper creaturam Deo, d}‘bi“"c'
quamuis {ub aliqua ratione alia poffic preferre ™™
Deum creaturz , {ub diuerlo enim refpectu poffunt

hiec duo effe fimul , ille qui paratus eft dare decem
numinos pauperi, & manducare carnesin quadra-
gelima tribus tantdm empras affibus , Deum prafere
carnibus , quatenusillz decem nummis emi poflunt,

& manducationem carnium Deo praferc quatenus
carnesemi po[ﬁmr tribus aﬁ]l)us.ScmPerigitur pecca-

tor {ub ea ratione qud peccat creaturam Deo piz-
fext, efto {ub alia ratione preferat Deum creaturz.

Ad fecundam Refpondeo Filium qui contraPa-
tris voluntatem ; vult feruum effe incolumem quem
millies mallet mori quaim Patrem 5 fecundum vnaia
rationem , & ineo actu quo Patrem offendit, plus
amare {femum , quam Patrem , fecundum alteram
verd rarionem , & in alio ah'cluq adu ,POIIE; magii
Patrem amare quam feruum,

Ad




DeFine A&uum humanorum.

Ad Tertiam Refp, bené probari hoc argumento
illum qui peccar non g € formaliter & e;l;incfs_c
creaturam Deo , non probarl antem fpiod v}l‘tunh—
ter, & incerprerating ili:l:n- non prr?:f'u'at s alle qui
peicrar proprer amicui, in illo actu \L‘ll‘tLl‘il.lECI' il-
lum prafert , cum illum Deo praferar, in qu
continetur iple cum alijs omnibus quamuis in alio
actu , & fub alio ‘;c[i:céhi e iP[‘um amico pm:&rrc

nem illum vltimum ordinare , fed contentum fe ferd
{E.ml:c_;r eile Agibusillis , quos vocamus vitimes tan-
tum {ecundum quid. 2

Dico primo, nullus eft a¢tus humanus bonus aut
malus , qui nen caufetur aliquo modo ab amore vl-
timi finis qui eft beatitudo ; atque adeo in omnibus
qua appetit homo, femper aliquo mode vleimum fi-
nemappetit. Ita polt Philofophum 1. Ethicoram.c.4.

287

A

e

Yiem pollic. Idem dico de illo, qui peccat propter vo~ es‘;._:_-xpr_f_.-l‘éi- {anétus Thomas aflerit & cum co com- 1
e lupratem ludi, & eft tamen magis addictus, potui  municer Theologl.
ft‘:“‘ quam ludo , in co enim actu vittaaliter ludum pra- Ratio autemilla eft primd, quam indicat Augufti-
e fert potui & alijs ompnibus. ] nus L. 1 9. cinit. c. . tllud ensm eff finds boni moftrs prop-
Ad Quartum ; Relp. cos quu peccant ex fpc venie  ter f/fzm’ amantur caterds, illud autem propferﬂ- ipfim :

| duas habere voluntates aliquo modo inter fe oppofi-  quali dicar illum alioqui finem non effe nifi ad

| tas , vnam exprellam redeundi ad Deum , alteram  iplum omnia dirigantur naturalicer & neceffario,

| virtualem fiftendi in crearura , qua voluntates funt  Alteram ratlonem indicat £, 13. de Trinit. ¢. 3. guid-
inuicem cott.poliibiles cum diceété non opponantur.  guid enim alind homo latenter velit ab har voluntates ,

Idem dico de illis qui ex nimio zelo peccant: qui  gwa ornnibis hominibus nota eft non recedit 5 & Epift.

i enim €o modo interfi cerer hominem non magis ama- 119. amant enim vequiem fine pie antme fine z‘mpm , fed

| rec hominem quam Deum, cum non peccet ex amo-  a» pevneniant ad id guod amant nefesunt 5 nec aliguid

i 1¢ hominis , fed {uun zelum wagis amarc quam  appecunt corpira ponderibus fiss , nifi quicfeere a moti-

I Deum, cum ex co folum peccer. Ad reliquafatis pa~  bus fiss : optiméque tractaru de Epicurzis & Stoicis

| ter 1efponfio cx dictis. gt bonws ef, inquit, ideo bomu eSt, vt bearws fit; ¢ qui

malis effy malws non effer nifi f¢ beatwm fperarer effe poffe:
Seemre 1L de bonis facilis queftio eff @e. Eleganter Boetius 1. 3.

’ A & quomede vitimus finis ¢ beatitndo in- ;i”%bl“t“ 1?’0?5%' {b”m"m‘”’ 0w el Lo e

| 3 Lo 2 natia, tamen fummum bonwm vepetir , fed velur ebrins

' Jlunt inemnes actus crcatura rationalss. dummm gie tramite vedertatur ignorat. In quibus om-

S. Thom. art. 6. nibus fignificare intendit S. Doctor appetitum beati

{ : tudinis’, omnibus a natura efle penitus infitum; adco

: ani; propri¢ dictus vera caufa eft , v fuppono ex vt in omnibus quilibet eam quarat. Denique Sanék.

T 2. phficormn, caufar aurem per amorem, ideft al- Thom:; ratio in corpose arciculi optimacft ; quia vl-
:3;,' | liciendo apperitum, & inclinando illum ve opererur,  timus finis cum fit primum appetibile , eodem modo

‘ eft enim id cuius gratia, fi ergo dacurvnicus omnimm  {e haber mouendo appetitum , ficur fe habet in alijs

‘ finis vltimus , Daminus ( ve notabam ex S. Thoma ) motionibus primum mouens,caufz autem mouentes

i motuum omnilim appeticus, necefle eft vt eo modo  non mouent nifi fecundum quod monentur 4 primd

‘ caufer ommnes actus voluntatis , ita venihilboni, vel ~ mouente, ergo fecundo mouentia ideft bona partica-
mali har, nifi propetiplum. laria non mouent nifi in ordine ad primum appeti-

| Trplex ~ Ratio ergo dubitandi primd eft, quia prauns adtus’  bile quod eft vlcimus finis.

[ dubitatio. 14]lo modo eft ordinabilis in beaticudinem vel ob- Dico fecundo, nullus eft humanus atus , quinon ¥ Sla;c!uFJa
iectiuam qua Deus cft, vel formalem qua eft potfel~  fiat ex appetitu beatitudinis fpmpte in communi, e
fio Dei, nam peccata & a Deo auertunt , & ab eius  prove nimirum illa fignificat cumulom bonorumn, bris.
poleliione : non enim audiend: {unt , qui aflerune  abftrahendo ab eo quod illa fit Deus & pofleflio Dei:
nos eciam cum male agimus , agere propter Deum, non fic antem neceflario quilibet actus humanus ex
quafi vero blalphemare poflit aliquis propter Deum.  appetitu beatitudinis fumpta in pariculari prove illa
Neque fatis eft dicere cum Medina g. 6. Deumefle  fignihicar Dei poﬁbfﬁuucm. :
caufam efficientem boni delectabilis quod peccato Primg, partis ratio eft, quiz omne honum inchoa- Probatio
guariturs arqueaded elfe caulam finalem, quiaquod  tum dirigitur ex natura fua in bonum Pcrﬁ'&um ,fed lt’i';nﬁ pat-
cit caufa operis , eft caula operationis. Fatcor enim omnis actus humanus etiam malus dirigitur ad bo-

: hinc {equi quod Deus eft caufa cuiuslibet operatio- . num inchoatum ; nemo enim operatur nifi ad ali-
,:1““”: nis ¢1l)l§)lllr& fumpta fecundum {&; fed non fequicur q_ugd imu@s bonum , ergo dirigitur ad bonum per-
quod fic caufa cuiusliber operationis prove procedic  fe¢tum, feu ad cumulum bonorum quam vocabam
S a caufa libera', ita vt caufaliberé operans aétuinten-  beatitudinem in communi: fimiliter omnis pars or-
tatior dat Deum , vel formaliter vel. vigenaliter , hoc enim * dinaturad totum, omne bonum quod appetitur, eft
s eft quod nunc queritur , & pro certo non conuenit  pars cumulibonorum, ergo quidquid appetitur ordi-
actibus nifi bonis. 3 natur ad cumulum bonorum : cum ergo per {ingulos
Secundd , neque in omnibusetiam bonisactibus,  actus fuos quarar homo ve fibi bene fic aliqua ex
intenditur Deus auc beatitudo svel enim intendere=  patte , reftar vo per omnes actus fiios ; hoc appetat,
cur formaliter & exprefl¢ quod repugnat experientizs Ve fibi omni ex parte bené fie., :
vel {olum virmaliter id eft in alio ex‘fia nawra ad Secunde partis ratio eft , quia {i omnes humani ﬁzﬁl"gm
id ordinato, quod etiam non videtur verum’, quia  actus dirigerentur ad beaticudinem in partieulari, partis de
mal¢ videtur alferere Caictanus, omne agens intelle-  deberent in illam dirigi.cx intentione vel formali & beasitudi~
Giuum ante quam cliciatactum, circa bona particu-  exprefla, qua aGtuexiftic, curn producitur'cffectuss "f]‘“‘P“U'.
lana, clicere neceflario a@um circa vitimum finem & hoc manifefté repugnat experientiz ; vel ex inten- Frarhe

fiue Dewm, ita ve ex vircute illius actus , omnes actus
fequentes referantur in Deum : hic emim primus
actus gratis omnino & contra omnein cxpericntiam
fingitur, & quamuis admirteretur non apparet quo-
modo reliqui_omnes atus fequentes’, nullam cum
eohabentes connexionem , ex virtute illius referan-
tur ad Deum,

‘Tertio; nemo experitur fe omnes a@us fios ad fi-

rione virtuali, quz maner in aliquo fuo effectu, &
illa fictiria eft , alioqui nemo vnquam pecearet , ne=
que verbum diceret otiofum cum omnia referrentur
in optimum finem qui eft beatitudo, habiryah’s etiam
intentio nulla eft, quia nunquam in maltis homini-
bus intentio illa extitit. > ;

Ex quibus foluta manet rota fatio dubitandi qua

non impugnat apperitum beatitndinis in Comnmgx;
(4




dubitatio.

288 Difp.I. De Aé&. Hum. Queft.11.Se&.1

fed apperitum beagitudinis in particulari , volo enim
duntaxat quod beatitudo quarenus eft cumulus bo-
norum neceffario femper apperitur vel explicite vel
confuse, in omnibus qua voluncas appetic :eft enim
ﬁl]C ({f.'l)i(] ;I}‘-}!L‘I‘.l‘i’lls 1”L fummi bUE‘nl }JC‘Jlltllb Hjhtl]s
\omini ex ¢ dimanant appetitiones particularium
10mini ex quo I 7

bonorum , in tllllbLi\ {epithime aberrat a yera beati-

tudine.

QVASTIO IL

Quidditas finis vitimi [upernaturalis , [en quid
[it effentinlis beatitudo,

S.Thomas, quztt. 2. & 3.

X his que difputata func hadenus de quzftione

an fit finis vldmus , inferri liqmdo poteft effe in
libera hominis voluntate pofitum vt beatus omni ex
parte fit, aded ve plenus fit bonorum, itnmunis &
tucus ab omni malo : Iuxta illud quod pronunciatum
et per Haiamudscite Lnffo guoniam bent 5 quoniam vi-
delicet eritilli bené, proprer poffeionem perfectif~
{imam ompis boni. Nunc vt explicerur quid fic finis
ille vltimus ad quem appetitiones omnes noftrz col-
limare debent , fammum bonum quod alliciat, bea-
titudo qua fatiet rotum hominem , & potentias eins
omnes explear, Triamihi dicenda effe video. Primbd,
eius “obiectum, five quznam fit obicétiva beatitudo,
& finis qui. Secundo, queenam fit eius ratio generica.
Terrio, eius ratio {pecifica.

1.

le fit obiciium beatitudinis effentialis, fiue
obiectiua hominis Beatitudo.

SEcT1o0

Dyn
Rua

S. Thom. quaft. 2.

Oc eft quod Philofophus appellat 1. & 1o.

Ethicorum optimum pulcherrimum iucundiffi-
mum, eo quod {ui pofleflione beatum hominem effi-
ciat. Ineius aucem 1lluiﬁtionc laboraffe plurimum,
acnihilominus turpiffime

fimé aberrafle & veritate Philo-
fophos docet Auguftinus libro de Stoicis', & Epicu-
te1s, inffruxerunt (inquit) fibi varias vias érroris Phi-
lofophi , vt bonum hoe tnuenivent , fed latuit eos Sfemper
ficuz lateret etiam nos » nifi vensffet bonum illnd ipfiums
ad nos, vt ergo in illius lumine perfpiciamus ablque
errore quale illud fit , declarandum breuiter eft.
Primo, verum res illa coius beamur pofleffione non
fit nifi Deus. Secundd, verum Deus fic talis beatitudo
fecunduin totam effentiam attributa & perfonas.

s L

Virum [olus Deus (it obiettum beatitnding
effentialss.

Vse ac clcganrcr tractant hoc argumentum mora-
les Philofophi cum Ariftotele 1. Ethicorum , &
Theologi cum S. Thoma , clariffimeque demon-
ftrant infufficientiam omnium creaturarum ad bean-
dos homines, qua in morali.accyraré allaca fant,
nunc autem indicanda duntaxat videnrur.
Rario enim dubitandi e(fe primo poteft, quia bea-
titudo definitur 3 Bocetio ftatus omniam bonorum
aggregatione perfedtus, fed nomine omnium bono-
tum, non poteft intelligi Deus folus , in quo non
funt nili eminenter omnia bona , ergo folus Deus
non cft obie@iua lvs;wLitucln:probatur minor, ille {o-
lus perfecte beatus cft, cui omni ex parte ita eft bené
¥ nihil vltra poflit defiderare , fed illi qui poflidebit
Gnitatem , pulchritudinem , voluptatem prove con-

tentas in Deo reftar defideranda formalis fanjpg
fine qua ben¢ nequaquam eric , fi febris cum vrat, fi
podagra cruciet, fi colicus dolortorqueat , €IZo non
folus Deus eft obiectum adequatum beatitadinis
elfentialis.

Secundo , potentia vniuerfalifima non quielcie
nifiin pofleflione adequati obiecti {ui , voluntas cft
potentia vniuerfaliflima ¢
eft ormne bonum tam incr
illa non poteft quiefcere in p;)uL-i_?.'()rLC folius boni
increati,

Tertio, Si Deus eft obie¢tum beatitudinis, vel eft

ale obietum proyractu in {e J‘pé‘u exiftens, vel dup-

s adwequatum nizicd’tum,

atum tum creatum, ergo

raxat prove exiftens in mente beati , non }’i'l-ﬂumu—
do, nam fi per impollibile Deus nonefler, & tamen
maneretin intelleétu 11}:.1‘:'05 eadem exprefla intuitj-
ua quea nunc eft inintelle¢tu beati , eodem modo
fruererur Deo & deillo gauderet : Non fecundo
modo, quia tunc Deus hiétitius obieétum effer beati-
tudinis.

Dico primo , nulla creatura poteft effe fuinmum
hominis bonum , & obiectina eius beatitudo ; cujus
poflefiione plené quietus fir. :

Ratio efhicaciflima illa nunc fufficiat qua habegur
ex 1. Ethicornm ¢. 7. ¢ 8. quia vt aliquod (ummum
{it hominis bonum necefle eft vtin co reperiantur bz
conditiones,Primo v {it optimum & perfedtiflimum,
ideft vt complexio fit totius perfectionis & boni,alio-
qui non erit adequatmm appetitui cuius obiectum eft
omne bonum,, veautem fit optimum deber ¢ pul-
cherrimum; quo intellectus paleatur , debet efle iu-
cundiffimum quo fatietur appetitus. Secundo, debet
effe vitimum , ad quod nimirum omnia referantur,
ipfum autem non referatur vleerius : nemo enim
quiefcere in co poteft viera quodaliquid eft. Terrid,
debet efle {ufficiens ad rollendam omnem mileriam
ac indigentiam & ad fatiandum aded plene appeti-
tum, vt nihil vitra poffit defiderare. Quarto , debet
tile tale vt in noftra fit poreftate ; (i enim eius adeptio
nobis fit impoflibilis, iam illa non eft finis, ad quem
inanis cflet tendentia noftri appetitus.  Quinto,
deber efle ftabile, :tliuqui anxietatem non auferet,
i'cmper enim timerl poterit eius jactura, qua non
leuis miferia eft.

Has quinque conditiones nulla eréatura proxfus
eft qua conrineat. Vbi enim creatum bonum inuenias
pertediffimum, vltimum, fufficiens , polflibile , fta-
bile? qua omnia tam abfunc 4 conditione creaturz,
quam {unt feli Deo connaturalia quod probari etiam
poteft iuductione. Nam omne bonum creatum vel
eft omnino externum homini , vel eft bonum corpo-
ris, vel bonum animi.

Externa bona {unt diuitiz,amici,honor, fama,glo-
ria, poteftas, qua imperfectiffima bona funt, & gra-
uillima non{olim comp:ttiunrl.lr,ff_‘d etiam pariun;
{fxpé mala veeleganter oftendunt Chryfoftomus &
Boetius. Diuitiz non funt bone nifi proprer aliud,
cognatum vitijs nomen habent quarum caufe fepé
funt , nihil illis incertius aur inftabilius, vnde chara-
¢terem, habent protilus oppofitum conditionibus illis
quingue fummi boni quas affercbam. Honor, fama
& glorja, opuriones fune de alicuins excellentiz
que fola eft beatitudo , ergo {upponunt beatitu-
dinem non funt ipfa beatitudo. Adde quod neque
perfecta , neque ufficientia , neque ftabilia bona funt
cum hominis opinio erronea fit, fallaciflima, incer~
ciffima.

Bonacorpotis, vel funt actus primi , {anicas nimi-
rum , robur, & pulchritudo : vel funt actus fecundi,
vt voluptas corporea quafenfibus percipitur.In nul-
lo illorum benorum poteft efle fumma perfectio,
quiz bona folo fenfu apprehena infinice img;_rfﬁ‘

1013

mum by
nuim,.

nes {umn
bont,

Non coe
uenint
bonis ¢x-
teruis

Non bonis
corpor®




|
|
i
|
1

nelofie |
s
s
{om-
1 bos

boris |
ik |

De Fine A &uum humanorom.

étiora fune > quam bona intellectu percepta, cum ca-

pacitas iutc‘llc?LLI!:' fir q;roda.mmgdcl 1F:ﬁ|11‘rzi illpga ca~

pacitatem fenfus : neque poreftin illis effe plenitudo

illa & fufficientia fatians appetitum. & omnemexpel-

lens miferiam ; innumeras enim compa:z'unrur & in-

wehunt miferias » vitia nimirum quibus abundant {=-

piflimé, anxictates, dcdecora,ignorantimp. ‘Dcnic_{luc

deeft illis frabilitas vt eft per e notum ; {anitas enim

morbis deperditus,tobur corrumpitur zeate;pulchri-

tudo cafibus variis deflorefcir, Denique habesgomnis

boc voluptas [Fimnlis agst fequentes , apiumque par vo-

Lantwum:

Ubigrata mellafudir,
fngif (g
Nimis tenacisferit itla covdla morfi.

Nonbenis Animi bona [unt {cientiz ac virtutes,que tametfi pri-
aimh  um inter bona creata tencant locum, longiﬂgné
tamen abfunt ab illa plenitudine pecfetionis , fufh-
cientizsac ftabilitatis, ex quibus conftar ratio fummi
boni , tametfi formalis bearitudo fit bonum aliquod
animi vtdicetur, Non funt enim bona perfectiffima
cum limitata fint, & valdé determinata , non {unt
bona vltima,cum homo non fit fuus finis,atque aded
quiclcere in fe iplo nequear, fed in eo quod eft animi
vita : non habent {ufhcientiam illam pleniffimam,
cum infinita compatiantur mala corporis & a_nimi,
neque cumalum omnis boni,que pauca delibaffe fuf-
ficiat ex.S. Thoma & Ariftotcle , dabiint €am in rem
leima & puluhuriml Leflius L deﬁwmm bowo , &
Theophylus Raynaudus #n morali.

Dico {ecundd,creaturz omnes etiam fimul fumpr:c
fine Deo, non poffunt efle obiectiua hominis-beati-
tudo , & fummum bonum cuius pofleflione homo
beatus fic.

Ratio eadem protfus eft : cumulus enim ille creati
boni,neque bonum eft perfediffimum,cum Deo fum-
mé bono comparatum, ftillula fic & gutra roris ante-
lucani, momentum ftaterz nullius ponderis, & quafi
non fit,id eft, feré nihilum ; neque bonum eft vici-
mumy-cam Deum {pectet & ad eum referatur, neque
{ufficiens *ad faticcatem afferendam appeticui, qui
1 té defiderare porerit illud quod eft fummeé bonum,
pulcherrimum , & iucundiffimum : neque in noftra
et poteftare,quis enim omni bono creato frui poteftz
aut quis cotum illud imul poteft deguftare ? Denique
neque potelt efle ftabile , cum omnia creata fint ob-
noxia vicillitudini & murationi, ergo totius boni
creati cumulus effe non poteft fummumillud quod
querimus bonum hominis, cuius pofleffione dici

poffic beatus. \

Deinde fic etiam libet ratiocinari : potentia yni-
uerfaliffima. qualis eft appetitus hominis,” quiclcere
non poieft in pofleflicne partis minima ac ignobi-
liffimz {ui obicéti, qua refpectu alterius partis vt di-
cebam eft omnind nihil, defiderium enim appetitus
capaciffimi confiltere non poteft nifi in texmine fuz
capacitatis ; fed eumulus creatorum bonorum eft
minima & imperfectiflima pars obiccti voluntatis, &
minor refpectu Dei quam guccala refpeétu oceani
LOLIUS : ergo non poteit apperitus eo toto bono ma-
gisimpleri ; quam infinitum fpatinm' capax infinite
molis 3 grano milij ; eft enim immenla capaciras
apperitus , qui frui poteft bono creato, & increarto,
& rotum illud in fe ipfo capere , quomodo ergo ina-
nis femper non exit 5 (i totum contineat bonum,ad-

huc Deo vacuus:
:ﬁl?ﬁ"“a Di.cto tertid,Deus (olus per fe ipfum fine confor_l‘io
onam,  Crcati vllius boni , eft obicctum adequatum beaticu-
dinis effentialis , id eft bonum cuins {old polleflione
homo efficitar beatus (ecundum ea que {unteffen-
tialia beatitudini, non fecundum ea que funt illi ac-

cidencalia.
Tom. I,

Aleera c6-
¢lufio de
reaturis
fimul fum-
ptis,

289

Primo enim ita colligitur ex ﬁ:riptm‘is, ego evo mer~ SEriptura,
ces tuamagnanimis » vbi Deus fe ipfum Abrahz pro=
mittens,atleric (e illius mercedem efle, id eft beatitu-
nem. Beatus populses cuius eft Downinns Deva eins , Da-
uid enim eum afferit 4 quo pofliderur Deus cumu-
laré bearum effe clarifiméque Apoftolus 1.ad Co-
rinthios cap. 3. Cum fibictta (inquit) fuerint illi om-
nsa , tunc ¢ filims 1pfe fubijcietur eisgui (wbiecit 163 om-
nia, vt fit Dews amniain emuibus , quia videlicet vt in-
texprecatur Bernardus, implebimur in bonts domses Dei,
guando erit Devs beato plenitiudo lucss , multitudo pacis,

Jecuritas aternitatiss & Cyprianus {erm.de afcenfione,
sbi nion guftabuns quam fuasuis it Dominus, fed ymplebun-
tur & fariabuntur dulcedine mirifica s nibil deerst eis,
nshil oberityerit denigme Dews ommiain amnibus,cr illins
prefentia ompes anime ac corporss veplebit appetitus.
Confonant reliqui Patres,Irenzus lib.3.cap.22. Glo-
ria (Inquic) homints , Dens : ficus enima (inquit Augu-
ftinus) wita carns animaceff, [ic beatavita homninis Dews
est, & optime Nazianzenus orat. 21. intelligibilinm
(inquit) ommism vertexsinguo defiderinm omne confiftir.

Secundo, rationes etiam innumerz id pmbnnt ex Rationes,

1. & 10. Ethicarwm , habet énim Deus conditiones
illas quinque quas aflerebam ad fummum bonum
fimpliciter neceflarias. Eft videlicer optimum illud,
pulcherrimum , incundilimum , #on alse boro bonum,
Jed bonum omnis beni y eft etiam vltimum quo cundta
referuntur , eo enim fruendo quifque beatuseft pro-
pter quod cztera vult habere, cum illud iam proptex
aliud non propter fe ipfum diligicur ; {olus fufficiens
eft ad inducendam pochiIfoncm omnis boni, & ex=
pellens ab co cuius eft pofleflio omne malum ; 4
enim (inquic Augultinus) reguics appetends , ibi fruena
di fecuritas 5 1bi tranguiliffimum gandium optime vo-
untarss. In noftra etiam eft libera poteftate illud fa-
cerenoftrum , & opulentam eam adipifci hzredita-
tem , neque dubitari poreft quin fit ftabile, aded vt
illud nunquam auferri poffic , & gandinm veffrum
nemo tollet a wobss , ergo Deo feelufis omnibus creatu-
tis vera conuenit ratio fummi boni,& obiectinz bea=
titudinis quam inquirimus, cum {it oprimum , vlci-
mum,fufficiens,poffibile, ftabile.

Ad primam Refp. beatitudinem dupliciter fumi s;"“?“
e ; - ubitatio=
pofle, primd provt fignificat ftatum quendam in quo e

ex omni parte bené eft homini, fiue provt includit,
tium effentialia pim accidentalia beanicudini. Secun-
do, prove fignificac fummam aliquam , & fpecialem
pertectionem , ex qua derinantur relique perfedtio-
nes, & tota plenitudo boni: obie@um beatirudinis
fumpte primo modo non eft folus Deus vt reéé pro-
bat argumentum , fed cft obicétum beatitudinis fe-
cundo modo confideratz , quia eius poffeffio eft pri-
maria perfectio ex qua perfectiones relique deri-
uancur,qug percinent ad beatitndinem accidentalem,
& funt duntaxat proprietates beatitudinis effentia-
lis 5 vel certé ipfa formalis pofleffio fummiboni :
Vifio enim Dei pertiner ad eflentiam beatitndinis
formalis non obic&iua : cognitio autem vifionis, &
durationis zternz, pertinet ad bearitudinem acci-
dentalem.

Adfecundam Refp.pofle quiefcere potentiam yai-
uerfaliffimam in praftantifima parte obiectifni , fi
eminenter alteram parcem contineat , vel eriam fi
confequenter inducar polleionem alterius pastis.

Ad tertiam Refp. diffidium efle inter Doétotes,
yerum fi effet in intelleétu haminis eadem vifio s quz
nunc eft, Deus autem non effer,horo ille reuera bea~
tus cfler, ybi parrem negantem propugnat Suares,
Vafques autem aflirmatinam quia (inquit) DCHSHP“
conftituir beaticudinem nifi ve poffetlus per vifio-
nem, pofleffio autem illa cum fit duntaxat per mo-
dum obiecti,eadem omnino effet, quamuis nullus de

Oo facto




Quinque

dubitatig~
nes.,

$ola effen~
tia eft ob~
icétum ef~
fentiale
bearitudia
ais.

290

fadto exifteret Deus , ergo zqué tunc hominem bea-
ret, ac nuncillum bear,& confirm. quia tunc idem
gaudium efler in voluntate. [.;gn veriorem efle qihl
tror partem negatiuain cum f\_u.ar:*_,l I.nmc—m_, & aliis
dato enim illo impoll;blll » viltoillanec effer neque
vocari pollet beatitudo,quia illa vifio ci’Ii*(_ €ITOL,ergo
non efler beaticudo, Deinde non tepraefentaret ens
infinitum & ncccflflrium,crgo 16 repralentaret opei-
mum, pulcherrimum, wcundiflimum , atqueita non
eflet polfleflio fummiboni , ac proinde non effet bea-
titudo: efto igitur vifio illa effer cadem, gaundium
etiam idem, {ed illa non tolleret omnem miferiam,
neque poffeflio cfler fummi boni.

& 11

Piruw Dews [it obieitnm effentialts beatitudints
[ecundum c[fentiam,atizibuta, & perfenas.

Ixi eum fore beatum effentialirer, qui Deum
poflideret fine vllis plane benis creatis, nunc
maior difficultas eft , veram ille fimiliter beatirudi-
nem eflentialem haberet totam qui viderer atq; aded
poffiderer efferitiam ditiinam, n6 videndo tres perfo-
nas,vel etiam non videndo atcributa omnia fiue hoc
fit poffibile, fiue fit impoffibile;quod nunc né moror.
Ratio dubitandi eft primo,quia Deus eft obiectum
beatitudinis effentialis provteft in {e,n6 autem pro-
vefubiacet conceptibus noftris prafcifiuis, fed Deus
prove eft infe includir atrributa, & pcr{bnas, €rgo
Deus illaeciam includit proveeft obiectum beatitu-
dinis effentialis. Probatur maior , quia Denseodem
modo cft obie&um noftra beatitudinis,quo eft obie-
Gum (uz beatitudinis,fed Deus eft obie¢tum fuz bea-
titudinis fecundum effentiam , attributa , & perfo-
nas, non enim {e ipfum comprehendit, nifi cogno-
fcendo illa omnia,cft autem obie¢tum fuz bearitudi-
nis vt eft obicétum comprehenfionis , ergo Deus cft
obie¢tum noftrz beatitudinis adequate veeftin fe.
Secundd,comodo Deus eft obieGtum beatitudinis
fentialis,quo eft {ufficiens ad {atiandum appetitum,
ita venihil vlerd poflic defiderare , fed fi quis effen-
tiam Dei videret folam,non videndo perfonas , vel fi
ynam videret P(’l’fbn:lm fine aliis , p(:i'ﬁ:l: aliquid ad=
huc defiderare, quia careret fruitione boni perfectif-
{imi, ergo Deus non eft obiectum beatitudinis effen-
tialis fecundum folam effentiam. Confir. quia Deus
eo modo poteft fatiare appetitum, quo eft obiedtum
npp(.'t,"ms,i‘cd ¢ft obiectum :Ippﬂitmf {ub ratione vni-
uerfaliffima , nimirum fecundum effentiam & perfo-
nas; €rgo Deus non potcﬂ. {atiare a}wprtitum, nifi fe-
cundum eflentiam ateribura & pcrfonas.

Tertio,perfonalitates dininze alio modo pertinent
ad beatitudinem obiectivam quam creaturg quz per-
tinentad beatittiidinem tantum accidentalem, {ed i
perfonz non pertinent ad obie€tum eflentiale beati-
tudinis,non aliter pertinent ad obiectum beatitudinis
quam creatura, ergo perfonz pertinent ad obiectum
eflentiale beacitudinis.

Quarto,fi viica tantum in Deo effet perfona,een-
tiaDei non effer obiectum beatitudinis fine illa perfo-
nalitate , quia Dens eft obieétum beatitudinis non
Deitas, ergo etiamnunc obieétum beatitudinis funt
tres perfonz. Confi. quia tota Trinitas eft obieCtum
fopremum & eflentiale noftre dilectionis, ergo eft
criam obieétum noftre beatitudinis,

Quinté pe Lfogmlit:ls dininanon eft minus pcrfcél.i
qli;‘imc!']_w:u;; » EIgo qui videret pcr[bnnlimrcm fine
effentia, tam effet beatus quamqui viderer effentiam
fine vllis perfonis.

Dicd quarto , obiectum effentiale beatitudinis eft
folaeffentia Dei, non aurem attributa , & perfonz,
Atque adeo qui viderce cflentiem non vifis perfonis,

%

Difp.]. De A& Hum.Quat IL.Se&.I.

haberet beatitudinem completam effentialiter.Ita do.
cent Scotus & Scotifte omnes contra omnes Tho-
miitas.

Rario eft , quia beatirudo effentialis eft illa perfe-
cto,qua prima eft radix (\‘:‘."',1'[1111 aliarom perfectio-
num, id eft qui pofita fequitur ftatus ille omnium
bonorum aggregatione pertectus , fed huinlmodieft
vifio {olius ellentiz,nam ed pofita videntur actribua,
& perlone, ergo folius eflentiz vifio eft effentia torg
beatiamdinis. Prob. minor, illa eft prima radix vifio-
11_1'5 attributorum, & iu‘ﬂhmu'um 5 c]uod per modum
{peciei concunit_ ad viftonem attributorum & pet-
{onarum , fola effentia eo modo concurtit, cum illa
{olafit obiedtum r_l.wtillunl\-'iﬁoms)purl'bna; verod fint
obiectum terminatiuum, quia ficur eflfentia eft radix
attributorum, & perfonalitarum , ita eft radix earum
Coguo[tibiiit;ztis intuitiue, & cum fola cffentia fi pri-
ma radix illarum efle,fufficic etiam concurlus eius per
modum ipccic} ad pariendam earum cognitionem,
Confirm.quia fecundum eam rationem Deus eft vlti-
mus finis, & beatitudo ellentialis fecundum quam eft
principium primum omniuin , fed Deus eft prirum
principium {ecundum folam effentiam, ergo fecuns
dum illam etiam {olam, eft finis vlcimus, non autem
fecundum i){‘)'i‘()l!flfa

Dico quintd,attributa & perfonz tametfi non per-
tinent ad obie&tum eflentiale beaticudinis, pertinent
tamen ad obieGtum eiusintegrale , neque dici poreft
quod pertineant ad beatitndinem dun
talem. Atque ita c]ui Deum fine ‘1‘.(‘1‘{1:\111:
non habet beatitudinem effentialem perfectam fe-
cundum partes integrales.

Ratio eft, quia codem modo perfonalitates perti-
nent ad beatitudinem effentialem , quo perrinent ad
iplum Deum vt ad primum principium & vleimum
finem , fed pertinent ad Deum omnind intrinfecé , vt
primum principium,& finem vltimum,non enim {unt
nii{]uid extrinfecum Deo,ergo puﬂ)n,c prrrincm in-
trinfece ad obieéta beatitudinis faltem vt partes eius
integrales. Deinde aliter perfona funt obicctum bea-
titudinis,quam creature, qua non nifi accidentaliter
& extrinfecé adillud pertinent : ergo cum non per-
tineant ad beatitudinem tanquam obicétum effentia-
le,pertinent vt obie¢tum integrale. Confitm. eciam,
quia communiter dicitur 1. parte, creaturas pertinere
ad obieGtum primarium vifionis Dei , eriam finon
fint obiec¢tum motiuum , €rgo fimiliter pertinent ad
obie¢tum primarium beatitudinis ranquam  partes
integrales,non tanquam partes eflentiales. Denique
adaquatum hominis bonum eft Deus ynus & Trinus,
ergo perlonz {altem integraliter pertinent ad obie-
Gum tale beatitudinis. Ex quibus omnind {equitur
quod qui viderer attributum aliquod , vel pcrﬁmaii-
tatem non visd effentid ille non eflet beatus, quia illa
obieéta non funt prima radix totius cumuli bonorum,
ergo corum pofleffio non cffer effentialis beatitudos

Ad primam Relp. Deum effe obiectum effentiale
beatitudinis prove cft in fe effentialiter , & efle obie-
¢tum adzquatum tum eflentiale,tim integrale beati-
tudinis provr eft in feadequaté clim effentialiver,tum
integraliter , ficut exgo perfone non pertinent ad ef-
fentiam Dei; fed tantimad cius inrcgrimtcm,im nec
pertinent ad formalem effentiam beatimdinis ffd
tantum ad intrinfecam eius incegritatem, ided dii’rm‘—
guenda eft illa minor, Deus veeft in {e includitatri-
bura & pcrlbnns,v[ eft in fe com illtt’gl‘ﬂ.]ittr,tﬁm ef-
fentialiter,concedo, vt eft in fe effentialicer,nego. Ad
probationem eadem refponfio cft. A

Ad fecundam Refp.Deum eodem modo effe obie-
&Gum effentiale beatitudinis quo eft futhciens radim:
liter & fundamentaliter ad {atiandum appetitum, 10
auté co modo quo realiter & adequate (ufficiens 6{1}‘;

quid

at acciden-
{eret , ille

Attribuy |
& perloz

ad obiedti

1nte

£




teibuts |
*efonz

bieti

Formalis
beatitudos

De Fine A &uum humanorum.

q;li;a nommine beatitudinis C{I;!l‘;{i:liis f\'t L_hx_i} non in-
relligitur cumulus hic bonorum totum fatians appe-
eitui,fed intelligitur primarium & pracipuum illnd
bonum , quod eft radix prima totius bonipc'f quod
fatiatur ;1}\pcrirus.i:‘_1tcor illum qui viderer eflentiam
non vifis petfonis pofle aliquid vlrcrit_ls appetere,
tametli haberer totam beatitudinem, {ecundum id
quod illa dicit effentialiter & formaliter ; tuncenim
;iliquzs ¢o modo ci't_ beatus , quando habettotum 1d
ex quo radicaliter fequitur quics appetitus, reliqua
n6 funt effentialiasfed vel integralia, vel accidentalia.

Ad confirmationem Rcfp. diftinguendo maiorem,
eo modo Deus'eft obiectum bearitudinis quo eft ob-
ieétum adzquatum appetitus , eft obiectum beatitu-
dinis fecundiiny partes tum effentiales,tum int[‘gl‘:ll(’s
concedo: eft obieftum bearitudinis fecundum par-
tes ellentiales,nego. Neque dicas beatitudo formalis
dicit formaliterfatieratem apperitus , ergo beatitudo
obiedtiua dicit effentialiter totum id quod requiricur
ad fatiandum appetitum, Diftinguo antecedens, dicic
formaliter fatietatem formalem appetitus nego, dicit
formaliter {atietatem radicalem & fundamentalem
appeticus concedo,id L'ﬁ,f:ztAictarem illam primariam,
ex qua fequitur adequata {atictas appetitus.

Ad tettiam Refp. alirer creaturas pertinere ad‘bca-
titudinem noftram quam pertineant dinina perlona,
quia ifte pertinent ad bearicudinem eflentialem tan-
quam partes eius incegrales cum creatura pertineant
ad compleméntum duntaxaraccidentale, vt fatis con-
ftat ex dictis. :

Ad quartam Rcflp. fi vnica in Deoefler pCl‘fﬂllﬂ,
Deus non effer obicctum beatificans fine petfonali-
tate cognita confusé concedo,(ine Pcrl'bnnlit.‘.tc cog-
nita dittinéte nego., femper enim fola effentia eflet
prima radix beatitudinis adzquatz. Ad confir. Refp.
concedendo quod rota Trinitas pertiner ad obie-
¢tum noftre dile¢tionis {uper omnia, fed nego illam
proprerea peitinere ad beaticudinem effentialemn tan-
quam effentialem eius parrem ; (ufficic enim quod
pertineat ad illam tanquam pars integrans.

Ad quintam,concedo perfonalitatem dininam non
elle minus pt1‘fl=€t:1m,qu-;v}1 effentiam,fed nego fequi
quod propterea beatus effet qui videret perfonalita-
tem non visi effentid ; perfonalitasenim non eft pri-
ma r;hjix illius fatieraris appetitus : quod fepé dixi
neeeflario requiriad effentiam beatitudinis.

SgeTlio. Il

Quanaw fitratio gencricabeatitudinis effentialss.
S. Thomas, q. 3. 2.1.2.3.6.7.

Vmmum illud & plenum bonum,de quo hactenus

dixi, cum fit homini prorfus extrinfecum non
potett {atiare appetitum eius , nifi ab eo pollidearur,
non poteft- autem poflideri nifi ¢i fic vniatur vt om-
nia commoda quz peecipi Poﬂ]mr ex tali bono , in
eum deriuentur. Huiufmodi polfcflionem , & vnio-
nem fumini boni cum anima beara cémuniter Theo-
logi appellant (formalem beatitudinem) quia eft for-
ma intrinfeca hominem beatificans & in cumderi-
iians totam {nauitatein, quz Pctcipi Poteft ex fummo
bono. Huius igitur formalis beatitudinis & vnionis,
quaritur in primis ratio generica,id eft primo,verum
illa fic actus aliquis primus, id eft illaplus aliquis e~
fentiz divine in animam aue in potentias hominis

beati, an verd fic aliqua operatio. Secundd ,

virumilla operatio creara , an vero in-
creata. Tertio, vicum {it operatio
a beatoiplo clicita.
* ¥

*

Tom.k

291
5. L

Frenm formalis beatitudo fit aliquss illapfis
effentia dinine : anvero aligua
operatio.

Ertumeft primo , celeberrimam effe in hac ma-
th.‘[m fententiam Henrici Quotlibeto 13.qu.12.
qui formalem beatitudinem putat confiftere inillapfu
ellentie dininz, in fubftantiam ipi:am animz. Hunc
autem recté oftendit Vafques q. 8.c. 1. malé a playi-
bus intelleGum 5 immeritd accufari. Is igitur neque
dixit beatitudinemn formalem confiftere in aliqua
vnione f{ubftantiali anime cumDeo , quam in folo
Chuifto reperiri docet Chriftiana Fides: neque pu-
tauitillam confiftere in vnione accidentali {fubftan-
tiz anime abftrahendo ab vnione per operationem
vtimponit ei Medina ; fed ad beatitudinem putat re-
quiti duo. Primum beatitudini quafi jpraeuium eft il-
lapfus in animam ipfam beati,quem appellat circum-
infeflionem Diuiniratis penetrantis animam , vt in
ea nihil apparcat nifi dininz dilpofitiones , ficut fer-
rum ipfum candet , igne illius 1nteriora penetrante,
non ¢ conuerfo : nam cum vi amoris feruentiffimi
feratur beati voluntas in Deum bonum fuum , & in
illud tota transformerur ac conuertatur,necefle eft vt
illabatur in animam id eft vt nouo modo effentia Dei
ci coniungatur , eique Deiformitatem-communicet,
aded venec fit,nec appareat inea nifi Deus : alterum
in quo confiftit beatirudo,& redundar ex illo primo,
eft illaplus eiufdem cfentie divine in potentias , in~
tellectum, & voluntatem,illum illuminande, infam-
mando iftam. Per amorem igicur effentia Dei pri-
mum prouocata circunfundic & implet animam in-
creata eflentia; eamque illuminat & inflammat,dein-
de deriuarur etiam in potentias , purgando intelle-
Etum ve clarius videat, inflammando voluntatem, vt
amet ardentitis 5 {icutvnio per gratiam , fit primum
inanima, deinde in potentias deriuantur habicus =
fimiliter in beatitudine geminam hanc vnionem re~
pexiri afleric Henricus {fubftanriz anime, deinde po-
teatiarum cius , vocatque illam veramque illapfum,
circuminfeffionem , transformationem in iPﬁIm 5
Deum. Ih qlmﬁ-'nrcmi:! nihil videture(e contraFi-
dem,quiacontra definitionem Benediéti XI. non ne-
gat bearitndinem effe fitam in vifione Dei, neque
ponit {ubftancialem aliquam transformationem ani-
ma in Deam , qualem afferuifle videtur Ruftrochius
dum ait animam que Deum contemplatur, abforbe-
11, & defluere inillud effe diuinum ideale , quod ha-
buir ab zterne, & effe proprium fic amitrere , venon
fic reperibilis amplius extra Deum a qua tamen infa-
nia vindicat eum Leffius /.2.de fimmo bono ¢.1. fic igi-
tur explicatd Henrici mente circa illapfum:reftac ex-
plicandum quid ille reuera fic.

Certum eft fecundo,nihil effe poffe aliud Dei il
lap{um in animam; nifi prefentiam intimam Dei cum
{ubftantia anima,& effeétum aliquem nouum, quem
immediaté per {eipfum fic producatve fi Pcnmpof-
fibile non effec immenfus , ratione tamen huius cau-
{alicatis praefens fieret ipfi anima : dicit enim illapfus
prefentiam non quamlibet , fed que inuchatur ne-
ceffarid per operationem quamuis deeller immenfi-
tas ; ex o qudd videlicer effectusille dicat neceffario
& connaturaliter prafentiam eius 2 quo procedit.
Diciturantem eripliciter Deus in animam illabi & ei
vniri, Primus illapfus rebus omnibus creatis commu-
nis eft, quibus intimé Deus eft Pra:fcns > ea{qug‘ con-
cinet in elle naturali, conferendo eis perfe iplum fi-

militudinem imperfectifimam fui effe , illalque fe
iplo velut obfignando ; & hic i]l_:lp['us va.ln_{é impro-
prius eft , quia fi pet impoffibile Deus imuenfus

Qo 2 non

Sententia
Heunuici,

Ilaplus
quid fit,

o

i
i
;




Triplex
dubiratio.

Affertio
[[i“]:lll-
bris.

Prima pars
negans

o -
beatitudi-
dinem cife
illapfym.

292 Difp.I. De A& Hum. Queit.11. Se&. 11.

non ellet , fuos tamen effectus poffer producere in
diftans , arque ita ex hac Dei operatione non necel-
{arid fequitar eius inrinm‘ prafentia 5 quam illapfum
appellamus, Secundus, ‘}.ll_lplms communis eft om-~
nibus iuftis quibus intime vnitur Deus pex gratiam ,
v }wubnbu in traltatn degmr!n.; cft cni_m pez fe iplum
P[x[l:ns animz iufti \;;ltlll‘_mdu Ill‘C.!..C.HL' l.LlRCl'ilill'i‘ll'i‘.—
turale per communicationem finilicudinis (11L11L1;13,
adeo vt fivbique Deus non effet deberet tamen pofi-
ta gratii illi efle prafens , quod fatis manifefté {crip-
tura indicat dum adeo i".tpi- dicit dari iuftis Spiricum
{an¢tum , venite ad eos, manere in eis & habitare,
fignare , vngere , quia {cilicer media :
quodammodo {piritus fanctusanime vr forma fan-
tificans & deificans, fed hec alibi. Tertius illapfus
folins humanitatis Chrifti proprius eft, cui Deitas
communicat non efle {olum naruralcac fupernatu-
rale , fed etiam fe ipfam fubftantialiter , vngendo il-
lam igniendo fanctificando,deificando .Hoc pofiro.

Ratio dubitandielt primo , quia beatitudo forma-
lis eft Poﬂlﬂio , vnio , transformatio animz beate
in Deum, fed operatio non eft pofleflio , quis cnim
dicat fe poflidere quod videt ? nec eft ynio aut tranf-
formatio nifi metaphorica & intentionalis qua lon-
gé abeft ab vaione ac fimilitudine reali Phyfica , er-
go ad beatitudinem formalem non fola fufficit ope-
ratio , fed requiritur ynio aliqua maiorfada in {ub-
ftantia ipfius anime.

Secundo , beatitudo formalis non poteft efle per-
fectio aliqua omnium vltima , fed eft perfectio illa
qu eft radix torius cumulibonorum, vt t;'rpi- dixi de
beatitudine obiectiua , fed huiufmodi radix potelt
effe donum aliquod habituale , cuiufmodi eft lumen
gloriz , non autem operatio , ergo beatitudo eft do-
num aliquod habituale, non autem fola operatio,

Tertio, (icut bearitudo obiectiua eft fummum bo-
num ve res, fic beatitudo formalis eft fummum bo-
AU vt pul{l-(ﬁu , fed operatio non eft fummum bo-
num vt pofleflio, cum non fit fumma hominis perfe-
¢tio, ergo operatio non eft beatitudo formalis.

Dico primo, bearitudo formalis nec eft illapfus ali-
quis, & vnio {pecialis Dei cum {ubftantia ipfius ani-
me , neque habitualis vnio cum potentijs , fed fola
operatio que Dei pofleflio eft & vera vnio cum
Deo.

Prima pars contra Henricum probartut, quia nul-
lus ini pacria dacur illapfus {pecialis & vnio Dei cum
{ubftantia beari, quz non fuerit pridsin via, ergo in
vaione cum {ubftantia ipfius anime non confiftit
beatitudo : probatur antecedens, quia vbi nullum re-
pezitur nouum donum creatum, quo effentia Dei fiae
prezfens anime , ibi nulla noua reperitur ynio Del
cum fubftantia anima ;{ed in patria nullum eft no-
uum domim creatum , quo Deitas fiat przfens ani-
me : ergo nulla cft noua ynio cum f{ubftantia ipfius
animz. Maior cerraeft, quiacum Deus fud immen-
fitate -repleat omne {patium , non potett effe de no-
uo prefens , nifi operando nouum aliquem effe-
<tum ; qui fic exigat cius prafentiam vt {i non effet
immentus , ex vitamen effectus illius propxia , debet
tali rei prafens eflc: omnis enim nona denominatio
nouam exigit formam. Probatur €rgo minotr omne
donum creatum afficiens {ubftantiam ipfam anime
vel eft {ubftantiale , vel accidentale , fubftantiale

vt dixi } {olius Chrifti proprium eft, probo de
accidentali, omne donum accidentale vniens bea-
tum cum Deo eft necellarid gratia fanGificans , vel
aliquid fimile; non enim alium efe@um formalem
habere poffet quim conferre dininam fimilitudinem
& lanctitatem & participationem natura dinine ,
mon enim conferret efle Dininum  {ubfantialiter -
koc autem totum efficic graria communis ompibus

5'3'1.1[1’_1 ¥oicur

-

iuftis, ergo in anima beata nullum eft nounm donum
accidentale vniens iplam cum Deo,

Sccunda pars, quod beatitudo non fit ynio per
donum vllum habituale probatur optimeé a Philofo-

illa eft quam videtur muruarus effe & Philofopho S,
Thomas art. 2. beatitudo formalis debet effe vltima
illa pe rfectio ex qua Frc,\\'i_mc fluic fatietas, quies
appetitus 5 & voluptas Fcﬂgétn; hac pertectio non
elt donum habituale, quod femper ordiratur ad ope-
rationem,led eft ()P(‘L‘.‘l[iu, crgo {ola opu,mi() eft bea-
titudo. Maior cezra eft, quia formalis beatitudo per-
fectio illa eft qua pofita nihil ;mxyhuspottﬂ: defide-
rari , fi autem non cft yltima, poteft vlrerils aliquid
defiderari. Dreinde illa perfeétio eft beatitudo, qua
fola eft Dei pofleflio, fola vero eft opetatio qui
Deus po{ﬁdctm’,qum eafolaita fit prafens animz,yr
illa toro fruatur Deo , & rotam eius degufter, {uani-
tatem,

Ad primam igitur Refp. folam operationem cffe

vnionem transformationem pofleflionem Dei, quod  dabirage:

fectio !i:qucns oftendert clariflimé,

Ad fecundam Refp.nullain efle proximam radicem
cumuli bonorum , praeter operationem qui proximé
poflidetur & guftaturDeus, fummum bonum,

Ad tertiam Relp. negando formalem beatitudi-
nem efle perfe&tionem funpliciter omnium maximam
alioqui vnio hypoftatica elfet beatitudo , cum multo
maior fit perfectio quam vifio , beatitudo igitur eft
duntaxar perfectio maxima in ratione yius & puﬂ\tl'-
fionis quod {oli conuenit operationi, non cft perfe-
&tio abloluré maxima.

P

Viram beatitudo formalis fit creatn operatio , an
werd ipfa operatic'increata.

Ofito quod pofleflio illa Dei fummi boni noftri,

fit operatio aliqua , dubitatum a nonnullis eft,
vtrun fic operatio aliqua creata inherens bearo s an
verd {ic intellectio ipfaincreata Dei, qua vnita intel
lectui beari faciacillum acu videntem , ficut {ubfi-
{tentia Verbi vnita humanitati facic illam fbfiften=
tem,fic enim apud Capreolum iz 3.4iff. 14. g.1. art.a,
{enfit Toan. quidam de Ripa, 'Elijtllzr apud Gregor.
in 2, dift. 5. g. 2. & [ané ita certum eft cenfere omnes
Thomiftas , qui negant vilum aliud verbum mentis

- in vifione beata, quam effentiam diuinam Pm:ﬁ.‘ntcm

intelleétui, & ei ynitam medio lumine glotiz,

Ratio dubitandi eft primd, quia r.o_nhplum requi-
runtur ad hoc vt humanitas fiatintelligens, quam yt
fiat fanéta, fed humanitas Chrifti vnione {olim me-
diatd cum Diuina fanctitare fic fanéta , ergo etiam
vnione cum intellectione diuina fieri poteft incelli-
gens.

Secundo,fi per {peciem expreffam productama fole
Deo poreft intellectus reddi yitaliter incelligens, po-
teft ctiam r_cddi incelligens per {peciem expreflam in-
creatam , fed primum heri poteft, ergo & {ecundum.
Probe maiorem nullum effe poteft difcrimen inter
iiaecicm cxprcﬂhm increatam, nifi quod creata inhe-
rere poflic intelleétui creato , increata non poffic in-
herere:hoe diferimen nulluym eft,quia i pes adtionem
creatinam produceretur ab intelledtu ipcc{cs (‘xpl‘cl:
fa , tamen veré per illam intelligerer, ergn ad intelle-
¢tionem non requiritur inhefio [pecici : gratis aucem
dicitur requiri ynionemmediatam.

Dico fecandd , beatitudo formalis nec

ik S £ Secundy
- v L :

pho. 1. Ethicorum e. 7, ¢ 8. vbi beatitudinem definit parg
operationem perfectam in vita pertecta, }11-(,&5“\1“ :ni[ e
pulcherrimis rationibus adductis in morali. Optima {,l‘:l!umna

G

1Tk,

Soluto

nums

Triples

dublt,

eft, neque Conclubo

poteft efleipla intellectio, increara, vnita incellectar neg#i®

beati. Ita communids docenc Theologi.
Rario




nda

nha
el

latio
tatios

De Fine A @uum humanorum.

Prima s
probario.  eflentialiter vita, fed per intelleétionem increatam

Ratio enim eft primo ; quia ommnis intelle@tio eft

vel mediaté , vel immediate vnicam intelleGus non
viueret ergo nec etiam intelligerer : Prob. minor
nam vbicunque eft vita, ybi debet effe actio proce-
dens effectiué ab co principio in quo recipitur , quia
viuere faleem in creards eftin fe JPfo agere poft ac-
quificd ftatum perfectionis connaturaliter debira , vt
laté probabam #z animafticts, fed intellectio increara
non p]'m’.‘udir effediug ab intelledtu creato vt patet,
ergo per cam intellectus beati non P(J[cﬁ conftitul
vitaliter intelligens. :

Eror Mo-  Secundd , damnati {unt Monothelitz in Concilio

pothelitd- T greranenfi ; & in 6. Synodo quud dicerent vnicam

I elfe in Chrifto tim voluntatis, tin1 intellectus ope-
rationem. Sed authores qui aflerunt videri Deum a
beatis per iplam intelleétionem increatam, ponunt
tim in Chrifto, tim in beatis vnicam efle operationé
intellectas tum Diuini , thm creati, ergo illa fenten-
tia falfa eft. Scio maiorem negari a Valque 3.p. difp.
73.¢. 1. vbi probar Monotheliras loquutos fuifle de
fola operatione voluntatis, non autem de operatione
intellectus , quod 3. parte reiectum eft, quia primus
haerelcos huius author Theodorus Pharanites intel-
le€tionem etiam creatam negauit Chrifto vt conftar
ex Concilio Lateranenfi , fecrerario 3. ¢& ex 6.Synodo
altioue 16. e:":.wpsﬂuf’;e einfdem Theodori , & ex aff
tione Cyri Alexandrini fecretavio tllo 3. Sed hoc iam
non morar, fatis enim eft, quod rationes omnes qui-
bus veuntur Coneilia probent efleimpofibile vt yni-
ca operatio pertineat ad diuerfas naruras, fiue au-
tem illa fir operatio ineelledtus, flue fir operatio yo-
luntatis parum intereft.

Selutio Ad primam Refp. allatam effe 3. parte rationem
dubitatio~ ¢y hymaniras {anctiffima Cheifti Domini fiat (ancta
ne per ynionem mediatam duncaxat cum fandticate in-
ata; non fiat autem inrcliigcns per hai modi

viionem cum intelleétione increata,quia feilicet efle

fanétum non aliud eft quim habere in {e aliquid Di-

uinunt, nec cft in iplo aliquid producere ; vt autem

aliquid denominetur intelligens debet producere in+
fe iplointellectionem,ve conftabit eniam ftatim 5 niit-
toalia plura qua difpurata co loco funt.

Ad fecundam Refp. fententiam illam plorium fa-
ne Theologorum , qua docet intellectionem vira-
lem in folu confiftere {pecie c:;prci'f:l, quam aiunt
effe actionem grammaticalem & tendentiam in ob-
iedtum difli
lem vifam effe;vnde nego {equi quod vifione increacd

" pellic conftitui beatus intelligens. Imd etiam relpon-
deri poffer requiri vnionem invnediatam , vt intelle-
¢tis denomincrur intelligens, qua vnio reperirt pof-
fer quamuis verbum mentis crearetur ; anima enim
humana ynicur , quamuis creeeur.

§. Ak

Virum keatitndo neceffario fit eperatio ab ipfo
beato elicica.

HA?C controuerhia phyfica profus cft,& fusé tra-
dita elim iz Libris de animavbi -dilpumtur,vtmm
2 folo Deo effectiué operante produgi poffic intelle-
C}:io if) creato aliquo intelleétu qui nihil opererar,
fed folum recipiat verbum mentis: fi enim id verum
cft 5 nihil eft dublum, quin formalis beatitudo effe
poflic fine actione periplum beatum producta, mihi
breuiter hoc loco viderur expedicnda efle quattio
huius loci mini & propria.

_ R,‘“i,“ ergo dul?ftnndi primo fir, quia pofira formé
n fubictto confertur meceflaiid efeétus formalis »
fed efctus formalis huius qualitatis que dicicur
(verbum ) ¢ft reddere intelleGtum videntem , ergo

Triplex

Witatio,

cilem mihi femper , & parum probabi-+

203

pofito verbo mentis in intelleétn beato ponitur
eciam vilio Deizprobatur minor, per illud formaliter
incelleétus beari redditur videns Deum,per quod for-
maliter obiedtum fie illi prafens ; fed per folum ver-
bum quod eft imago & reprafencatio fir obiectum
l:r;t'{cn.s intelleétul , non autem per actionem , ficut
petfolam albedinem parics conftituitur albus forma-
liter, effectine autem per dealbationem. Imb fi velis
ationem ingredi ctiam hunc effeCtum formalem,
producitur qualicas hecd Deo peractionem einfdem
omnino rationis cum ea qua procedit ab inrellectu
creato , ergo tota ibi erit forma per quam nunc in-
tellectus conftituicur Deum videns.

Secundod runc intellectus creatus eft veré intelli-
gens quando habet rotum 1llud , quo intelletus hu-
manus completé denominacur intelligens , {ed fine
vlla operatione Ph}'ﬁcu intellectus dininus denomi-
natur intelligens, cum conflet intelleétionem increa-
tam formalicer elfe improduétam , ergo licée creatus
intellectus nihil producat denominari ramen poterit
intelligens.

Tertio 4 beatitudo eft vltima petfectio , fed fola
illaqualicas ad quam dirigitur vltimd actio eft vltima
perfaétio, ergo illa fola eft beatitudo.,

Dico tertio, beaticudo formalis effe neceffarid de- €onclufio
bet actio aliqua clicita per ipfum beatum , i autem afrmati-
illa effer a folo Deo , non fieret homo beatus per il- e
lam. Ira cenfent omnes illi The ologi quiad actio-
nem viralem requirunt actionem fimul & termiinum,
& illi qui cum Vall}uc negant verbum mentis Poﬂﬂc
producia folo Deo, in intellectu qui nihil opereturs
illi antem qui cum Suare volunt aétionem vicalem
formaliter per folum conftitui verbum mentis , &
putant illud produci pofle & folo Deo, Confequcnccr
criam afferant pofle quidem confticni hominem bea.
tum perillam qualitatem quam folus Deus produce-
ret, fed negant tamen ynquam illam in beatis & folo
Deo fieri, quia beatitudo eft operatio facta optimo
& maximé connaturali modo.

+ Drimd ergo mihicerrumeft, quod in omni creata
intellectione duo reperiuntur, qualitas nimirum rea-
lis, qua fit reprefentatio expreffa obiecti cogniti, &
actio procllluitm huius (luﬂli['.lris > quia intelleétio
elt aliquid noui quod non erat ante, ergo includit
aliquid quod fiat de nouo , fed vbicunque aliquid fic

Intellc&tio
includic
realicer
altionem
& termis
DU

* tepericur actio , & terminus ; eft enim aliquid quod

fir , & cft fieri, ergo in intellectione reperitur adtio
& terminus qui cum fit imago deber elfe qualitas:
verum, antem ackio hec diftingnatur a4 rermino ,
ficut diftinguuntur relique actiones & proprijs tec-
minis, difpumtu ra nonnullis, quorum aliqui negant
huinfinodi diftinétionem modalem aétionum vita-
lium a terminis; ex co quod non poflint produci vi-
tales ifti termini,nifi ab inrellectu, 2 quo illi proinde
immediaté pendeant : Imd negant etiam nonnulli
diftinétionem formalem actionumiftaruma f(uis ter-
minis : que omnia falfa funt, quia termini vitales
poflunt prodire a diuerfis habitibus, & & diuer(is fpe-
cicbus impreflis, ergo actio per quam producuntus
diftinguicur abipfis : fed hac alias. =
Secundo mihi certum eft actum vitalem non {6=  Includic
lum realiter, fed eciam formaliter & effinrialiter in- etiam cf
cludere actionem & terminum contra Thomiftas fentialirer.
qui volunt illumin fola confiftere actione, & contid
Suarem , Valentiam , Vafquem , & plures alios qui
volunt eum confiftere in folo termino prodi-io ,
probatur autem ni fallor efficaciffime piimum cx
Concilio Tridentino /2. 6. c.4. i quis dixerss liberum
arbitrium a Deo motum mere pajﬁvge‘ fe habere , veluti
inftrumentum quoddam inanimatumsanathemi it, V”‘d‘:
atgumentor, fi per qualitatem A ro]o. Deo produ-
ctam Polfunt intellectus & voluntas vitaliter intelli
Qo 3 aere




" Solutio

trium
bizat.

294 Dilp.]. De A& Hum. Queft. I Se&t. 111,

gere, & velle, poteft potentia vitalis fe imbcr({ mere
yalliue , & cffe inftrumentum inanimatum , fed ex
Concilio implicat vt liberum arbitrium fit inftru-
mentum inanimatum > & meré pafliu¢ fe habens,
quomodo enim vitaliter yellet 1 effet inftrumentum
inanimatum, ergo implicat vt potentia nihsii in le
producens vitalicer in relligar, aut velic,Imd fi recep-
tio qualitatis 3 Deo immiflz ﬁ!ﬂ?cit ad amorem &
vifionem fufficeret receptio huinfmodi qualitatis, ad
inftificationem. Deinde argumentor ad hoc vt ali-
quis actus vitalis dicatur, non f‘uﬂiuiﬁ vt fit tendentia
foliim receptain principio yitali , fed oporter vt ‘ElJ
.o etiam fit producta , ergo quamuis {pecies exprefla
fit tendentia non erit tamen vitalis nifi fic producta
immanenter. Probo antecedens, mortus localis cor-
poris viuentis non m‘imls eft rendentia in tcrminum;
quam fpecies exprefla eft tendentia in obiectim , fed
vt motus localis fit tendentia vitalis debet immanen-
tet produci, fi enim alter me moueat , non moucbor
vitaliter , ergo vt {pecies exprelfla fic vitalis tendentia
in obie¢tum opportet vt producatur immanenter
abeo in quo recipitur. Dcniquc intelleétio eft exer
citium actuale , & attentio quadam potentiz intelli-
gentis , fed exercitinm & attentio exigunt aétionem
& conatum potentia, alioqui mortuo plané modo fe
habet, ergo ad iftellectionem requiritur actio & co-
natus potentiz. Q}Eod de amore magis etiam eui-
dens eft , nam ad eum certum eft exigi cognitionem,
fed fi potentia fieri poteft amans per folam qualira-
tem 4 Deo immiffam,non exigetur cognitio ad amoré
€rgo non fuflicic ad amorem qualitas 2 Deo immiffa.
Ad primam diftinguitur illa minor , effeéus verbi
du. mentis cft reddere intelle¢tum in quo eft, intelligen-
tem ; yerbum mentis fumprum feorfim ab aétione
illllll:lrlﬁﬁt(? llf.‘go . VEIbUH] H‘JCH[I’S ﬁlmptum cum
actione & conatu potentiz concedo. Ad probatio-
nem diftinguitur maior , per hoc intellectus red-
ditur formaliter videns Deum per quod Deus forma-
liter ficilli praefens vitaliter, concedo , per quod mot-
tio modo fit p‘rp:l::us » nego; per folam u?PrxfclL
tationem prefens fit mortuo modo concedo , vira-
liter nego ; acdtio enim effectiné duntaxat fe ha-
bet ad reprefentationem mortuam : ad vinam autem
ira fe habet effeétiué, vt habeat etiam fe formalicer;
inco enim differunt effectus formales virales i non
vitalibus, quodilli dicant operationem fimul, & ter-
minum; alij folam dicant formam non autem aétio-
nem, veefle fanGume(Te album &e.

Ad fecundam Refp. diftinguendo illam propofi-
tionem , intelledtio increata non eft actio, fi per
ationem, intelligatur dependentia, & caufalitas quz
procul abfunt 2 Deo , concedo , fi autem intelligatur
actus fecundus, & exercitinm actuale effentiz dinina
intelligentis, nego : intelleétio enim & volitio Diui-
na func vere o-pcmtioncs & adtus fecundi etiam
phyficé, quia perillas effentia Dinina veré rendit in
obiecta non per aliquid fuperadditum , fed per fe
ipfam, ficut enim ipfamet eft (pecies ita cft atio fuo
principio prosfus identificata, qua propterea non eft
dependentia,

Ad tertiam Refp, beatitudinem effe perfectionem
vltimam proveeftvitalis , non effe perfectionem vl-
timam non vitalem : perfectio autem vltima viralis

includitactionem fimul & terminum.
Srerro TIEL
LQuznam [it propria @ [pecifica tatio Beatitn-
dins efSentialté, art. 4, & 8.
Ofico quod formalis beatitudo fit adtus aliquis
fecundus creatus & ab ipfo beato elicitus, me-
-7, § . - . . .
TiIto qua:l:lcul‘ cuinam {!PCl'ﬂncﬂl conueniat P[OPfia‘
¥shominem formalicer reddar beatum : In qua cele-

* do,fnaniflimé fruendo & gaudendo. Prima enim bea-

e

1 controuerfia , nihil effet

o
vt recte
- Dackase 4

L L Loctores de
s formalis bearitudinis quod ve

4. 11 co

explicem,
Certum fit primo; illam foldm operationem effe Beag

formalem beatitudinem que L‘.i]‘('(ltmiio eft & }_\(}1]'([', eft
fio beatitudinis obiectine quz Deus eft : illam auteny ;°
operationem huiufmodi poffeffionem effe , qua i
Deum ita ponit in poteftare ipfins beati, vt percipere
Poh’it omne commodum quod ex Deo percipi poteft:
ficut enim obiectiua beatitudo eft fummum illud bo-
num cuius pofleflione appetitus {atiatur, fic in ea

puﬂ‘c!honc confiftit formalis bearitudo, quia eft id
quo {ummum bonum 5 elt proxime bonum i'iﬂ‘mg
beati. Boni autem pofleflio communiter illa dicicus
qué bonum ira cft in poteftate pollidentis vt ex co |
polﬁ[ peicipere omne commodum quod percipi ex |
co potelt : aliter enim domus , aliter pecunia, aliger

cibus , aliter mufica poffidetur : fic fummum bonum |
is veré dicetur poffidere cui facultasinerit huinfmodi
vtex Deo fatiari poffic, & percipere commodum
omne quod ex eo percipi poteft.

Cerrum eft fecundo, nomen fruitionis, & deleta-
tionis duplicicer fumi pofle, facis conftare poteft F:"
ex dictisde peena demonum : Primo enim & magis
communiter {umitur quafi caunfaliver & obiecting,
fignificitque cognitionem & perceprionem experi-
mentalem fuauitatis qua eft in obiecto nam v, g.in-
tuitio rei pulchyz,fruitio eft talis pulchritudinis, frui-
tio muficz auditio eft muficz, tactus rei mollis , gii-
ftus rei dulcis ; femper enim delectatio & finitio
fignificant aliquem adtum potentiz cognofcentis,
quo percipicuy cxpcrimc:ni';lhtcr {uanitas obiecti con-
uenientis. Sicut ex oppofito dolor & tormentum eft ‘
cognirio experimentalis rei difconueniencis. Secun-
do fruitio , delectatio, & gaudium fignificant forma-
lirer complacentiam quandam appetitus in illa per-
ceptione cxperimentali. |

Certum eft tertio,beatum cripliciter verfari,& ope-  Tiipls

rari circaDeumvidendo clariffiné intenfiflimé aman- be
I

Deom.

ticirca obieétum illud pulcherrimum , optimun, iu-
cundiffimum operatio eft vifio quidditatiua & intui-
tina eius vt eft in e, qui nimirum fic cognofcitur
prefens & exiftens vifione quafi facie ad faciem yt
diftinéte penerretur quiddiras cius, attributa , &
perfonalitates. Secunda operatio eft amor fernentil~
fimus fummi boni , toto enim impetu fertur in illud
voluntas, tam amote beneuolentiz quo vult illiom-
ne bonum vt infinito & omnibono, tim amore con~
cupifcentiz quo vult fibi Deum vt omne bonum:
Tertia operatio gaudiom cft & deleatio p[eniﬁ]ma
de Deo vteft in [e infinite bonus, & vr eft ipfibeato
bonus. Primum gaudium oritur ¢x amore bencuos
lentiz , alterum ex amore concupiitcnti.ﬂ : (]11i€i-i.‘i[
enim in eo quod Deus habeatillabona , & quod iple
Denm habeat fummeé bonum.

De hac wriplici operatione diffident Doctores ver2
ex illis formaliter appellori poflic beatitudo, an fo-
Inm gaudium, an {olus amor, an {ola vifie, anaggre-
gatum ex illis. Gandium folum Aureolus contendit
elle beatirudinem : Scotus folum amorem : S. Thom.
folam vifionem : vifionem fimul & amorem Bona-
uentura, Richardus, Henriques, Suares , Valentia, |
Leflius, quorum aliqui addunt eriam gaudium, Qu# |
tria examinanda breuiter {unt. !

e e
Firum Beatitudo formalis it gandiam beati
de Deo,
Audinm de quo hic ago , eft operatio volunta~
tis circa bopum amatum & polleflum , b tm
enun




tida
offel

gy

ity
[alis &
nalis, |

|
|

|
|
|
Criphs }
ti ot
o ciii
.

DeFine A&uum humanorum.

enim ac poffides bonum quod ama
naturaliter ex ea polleflione ac am
in voluntate que in appetiti
dium , fruitio,delectatio ,in ap : ;
pellatur voluptas: queeritur ergo nunc verum fuanii-
fima illa quics voluntatis & complacentia fit forma=
lis beatitudo, ficuti contendebat Eudoxus apid Ari-
ftotelem 10. Ethicoram mp.z.vbi rationeseius refert,
Taples neque Ircfum\r:: .?Lif{?t Pljilu[%)})%lLls. : g
Jibfeanio: Ratio vero dubitandi primo eft , quia ScuARm‘a
ﬂ'('qucntiﬂ"nu{- beatitudinem Prommcn‘s,{gaudl],‘no-
men eitribuit , futrasn gaudinm Domsnt tis: Latabi~
i in bonis dovs taz,gaudinm ¢ exwlationem chtanie-
bpnt : ego declinabo [uper eam quaft fluninm pacem 5 &
?wﬁ torrentem z;z;;u;z’;mfcmgioriﬁm.'defefhez’mzsf populiss
wens 1 multitudine pacts 5 ¢ in tabernacules fiducie , &
in requie opulenta. Auguftinus quoque beatitudinem
in fola fruitione ponit, Nemo ( inquit)beatus eff gui eo
guod amat non fraitur, Et fanc hic omnium fenfus eft
vt beatos fe putent fruendo non videndo , vel aman-
do, & beatosillos etiam efle dicant, qui fruuntar
bono , quod amgnt: quis enim beatum diceret illum
cuiamanti , & videnti Deum {ubtraheretur concur-
{i:s ad omne gandinm , pollet enim adhue cum in«
quictudine aliquid vlterius defiderare. ;

Secundo , bedtitudo , eft vitima perfectio, vt fz-
pils dicdbum eft,haec enim eft ratio precipua ob quam
dictum eft nullum aétum primum effe beatitudinem,
fed fola delectatio cit vltima perfedtio , nam vifio,
& amor precedunt gaudinm , & ad illud etiam tan~
quam ad finem refernntur.

Tertid , delectatio oft eriam perfectiffima opera-
tio, vt docet cleganter Philolophus ro. Ethicorum
vbi air delectatione pcrﬁci operationem. ' Denique
beatitudo fatictas eft appetitus qua formaliter dele-
étario cft ; beatitudo enim obiectina formaliter eft
bonum prove eft fufficiens ad faciandum appeti-
tum , ergo beatitudo formalis elt formaliter (atictas
appetieus,

Dico primoe , gaudium neceft tota beattudo ,ne-
que pars cius eflentialis. Ira 5. Thomas,Scotus,& alij
communius contra Aureolum.

Ratio eft, quiaid quod non eft yllo modo poflef~
fio boni, nullo modo cft beatitudo , deledtatio non
eft fruirio , & pofleflio boni , fed illam [i:ppunit selt
itus in bono prefenti & polfiello,
n verfarur tanquam circa proprium
obiedtum 5 cum fit quius in bono po Melio, gﬂ.udium
m habet idem obic¢tum materiale quod habet fpes,
cuius abiectum eft poffeflio Dei, feu beatirudo , ergo
non eft formalis beatitudo:: ficut gaudium de fanita-
tate non cft faniras , & gandium de diuitiis non {unt
dinitix , ergo gaudium de beatitudine non eft beati-
tudo. Confirmar. eriam quia fi gaudinm maneret {i-
ne vifione ; non eflet poffeflio neque beatitudo , e~
gonon eft }‘G!Tbﬂlﬂ.

Ad primam Rcﬁ‘p. gaudiom efle veram proprieta-
tem beatitudinis effentialis, ac proinde beatitudinem
per illud explicati commode polle ; illamque caufam
efle ob quam Scriprura beatitudinem nomine(gaudij)
promittat , & Auguﬂinus explicet illam nomine
(fruitionis, ) quanquam ( fruitionis) nomen @quino-
cum eft , quia interdum fignificat gaudium volunta-
tis & complacentiam de bono poffefo , alids autem
fignificat polleffionem, & perceptionem boni defide-
rati & prefentis, in quo pofteriore fenfu vidérur Au-
guftinus illnd \‘[hrllﬂ.ﬂb , illique omnes qui bearos fe
fieri putant fruendo id eft poflidendo. Ille qui vider
Deam , fi ei concurlus fubtrahererur ad fruitionem,
totam haberer beatitudinem effentialem, non haberee
lewiemrcm ﬁliquam quam cxigit connaturaliter,
ideoque PUiTCt cum inquietudine defiderare aliqui:l

re quies vitalis

rationali dicicur gau-

critu irrationali ap-

Conclufio
negatiia,

Probatio

enim gui
]

imo circa illa

e

Selutio
dubitatjo~
hum,

20§
debitum connaturaliter ratione fui ftatus, non poflet
defiderare aliquid indebitum, Ille beatusnoncit qui
¢ft in ftatu in quo aliquid poteft defiderare indcbi-
cum : ille beatus eft qui eft in ftatu in quo nihil poreft
defiderare quod non fit debicum ratione {ui ftarus :id
eft qui habet aliquid ex quo» fequitur neceflario &
naturaliter ; torum quod porteft defiderare.

Ad fecundam Relp. beatitudinem effe vlrimam
perfectionem quaz pofieffio eft , & aflequutio bo-
ni , non autem perfedtionem illam vlrimam, que
non eft boni Pc;i!cl]‘lo > {ed prefupponit poffeflionem
boni. Nullus a&us primus efle poteft beatitudo ; quia
non poteft effe vitima perfeéiio qua it pofleflio bo~
nimnego autem vifionem & amorem ordinari ad gau-
dium , tanquam ad finem per {e , quia gandium ordi-
natur ad perfetam operatignem , vt 1irpé fignificat
Atiftoteles cap. 4. lib.1 0. Ethicorum. :

Ad tertiam Refp. cx codem Philofopho gaudium
non effe pecfectiliimam operationem , fed oriri ex
operatione perfectiffima , quo enim perfectior eft
operatio , €o pm‘.‘bihm‘ls gandij caula eft : & cau-
{a eft exiam cur operatio fir perfectior, quia cum de-
leckamur operando perfectius atrédimus ad operatio-
nem, & prrl]:ﬂim operamur quod ynum voluit Phi-
lni'ophns cum dixit quod deleétatio }JCk‘HCir (JPE'r:lrfO-
nem.Déniq; concedo quod beatitudo formalis fir cau-
faliter (atiecas appetitus,id eft id quod caufac farieraré
appetitus, nego quod fit formaliter {atieras apperitus,
beaticudo enim obiectiua eft id quod obiectiue po-
teft caufare fatieratem appetitus,formalis id quod ran-
quit actus poteft illam caufare proxime acimmediate,

ek
Vtram Amoy (it formalis Beatitndo.

Auio dubicandi primd petiturex perfectione cha-

;vitatis , quia ille folum actus eft tota beatitudo,
qui eft omnium perfe&iffimus, charitas eft perfectior
vifione , ergo charitas eft totabeatitudo. Antecedens
cft Ariftorclis 1.Ethic.cap.7.ybi definit beatirudinem,
operationem perfectiflimam in vita perfectiffima.
Minorem probat multipliciter Scotus primo, quiail~
Iud eft perfectius quod eft oprabilius fecundum re-
tam rationem , chariras eft optabilior quamvifio,fi
enim optio daretur beatis mallent fine dubio , & de-
berent malle prinari vifione potilis quim amore. De-
inde quia fola charitas opponitur {fummez mifcriz,
qua peccatum eft,illud autem eft perfectiffimum bo-
num quod opponitur {ummo malo. Tertid, charitas
cft perfectior Fide(vt docet Apoftolus) ergo & vifio-
ne,probatur confeq. nam fi chariras eft perfectior Fi-
de, voluntas eft perfectior inrelle€tu , ergo amor eft
perfectior vifione. Denique fola voluntas libera.eft
& imperat ipfi etiam intelleétui,fummum autem ho-
minis bonum libertas eft.

Secundo penitur ex natura charitatis, ille a&us eft
beatirudo qui eft polleflio Dei, charitas eft pofleffio
Dei, ergo charitas eft beatitudo. Minorem pmbat
Scotus primo,quiailla eft vera poffeflio finis, qua eft
vnio beaticam vltimo fine,charitas eft vnio beati cum
vltimo fine , quia Prop[ium elt amoris transferre
amantem in eum quil amator, & ex ambobus vnum
eflicere , quod non facit vifio ; quz non cft vnio nifi
ad fummum intentionalis. Secundd, illud folumeft
polleflio finis vt fic, quod folum vesfatur citca finem
vt fic, fed folus amor verfatur circa finemve fic > e1ge
{olus amos eft poffefio finis vt fic. Probatiir minor,
illud folum verfatur circa finem ve fic; quod folum
verfatur circa bonum vt fic,folus amot verfacur circa
bonum vt fic , alus auten: incellectus vetlatur circa
finem vt verums crgo {olus amot vcz{arur‘circaﬁnm_p
vt fic. Tertiv,ille actus eft formalis poffeitio Dei v fi-
nis vltimi obiectiui, qui eft vitimus finis tr;rm:Pl.ls‘s

0la

Prima du-
bitatio ex
perfedtios
ne chari~
tatis.

Secunda
dubitatio
ex natura
charisasiss




1+ 1.

{ola chariras eft vlcimus {inis formalis, exg

i nof, finis formal
eft is quo referuntur proxime ¢ ia in finem obie-
&iuum, per {olam antem charitatem, hoc fit. Deinde
finis formalis hominis eft coniuncio perfecta cum
vitimo fi iectivo 5 hxec autem €Mt {ola charitas,
quam malé .'1]1uq1li :!ppf“ﬁ.!.‘(‘t APOf_fOlUS finem Prz-
cepti, finis enim Preceprorum eft formalis l{cntitu-
do. Denique charitas eft diligibilis propeer fe, qui
homo coniungitur cum Deo, & Pmﬁ.‘ikf‘ ad illum
conuertitur, ergo charitas eft finis, & beacitudo for-
malis.
Ao taico {ecundo , amor quo Deum beati amant vr
negativa.  fummé bonum, nec eft beatitudo formalis , neque
pars eius effentialis.

Ratio eft ; quia illud non eft formalis beatitudo,
quod non et po HL{!_I-.; » & affequutio fummi boni,
charitas non cft allequutio & pofleflio Dei fummi
boni , ergo charitas non eft beaticudo. Minor pro-
batur ; illud quod non verfatur ¢irca bonum vt pra-
{ens, fed omnino abftrahit a PI;}:lEHtid & abfentia
boni, non eft polleflio boni, quia polleflio formaliter
fpectat prafentiam , amor vt fic abftrahit a praefentia
& abfentia boni, nam amor vt {ic diftinguirur & defi-
derio quod [{.‘L‘C}JE bonum abfens,; & 2 gaudio quod
fpettat bonum prafens , amor autem abftrahit ab
veroque, alioqui confunditur cum defiderio vel cum
gaudio , ergo amor non cft poffeflio boni amati, Ne-
que dici poteft amorem beati non abftrahere & pre-
fentia , quia vule Deo infinita bona que vider ab co
poffideri. Sedhinc fequeretur quod inferebamamo-
rem fcilicer illum efle verum gaudium, cui ta-
men oftenfum eft non conuenite rationem beatitu-
dinis. Praterea fi chariras effet pofleffioDei, & vera
beatitudo , illa redderer formaliter beatum homi-
nem adhuc viatorem,quia vbicft forma ibi eft eriam
effedus formalis , rota forma reddens hominem
beatum effer charicas quz rota eft beatitudo , crgo
effet etiam homo beatus per illam. Neque dicas cha-
ritatem non efle beatitadinem nifi quatenus conno-
tatclaram cognitionem , & Pra:l.;-.‘utiam obiedti , fed
hinc fequerctur amorem non abftrahere a prafentia
obiecti, & éffe verum gaudium, Deinde beatitudo
eft id quod {peramus, fed quod fperamus pertiner ad
amorem concupifcenti , non ad amorem bencuo-
lentiz , ergo charitas non eft beatitudo. Denique
beatitudo eft aflimilario hominis cum Deo, amor au-
tem non cft productio fimilitudinis , ergo nec eft
beatitudo formalis,

Ad primam Refp. concedendo beatitudinem efle

operationem phyfice , ac abloluce in fe perfectiffi-
mam , non efle autem operationem folum moraliter
perfectillimam ; amor charitatis eft quidem morali-
ter, & in ordine ad meritum & fatisfactionem opera-
tio perfe@iflinia; fed phyfice imperfectior eft non
foliun vifione,fed etiam Fide.Ad ptimam ergo proba-
tionem diftinguitur hac maior , illud eft perfectius
phyficé ac fimpliciter , quod eft optabilius nego : eft
perfectius moraliter, & fecandum quid concedo;
chariras eft optabilior defiderio illo charitatis quo
Deum amamus proprer ip!hm » defiderio aurem cha-
ritatis quo amamusnos ipfos defiderabilior eft vifio,
qug phyficé perfectior eft. Eadémque diftintione fo-
lui poflunt aliz due prob:ztioncs;pt‘LC:tl:ilm enim
non phyfice fed moraliter fiunma eft miferia & Apo-
ftolus dicens charitatem effe petfectiorem Fide, de
fola loquitur perfeétione in genere motis ; non de
phyfica, & entitatiua. Quod autem voluntas libera
fit, non intellectus; arguit voluntarem effe perfectio-
remiecundum quid.

Probatio

Solutio
primz du-~
bitationis.

Solutio

f : - e

;:E::jm Ad fecundam Relp. amorem nullo modo effe pol-
tio~ S e =

* i, feffionem pbicéti amati , cum (vt dixi) abfirahar a

296 Difp.]. De A& Hum. Queit. 11 Se&. III.

pr:rfc'ﬂri.z : vnio enim tota quam dicit inter amanten,
aphorica folim eft , & per affectum,

qua nen minus inter ablentes efle poteft quam incey

prafentes. Ad primam probationem diftinguirug

hzc maior , illa eft poflleffio finis qua eft vnio beatj

cum vltimo fine, fi fir vnio per affetum quz poffic

cfle inter abfentes nego, fi fit vnio realis, prafentiam

wltimi finis inferens , concedo samor autem prioti

rantum modo vnio elt , quia fcilicet ided tantym

amor vnio eft ; quia efficic vt amans de {olis dile@i

commodis cogitet non de {uis, idque velit voum,

quod vult dilectus , hac enim vnio eft tiim intelle

¢tus tium volunratis. Ad fecundam probationem di-
ftinguitur illa maior, illud {olum eft poffeffio finis &
boni vt fic, quod {olum verfatur circa finem & bo-
num vt fic ; fi faciat bonum illud prafens concedo,
finon faciat illud bonum prefens, & in poteftate ip-
fius beati nego. Amor verfatur quidem circa finem
& bonum vt bonum, fed non facic illud prafens & in
poteftate ipfius beati : actus intellectus eft polleflio
boni, quamuis non verfetur circa bonum, formaliter
vtbonum , quia facic illud prafens beato. Neque
opus eft vt bearitudo fic pofleflio boni formaliter vt
clt bonum. Ad tertiam probationem nego charitatem
efle vitimum finem formalem , ideft vlcdmum finem,
(quo) cum non fir affequurio finis vbiectiui : nego
etiam hanc maiorem, finis vlcimus formalis eft is quo
referuntur omnia in finem obie@iuum , finis enim
formalis eft poffeflio finis obiectiui, 1llud aurem quo
in finem obieétiuum omnia referuntur , portius me-
dium eft quam finis: illa verd coniunétio cum Deo
qua eft folus affeétus non effvltimus finis hominis,
fed illa fola qua Dei pofleflio eft. Vocat Apoftolus
charitaten finem Pracepti , quia omnium Przcepto-
rum eft perfectio & confummatio , quippe facillima
omnium Preceprorum obferuatio eft ei qui Deum
amat , vel etiam quia charitas eft finis proximus &
immediatus ad quem pracepta omnia diriguntur : vl-
timus tamen finis Preceptorum non eft charitas , fed
polleflio Dei, Iraque vitimumillud quod additur,
diftinguo , propterfe ainabilis eft charitas & coniun-
¢tio qui homo ad Dewm conuestitur , proprer fe
amabilis eft,amore charitatis quo amatur Deus prop=
ter {e concedo , amore concupifcentiz quo amatut
noftrabeatitudo nego , quia per eum amorem chari-
tas viteritis referrur.,

Inftabis contra refponfionem tertiz probationis
beatitudo formalis vt ficeftilla qua verfatur circa
beatitudinem obieétivam yr fic, {ed beatitudo ob-
iectiva vt fic eft fummum bonum vt fic, ergo bea-
titudo formalis eft illa, quz verfarur circa bonum
ve fic » & qua polleflio ¢ft boni vt fic.

Relp. ncgando minorem, nam quamuis beatitudo
obiectiua fit fummum bonum , non eft tamen fum-
mum {ub ratione boni, fed fummum bonum vt pre-
fens & poflefflum, non habet autem quod prafens fic
& pofleffum , ve eft obiedtum amoris , fed vt eft ob-
ieckum vifionis , id eft nonf{ub ratione boni , ed fub
ratione veri.

§. 1L

Verum Vifio Deifola , fit beatitudo tota
effentialss.
Xelufo duplici voluntatis acku, gaudio,&amo1e,
{ola fupereflc poreft intuitina Dei vifio , cui
S. Thomas propriam tribuit & adzquatam rationcm
beatitudinis.

Rario tamen dubitandi eft primo , quia fatpé indi=
care videntur (anéti Patres quod beatirudo includic
ellentialiter vifionem fimul & amorem. Sic enim
exprefse definicum viderur 3 Benedicko XIL Clemen-

tind

Prim_l-di‘
bitaiioy

Tnfhaceia




(banria

Secundd
dubitatio.

Tertia da®
bitario.

Conclufio
natina

Seriptura,

Parres.

DeFine A&uum

tiria ad nofbgem » ¥biait , purgais nimas videre Df‘f!:‘:’:,
& videndo fruiy & b  [ruitione beatas efficiy
quod voluifle videtur Au.;n!h.u.ls lib. 1. de 1:191’1].7;[5
Eccleliz c. 3. cum ait, Beatum silusmnon q.f,"?r..;n:; /9.1.[):".;‘
qﬂad nor dmats [ed beatam Vitam tHnC INHENIYE 5 gHARA0
idguod off bomins optimum 5 & habetur & :
Bernardus cpil’t. 18. Si enim,inquit,adhuc .3,5 Entes ini-
siar fides & defideriam 5 p;«xﬁwzev prqf%fju confummat
intellettus o amor: & inferius doger cognitionem &
deleétationem veritatis duo effe anima brachia, qui-
bus bearus Deum amplecticur , Co111prc11c11dirquc,
que fit jO!‘.gifil;{l),l‘lElLLIdD,illblill]itils & profundum.
Secundd, vifio Deinon cft Dei polleffio,quisenim
offidere dicatur domum aut pecuniasex co ‘[n‘n:CiSi':
quia illas vider2 beatitudo autem pofleflio clle debet.
Neque dicas vifionem Dei eilc pulﬁ'[ﬂoncm , quia
cum (it obieéti reprafentario, reddicur per illam ob-
jedtum pr:c["cna: Nam preefentia vealis per indiftantia
localem , cft maior quam prafentia illa intentionalis
tantdm & metaphorica , fed prefentia realis animz
cum Deo non eft polleffio , erzo neque prafentiain-
tentionalis eft poffcflio. Imdcum abftractiue cogno-
{citur Deus, tunc eft pu.ti'c;-.s intelleétui 5 quiaelle
PleL‘lchlu eft ccguofci,l'cd tuncnon Pu{ﬁdcmr,crgo
ad polliflionem non fufficic cognitio etiam intuiti-
ua,& intentionalis repriefc

Tertio; beaticudo formalis non eft illa tancum
pcrfcé‘cio radicalis , ex qua reliqua manant pcr[:cc'h'o—

1¢s beati,alioqui poffecactus aliquis primus effie bea-

ticudo , fed vifio cft duntaxat huinfmodi radix reli-
quarum perfedtionum;, ergo vifio non eft formalis
bearitudo. Imo illa non cft pofleffio Dei, quz non
reddit beatum proxime idoneurn ad gaudendum de
Deo, fed {ola vilio {ine amore, hocnon habet ; nemo
enim gauder de co quod non amat 5 ergo fola vifio
non reddic hominem bearum.

Dico tertid,formalis beatitudo effentialiter fita eft
in fola vifione immediata, & intuitiua Dei.

Primd cnim ita colligicur ex 1Lri})tum sToan. 17.
Hac eff wita erernave cognofcant te vermn Dewm , licet
caufzliter etiam propofitio illa Chrifti explicari poi-
fit, quafi dicat Chriftus id quod caufat vitam zter-
nam ¢ffe Fidem de Deo., & de Chrifto ip‘fo VL eum
locum interpretantur As brofius, Hilarius, 8& Ruper-
tus,certum tamen cit illum intelligi eciam poffe for-
maliter de beatirudine ipfa effentiali ve eum expli-
cant Anguftinus,Origenes, alijque plutesapud Tole-
tum & Maldonatum. Deinde illud quod promitrit
{eriptura ve meicedem , eft eflentialis beatitudo 5
promittitur autem vilio , Parer volo vt vbi ego fun,
& ills finr mecwm vt videant claritatem meam : qui dili-
git me dii{gc:zﬁr a Patremeo, ¢ manifcftabo eimne ipfum,

Secundd, idem afferunt frpt\ Patres ; vocant enim
aliqguande vifionem totam beatitudinem & mictce-
dem noftram. Concilium Francofordienfe epiff. ad
Epifcopos Hispanie dicitin ez firam cffe veram beati-
tudinem, & beatam zternitatem , Augu&iuus L1.de
Trinitate ¢. 8. tribuit vifion proprietates omnes bea-
ticadinis, Bafilius in conitit. Monastic. ¢. 19. Angelo-
tum thefanrum appellat fummi boni contemplario-
nem,Irenzus fib.4.cap.37. vocat pafticipationem Dei
videre Deum, & fiui eius bcnigniratc, & iterum vira
Zterna ex eo vnicuique prouenit quod videat Deunt,
quemadmodum enim videntes lumen intra lumen
funt & claritatem eius p::.rticipnnr,ﬁc qui vident Ded,
intra Deum funt,percipientes eius clatirarem, viuificac
autem eos claritas , percipiune ergo vitam qui videnr
Deum:Nazian.oratione in plagam grandinis lucem ap-
pellatomni luce maiorem, quz mentes omnes beatas
exceptura eft, & factura perpetuam cum tota Trini-
tate commixtionem : Hieronymus vocat eaminfini-
tam comnan'},_'& magnam felicitatem, Yeteres Philo-

o 1.

amatiur : &

At10.

aumanorum.

1

297

fophos nihil moror, quorum ea {ine dubio mens fuit,
cum dixerunt fola boni & pui.r:hu contemplatione
bearos homines effici de quo differitfzpe Placo. Men-
tem Atiftotelis perfpicere omnino licet s ex 10.Ethi-
corum €ap. 7. (7' 8, s
Tertio , Rationibus etiam probari potcﬁ, primam
habet S. Thomas /6. 4. contra gentes cap. 26. & hic
art.4. quia illa (ola hominis perfedtio eft tora beati-
tudo , qua fola eft poffeilio tora & affequunio {um-
mi bont,vifio fola hoc habet , ergo fole vifio eft tota
beaticudo. Maiorem conftatex halenus dickisefle
indubitatam 5 quia res externa {uppofito & nobis di-
ftinéka cuinfmodi eft Deus non poteft nobis ackn efle
bona, nifi per actualem polfeffioné fat noftra. Mino-
rem video probari 2 pluribus parum efficaciter quaz
difcutere non vacar; probatur ex his qua prenota-
bam tunc vera eft alicuins rei poﬁbz‘ho,quﬁdo ita no-
bisilla res eft prafens, & innoftra poteftate; vt om-
nes eius fructus & commoda pnfﬁmus percipere,quz
capi ex illa poffunt:per folam Dei vifionem ; Deus ita
cft prefens beato , & in cius poteftate, vt proximé
poffic percipere omnes fructus qui ex Deo percipi
pollunt , ergo vifio incuitiua Dei eft vera cius poffef=
fio. Probo minorem frudtus & commoda , qux pet-
cipiex Deo poflunt ; ifta tantum funtamor intenfifli-
mus,gaudium {uaniflimum , t[r;m‘fbxmario in Deumn,
Pcrf‘c:‘lio omnium potentiarum , quid enim aliud
commodi deriuari ex Deo polfer. Sed hec omnia po-
nuncur in beato pofita vifione Dei, ergo per vilionein
Deusita eft beato prafens ve peicipere poflic com-
modum omne,quod percipiex Deo poteft. Minorem
non cft difficile probare nam pofitd vifione ftatimin

voluntate fequitur amor {ummi boni, quia volintas

circa bonum illud claré vifum libera non eft,cam -
differentia volantatis , vt conftat ex morali, ﬁ'zF-‘~
ponat indifferentiam obiectinam: Siergo pulchrita=
do finita, & innumeris innéta impcrfcé‘tionibus de-
mentat {zpé homines,quomodo ‘mentes hominum ad
fe trahet pulchritudo illa i)lcnifﬁm:t 5 yiuerfaliffimas
infinita ? Deinde fequitar gandiim immenfiim ex vi=
fione.quia vbi eft })rmi'cnna, & amor nfiniti bone
ibi eft neceflario gaudium pecfectiffimuin proportio=
natum bono quod amatur ; 8 poffiderar vnde {Gau-
tatem pleniffimam gaudij beatifici Coniicir optiné
Auguftinusin Plalitum 26. Quale bonrm 5 onis bovs
bonum,unde omne bonuii, bonnm cui non addivir guid it
nifi ipfism bonim. Sinos deledant bona que non funt
per fe bona , qualis erit contemplatio incomimurabi=
iis bond. Sequitur deinde peifecta fimilivudo, Similes
enim ei evimus » quia idebimus eiim ficuts eff : beatus
yidelicet Deum videns toram participat Dei vitain;
que non eft alind quam mtellectio & amor ;denique
{equitur perfectio pleniffima potehtiarui omniu;
tim fpiritualium tim corporearum ; vt probari de-
bet gueii.;. : :

Alrera eriam probatio effe poreft ; quia vifio Dei
eft vera fruitio & delectatio canfalis ipfius Dei:Quod
probo ; fruitio alicuius obiedt delectabilis 5 & vt
communiter dici folet voluptas & delectatio in coms
muni fignificatione, femper eft perceptio experimen-
talis totius {uanitaris , & deleCtabilitatis qua eft in
obictto , quod inductione omnium fenfunin proba-
bam initio queitionis , & confirmari poteft 3 contra=
ria de dolore , cufn enim comburor dolorem a?PCJ[O
id quod fentio in manu, {ed vifio Dei obiect pul-
cherrimi & iucundiffimi eft experimemalis PcfccPtio
totius pulchritudinis ; fuauitatis , infinitatis qua funt
in Deo , hic enim eft quafi vifus , gaftus, tactus ob-
ieéti infinire deletabilis; caufat enim voluptatem
media fui cognitione , ficut cibus media {enfatione
guftus, odor medi fenfatione olfacius ; ergo illa eft
beatitudo.

Pp Ad

Rationss.

Alietd
probarios




Solutho
dabitatio=
AU,

Plenitudo
bonorum,

298 Dilp.]. De A& Hum.Quef(t. I11.Seét. 1.

Ad primam Befp. quod beatitudo apud Sanétos
Patres fumi Lzpé {oler pro ftatu beatorum , provtin-
cludit beatitudinem rim eflentialem , tim acciden-
talem : ynde mirum non cft qued vifioni adiungant
amorem,qui ex vifione fequitur connataraliter, & ¢t
veram complementum beatitudinis.

Ad fecundam Refp. folam vifionem auri non effe
illius poffeflionem, quia per folam vifionem eius,au-
rum non ita fic prafens videnti, vt deriuet in eum
omnia {i1a commoda , vifio autem Dei,facic Deum
ita prefentem beato, vt deriuet in eum omnia {ua
commoda: vnde vifio Dei pofleflio eft,non aurem
precise quia facit Deum prefentem, quod vnum ha-
bet prafentia localis, 8 cognitio abftradtiua.

Ad terriam Rt‘fp. illam perfectionem efle veram
beatitudinem, qua ita eft radix caererarum perfectio-
nuim, vt fit etiam actualis pofleflio Dei,quod non ha-
bee vilus actis primus,fed {ola vifio. Aliam autem il-
lam maiorem diftinguosilla non eft poffe(fio Dei,que
hominem non reddit proximé idoneum ad gauden-
dum de Deo ; neque radix eft illius quod immediaté
requiriturad gaudinm, concedo, {i autem fic radix il-
lius,nego. Vilio non eft caula gaudij nifi eriam amor
interueniat , {ed quia eft radix , & amoris , & gaudij
proprereaillifoli couenitrario adequata beacitudinis.

QVASTIO IIL
De Beatitudine accidentali.
S. Thom. q 4.

Xplicati ellentid tota beatitudinis cuius dixi ob-
_lectuin, rationeim genericam & [pecificd, fequun-
tur complementa eius accidentalia quz necellarid &
connaturaliter ex illa profluunt , folérque appellari
beatitudo aceidentalis , cumulus {Gilicer bonorum,
debitus ei quiDeum videndo poflidet: de hac autem
bonarum ‘plenitudine pronunciatum omnind eft ab
Yaia, non vidit oculies abfgue te, qus praparasts diligen-
tibuste: quod imitatus poftmodum Apoftolus ea
quz viderat eloqui nefciens , negar vidifle oculum,
andinifle aurem,in cor hominis aiccndiiﬁ‘,f]uwpmpa-
ranss Deres diligentibus fe,alias autem fuauirate illectus
memoriz iucundiflimz , verba inuenit noua & mag-
nifica quibus cam explicet fipra modum in fisblimitare
(inquit) eternum glorie pondws opevarur. Vbi hdbes ex-
ceflum fine menfura , fublimiratem impenetcabilem,
ztetnitatem & gloriz pondus, poteftque colligi tium
3 priori ex cius @anfis, thm A pofteriori ex effeétibus.
Caufz (unt tres omnind infinitze & {upra modum in
fublimitate. Prima eft infinita Dei magnificentia,
bonitas,mifericordia,& potsftas. Secundacft infinica
merita Chrifti Dominifanétiflime Virginis, & om-
nium amicoram Deixnimss enim honorificats fiunt,id eft
fupra omne meritum & cum excefla: Deinde finis
glori:r Dei,Chrifti Domini, Populus tuses Sion inffi om-
nes,germen px"mmtiam'f EL 5 DPIS MIATHHUM imedr i ad
glorificandum. A pofterioni verd ex triplici quogue
capite licet avgumentari. Primum , ex his quz in hac
eriam vita exhibet Deus officia & beneficia non {o-
lim amicis,fed etiam inimicis.Secundum ex laborum
magnitudine per quos peruenitur adillam requiem,
quas tamen negat Apoftolus condignas ¢ffe paffiones
buins temporss gdﬁimmmgloriam, MO ea omnia nihili
faciens appcllac momentanea & lenia, quod nullius
fint confiderationis ad hanc premiomm immen(ica-
tem. Teruia fir plenitudo perfeétilfima bonorum om-
nium replebimur enim in bongs domss Dei 'y de quibus
dicere pauca libet,renocari autem poflint ad quatuor
capita. Prima eft plcm’m do bonorum in intelleétu,
Secunda , plenitudo bonorum in voluntate. Tertia,
plenitudo bonerum in rcliquis porentijs. Quartaeft

plenitudobonerum in corpore, pofler autem quinto
loco numerari plenitudo externotum bofloru, de
quibus dicere non vacar,

SEcrieo kL

De Plenitudine bonorum intelleFaus beari,

i

Ocat illam Bernardus plenitudinemn lucis ,id eft,

{cientiz 5 quam in intellectu beati omninm pri-
mam accendit Deus. Dictum antem eft pleniflimé de
illa in 3. parte , cum egi de perfectionibus incelle-
¢tus Chyifti Domini , nunc oftendere illam & exhi- |
bere oculis fatis fit ac quzrere quotuplex inintel-
lectu beatorum omnium fic (cientia, & quanta perfe-
o eius fir.

Ratio dubitandi eft primd, quia fi prater vifionem
beatamaliz quogque ponantur fcientiz in beatis , fe-
quitur quod merita non adequaté premientur per
vifionem. Imo non appaxct quomodo illz non fine
otiofe,quomodo enim beatus per cognitionem ma-
tutinam creaturas atrineens in verbo,& Deum ipfum
videns intuitiué , indiget cognitione vct'pcr:inﬁ
qua Deum artingat mediaré ac imperfecte. Sienim
admirtitur in beatis {cientia abftradtina fimul cum F
intuitina, certe admitrenda erit etiam Fides obfcura,
cum coguitione illa ¢clara , non videtur di!}uu; elle
ratio.

Secundo, fi derurf{cientia huinfmodi ﬁapcm:lmr:tlis
f_xfinﬁl!h quz non f{it difcurfiua , debebit etiam dari
{cientia per difcurfum acquifita , ex his qua in Verbo
vident beati, ficut nos ex his qua Fide credimus
Theologiam noftram efformamus. Hoc autem abfur-
dum eft,quia fic dabitur progreflus infinitus in huiuf-
modi f{cienciis.

Tertio, i dantur huiufmodi fcientiz in bearis debet
etiam beatus {eruare in patria {cientiam illam ean-
dem quam habebat in via quod abfurdum eft , quia
vel ille qui habuit {Cientiam adhuc viator,eft dactios

—

Tripler
dubicaric,

- eo qui fuitindo@us , vel non eft doior : fieft do-

&ior, & tamen @quale duntaxat mericum habuit,
crgo beatirudo non rcfpondcr meritis ; plus enim
beatitudinis habet , quam habuerit meriti , cum alter
qui fuit indoctus habeat przmium meritis zquale:
fi autem ille qui doctus fuit in hac vita non eft do- 1
¢tior eo qui fuir indoctus, & equale meritum habuit
{equitur quod indoctus pramium maius habuic quam
fit mericus , vel quod alcer habuit minus premium :
quia ifte doctus minorem in przmium accepit {cien-
tiam quam alter; non enim accepir in premium {cien-
riam illam quam habuitin via. Imd quamuis ifte do-
&tus minus habuillet meriti,potuiffer tamen zqualem
habere beatitudinem (altem accidentalem.

Dico primd; in intelleftu cuinfliber beati criplex
fine dubio eft {cientia , vifio beata & intuitiualiei :
{cientia {upernaturalis & per fe infufa : (cientia deni-
que natgralis thm infufa per accidens , tim acquifita
in via; {unt etiam in quoliber beato dona Spiritus
Sancti qua pertinent ad intellectum : fides antem
Theologica: & Theologia etiam noftra qua Fide
niticur nen eft in beatis. Sex partes haber conclufio
breuiter duntaxat probandas.

Prima igitur perfectio beatorum in intellectu eft
clara,immmediata,& perfectayifio effenciz Dei , at-
tributorum & perfonalicatum , imd & creaturarum
plurivm tim poffibilium, tiim exiftentium : Exeipier
enim itlos lux omni luce maior, ( inquit Nazianz. orat.
in plagaim grandinis) ¢ fanéte Regiaque Trinitatispr-
vius sam s clariufgue collufiranits s totamgune [z cum tota
mente mifcentis rwzte»:plazria > guam ego Sfolam regnun
celorum puro. Deillins vifionis exiftentia , principiis,
obiecto,quiddirate;ac proprictatibus fusé dictum eft
i traflatu de Deo,

Conclule

mediata.

Secunda




De Fine A& uumﬂ’m

clledtus beati eft {cier

Scientia - Secunda perfectio in

infufa. perna turalis per {e infufa , quam in incelleétu C
admitcendam cfle sprobatum eft 5. paree, quia fcilic
magna cft Pu{m kLo res hlpu naturales non folimin
V._lbo L(!"nuil eIe, {ed ctiam in fe 1[!!1‘» Deinde non
ompnes beati jofcunt in Verbo myfteria omnia
gratiz, qua tamen conuenientiffimum eft, vt cogno-
h.n.L s CIZO fcientia mlmu..um lis. prater vilionem
illiseft cciam neceffaria.

Scientia . Tertia perfe@io cft fcientia qualibet naturalis

AL ctiamp{'riu:t;iﬂ-m, fic enim afferunt omnes Theolo-

gi, quia beacitudo que eft ftarus omnium bonoram
qucmuonc gnulwhus exigit bona omnia natura-
Ly m.mmt homini propria, cuiufmodi eft {cien
natoralis ; fi enim exigit ve corpora glouoLa,_mu,uﬂ.m
etiam naturalem habeant pult'lu‘irudincm,mul' o ma
gis exigit fummam anima pt.uu.cmmm quz confi-
ihc nuruﬂmummmcntl 1N Ornamentis,quas ctiam
fi habuic omnes Adamus in Paradifo, muled magis
illas in celo habent beati debitas ratione ftacus.
Denique fpecies & habitus nullo modo depend ’
2 phantafmatibus manent in anima feparata , ex illis
] autem omnes conflantur {cientiz , mtm manent
: fcientiz, quas tamen certum eft E nm ibus maculis
cxpmﬁ.nf omnind dni)m, qu’]LJ {funt o} piniones,du-
bia, errores , vnde omnino exigiium (11 id quod ma-
nee : in iis autem qui f{cies non habuere, illza
Deco 111fmmu1,t|._1,mu 1 perfectionem meritorum que
habuerunt.
1arta pe ifectio funt dona quatuor ‘)puuus San-
fpectant ad intelleétum , nit im
tellectus , confilium , quia illa maxime fa-
ciunt ad ornatumanima bearze ,mquclmbcmucncb
{dl‘iU J.LULH]L.\." n LLI‘ l'..‘“tl" .H] OUiLLlllen Ll(ltl ,LI}O
illa non fint omnind "ICLLIJ wia,quia effetus illorum
donorum p pr 11’1!!5 cft reddere hominem promprum
ad obediendum Jvlwm.i Santtos per vi ifionem aucem
home ton tan fit promprus, fed eriam mgc.lﬁm—
tur sad hanc cbedien i
Proph vtowm illa

lumt to- nomi

tiplex
tati

Dona Spi-
situsSanctt

iram {

Ty

in beatis; qua d, hcult.‘.a {o-
em fatis eft [cire quad
hoc fiad ]L‘Loph‘_u.un
rnitionis , in
ritas , ccrte
v ctiam 5. Thomas.
ab intelleétu beato fides
i dux eft; & lucerna lucens

Eies. :LJ*L' abfi
emini dubimm eile lm[( 13 pro-
nunciante Apoltolo, ﬂ*:aaf cumvenerit quod pe Jﬁmf,rr);
eff enacunbitur r/,"d!'if\':p aree eff, vinde Patres omn:-s,&
The ologi afferunt nallam in paciia offé Fidem , qua
tota in IuLc caleftis Terufalem o
oblcuritarem,licer en

nguitur proprer

1w illa fecandum pore ntiam ab-

{olutam efle poltitcam vifione,de potentiatamen or-

dinariaclt cum illainco npoflibi

{equscmquz.m Theologia etiam omuis aboleatur, cu-

ins nulluseft fllogilinusinquo premiffa falcem vna

| non fit de Fide,
fj:;ifio Dicofecundd; nullus in bearis reperisi p(mft er-
. arorg, TOBEqUE ig ignorantia proprié \l,u..,a.d omnis cortim
v cieptia puraelb;certa, & vocar ali qao'nu do puttﬁ

e comprehenfio.

0. Ratio cft ;, quinin ftatu bearicadinis nullam eric
malom,erroraut 8¢ i"l‘or"rria I
cuius conue: ragna ....1]a funt ; hcar ergo dolor,
quia malumeft volunais , abeft proxius abeariradi-
e, ita & error. Neque dicas errare pci e
intelleum qui poteft¥ti conieduris ; beatiautem

circafecsera COlOl'l n & circafurura vri pellant con-

1 issergo videntus eu(u;;o ffe.Refpienim beatos

= nencognofcunt ¢ J.J;nl T nunquam pre-
bere adentim omnind firmum > fed tantdm probabi-

Tom. 1.

tlfe

. Vnde neceflarid

Tlmu!agia

jue ftacui s.h'-

L‘C‘J‘li mc:

eati

nanoruny; 260

rnis hoc le'ﬂ
feli= s}nr\d u.‘h(.,.uu Certum omnin

- Cum ¢nim hoc 'l‘”nm_u[ a vol Jl‘E‘Wcm.lumuf
rectiflima elt , nun 1quaIm illa 'm},C]l.{\lL alind iudic
quim guod fecundum' prudentiam ferri poceft
demque de ignorantia ratio eft;qaia illa'prove
ficat ¢ 1 tiun habicualis, tum actualis,
eft duy C caremtiall cognitioniss
quz alicui perfona non debetur ratione ftatus in quo
eft , alera fignificar carentiam cognitionis alicnins
qua alicui deberur ad conuenientem illius farum :
primum genus ignorantiz {ine dubio eft in beatis,
non autem fecundum , quia nullam habent ignoran-
tiam eorum ‘quorum {cientia ‘eft conuenicns ftatui
beato. Eft igitur {cientia illa beatorim, omnis imper-
fectionis expers, & eain voc mpul : comprehenfio-
nmp' obitS.T homas,quia illa fignificare rk)uﬁ Ac=
quifitionem alicuius rei defider: l[..l? vifio antem efk
terminus pu

Ad primam l‘ii'ii“. merita fandtorum "I.L{‘L‘L]i"‘t:‘
premiari per vifionem beatam tanquam per pramii
ellentiale,non autem tanquamper premium adequias
tum eriam accidentaliter , ‘xl.uqm fequerecarnullam
dari debere gloriam corpori, Neque otiof propeerea
erunt hiz cientiz, quia licée cadem cognofcant obie-
¢ta 111(1[(‘5,”111.1 {ub diuerfo tamen lumine ConnoEulnt.
Scientia tiua & ¢ i*-rlul.:,.ur.‘ non fe inuicem ex-
cludun naturalicer,quia funt amba certe,ac cuiden~
vifio autem & Fides fe inuicem naturaliter exclu=
dunt ; quia carum yna eL nidens eft, altera ineuidens,

Ad { {p. probabile mihi \lmuqe‘od
detur in En..m.umu 2 quadam difcurfiua & acqui-
fita ex his qua beati videntin verbor, que fundetur
codem m udo in vifione beata,quo Theologia noftra
nunut}h.r,\lLu-l beari non vident decreta l) ilibera,
neque omies creaturas Nefeiat v.o .g. S.Petruste elle
Pude tinatum, & feiatnominem faluari nifi predeti-
{tinatum , certé cum videt te in cazlum ingredi, non
video quare non coneludar te reuerd hull( praedefti-
natum. Neque pr optereac labitur in huinfmodifcien-
tiis infinicus P wam.b, v L‘Obl}Clt‘ Suares, quia pra-
mifle qua cum vifione habent connexionem , vel
non funu itz , vel fi fint infinite , progreflus ille
infinitns non €ft vidolus , q iia fub qualibet maiori
vniuerfali Polh nt contineri minores,S¢ conclufiones
pa articulares infinite , tunc autem tantm progreflus
infinicns vitiolus eft , quando vna reflexio ex altera
1{'L1'.!I[U‘;‘)l>x hzc ex

Ad tereiam Refp.il

10,

{1toni=
".Ih'“

1tia m[uu tia

1t

Tes, v

fecundam R

altera.

lum hominem quieftin hacvira,
doctus , non fui)u:;u'c in {Cientia naturali hominem
qui fuit nﬂpcurm quia fuxta meriti qmnrlralelu ch-
felre funt i be SICJLUU.L naturales, arque ita ille
{cientie natarales qua habenturin viz,non funt veiles
nifi ad i

a1 recke iis vearis: fint ergo beati duo
'r‘ml'l]ls u-um,le'us um alter fuerit do Ltus, alter fue-
Tit 111& octus,equalem ambo habebunt in ceelo {cien-
tiam naturalem: neque tamen vel indoctus pm:mmm
habueric merito (o maius , vel dodtus premium ha-
buerit fuo merico minus , qm L perac ide

nsclt quod

{\1“]‘[1.1“11 lildﬂl ll.“ul‘]lClll l)llLla hﬂhl!(ll[ 3 qu..lJl] AL~ 7

cepruruser qtcu.un {i. eamnon habuiffer, vnde faltem
vistualiter ifl am 1c(.1131t in i‘ﬁro,mm. 1§

SeeEre - LL

De plenitudine bonorum voluntatis beate;
E) Oft intelleGtum beati , cuius opulentla, mphcm

huius radi ij lxunmp.mo ety icquitur voluntas
efus, tr 1pllu qu oquc 1}:! ‘ndida lumine: Prmmum om-
nium fic .’u'.*.or tim bencuolentia, tlun Lonmpdcnnr
saudium & farieras defideriorum. Ter-
tium rectitado & perfedta Jmpecmbmtas.

i

= pPm 2 §.

Solutio

trinm difs
ficultatum,




300 Difpl. De A& Hum. QuattIIL.Seét 11
§

seatus perfecte ac diftinéte prafentem Deum
; s

el inilla pleniffima luce gloriz, poftquan alpirauit dies
Amor beatorum erga Deum qualis , & S¢ inclinate funt vmbrae noctium ; haber videlicet il
quantus [ir. lum prafentem , & fub vmbra illius fedens quem diy

N primis igitur infpiciendum eft nobis incendium
illud feruenciflimi amoris , quo arder voluntas to-
to circunfufa lumine Dei claré vifi, & quaerendum,
an beati Pc-rlbdllﬂm& Deum ament , an neceflarid
ament , 4n €L amor fgecic differac ab illo amore

quo Deum amatuntin via.

Ratio enim dubitandi primd eft quia,ille qui Deum
videtr poflet {cire {& amiffurum pofted vifionem, &
in @ternum damnatum isi , tunc }JOSK‘.E Deum non
amare , poflet enim odio habere pacnam fuam, & au-
thorem illius Deum. Imd poflet beatus habere indi-
cium illud erroneum fe peccaturum nifi ceffer ab
amore Dei , tunc ceflare ab amore poterit , ergo bea-
tus non amar neceflario Deum. Deus pracipiat beato
vt cefler ab amore & voluntatem eius eleuce eodem
tempore vt ceflet, tunc non eft dubium , quin ceffa-
ie libere poffit ab co amore.

Secundd , fi beatus neceflario non autem libere
Deum amat, {equitur illum neceffitari ad faciendun
{‘cmpcr quod optimum eft, & quod maxime Deo pla-
cet;, hoc autem alias oftenfum eft falfum effe; quia
Chriftus non neceflicabatur ad faciendum femper
optimum , ergo beati nonneceflicantur ad amandum
Deum. Probatur maior , nam ficur amare Deum eft
velle Deo bonun, id eft quod ipfi placet, fic perfe-
&iffimé amare Deum eft bonum perfectiflimum Deo
velle , beati necellariv Denm amant perfectiflimé;er-
go volunt etiam neceflario quidquid maximé¢ Deo
placet.

Tertid , poficd vifione beatd poteft Deus negare
beato concatfum ad amandum fupernaturaliter, tunc
voluntas beata, vel ab omniamore ceffaret , vel pro-
rumperet in amorem naturalem , primum videtur ab-
{urdum, quia voluntas impedito amore facere faltem
deberer totum quod facere non impedirerur, (i:};i'o--
impediri ab amore naturali. Sed
turillam non amaturam tunc na-
turaliter,quia ille amor non eft naturalis qui L.ulmrtif
ex cognitione fupernaturali , & habet idem motinum
zimm'ia !hp(:mammijs,jﬂe amort beari videntis Deum
fequercrur ex cognitione {upernaturali, cuius etiam
folius motiuum tunc veluntati proponeretut , €rgo
amor in quem tUNC Prorumperer non effec natu mlij;
pr;cf( ftiin cum amor naturalis non diftinguatur a {u-
pernaturali, nifi quia yni przlucer cognirio naturalis,
alteri cognitio {hpcrn:tnl{;ll[s.
osviderur ob eandem canfam quod amor vize
fpccic differt ab amore purl‘ja.‘,lmm ided amor natura-
Lis fpecie differt ab amore {upernaturali,quia cognitio
quz ipfi prelucet, {pecie differt 2 cognitione qua
przlucer alteri. Sed cognitio qua- prelucet amori
beatifico {pecie differt a cognitione Fidei qua pralu-
cet amori viatoris, ergo amor beatificus (pecie differt
ab amore viatorum.

Dico primo, voluntas beati Deum amat feruenti
fimo amore timbeneuolentiz , tim concupifcentiz:
neque ad amandum libera eft,fed amat neceffario, ne-
cefi:rate ram {pecificationis tiin exercitij : viderur au-

robabilius quod amor ille non differt {pecie ab

noautem il

aliunde t

temn |
amore via.

rima pars de exiftentia & perfectione amoris bea-
torum facilé probatur,quia ibiamor eft feruentifli-
mus, vbi omnes reperiuntar caufz perfedtiflimi amo-
tis,& omnes cius cffectus, omniavers illius impedi-
menta procul abfunc : in beatis caufz emnes amoris
seperiuntur , nam ille {unt cognitio boni & pulchri
prafentia,bencyolentia, concordia, beneficentiacog-

ante defiderauerar , fructus eius deguftar cum eximis,
{uauitate,benenolériam Dei « rga {e maximam experi-
tur,quia totus repletur de illo,qui eftei plenitndo Jy-
cisymulticudo pacis,lecuricas gL‘LgL‘]]]L_z[\x_.,lygvirquc e

men {uam feriptum in libro vitz , acin ipfo corde
Dei,vt merico dicar : Ego dileito meo & adme conuerfiy
s b J

eirs 3 nec deeft concordia voluntatum , cum Deys re-

4 (o AER % e R ‘ ;
pleat in bonis _ddmuuuh beati, & appetitum eiug
TeReuiRept Pals, Aaans :
expl Beneficentia denique tanta vt Deum dicere
poﬂ un. Effectus amoris tres enumer taS

Dim]_vlio vnio ; ecftafis , zelus quos in beatis reperiri
declarac o'r\rilnt“ Leflius /6. 2. :-icﬁs/zzmo bono cap. 12,
amoris anpcd_imtlnll nulla funt in beatis ignoran-
tia, concupifcentia , malicia quas abolet lux conti-
nua, gratiaimmenfa,fanéticas pertecta.

Confirm. deinde optimi ratione quam habet Aug,
lib.de moribus Eccleliz e.3. Beatus guantum existimo,
(inquit ) wee ille dici potest , qusi non habet guod amat,
gualecungue [it : nec gui haber quod amat i noxinm [it;
nec gui habet gitod non amat eriam [ optimum [ft , quar-
Emn/ reftat jt video vbi beata *./'itf J'nucmCi :qilc;u,
cum id quod eft hominis optimum , & amatur & ha-
betar, quia [cilicet bonum qualecunque fit , fi non
amatur , appetitum non fatiat acque aded non reddic
hominem beatum.

Secunda pars de amoris illius neceflicate n gatur
a Scoto, Gabriele , Ochamo , p:‘nbntu:' tem com-
muniter, quia voluntas egredi non pu:uﬁ; extra to-
tam laticudinein obiedi ful adequati , fed fi volunta
beari ceffare vellet ab amore Dei claré vifi egredere-
tur extra rotam beatitndinem obiedti fui, nam in Deo
totum & perfeiffimum bonum eft , ergo voluntas
beati non poteft velle ceflare abamore. Deinde vo-
luntas nunquam ceflare poteft ab amore boni, nifi
quando ‘tppruhrndit :11iq‘\rml malum in eo amore ac
obieéto eius, vel impedimentum aliquod maioris bo-
ni,fed beatus apprehendere non poteft malum vllum
in amore Dei vel in iplo Deo, neque impedimentum
maioris boni, ergo beatus non poteft velle ceflare ab
amotre. Denique quo maius & perfectius eft bonum,
quod proponitur voluntati co illud eft Pn[c:‘.riuszd

tirhendam voluntatem,fi clare })[UP(:11;LHIL',[EJ Deus

i e \
eft fummum ac pleniflimum bonum , ergo Deus clare
cognicus voluntatem aded potenter trahic , vrilla

ratur neceflario inamorem. A priori ergo ratio eft,
quia libertas & indifferentia voluntatis {upponit

o

rentiam obiedtinam ,id

{L‘mp'c[ in intelledtu indif
eft tunc {olum voluncas amare poteft aliquod cbie-
&um , vel illud non amare , quando intellectus pro=
ponit voluntati aliquid in obicto amabile , & ali-
quid non amabile , fed vifio beati, non proponit
aliquid amabile , & aliquid non amabile in Deo,
ergo circa illum amorem nullam haber voluntas in-
differentiam.

Tertia pars . quz negat diftinétionem fpecificant
amoris [.m.nia: ab amore viz probabilis tantum efty *
negatfirque 4 pluribus relatis , in zraftan de Cha-
ritate.

Ratio tamen cft , quia illi duo amores non habent
diverfa motiua formalia ! cognitio cnim vie , &
cognitio patriz diuerfas non proponunt voluntati
amabilitates obiecti , cognitio enim conditio tai-
tum eft , non autem  formalis ratio amandi. Deinde
fideftrueretur in homine beato tota charitas , quam
habuit in via , deftrueretur etiam tota g 12, qudnt
multi etiam negant diftingui 2 charitate , dcnit]ulc
falso dixiffer Apoftolus s guod charitas niiguam extes

ditled de his alibi fufins.
' Ad




tegef:
55

afdent |
el ot

golutio

dubitatio= fe pofted damnatu

num.

Gavdigm

quid fit,

Triplex
dubiatio.

Ad primam Refp. eum qui wdcrgt Deum, & {ciret
miri , non ceflaturum tamen ab
amofe , neque po{iﬁ ab co ccﬂfarc » quia infinita illa
bonitas clare vifa, necellarid femper voluntarem ad
{e raperct,neque vlla Poifg’t apparere in €a ratio mnl_l,
nam quamuis in illo cﬂcrfh} appareret aliqua ratio
mali, quia videns Deum , videret claré hoc 1}1.1111111,
non habere caufam nift fummé bonam , poflet ergo
ille tuncodifle fuum malud, fed nego quod propre-
rea odiffer authorem illius mali : {i beatus haberet er-
soneum illud iudicium , quod peccaret mnand&o
Deuam, non poflet tamen non amare, quamuis }}OHCE
velle non amare, quod fatis ellet ad vitandum pecca-
tum. Denique fi Deus praciperet beato vt ceffaret
ab.amore;non pofler tamen ceifare , neqae peccasct,
quia hoc non effec illi liberum : fi autem elenarec
voluntatem ad eam ceffationem , ceflarer dininicis,
non autem naturaliter , dixi enim voluntatem non
elfe nataralicer liberam ad amandum Deum.

Ad fecundam Refp.ex his que dixi 3. parse;quomo-
do Chriftus neceflicetur gd-faciendum optimum, ne-
gando beatos ad hoc neceffitari , quia licet beati ne-
ceflitentur ad amandum Deum’, non tamen neceffi-
tantur ad amanda perfectiffima illinus bona quz non
faciunt ad perfectionem eius intrin fecam , qui perfe-
Ekiflime Deum amat ,-vultﬁ'u‘.pcr quod cft oprimi in
ordine ad perfectionem eius inctrinfecd, fed hac alias.

Ad tertiam Refp. pofle Deum auferre concurlum
ad amorem {upernaturalem pofita vifione,tunc antem
cerzum mihi eft quod bearus non erumperet in amo-
rem naturalem , (1 nullam fimul cum vifione habere

cognitionem naturalem, fi aurem haberet cognitio-
nem naturalem fimul cum vifione , tunc enmperet
in amorem proportionatum itli cognirioni11;1rm;111'.

Adquarcam Refp. amorem fupernaturalem fpecie
differre ab amore naturali, quia ynushaber cognitio-
ucmpi:ﬂuccnrcm in ordine lhpcriori,aliusin otdine
inferiori ; cognitio enim naturalis proponic volun-
tati amabilitatem in {uperioriordine prociusindebi-
to , cognitio naturalis proponit amabilicacem in or-
dine inferiori debiro natura. Cognitio autem fuper-
naturalis qua habetur in via Pmponir amabilitatem
s {uperioris, cum amabilite quam pro-
ponit cognitio patrie , quia vtraque cognitio eft fu-
pernacuralls.

ciufdem ordi

i
Gaudinm bearificwm quale ac quantum fit.

Efinitur vt ﬁl:PE' dixi gandium vniuerfim, vitalis

quadam dulcedo & quies ;u;»i:c[ltus in bono
pofleflo & amato , el enim verns aétus voluntatis,
non autem vt Scotus voluit fola paffie. Ad iliud auté
neceflaria {unt eria, bonum iPﬁuu pm:f‘cns & ;‘Ulli‘f-
Ihm,l.)oﬂ;:fﬁo illius boni,& eius amot ; ficut in guftu
v. gi. & in qualibet volupeate fenfuum exponi facile
poteft, fi enim vnum ex illis defit , iam defincreile
gandium. Beatorum crgo gandinm,yvt intelligatur,tria
quayi poffunt,exiftentia eins, & neceflitas,obiectum
& pertedtio, verum feilicer neceffario gaudeant , qua
de re gaudeant,& quam plené gaudeant. :

Ratio enim dubitandi eft primo, quia nullum bo-
num neceflitac voluntatem, nifi fic fummum & infi-
tum bonum : beatus gauder de vifione quz bonum
finitum eft,erzo non neceflario gaudet.

Secundo,id de quo beatus immediate gaudet, non
eft iple Deus y quia Deus non eft immediaré bonus
voluntatl, cul non ynicur immediace , Deus non vni-
tur voluntari nifi medid vifione , nec eft immediaté
illi fe 1pfo bonus , ergo Deus non eft immediaté ob-
iectum gaudij beatoruim. Confirm. 3 pari, quia dam-
natinon toftantur de Deo , fed de peenisa Deo illa-

Tom, I,

De Fine A &uum humanorum.

301

tis , ergo fimilicer beati non ¢ andent de Deo , fed de
bonis qua ab iplo recipiunt. :

Tertiv,neque beati g:u:;dcu:1'=.1uuu11':1tc poflunt de
yiltone Det, quia 1 g.\.ud:r(.‘nr de vilione ]_?('i,dcbc; et
ipfa Dei vifio ab eis cognolci. Hoc eft abiurdum, vel
cnim 1llam cognolcunt per cognitionem diftinétam,
vel per eandeii: , non primdim quia umltipli\:urcntyr
in beato cognitiones , neque vifio Dei !iu‘nduns cEL‘r
ad beatitudinem : non fecundum,quia fepe oftenfum
eft elfe impoflibile vt vifio tendat in feipfam. Imo
ficut deledeari PLJ[‘CH.‘ aliquis de re turpi, quam mente
cogitat,licer non deleétetur de cogiratione fic bea-
tus poteft deleckari de re honeftiflima , nempe Deo,
licet non delectetur de vilione.

Dico fecundd, repegitur neceffarid in beatis om-
nibus gandium fequens amorem tim amicitiz tm
concupif@entiz : cuius obiettum immediatum nec eft
{olus [)L‘Lls,tl{.‘quc {ola vifio Dei, fed ytrumque fimul:
cftque gaudium illud ita plenum, & perfectum, vt
noncompatiacur naturaliter yllam Prorﬂrs trifticiam.

Prima pars explicans exiftentiam & neceflitatem
gaudij haius probata olim eft iz morali, prxibrtim ex
Philofopho /. 1. Ethicornm ¢. 7. Ex omnibus canfis
circumftantijs , & effeétibus veri dij, qua repe-
riuntur in beatis pleniffima,& pertectiflima poflent-
que Innumera proterri. Primo, ex icripmris g rcp;’ff.-é—
oy enimy in bonis domus tue @ Fluminis impetus lati-
ficat cinitarem Dei ; fatiabor cum apparucrir gloria
tua yvel vt Hebrza legunt: fatieras gandiorwm cum
wultn two. Apud Iaiam eimitatss ipfins noen eff gan=
di!ﬁia;',(lpu;! Teremiam, hereditas letirie + alids dicuntuc
beati torrente vo]ul‘t.‘:tm porari, alias declinarur {u-
per eos flunius pacis, 8¢ quaﬁ torrens inundans glo-
ria yalids ingredi iubentur in gaudium Diomini, eo
quod nihil it in loco vbi habitant,quod materia non
{ic gaudij fuauiffimi , cui eclam in fe capiendo non
{int pares. :

Sccundd , mirabilia funt qua de hac letivia tra-
dunt Sancti Pacres,prafertim Chryloft. i c.42. Ifuie.
Anguft, tratt.2 5. in Loannem, & feepe alibi , vt poftea
conftabit.

Tertio , apertiflima ratio eft ;. quia vbi reperiuntur
tria qua maximi gandij elle po[lun[ caul® , ib1 gau-
dium etiam reperiri necefle eft: in beatis videntibus
& amantibus Deum tria illa reperiuncur, obicctum
videlicetiquod cft omne bonum, perfectacius potlef-
fio, amot perfediflimus 5 ergo in beatis gaudinm eft
ctiam plenilfunum. Tria illa fine dubio fint ex qui-
bus tota emanat gaudij {uanitas , Deus quantum bo-
num fit, {epé dixi,aut potitis nunquam dixinec di-
cere potui alind quam quod ipfe eft omne bonum.
Vifio v dixi perceptio eft experimentalis totius fua-
uitatis dinin,dtque adeo pcrfat‘.tiETum }1011%1]]0 tan-
ti boni: amoris quantus fic_ fernor nuper expofui,
quidni ergo totus beatus liquefeatin gaudia? quidni
totus fit gaudium & dulcedo, tant puircﬂ-ot & ama-
tor boniz

Secunda pats de obiccto immediato illius gaudij,
quod nec eftfola vifio vt arbicratur Durandus : nee
{olus Deus vt tenent Caictanus , Curiel , Lefius,
fed Deus vilus , id eft Deus & vifio , vt recté docent
Suarez, \{:1[&14&5 » Conink , Salas, Conradus , pro-
baturque ; quia illud et obicGum gaudij beatifici,
quod beatus amat amore concupilcentiz , {ed per
amorem concupifcentix, non amat (olum Deum, fed
etiam viflonem ; neque folam vifionem » {ed r:l:iavm
Deum , igitur obiectum gaudij beatifici neque {o-
lus eft Deus, neque fola vifio. Probatur minor,
pet amorem concupifcentiz amat beatus D_eum, non
prove cftin fe bonus , fed prove eftbonus Jpﬁl“e.{Lc‘),
{ed non et bonus beato nifi per yifionem , qua fola
eft coniunctio Dei bonicuin beato ; ergo per amo-

P P 3 Lem

Conclufie
crimem=
bris.

Exiftentia
gaudij
beatifici,

Qup dere
fit hoc
Gaudiue

i e G




302 Difp.]. De A&. Hum Quz{tIIT Se& 11

rem concupifcentiz beatus non amac Deum {olum
fed etiam vifienem. Deinde patet

entiz diltinguitur A gaudio

quod gaudium fe-

quens amorem concup
quud I‘Ezqu;mg amorem benenolentiz, non di
retur autem fi g.\.u;‘i('rct de {folo Deo.

Aliunde verd quod gaudeat eriam beatus _dc i}ﬁb
Deo lwmbzuur quia, gaudium beal ihcum refpondet
{_j-'c:', gaudérque deillo eodem obiccto, quod viator
{perat, {fed fpes immediate verfatur circa Deum, cum
virtus fit Theologica, ergo & gaudium. Deinde finis
(quoe,) & finis (qui,) fic fe habent, vt fepé monui, ve
neuter caulet fine alio , non enim duo {unt fines adz-
quati, {ed vnicus finis cuius , in beatis Dens eft finis,
( qui, ) vifio finis (quo ;) ergo beatus de veroque fi-
mul & indinifibiliter gauder,

Tertia pars de imo de immenfitate
illius gaudij, ex varijs capicibus probari poeeft , pri-
mum fit maenicudo boni poflefli & beato quod eft
iple Deus infinitum {cilicet bonum imo potius omne

Prima
conieétura
huiusgam

enitudine

dij.

bonum,quale bonum emnisboni bonum,vnde omne
bonum, vt dicebamn nuper ex Auguftino én P/ 26. fic
enim licer ratiocinari qud alignod bonum maius eft
& ctius,ed maius & per useft gaudium quod
ex co poteft percipi, Dens infinice perfeétum eft bo-
num s ergo gaudium quod ex e Deus potett parere
quando perfeéte poflidetur eft infinitum & quan-
tum imo maius quam vllus capere poflitbeatus,quod
colligi tiam optime poteft ex eo quod Deus poffe(~
{us eftin iplo Deo obie@um fundans infinitum gau-
dium quo Deus beatus eft ; percipit ergo beatus ex
co gaudinm quantum animus poteft capere , im-
menfum videlicer , [upra modum in {ublimitace, lon-
gitudine , latitadine , profunditare yndedicitur inrra
#n gandinm Domini tui.

Sccunda Alterum caputex quo colligere a.liquo modo li-
conieétu- - €€t > gaudij huius plenitudinem eft multitudo bono-
ta. rum de quibus gaudent beati. Primo enim, gaudent

de bonis omnibus Diuinis magis quiam de proprijs,

amant enim Deum magis quam fe ipfos , deinde gau-

dent de bonis omnium bearorum , a2quéac fi ellent

ipforum propria , quia illos amant vr fe iplos : Imd

de bonis humanitatis Chrifti , ac fantiflima ipfius
Macris,illum quippe amant vt Patrem, iftam dil}gml:
ytMatrem. Tertid; gaudent de omnibus malis 2 qui-

bus tuti & fecurifune , dele@acenim €S in primis

quod fupylicia inferni vitauerint in quibus merfos

tam mulros vident vt eximié defcribitur apud Hajam

C. 6. evit menfis ex menfe, & fabbatum ex fabbato ,
egredientur & videbunt cadanera wvirorum qHi prieuari-

LALL [INE in te , Verimnis eorum non morictiy s € agnis

ecrim pon extinguetyr, Quartd, deledtar eos mirifice
bonorum omnium congeries , vt habetur apud eun-

dem Iadam ¢. 6 1. Landabunt partem fitam > propter hoc

interra fua duplicia poffidebunt , lLetiria [empiterna erit

£is ¢c. externa videlicet bona quacunque deledtare

potlunt locus ampliffimus, pulchertimus , amaenifli-

mus, conlortium tot Angelorum & hominum qui

{unt emnes pulcherrimi , fanétiffimi, doctilimi ,
amiciflimi , beatii{'mi: bona corporis fanitas , pul-
chritudo, robur: voluptas omniwm {enfium quid-

quid enim oculos videndo poteft oble&taie , quid-

quid auribus fuaue, quidquid olfactui, gyltui, tactui

efle poteft incundum hoc vident, audiunt » olfaciunt

guftant, tangunt. Denique animibona ﬁ.pm enume-
rata,incredibilis gaudij dant materiam vnde proficen-

rar apud Ifaiam nuper citatum , gaundens Landebo in.

Domino , guia induit me veftimentis falutis 5 & indu-

mento inflitie circundedit me qafi [Ponfiom decoratum
Corona , % gudfi [Porfam ornatam maonilibus, Denigue
nihil plenins eos fatiac quam {ecutitas 8 zterniras il-
aded vt zternicateém totam Iinga~

2
lorum bonorum ,
Lis momepris PRECIPIant 5 & ponam opws eorsim in ve-

habent amiciffimum , non ex parte fua , quia omni

ritate,foedus fempiternum feriam eis, ve habetur eodem

0, colligitur fnauiras huios gaudij ex perfe-
Teffionis qua tenet beatus Deum , explicar
Philofophus /. 10, Ethicormn ¢, 4.

vbi fic differic i aliqua operatio-
ne, & quidem perfecta , volupeas. enim peficie
operationem non vt habitus , fed vt pullulans qui-
dam finis perinde irque pulchritudo in ijs qui vigent
ztate : id et volupraseft veluti paflio quadam jund,
ioni perfectx, eo modo quo pulchri-
optimum temperamentum & floremn
@tatiss opcm{io autem pe:rh.':'tz pmunrix cuinfliber
vOCatUr operatio potentia optime difpofite cirea id
quod et pulcherrimum eorum que ipliubijci[mtm,
v. g. perfectiflima operatic vifus eft operatio poren-
tiz villuz optimé difpofite circa optimam vifibile,
cui operationi neceflario iunctaeft voluptas,in omni
namgque {enfu volupras eft,&in mente, fimili modo,
Tucundiflima eft aurem illa voluptas que cft opera-
tio perfectiliima porentiz perfectiffime , quo enim
potentia eft perfectior , co maiorem habet volupra-
tem operatio eius perfectiffima ; cumigicur Dei vifio
{it operatio Perﬁ*utiﬁ]nm,ymtcnrix nobilifima, citca
obiectum preftantifimum non eft dubium, quinex
ea prodeat fuaniffima delectatio.

Quartum denique caput vnde cognofcicur gandij
huigs plenitudo eft, quia nullins triftitiz confortinm
naturaliter admireit, abfierger enim Dens omnein lacry-
mam ab oculis eormm - quia {Cilicer ranta eric fuauita
gaudij quo abundabunt beati , vt {enfum omnem
abforbear criftirie , ficut i proijciatur guttula fellis
in dolium Ambrofiz dulcifimz, cum enim circa
caudium aliquod maximum occupatur potentia, ni-
hil fupereft virium ve circa triftitiam occupari poiﬁt__
Adde quod nullam dolendi caufam beati habere pof-
fint , non enim illa effe poreft ex parte Dei quem

O1lC

@ 5.

omnis voluptas eftin

tuda fequit

abundant bono , non ex parte amicorum, quiaillos,
1 Deo exofi (unt habent etiam inimicos , i autem
funt amici, {ciunt cellura illis omnia in bonum. Adde
quod Dei voluntatem aded perfeété amat beatus , vt
cam pre alijs omnibus chariffimam & gratiffimam
habeat.

Non eft tamen dubium . quin poflit diuinitiis cum
tanto illo gaudio , etiam ingens {tare triftitia , quia
illa duo non opponuntur coneradié orie quando non
{funt ex eodein motiuo , & conftar quod in Chrifto
patiente fuerunt ambo fimul ; reijciendus enim el
omnino Canus qui ait Christum vr locum daret doloris
cobibiiffe gandisim beatificsum ad tempus , hoc enim el
demere Chrifto plenitudinem bearitudinis » (Iuod
viderur non carere temeritate , neque vlla rauo pro-
bat incompoflibilitarem omnimodam gaudij 5 & tit-
fticie. :

Ad primam Refp. voluntatem, liberam noneffe
circa bonum finitum, quando illud eft poflefiio in-
finiti & {ummi boni, cuiulimodi cft formalis beati-
tudo.

Ad Secundam Refp. volahratem beati yniri Deo

3 s - 11 ~ o O
immediacé , quamuis vaiacar illi medii vifione , quis

feilicer vifio eft ratio formalis vniendi > & ipla Ynios
ficut materia & forma vniuntur immediate , licét
vniantur media voione , & vidéo immediate F:u‘ic-
temn , quem video medid vifione, Neque bonumrt’lgf
argumentum a pari de damnatis qui non inunqh.lrF
dolent de Deo, fed de peenis ab eo inflictis , dilpart
tas enim eft , quia Deus immediare per g ipfum eff®
poteft bonus beato , non; poteft damnaro effe perlc
iplum immediate malus.

Ad rertiam Refp. necefle mnino effe ad comple-
mentum beatitudinis ve beatus reflexe cognoftat 1€

Terty
Conjel

[

contect
I

Vi dere !




[
|
|

ftia

el
|
|
|

lutio
ratie

videre Deum Cognoﬁ;at aurem per L‘oguiuonmp fii-
nerfam vt fpé probatum cft, vbi nego necellarias
reflexiones infinitas , non enim opus eft vt cognol-
cat beatus fias omnes cognitiones. Denique fateor
deleétari Poch aliquem de re turpi cogimyn,quin de-
le€etur de cogitatione , quaudo cogitatio noun eft
finis (quo) & c-oniun‘c’l:io cum re tm‘Pi " qmndo_uu-
tem cogitatio {ola efler tora eius Po![c{l]o & coniun-
&io cum ea, tunc deberet neceffario de vtraque fimul
delectari , quia res ﬂlppoﬁm &‘nobis diftinéta , efle
non poteft obicctum gaudij, nifi coniungarur cumeo
qui gaudet medid operatione aliquﬁ, quie Poﬂcﬂlo
eius fit.
§dil s
An & quomoda volunsas beati [it impeccabilss,

Oft amorem & gaudium, maxima fine dubio vo-

luntatis beace Pcrfcc’kio eft, nec peccare ynquam
nec poffe peccare,, quod male negatar ab Origene,
tanquam Carholicum dogma concilia definiunt, &
Parres afferunt , manifefta quoque probat ratio, t_{uia
perfectiffimus amor fuper omnia, quz Deo difpli-
cent fjue grauiter, fiue leniter cum omni prorius pec-
cato eft incompofﬁbllis »idedque oritur inCcmPol'ﬁ—
bilitas hec cum peccaro ex natura ipfa beatitudinis,
non autem ex fola Dei prouidentia impediente in
beatis omne peccatum , vt cenfuere Scotus & Ga-

briel.

prima du-  Ratio ergo dubitandi primd eft,quia licét omnino

bitatio.

conftet quod beatus peccare non potelt conferuan-
do beatitudinem, eo quod vifio & amor incompo(fi-
bilitatem habeant cum peccato; non videtur tamen
vllo modo pr’obari quod beatus non poffic incidere
in peccatum aliquod per quod priuetur beatirudine:
ficuti licét quilibet homo iuftus peccatum non poteft
committere , cum quo {tare poflic gratia, non eft ta-
men inpeccabilis » quia committere poreft peccatum
per quod excludatar ab co gratia, Vnde argumen-
tor tanc voluntas beati non erit impeccabilis fi tam
poffit incidere in peccarum per quod priuetur beati-
tudine, quam voluntas hominis iufti viatoris peccare
poteft peccato per quod gratia privetur , {ed beatus
@qué commictere poteft peccatum per quod excidat
A beatitudine, quam iuftus viator committere poteft
peccarum per quod excidar a gratia, ergo voluntas
beari non poteft dici elle impeccabilis , maior eni-
dens eft.

Minorem probare po[fumus efficaciter primo fic,
poteft Deus dicere beato , impero tibi pro die crafti-
na actum amoris , quem fi elicias cum cognitione in-
differenti quam daturus {um tibi, conferuabis beati-
tudinem, i antem non elicueris talem aétum amoris
excides 4 beacitudine , tunc poteric beatus non eli-
cere talem aétum amoris , & excidere a beatitudine,
€1go beatus committere potelt peccatum per quod
privetur beaticudine. Maior probatur poteft Deus
dicere homini vel Angelo qui prius non Elcrunt bea=
1 , przcipio tibi aCtum amoris in hoc inftanti, quem
fi non elicias peccabis , ficlicias , habebisin hocin-
ftanti beatitudinem , ergo poteft dicere homini bea-
to, impero tibi atum amoris quem fi non elicias
peceabis, fi elicias ; fernabis beatitudinem: probatux
confequentia in quaeft tota huins controuerfiz dif-
ficuleas , ided poteft homo. peccare in primo inftanti
quo accipit bearitudinemy, quia beatitudo eft pofte-
rior natura & dependens a tali operatione volunta-
tis, fed in fequentibus etiam inftantibus bearicudo
zque poteft effe pofterior natura, & dependens ab
operatione voluntatis, nam in primo initanti prop-
terea beatitudo eft dependens & polterior natura
cluz'un operatio, quia dicit Deus, (i elicias actum amo-
iis habebis beatitudinem , fed fimilicer volo Deum
dicere in fequentibus inftantibus, 6 elicueris actum

De Fine A&uum humanorum.

303

amoris feruabis beatitudinem s ergo in fequentibus
inftantibus beatitudo poteft efle pofterior natura,
quam operatio voluntaris , & ab ea pendere , ergo fi
poteft in primo inftanti aliquis vel peccare , vel ha-
bere beatitudinem , poteft etiam in inftantibus fe-
quentibus vel peccare, vel feruare beatitudinem,ergo
beatus peccare poref’c , & amittere beatitudinem.
Probatur fecundd eadem minor , nihil poteft tol-
lere libertatem ad ea qua ipfi opponuntur in €o in-
ftanti quo liberg habetur, fi enim eam rem potui non
habere, potui ctiam habere oppofitum ; amos v. g
opponitur odio , & tamen eo inftanti quo habeo li-
bere amorem Dei, poflum habere odium in fenfu di-
uifo, ergo fimiliter eo inftanti quo habeo vifionem
per actum liberum,pofftin etiam habere peccatum in
{enfu divifo ; volo enim Deum dicere,fi amaueris {er-
uabo tibi vifionem , quam auferam fi non amaueris.

bearitudo.

Ratio eft, quiacertum eft , quod beatus magis eft
impeccabilis, quam homo viaror qui haber gratiam,
fed fi beatus 9olfcr peccare peccato per quod excide-
ret A beatitudine, non effet magis impeccabilis, quam
viator , qui amittere poteft grariam i peccet , ergo
beatus non poteft peccare amittendo beatitudinem.
Quis enim Chriftum diceret effe impeccabilem fi
pollet committere peccatum, quo priuaretur ynione?
Neque dicas beatum elle magis impeccabilem quam
fit viator iuftus, quia ifte fecundum potentiam ordi-
nariam excidere poteft 4 gratia, beatus autem nacura~
liter excidere non poteft a gratia & a beatitudines
Contra enim argumentor, ille naturaliter excidere
poteft 3 gratia, qui ab ea zque potelt excidere, acille
qui acciperet in primo inftanti beatitudinem , fed
beatus cui Deus dicerer feruabis beatitudinem , fi
amaueris , amittes fi non amauetris, tam excidere po-
teft 3 gratia quam ille quiacciperet in primo inftanti
beatitudinem, ergo ille poﬂ%z criam naturaliter coms=
mittere peccatum. Quaro enim quale miraculum
Deus in eo faceret vt excideret gratia, nunquid vo-
luntatem eius eleuarer ad peccandum: ;

Preterea , vt voluntas operetur libere necefle eft,
¥t & parte reicareat omni impedimento quo infu-
perabiliter prohibeatur operari libere, fed quando
beatus habet vifionem , habet impedimentum pec=
cati, ergo tunc non poteft peecare. Dices bea-
tum tunc habiturum vifionem in pofteriori na=
turz, & dependenter ab operatione libera , ided~
que caretimpedimento peccati {ed contra, operar.i.a
voluntatis emper eft effentialiter Poﬂ:rzrior, qlﬂ;m
operatio intelletus , chmque prazfupponit fi prior
tempore fit quam illa ; vifio eft operatio incellectuss
ergo femper eft prior natura guam operatio folunta-
tatis ; fi prior tempore fuerit quam ilig, hic autem
vifio fupponitur effe prior tempore , quam fie opera-
tioifta voluntatis libera, ergo femper if}f} Vlﬁ? eric
prior quam operatio voluntatis, atque it implicabit
vt volunas peccet quando habet vifionemn. :

Dicg

Secundb, {altem yidetur quod (i fola in intellectu dsi“,“f“?“

effer vifio, Deus autem negaret voluntati concurfum e
* ad amorem , tunc beatus puﬂ'et peccare yifio enim

non habet incompoffibilitatem cum peccato fed fo-

lus amor; ergo nihil efler tunc'quod excludere Po!Tct

peccatum, .

Tertid , videtur quod vifio beata etiam feclush Tertadu-
gratia deberer excludere peccatum habituale fuppo- bizatics
fito quod illud prius fuiffet, probatur quia, vifio illa
cft aliquid nobilius quam gratia , ergo multd magis
{anctificare debet quam gratia ; vanio enim hypoftati
caexcluderet peccatum quodlibct setiam {1 non effet
gratia.

Dico tertid , voluntas beatiitaeft impeccabilis vt Impeccas
poftquam eft adepra vifionem Dei , nullum deinceps i’i}:::}:a
committere poflic peccatum , per qued deftruatur peage.




D

to, ex vi {olius vifionis etiain impedito

wullo modo peccare poteft ctiam per

poten .
L L cft,qu voluntas heatietiam feclufo amore,
ex vi folius vilionis determinatur ad vitanda ea om-
nia qua funt incompoflibilia,cum pesfectiffimo amo-
re ; fed peccatum quodlibet eft incompoflibile cum
amoreillo:ergo ex vi folius vilionis bearus haber im-

potentiam pecean 1i. Probatur maior, voluntas beati
non poreft naturaliter determin amorem , quin
decerminetur ad vitanda omnia que funt incompofli-
bilia,cum amore,fed per vifionem naturaliter inclina-
tur ad amorem incumpeﬂil‘)ilczl‘l Cum PECCALo , ergo
per vifionem voluntas determinatur ad vitandum
ommne peccatum.

Confirmat. quia , quicunque in aétu primo deter-
minatur ad :1ha1ucm alum fecundum , qui divinitds
impeditur, non poteft fe determinare ad aliquid op~
policum rali actui fecundo,v.g. quum‘c_: lapis impedi-
tur defcendere,non proprerea put(’l} alcendere:: ignis
fi prohibeatur calefacere nen propeerea frigefacic,fed
voluntas beati determinatur ad amorem,ergo fi ama-
re impediatur , non proptetca poterit {¢ determinare
ad peccarum,quod cft oppofitum amori.  Sed neque
pet potentiam abfolutam Dei fieri poteft vt voluntas
illa peccet , Deus enim vel moueretvoluntatem po-
ficivé ad peccatum, quod eft impium dicere,vel illam
fibi foli relinqueret, & ita determinata maneret ad
non peccandum.

Dico quinto, pofitd foli vifione in intellectu beati,
fine gracia fanckificante,vel charicate , non tollererur
necellario peccarum habituale , quod pxiusﬁliﬂi’tin
anima. Ita Suares, Medina, Salas, & alij communius
contra Valquem di/p.11. cap.10.

Ratio eft , quia peccatum habituale quod eft ma-
cula manens in anima propter peccatum pracerivum,
& non retractatum non poteft immc:diutccxpclli mfi
per aliquid , quod habeat immediatam oppofitionem
cum peccato, fed vifio beata non habet immedia-
tam oppolfitionem cum peccato habituali, ergoil
lud immediaté non poteft expelli per vifionem. Mi-
nort probatur,quia {ola retractatio peccati , & forma
fanétificans habent oppofitionem immediatam cum
peccaro,vifio nec eft recractatio peccati,quianon eft
actus voluntatis , nec forma f{anétificanscam non fic
in fubffantia iPﬁus‘ anime , ergo vifio non haber op-
pofitionem immediatam cum peccato.

Neque dicas vifionem bearam efle virtnalem retra-
<tarionem peccatt, vt viderur velle Valques, quia ni-
mirum hoiufmodi eft hzc vifio ve nifi Deus impedi-
ret ftatim voluntas retractaret peccatum , & necef*
fario tollerctur omnis conuerfio ad creaturam, fe-
(Illcl‘t:[l’ll'que Ulnﬂl‘lﬂodnl CDI]U(‘.‘rﬁD ﬂl{ DCU]U.

Sed contra, fi vifio eft retractatio virrualis oppofi~
ta peccato , quia ex ea fcqucrcmr retractatio fi non
impediretur voluntas agere , fequeretur cogitatio-
nem congruam Fidei , efle retractationem virtualem
& tollere peccatum , quamuis non fequererur vila
Contritio, nam fimiliter {i Deus nondencget concur-
fum, fequetur rerraétatio, confequens eft falfum,
ergo &id ex quo fequitur. Neque obftatquod ref-
pondet Vafques,ex illa cogitarione congrua retracta-

tionem fequi folum contingenter ,¢x vifione autem
fequi necellario,non obftar ( inguam) quia ided tan-
o cft recractario virtualis quia eft principium
cx juiter infallibilicer recractatio , fed cogira-

tio illa congrua hoc habet, ergo illa eft virrualis re-

tractatio ; quod autem altera effet libera, altera necefe

{aria , hoc non impedit quominus vnatam bené fit
conuerfio ad Deum quam altera.

Solutio . Adprimam in qua fateor granemelle difficultatem

triom du- A4€OVEme in contrariam fere fententiam Aexerit : &

birationtt. fimilisviderur illi alteri controuerfiz de humanicare

I1a

Peteatum
habitaale
non rolle~
zetur per
folam vi-
fionem,

tin yili

11O

1

1. De Aé.Hum. Quz

Chrifti vbi quaritur , verum illa portuerit Committers |
1 nem. Relpondeg
autem, pri _ x.m'() quod Deus im}m |
rarc Angelo poteft , ve eliciatactum amoris , quem fj
eliciat eodem inftanti recipiat primo beatitudinem
hoc enim nullaratio probat implicare. Sed nego ﬁm;
pofle, vt Deus Angelo iam habenti beatitudinem im-
peretactum amoris quem fi eliciar , feruec beatirudje
nem quam prius habuit, fi non eliciat , excidat ab illa
beatitudine , quia fic beatus vt oftendebam non eflec
magisimpeccabilis quam viator : & ratio difparitaris
inter primam collationem , & conferuationem bea- i
titudinis eft quia , quoties actus intellectus tempore
}Jta:CCﬂit actum voluntatis,eft etiam prior natura,ne-
que poteft efle dependens ab illo, hic vt fuppono vi-
lio eft prior tempore quam amor ille imperatus, ergo
eft etiam prior natura, Quando autem Angelus in
primo inftanti liber¢ operatur, & recipir in eo beati-
tudinem tunc vifio eft fimul tempore cum aétn amo-
TiSs &d]\o{kcrior tamen eft natura & abillo pender:
ex quﬂ_;us foluta eciam eft fecunda probatio in ea
enim {upponitur quod vifio conferuari poteft per
aétum amoris liberé po ﬁmm,quod negatum eft, quia
i vifio fuit prior tempore, neceffario eft prior natura
fiautem eft prior natura iam amor definit efle liber,
Ad fecundam Refp. fatis oftenfum effe vifionem
habere incompoflibilitatem , cum peccato commit-
tendo , qui fcilicet cum determinet voluntatem ad
amandum determinat eriam eam ad nihil ponendum
contrarium amori. Dixicum peccato committendo,
cum peccato enim commiflo non habet incompoffi-
bilicatem , cum neque fit recractatio neque forma
{anctificans. . "
Ad tertiam Refp.primo quidem valde dubium ef-
fe, verum vifio fit nobilior , quam gratia fanctificans,
probabiliorenim eft fententia negans , & quamuisef-
fee nobilior,non{equéretur proprerea quod expellere
deb(‘lt‘[p{‘cgz[uzﬂ\ nam vnio hypoftatica nobilior eft

peccatum per guod amitrerer vaio

-111 CONCEd

quam vifio, & tamen non {ufhcic ad faciendum for-
maliter be Non valeret igitur illa confequentia:
£

neque va

etiam alrera , quia vhio hypoftatica im-
portat fecum perfonalitatem diuinam qua (e ipfa ef
gratia fubftancialis, 8 ynguentumhumanitatis ynita;
hoc autem vifio non haber,

0 ol o o T 1

Religua perfeitiones anima beata. |
Reter plenitudinem illam bonorum in intellectu,
& voluntare beatis quatuor adhuc func ornaméta “;
beata anima, quibus mirabilicer completur tota cius
beatitudo primum eft habitus omnium virturum. Se-
cundum dotes. Tertium auscole,cx quibzrs. Qu
colligirur mirabilis pulchritudo {ponfz illius felicill
me:de vircutibus nihil eft necelle dicere;namillos fo-
litm habirus feruac beatus quorum actus exercere po=
teft cuiulmodi non funt Fides,8 Spes, de aliis tribus

dici poteft breuiffime.

[ PR
An & qnales fint dotes anims beate.
S. Thom. q.4. att: 3.

Lla munera qua [ponfus dat fponfe,quando folem-
Ene redditur marrimonium per traductionem fpon-
{2 in domum mariti, (dotis) nomine appellari folent;
vt habeturex )’ib.dﬂti(ﬁ.de Fure dﬂ’lﬂ-ﬂ‘:,propfl‘f‘ff‘ Clll?1
anima iugl‘(‘iﬁls in beatitudinem marrimoniwm mett-
todicatur anime illits cum agno , beati enim qui &
nuptias agni vocatifunt, tunc videlicet folemne f‘}t
matrimonium cum in palatium regis {ponfa induci-
tur,proptercadotes anima beatz Theologi appe Hlamt
ea munera , quz in illa folemnitate nupriarum ille |

accipiunt 4 [ponfo Chtifto , cum enimiponfusfi lo-
cupletiflimus , & {ponfam habear dilectifimam no;{l
e




—

|ttt
e

3 ik

et

De Fine A& uum

eft dubium,quin alllplim::1;11‘.1 quoque 1ili dotc_m pa-
zet cum id exigant cius honor, eius amor , & fpon
merita. Difficuleas igitur toraeft, verum f(?:zs ille
tres redté numerencur & Theologis,quanam ille fint,
& quid fignificent. : _

Dico primé y tres {unt dotes animz beate ,Iytﬁz_:n,
comprehenfio, dele€tatio , que lictr non ﬁ|_1[ .mq_md
diftinétum realiter a formali beatitudine ; formalirer
tamen illialiquid fuperaddunr. :

Prima: patis ratio eft quia,illud folum(dotem)hd-

Tre

Wf.:d?i:: mines vulgo appellant, quod non datur {ponfz ante
folemnitaté macrimonij,& verfacur Ci;C?.\mbﬁantinm
ipfam beatitudinis,{i ‘cn‘im datuim antei tucpr_,ﬂrrh;c
appellantur, fi non verfenturcirca fubftantiam beati-
tudinis » dona funt ad nuptizs non dotes , cum (dos)

appelletur id quo {ponfa in m: tomo fuftentatur:
{ed illa duntaxac eria reperiuntur in beacicudine ; nam
amoriam antea pr:ccclibmt stres ille igitur duntaxat
funt dotes vifio,comprchenfio, dele@atio,de quarum
tamen ﬁgniﬁcmione, non fatis conuenit inter docto-
res,vt fusé oftendit Vaflques difp. 17. cap, 1. mihi aliis
omiffis vius maxime placet Valentia guaff. 4.pare. 1.
cum quo. : . _
Ririih sk Secunda pars ﬁclcxphcatur & probatur, vilio qua-
plicatics . tenuscft vna ¢ dotibus noncftipfa formalis beaticu-
do,fed eftipfa vifio quatenus inducit farieratem quan-
dam appetitus ex co quod eft terminus Fidci,qua.j ha-
bita eft invia,nam {ubilla etiam ratione vifio fatiar
beatum,quarenus cogirat {e clare iam ca videre quo-
rum antei non habuic cognitionem nifi obfcuram,
* duxta id quod dicit Apoftolus , Fidemis nunc per fpe-
gulum in enigmate, tine antem facie,ad faciem. Nomine
(‘comprehenfionis Jnon fignificatus cognitio adequa-
ta Dei, que foli Deo propria eft , neque fignificatur
pofleflio ipla il_!mmi boni, fed ipfamet vifio & fruitio
Deiquarenus fatiat appetitum , ex eo quod fit terimi-
nus Speiy per quam beatus in hac vita tendebat in
fummum bonum vt illud tandem aliquando confe-
querctur, iuxta illnd Apoftoli , Siccurrite ve compre-
bendatis, Deledatio non eft abloluce gaudium beati-
ficum, fed fruitio quatenus eft cerminus amoris , quo
beatusin via tendebat ad fammum bonuia , vtilli
vairetur & in eo conquiclterer,

Dotes ergo appellantur ea ornamenta beatitudinis;
que {atiant appetitum ex co quod refpondeant Fidei;
Spei 5 Charitati qua fuerunt viz duces ad beati:
tudinem:

. Vil £
wAn & guales fint aureclz beatoriim,

;0,{:\0032‘[1 ] Omen(Aurcole) primus vlurpafle inuenitur Be-

da lib.de Tabernaculo cap. 6, vbimoraliter expli-
cat duplicem coronam menfz autex tabernaculi,
quarum alteram edirio vulgara reddit auream , alre-
tam quod eflet priore minor appellat Aureolanyinde
autem fignificat auresla communiter apud Doclores
gaudium quoddanm, & pramium peculiare de opere
aliquo eximio patrato in vita, coiufinodi cft martyrij
perpelfio; quaritnr ergo , vrrumin beatitudine pra-
mium aliquod fpeciale habeant ij qui heroicum ali-
quod victiitis opus fecerunt dum vinerent;fine an fint
aliqua in ceelis aureolz , deinde quale fit hoc pra-
mium , denique quotuplex fir aureola.

Dico fecundd , preerer cflentialem beatitudinem;
admittend quzdam etiam {unt aureole in quibuf
dambearis , quze partim funt in anis a,partimin cop-
Pore ipfius bcati,numcmntfxrquc merito tres Marty-
tm, Virginum » & Do&orum.

Conclufi
Eripartita,

E ¥ . <3 . . -
w:i:;:_‘“ Primam partem probant communiter T heologiex
T €ap. 14. Apacalypfeos vbi dicuntur Virgines canere

Tom. [,

1
{

umanorum,

Canticum,quod illis folis canere concell;
autem canrici noinine {pecialem Vi gint
tivam defignacam effe volunt Patres non -
wium effentiale beaticudinis , quod noneft folis pro-

prium Virginibus. Dicontur eriam habere nomen

Agni & Patris eius f'criptum in fi6tibus fiis, quod eft

fine dubio accidentale aliquod premiom , quod non

elt omnibus communc:difplicer autem Alcazar qui

de fidelibus omnibus interpretatur hunc locum | ex

quo tanien folo dodtrinam certiffimem de aureolis
delumpfiffe videncur Theologi. Deindeaflfentiuntur

etiam Sanéi Parres; Auguftinus lib. de fanéta Virgi-

hitate C.27. ait:¥irgines habituros gandianon gualiain

in pfo regno caterss non ¥y srginibis parata erwnt,fed 4 re-
Liguoruin ominm forte diftinéta. Idem afleric Hicrom,

lib.1.in Toninianmm £.2.5.2 prioti ratio cffe poteft quia

valde confentancum videtur vt ob eximia illa ope-

ra vircutam, ad quz patranda tanto robore am’mi

opus efbimpenfius ctiam in ceeld gaudeatur,quam de
aliis,ipfa enim difficulcas operis, anget dele@ationem
pofltquamtranfacto labore , folum fupereft gaudium
devidtoria, Tuxra ilud quod Nazianzenus {apienter
dj'xir:,:if]icm,gmxdiarum meliora efle viatica,

Secunda pars explicar quale premium fir aureola; Quale
eft enim in anima beati peculiare quoddam lamen a i
lumine glorie diftinétum,quo mens Viiginis illuftra~ 29
tur & cognofcit dignitatem eximiam patrati operis,
qmo ex lumine fuauiffimum gaudium emanat. In cor-
pore autem {pecialis quedam eft nota pulchritudinis,
per quam ab oninibas dignofcirur,& landatur,quihze
opera patrauit : fiue fic aliquid per moduin coronz
vt exiftimant aliqui apud Sotum , qui etiam lilia &
palmas collocat in beatorum manlus poft t‘c:i’ulﬁ-}
pra corpora,fiue aliquid nobis prorfus ignotum ;, non
poteft (ané illud effe folum lumen gloriz datum diz
uerfis titulis , alioqui non differrent ab aliis beatis.
Neque admodum placent illi charaleres fiimiled
charaéteribus illis quos aliqua imprimunt {acrathen=
ta,vt exiltimar Salas {ed fine vila probabilitate ; quo
autem dixi, fundamentum habere videtor in Apoca-
lypfi vbi affignatur Virginibiis Canticurid quad cft
gaudium nnim_a: » & nomen Dei ﬁiripmm in fi'_i:')“ti—
bus , quod relpondet corpori. :

Tertia pars numerum a fignans illarum autesia-
rum,colligitur ex Scripeuris nam Vikginibus fpeciale aures
illud premitim promuttittr in Citato loco Apocaly- T
pfis:& apud Ifaiam frequentiflimé, Ne dicar & urithus
lignum aridumego fiumseie. debent anterh fuille Virgi
nes confilio, & propofico,mente & corpbre; quénard
verd requifita fint ad virginitatem difputari {Glet . 4;
de Marcyribus dicitur ¢.7.Apocdlypleos quod Amithi
Sunt folis aibis,co palma in nanibus eovum « De Dodos
ribus habetur Dan.1 2. giod Gui ad Tistiviam brudinnt
multes fulgebunt in perpesnas aternivites. Deindt catic:
nibus etiam numeius hic probatut. Primam habet 8;
Thom.inz 4diff.49.¢.5.quia nonnifi excellenti victg=
riz redditur hac corona,triplex eft auterti nobilis vi=
Ctoriascarnis per Virginitatem,mundi pet Marrytium;
Diaboli per Do@rinam, Alerd eft quia tres ha victo-
riz tribus refpondent vigtuitibus diuinis ; Charicati
Martyrium,Fidei doc'toratus,sisei Virginitas, . ey

Dicesplures etianialios triumphos excogitari pofs

: ﬁ’,v.gl.paupcmm Euangelicorum quibus in Enangelic

prmmttitur Centupfum prater vitam 2rernam. ;
Relp. illos omnes triumphos reugean polead tres
vulgatos,vcl certé {1 non feuocentur ; non conuenice
illis aurcolz nomen prove commuirer viurpatur;
quamuis quodd ipfam rem mains forté preminm ha-
beant:nam V.g pauperes (piricu tres vt plurimum ha-
bent aureolas,cum ve plurimum Virgines {unt, & do-
Qors:-.s:comparari autem Mattyrio foler corum ftatus:

Q\'i §. IIL




306 Difp.1. De A& Hum. Qua(t.III Se&.1V.

gk

¥

Pulchvitudo Anime beate qualis , & quanta fit,

X hac tanta bonorum congerie , quz hactenus

Fe;;umcmui, exiftic fine dubio pulchri:udo exi-
mia beatarum animatum, in quibus mirabilirer pri-
marins ille radius Deitatis emicart , pulchritudo enim
tota corporum,cum {piricuum,collara pulchsitudine,
nullius eft momenti cum fit imperfectiflima, tantam-
que difter a pulchrirudine fpiricuum , quantum maila
illa luti,turpiffima , crafliflima , deformiffima diftara
pulcherrimo {plendore folis, quo enim magisaliquid
participat de perfectione,tanto magis etiam pasticeps
eft pulchricudinis,qua non eft aliud quam bonitas &
petfectio rei quatenus delectare poteft potentiam
cognofcentem : pulchritudo corporeaillaeft qua de-
leétat oculos videntium, fpiritualis decor oblectat
intellectum cogitantem, & intuentem. Prerer natu-
ralem ergo fpirmmlis animaz pnlchl‘itudiﬂ(‘m , viden-
dum obirereft quis cumulus pulchritudinis animg ac-
cedat ex beatitudine tim effentiali tim accidentali.

Dico tertio, pulchritudo anima, beate ita fupcmt
omne id quod cogirari a nobis vel dici poteft , vt ni-
hilominus ex triplici potiffimim capite perfectio cius
eximia poflit colligi. :

Primum fit {tatus iple beatitudinis , & amicitiz di-
uin#, in quo nullum animz beatz ornamentum deef-
fe poteft,quod ad eius perfectionem & amabilitatem
conferre aliquid poteft:pulchritudo autem maximum
ornamentum cft , & eximia perfettio eius in quo eft
cuimn per eam rapiatur corda in amorem rei pulchra:,
vnde dicicur effe Regnum fine {atellitio & militibus,
pacificum tamen femper, & fine pralio cuncta {uis le-
gibus regens,aded vt folis liceat cecis ighorare quan-
ta fit vispulchritudinis ad fubiicienda (ibi omnia.
Quantum igitur amantur beati 2 Deo & quantum
vult eos ab omnibus amari,tantum neceffe eft, vt de~
coris illis conferar, alioquinon effer in illis perfecta
beatitudo.

Secundum caput fit cumulusbonerum , & perfe-
¢tionum congeries quz {unt in anima beara: pulchri-
tudinem enim corpoream tria efficiunt , intcgriras
omnium ?arrium,congtuitas earum & propoitio,co-
loris {uauiras admixtam aliquam lucem habens. Pul-
chitudinem {piricuum cria fimiliter complent,integri-
tas feu plenitudo bonorum tiun in fubftancia ipfa
tim In potentiis, congruitas tanta & proportio vt
nullus prorﬁls reperiri poffic defectus , fplendor qui-
dam lucidiflimus gratiarum omnium. Que tria quan-
tum ornamentiaddantanima beatz conftat ex dictis.
Primo enim {ubftantiam ipfam anime implet & ve-
ftit chlamys aurea gratiz , & mirabiliter illam ornat.
Deinde triplex in intellectu lumen {cientiz,in volun~
tate virtutes omnes tum infule tim naturales, Pre-
terea defeCtuum omnium purgatio , videlicet erro-
tum omnium dubiorum & opinionum in intellectu,
vitiorum omninm. tim habitualium tim a@ualium
in voluntate , {fubieétio potentiarum materialium, &
Ppax eximia concordiaque motuum omnium animz,
igitur in beatis pulchritudo fupernaturalis cft per-
fe&tiflima.

Terrium caput & praecipunmeeft fumma vnio cumn
Deo ex qua fit perfectiflima participatio diuinz Pul-
chritudinis , & fimilitudo cum Deo eaniﬁriﬂi-
ma. Deus enim ipﬁlm eft Pulr;hrurn » Oceanus
ipfius pulchri (vt aiebant Platonici )cuius pulchri-
tudo infinities {uperat omnem pulchricudinem cor-

porum, &fpirimum. Ex vnioneautem & vicinitate
cum Deo, relutar fimilitudo & participatio Pulchri-
tudinis diuinze , ficut ex nubis accefluad folem, totas
{olis fplendor cernitur in nube , vnionem verd firi-

Conclufio,

Prima conn
ic&ura
lll.ﬁus pul-
chritadi~
nig,

Secunda
¢GicCtura,

Tertiacs-
ietura.

&Giffimam habet cam Deo f{ubftantiz beatz anime

per gratiam fan&ificantem, inteilectus per vifionem,
voluntas per amorem , gratia vnit animam & deifi- ‘
cat , vifio prafentem Deum efficit animz , amor anj- \
mam rapit in iplum , quz proinde tota de Deo & in |
Deo vigenstorius ertiam diuinz pulchrirudinis {'Pe.:u-

lum & imago eft : vide Auguftinum 1ib. 8. Ciustatss

cap. 6. Hilarium 2. 1. de Trinirate , Leflium lib.2, de
[fumma bono cap.2.6) 26. vbi de hac pulchritudine Pul.

cheeé differunt.

IV.

De Plenitudine bonorum corporss beati.

S ECT O

Ve hactenus dixi {pedtantad animam , nunc

de gloria corporis beari triplex effe poteft con-
fideratio. Prima de neceflitate illius ac exiftentia.
Secunda de illius Perfeétione generatim, Tertia de
dotibus gloriofis.

s
NecefSisas ¢ exiffentia gloriz corpornm inbeati,

Lures Heretici tiim veteres,tim recentiores nega-

runt animas ftatim poft exitum 2 corpore beatas
elle , fed differri beaticudinem carum viquead extre-
mum illum diem in quo refumptis corporibus intro-
ducentur a iufto Iudice in regnum, quod non pro-
meruerunt fine confortio corporis , cundem erro-
rem fequuncur Graci Schifmatici , ve habetus in Con-
cilio Florentino [eff. 6.

Ratio autem dubitandi elle poteft primo , quia fic
ex plaribus Scripturis videtur polfe colligi s Apoca-
lypfees 6. Videt Ioannes animas {ub altari, vbi inben-
tux quicfere donec impleatar numerus fratcum : pri-
mz Petri 5. Cum apparueris princeps paftorum percipie
tes immarceffibilem Llorie coronam : quod imitatur S.
Ioannes epiftol. 1. cap. 3. Cum apparaerit [imiles ei
erimua » quoniam videbimus enim ficuti eff.

Secundo plurimi Patres aperté negant beatas elfe
animas ante Refurrectionem Tertullianus. /eb.4. eon-
tra Marcionem : & libro de Anima cap. 34 Lactan-
tius lib. 7. cap. 21. Origenes lib. 2. @t apyav & fzpe
alibi, Inftinus mactyr gusft. 60. & 76. Euthymiu_s in
€ap.16.% 23. Luce: alij verd valde fauent huic fen-
tentiz S. Bernardus ferm. 3. de omnibus Sanctis: [
#llam (inquit ) beats[fimarn Dei domum , anims nec fine
nobis sntrabunt,nec fine carporibus fiuss. Ambrofius ib.2.
de Cain & Abel, cap. 2. docet animas vique ad diem
Iudicij adhuc ambigere de falute : Chryloftomus
hon. 3941 primam epiffol. ad Coripthios : Negat anl-
mam etiam {i fic immortalis frui ramen adanirand!ﬁ
ante diem refurrectionis : Auguftinus i Erzchiﬂ_-
dio cap. 103. docet animas fanétas in abditis contl-
neri receptaculis donec educar eas in lucem Judex
Chriftus.

Tertid tunc perfedta effe non poteft beatitudo
quando appetitus non eft perfecte {atiatus , {ed quan-
diu extra corpus pofita cft anima poteft adhuc ap:
petere ynionem cum corpore , ad quam nﬂfglrﬂll
etiam fertur appetitu, cum fine corpore 1mP6{ft'&2
fit, ergo anima perfecte beata eile non potelt fine

corpore. Concluls

Dico primb,anima fandtz ftarim poft difceflum 3 grimébe’ |

corpote perfeétam habent beatitadinem effentialem,
& in ceelum migrant, neque confortium CorposLs ad
bearitudinem illam eft abfoluré neceffarium, licérex
decentia valde congruum fic vt beatorum eciam cote
pora gloriofa fint poft indicium. Ira docent rangua?
ex Fide cerrum Bellarminus, Valentia, Vafques, Lel-
fius,alifque Theologi cuin &Thom.gusﬂ.‘;.wr.j.;’b;
plur

8
Ul




De Fine A &uum humanorum.

plusa referunt Scripture loca, & plurima Patrum te-

ftimonia qua legi apudipfos poflunc. i
Primam enim partem qua docet videri Deum ab

Anima :
Deum Y1 4nimabus antequam corpora 1'f:iump[crmt per refnr-

derance
sefurres
&lonem.

rectionem, probat quod Chriftus moriturus Latroni
dicit Luca 23. Hodiemecum evss inparadifo, quod de
corporco loco nequit jnrelligi vt Patcc,[cd de {ola fo=
cietate bc:u:l'mdinis:Plﬂﬁpgeuﬁum 1. Capit Apostolus
diffolui ¢ effé cwm Chriffo , exgo perfuadet fibi quod

oft diffolutionem illam fruerur confortio Chrifti &

Eeatirudiuis:quad etiam afleric 2.ad Corinch, 5. Aude-
omws antem & bonam voluntarem habemis magis Pereg_rh
mari a corpore 5 ¢ prafentes effe ad Dominum. Ephel.4.
Afeendens Chriftus in altiom caprinam ducit captisita-
z2emsid eft fanétorum animas,haud dubie fine corpore.
A&orum 7. Fidet S:ep/.zm;m calos apertos & Iefum
fantem a dexrris Dei quo {cilicer ftarim profhﬁh!ms
erac: alia omitco ex Epiffola ad Hebraos, % Apacalypfi.
Deinde definitum omnino eft a Conciliis Florentino,
& Tridentino , ita ftatutum eft 2 Benedicto X 1. &
ab Innocentio 111. ita perfuafum habent fideles om-
nes,& vniuerfa tenec Ecclefia;Patres longum effer re-
ferre.Rationem habert optimam S.Thomas loco citate,
quia corporis confortium ad eam operationem non
requiricur qua nullo modo dependens efta phantaf-
mate, huinlmodi eft vifiobeara quz tota eft elfentia-
lis beatitudo , ergo confortium corporis ad eam non
exigitur. Adde quod Deus non torquet animas fine
vlla caufz , tollendo eis bonum quo dignz funt, &
cuius {unt capaces,torquerentur autem maxime fi dif-
feretur eis ad diem Iudicij fruitio illa beatitudinis
quam merentur. Neque vila eftcaufa differendi eis
mercedem,cum ab omni macula purgatz fint. Deni-
que cerrum eft reproborum animas ftarim ab exceflu
#n tartara detrudi & mitei in ftagnumignis & fulphu-
ris , nunquid autem Deus ad peenam repetendam cft
promptior,quam ad exhibendam mercedem?

Congruis Secunda pars de congiuitate gloriz corpotuth
- glotiz  claraeft, quia congruum omnino eft vt beatitudo fic
it perfedta ex omni parte , imd vt beacus firipfe homo
qui re@t¢ operatus eft,fi autem corpus non fit parti-
cepsbeatitudinis non erit omni ex parte integra bea-
titudo accidentalis cui pars alteradeerit, neque ho-
mo ipfe beatus erit qui meruit beaticudinem. - Vide
Tertull. 8¢ Ambrofium zn lLibris de Refurretliont car-
niss qui de hoc argumento difputant fuse ac eleganter.

Tertia pars quod corpus fimul cumanima glorio-
{fum erit , articulus eft Fidei contentus in fymbolo
Apoftolorum , probatiirque optimis rationibus ab
Apottolo.Toro capite 15, epiflole 1, ad (orinthe wbi ex
Chrifti refurre@ione concludit etiam relurreétionem
noftram , fine qua inanis etiam eflet Fides noftra; &
inanes fan&torum labores, ad quos etiam alacriter
{ubeundos maximum motinum cft incotxitptio futu-
1a, & gloriﬁcatio carnis quam crucifigimus, vt {umus
ftabiles & immobiles;abundantes in omni opere Do-
mini femper , {cientes quod labor nofter noneft ina-
nis in Domino.

Ad primam Refp.animas illas quas videt SJoannes

ub altarieffe tamen in ceelo, in quoetideft altare,vi-
fum 4 S.Joanne,dicuntus enim ibidem effe ante thro-
num Dei, & feruire in templo eius dic ac nocke, San-
&t Perrus , & Ioannes loquuntur de remuneratione
que publicé ac folenniter in die Iudicij fiet , v per
€am magis accendamur etiam ad laborem.

Ad fecundam fateor multos Patres obfcure loquu-
tos efle, Tertullianus fane Lacdtantius & Origenes ex-
Cl._lfati vix poffiint quamuis vifionem Dei vix negare
v1dc‘anrur animabys feparatis , fed caeleftem duntaxat
habitationem. Bernardum s Ambrofium , Chryfofto-
mum , Auguftivum , explicare benigné peffumus

de beatitudine confummata etiam accidentaliter vr

Tom. 1.

Certitado
gloiiz
Eorpornt,

Selutio
5]1535!2&0.
i,

307
recte docet Leflius lib3.cap.x.de fummo bono.

Ad rertiam Refp.tune non effe fane beatitudinem
quando defiderari aliquid poteft cum anxierate.Con-
cedo animi feparatam defiderare confortium corpo-
ris,defiderio eriam elicito , fed non cum anxietudine,
quia tantis ex Dei vifione gaudiis impletur vr nulla
deinceps affici poffir amaritudine:

5. 1L
Quitadr quim eximia fit Perfeitio glovie corporss.

E hacbeatoram corporum pulchritudine videri

poflunt S.Thom.Opu/fenlo 2.in 4.diftintt.44.Suar.
tom.z.in 3.p.difp.a4.ad jo.Leflius lib.3 de fummo bono:
Mihi {atis eft indicare capita pracipua ex quibus col-
ligi aliquo modo poffit quim eximia futura fic digni-
tas corpotis glorificari,qua vocatur Apocnlypfcos G:
Stolaaltera ambulabunt mecum in albis quia digns fanty
hoc eft vt air Tertullianus,in claritate ¢ nube carns:
8 apud Ifaiam vocantur indumenca falutis, snduit me
weftimentss (alutis , quafi [ponfum decoratum corond s &
quafi[ponfam ornatam monilibus,

Dico fecundo,corporis glorificati perfectio ex eri=
bus potiffimiim capitibus probari debet , primum eft
participatio diuina pulchritudinis , fecundum eft ef=
fufio rotius beatitudinis anime in corpus,tcttium elt
dotes quatuor gloriofe.

Primd colligere licet immen{am pulchritudinem prima cone

cotporum beatorum eo qubd in illis veluti {peculis icétasa,
diuina pulchritudo tota pingitur , redditiirque :A[Bc-
¢abilis quantum res corporea poteft accedere ad {pi=
rituum pl‘:lchrirudincm;ﬁcut enim Sol corporum ome-
nium pulcherrimum dicicur efle tabernaculum in quo
Deas habitat , & {peculum in quo lucer , & ex quo
coniicere licer quanta fir lux divine pulchricudinis,
fic muled magis ex afpectu corporis beari totus decox
increatus redditur confpicuuss fic enim docent pluri-
mi Patres apud Cyparillioram Decade que eft de
apparitionibus diuini luminis , fiquidem conlpe-
&tum corporis beati appeliant operlits Beoayeray vilio=
nem Dei afpe@abilem,quia vt €o loco explicat Tur-
rianus,licét Deus non fit corporeis oculis vifibilis,pes
cotpus ramen beati cernitur quantum licer : fic enim
Theodoretus locum explicar Apoftoli 2. ad Cor.c.4s
Ipfe illuxit in cordsbus noftris ad stluminarionem [Cientid
claritatis Dei in facie Iefu Christi : & S Maximus eo
modo interpretatur Dionyl: ¢. 1. De dininis Nomini:
bus , vbi duf{:llccm ponit in ceelo Dei appatitionr_.’m,
vnam yonrl appellat 5 aleeram ek, Quia [eilicet
tium in Chiifti corpore , tim in corporibus omnium
beatoruin immen{a pulchritudo totius Deiatis licee
infe inafpectabilis appatebit tamen,& confpicua red-‘-
detur velut in pareliis,ideda plurimis Patribus apud
Cypariffiotam citatum corpora illa dicuntur deifica~
11, Vnde colligere fané licet quam fir mirabilis Pu!chn«
tudo illorum corporum , Prxferrim verd Chrifti Do-
mini, & fanctifime Matris eiis , aded vrin eornm Ju=
ce ac decote folis lux caligo fic,8 mere tenebraz:

Secundd etiam argumentari licet ex pulchrituding — Secunds
beat anima ,qua torta fic effunditur in corpus vE: conicchurs,
cum eo proportionem habeat, fic enim docet Augu-
finus epift. 5 6.Tam porenti naturas (inquic) feei Dews
animam Ut ex eiua plesiffina bearitudine redundet in -
feriorem naturam sncorvuptionis vigor, Quod noniea
debetintelligi vt phyficé anima beata Produca;t hanc
glarimn,fed quod moralirer exigat in locia fibi carne
tantam gloriz perfetionem , ficut anima humana ve
perftace poflit in corpore;illiidque informare fequitet

corpus talia habens organa, tale temperamentum,
ficanima beata corpus exigit habere ﬂglﬂf{ﬁ““lEu‘“’*
vide tecte dicitux qued ex anima € \umh;ﬂr L-;cn—
titude in iplum corpus » 2tque aded mirabilem

Q\(] - illam

Conelufio-




Dotes
beatz.

Prima du-
biratio.
de impaffi-
bilizace.

208 Difp.I. De A&t Hum Quezit.II1. Se&. 1V,

illam effe neceffe eft cum imago fic pulchritudinis
anima de cuius :l.vcrf‘ca:ionc_{.lris fupra dixi. Sequitur
ergo quod corpus illud perfectum primo ¢ it {ecun-
dum quantitacem § ftaturam , communiter autetn
pucatur quod omnia corpora crunt &qualia, bu_'m_uiu
crit perfectum quoad porentias vegetatiuis, quia ille
pertinent etiam ad corporis integritatem , carum
tamen actus non erunt, quia illi non fieren: fine cot-
ruptione aliqua horum corporum , ynde comcﬁ‘m
efle poterit fine vlla conuertione. Tertid eric perfe-
¢tum quoad omunes potentias{enfitinas, & plerofque
non tamen omnes eatum actus, ideoque incredibilis
ex omnibus fenfibus percipietur voluptas. Quard
quoad dominium dcii)oticum potentiarum {uperio-
rumin inferiores ; poterunt enim {eiplos beati red-
dere inuifibiles, &c.

Tertio , gloria corporis beati maxima efle proba=~

tur ex quatuor dotibus, feu perfetionibus ex quibus
illa conftat iuxta communem Do&orum fententiam,
erit enim corpus illud impaflibile , lucidum , agile,
fubtile quas perfectiones manifefté tradit Apoftolus
primz ad Corynthios c. 1. impallibilitatem enim
fignificanc illa verba feminarur in corruptione , furgetin
ancorruptione, Claritatem indicat id quod fequitur
Seminatur in sgnobilitate 5 furget in glovia : agilitatem
praedicar illis verbis feminatur in infirmitate furger in
virtute , denique {ubtilicatem , feminatur corpus ani-
male furget corpis [pirituale. Indicant eafdem alia
plura Seripture loca impaffibilitatem Ifaiz 49. #on
efiurient neque fitient , nec pereutiet eos ¢ftus APUC. 51
& abfterger Deus omnem lacrymam ab ocnlis eorm.:
Claricatem Macth. 13. tune fislgebunt infbs ficut fol in re-
gna Patrss eorum  Daniclis ¢ 12. gui dofti fuering ful-
gebunt tanguam [plendor firmamenti, Philippenfium 3,
veformabit corpis bumilitatis noffre configuratum co 1pori
Claritatis fue. Agilicatem IQie 4o0. gui ferant in.
Domino habebant fortitudinem, affiment pennas vt agui-
ey curvent ¢ non laborabunt, Subtilitaten folus ex-
preffic Apoftolusin verbis illis qua atculi, & eas qua-
tuor multis locis allerunt Auguftinus /. 13. Cinizarss
¢. 18. Epistola ad Diofcorsim ¢ fape alibi, Anfelmus
inlibro de fimilitudinibus ¢, s0. & §1. & probarictiam
ratione poteft, quia fupernaturalis perfeétio corporis
beati huiufmodi effe debet, vt animam non impe-
diac vllo modo , imd etiam illam omnino compleat
in ratione beatitudinis;ad hoc exigitur optima di{};o_
fitio qué excludarur omne malum quod pieftat im-
paffibilitas, pulchricudo eximia in qua reluceattora
pulchritudo anime , quod facit Claritas. Denique
agilitas & fubtilitas maximeé neceffariz fint ad ope-
rationes anime, fiue mouendum fit proprium aut
alienum corpus , fine fuperandz difficulrates ex op-
politione corporum impenetrabilium.

S 1FL
Quid fint, & quid [peraddant corpori beato

dotes. glorie.
I ] A que hadtenus dixi comperta omuibus funt,

conftat enim inter omnes Thcoiogos quod nul-
lum corpus erit beatum in QU0 non reperiantur qua-
tuor hz perfectiones impaflibilicatis , claricatis, agi-
Litatis & fubtiliratis , fed difficillimum tamen oft die
cere , quid ille fingule fuperaddant corpori, vtrum
folam afliftentiam Dei extrinfecam an verd intrine
fecam aliquam qualiratem.

Ratio enim dubitandi primd eft quia impaffibili-
tas, neque dici poreft effe aliquid intrinfecum corpo-
ri beato, neque aliquid illi duntaxat extrinfecum, or-
goilla noneft incorpore beato. Probatur quod non
fit aliquid intrinfecum, non enim effe poteft aliqua
qualitas, quia illa qualitas quE compateretur maxi-
mum calorem in corde , non pollet excludese illum

> quibus tantus calor noxius efler,
Imo cum illad corpus molle fit 5 flexibile, tractabile,
non apparet quomodo aliqua qualitas impedire, pol
{it ne incidatur , aut deor{um moueatur. Probatyr
deinde quod per aliquid duntaxat extrinfecum dos
impaflibilicaris explicari nequeat , fi enim ided rap..
titm eft impaflibile corpus beatum, quia Deus res it
difponit vt non finat illa ¢ dgora dillolui , vel quod
{ubtrahat concurfum caufis 2 quibus lzdi poffer fe-
quitar quod impaflibilitas non eft aliqua perfectio
corporis beati, & quod corpus beati, non eft maois
impaflibile quam effet in ftatu innocentiz Adami c;r-.
pus. Quod autem aic Leffius impaffibilicatem beatj
fieri per intimam & potentiffimam conferuationem
totius difpofitionis naruralis, ex eo videlicet quod
Deus decreuerit continuare infuxum conferuativum
non {atisfacic, quia conferuatio per quam conferaa-
tur corpus impaffibile, illa eadem actio eft per quam
conferuabarur paffibile , ergo impaffibilitas nos ori-
tur exilla fola conferuatione.

Refpondeo corpora beatorum effe omnino im-
mortalia & impaflibilia ita vt neque vltra mori aue
corrampi, neque alterari poffine aur pati aliquid dif~
conueniens mors enim vltra non erit , neque luckus,
neque clamor , neque dolor erit vltra , alioqui non
eflet ex omni parte perfecta beatitudo : confiftit ay-
tem impaflibilicas illa in eo quod neque {olui pofht
:melius cotporis & anima vnio, neque tempera-
mentum conueniens poffic perire, vel per diuifionem
continui, vel per introductionem qualitatum con-
trariarum , neque demum aliquid contingere per
quod yllus caufetur dolor : Neque difficile eft Deo
ita difponcrc corpus vnitim anima beatz,cum etiam
caleftium corporum difpofitio , talis juxta multo-
rum {entenciam fit vt nullios contrarijaltionem ad-
mittat quamuis hoc ego non facilé admiferim.

Ex varijs autem modis quibus corpoi gToxio[b
perfectio. illa conferri 2 Deo poteft. I|'.!‘!}‘rob;‘.bﬂc
indico quod ait Durandus {olamid efficere prouiden-
tiam Dei , que impedit occafiones per quas accidere
poller vt corpora beata lzderentur ab extrinfeco,
Non probatur (inquam) quia fic non oftenditur
quomodo partes eterogenex corporis non {e mutud
deftruant imo {equeretur quod corpus gloriofum {i
tranfirec per ignem combureretur. Deinde difficile
video defendi polle qualitatem illam carporigloriofo
communicatain Per quam arceantur omnia comtras
ria : quia illa vna efle non poflerintoto corpote,
alioqui arceret vbique ab omnibus membris eafldem,
qualitates , quod non eft conueniens corpori erero-
genco, {ed neque illa qualitas eft multiplex, quia de-
berent effe ot diuerfz qualitates quot induci poffune
diuerfa genera lzfionum, Facilids ergo dixerim cum
Scoto illam impaflibilitatem , ex eo hieri quod Dens
certd & immutabiliter decreuerit {ubrrahere concur-
{um omnibus agentibus yel intrinfecis,vel extrinecis,
per qua corpusillud beatz animz focium diffolui,
corrumpi , fecari, male affici poffet. Deo enim eft

facillimum hoc decernese , pofito autem eo decreto
certum eft quod nihil huic corpori poreft derrimently
vel incommodi accidere. Deinde dici etiam poteft
cuim Lefl, L3. de fimmmo bono e.4.impaflibilicatem illa
polit canfari ex altero Dei decrero firmo & fabili
prabendi femper concur{um conferuatiunm & toti
corpori, & finguliseius partibus fic enim ratiocinot:
crit illud corpus incorruptibile prorfus & inaltera-
bile quandiu conferuabitur 2 Deo,in illo ftatu in qio
conuenienter eft difpofitum ; fedfi Deus decreacric
prebere immutabiliter concurfinn ccufcruatiu_u:ﬁ
huic compofito & fingulis eius parribus, certé nibil

illi corpori obefle poterit , neque vlljs cius partibus,

ergo per illam conferuationem immobiliter decse-

tam

ab alijs partibus

G

o

Tinas,




Secunda
dubitatio
de clarita=

e

Quanta il*
la fit.

Tertia dy~
ltio de
3gilitae,

De Fine A &uum humanorum.

tam explicari non incommode poteft impaffibilitas
gloriofi corpuris. Neque vero ncc_m'ft' cl vE actio
illa per quam conferuabitur corpus 1i npaifibile fic dy
etz rarionis ab ea, qua conferuaret corpus paflibi-
le s porelt enim eadem actio prov connotans qdccrc-
tum & Dmnfpcltcnti;un Dei, fuficere ad ‘confctuan—
dum corpusgn ftatu in quo nihil pati pofiit.
Secundb , de Claritate ac luce que corporibus
gloriofis eribuitur dubirari etiam poteft quia fi glo\—
viofum Chrifti corpus lucemn hanc habuiflet , certe
illam Apoftoli vidiifent , imo eoram oculos illa pex-
frinxifler, quod tamen nullo modo faétum efle legi-
tur. Deiade illa lux ftare vix poreft cum eximio co-
lore: cum pr.lf'lwicuimac aucem cerrum eft quod con-
fitere illa mullo modo valer ; nullum enim corpus
luminolum eft :mui}urcns. Denique non fatis expli-
catur, veeum lux illa fic naturalis ; an ﬁ1pcrn:mm 2

Rr.','i‘m co LCI.'I!_HI‘;C)E'III]]'!IO effe tiim ex Scripraris,
tim ex cominuni confenfu Patrum, tum ex varijs
hiftorijs, & congruentijs, quod corpora gloriofa in-
ternam habebunt lucem , eamque aded praftantem,
& vifuincundam, vt fuperer lacem omnem quam ha-
bent fidera. Que lux neque in [olo erit capite ; ne-
que in fola fuperficie , fed in corpore toto diffufa
erit 5 & in intimis etiam refidebit partibus. Dicitur
enim in§criprara quod suffi fulgebunt in regno cwlo-
virn: frent fol & ficut fPells - dicunt eriam Patres quod
Chriftus in transfignratione imaginem nﬂhmpﬁrl:of
tius gloriz, quam habitura eflent corpora poft refur-
xectionem  tunc antem toto corpore induit ncem vt re-
¢te multi docent cum 8. Ephrem, homilia de transfi-
grrat, accedit crizm quod ficut in anima lumen glo-
1iE, ac vifio beara Dei pingunt imaginem , fic etiam
in corpore lucem oportuir effe fignum tum beatita-
dinis anime , thm ctiam ipfius deitatis, qua confpi-
cua’ quodammodo redditur etiam in corpote , qum{
antem non videbatur b Apoftolis lumen illud in
corpore Chriftire plendens, id oricbatur ex co quod
vim habeant beati cohibendi lucem quam circumue-
hunt ne fui {pecies vel radios emiteat; poffunt enim
fe ipfos, vt dixi, reddere innifibiles , Deo ad eorum
nutum negante concur{um ad effufionem {pecierum,
& radiorum fupra modum clarorum. Scio fenten-
tiam effe Auguftini quod gloriofa corpora ita erunt
lucida vt fint eriam tran{parentia, pofsintque tota in
illis confpici ceconomia & varieras parcium, fed i
verum eft, exemplum fané non habet in natura, vbi
omnia corpora in quibns eft lux, rerminata & opaca
fune: fed quis neger inillis corporibus aliquid effici
4 Deo, quod leges fuperet nacura : Colorem fané ha-
bebunt corpora illa vinum , lucidum , gratiffimum,
quia ex optima temperie prodire ille poterit, eftque
ornamentum maximum pulchritudinis. Tenent qui-
dem multi Doctores cum S. Thoma lucemillam fore
naturalem , alioqui videri fine miraculo non poffet;
fed cum pertineat ad ordinem gloriz viderur valde
probabile quod fit fupernaturalis , vt reété docent
Suares, Salas, Leflius, quia nec accendit, nec calefa-
cit, potéftque ftare cum colore natiuo, pertinérque
ad Dei liberalicatem, vt lucem nouam educat ex the-
fauris fuis , quam in amica (ibi corpora effundat, &
ad eam confpicendam elenct oculos caligantes
Viatorum.,

Tertio, de agilitate dubitari poteft, quia illa virtus
mouendi corpus breuiflimo tempore, & tollendigra-
uiffimas moles, vel eft in anima, & fic agilitas dos eft
animz non corporis gloriofi, vel eft in corpore, fic-
que vis illa non impcllet corpus in omnem partem s
fed vel deorfum rantiim, vel furfum: Deinde v illud
corpus habeat huiufmodi agilitatem debet tolli ab eo
gsguims quod abfurdum eft , quia illz eft vera perfe-
ttio corporis naturalis atque itanon debertribui cor-

309

poribeato , quod eft femper corpus naturale quan-
rumcuangue gloriofum fit.

Refpondco agilitatem illam , qua fine dubio con-
uenit cotporibus beatis, confiftere ineo quod breuif-
fimo tempore poffint beati decurrere longum fpa-
tium vel progrediendo , vel vibrando {na corporain
omnem partem cicits fagieed , & volocilis quamipfa
fidera. Denique quod grauiffimas eriam moles rota-
re, proijcere , moucere pofline : hec eft enim qualitas
agilitatis quam beatorum co‘rporibus tribuunt Augu-
ftinus /.13, Cinst. €. 15 . Anlelmus /. de fimilitudinibmus
¢. §1. cftque fine dubio maxima perfectio beatorum
corporuin qua pari greflin vel volata pares effe pe-
terunt Angelis, videtur autem quod illanon eft fola
vireus nararalis anima ve falso putant Scotus & Du-
randus , fed eft qualitas fupernaruralis & virtus ani=
ma fuperaddita , nam ad tantum effectum nequa-
quain {ufhicere poteft {ola naturalis virtus; quomodo
cnim aliter anima funm corpus vibraret furfum, aut
quomodo moles grauiflimas tollere poffet 2 Refidet
porrd qualicas hac in anima , neque dicitur doscor-
poris , nifi quia per illam corpus mouetur , alioqui
motus ille fi procederet & principio non vitali effe
non poflet vitalis : imd etiam in quiere femper im-~
pellerer tale corpus neque ad hoc opus &ft,vt tollatur
acorpore grauitas in actu primo , {ufficit enim vt per
fubtracticnem concurfus diuini , grauitatio ciusim=
pediartur.

Quartd maximum dubium eft, quid {ubrtilicas po['—
fic {uperaddere corpori beato , & in quo confiftere

Quidilla

fir, & quid
{uperaddas
COrpori,

Quarta

dubitatio
de {ubtili=

illa Poﬂit. Cum enim fit certum quod illa confiftit ace.

in virtute penerrandi reliqua omnia corpora, quod
malé Darandus purauit effe Deo impoflibile vt pro-
babam iz phyfica. Tota crgo difficultas eft, verum illi
corpori vel addi debeat aliquid, vel detrahi vt ex im-
penetiabili fiat penctrabile, Nam dicere quod nihil
ei addi debet nec detrahi, difficillimum intellectu eft,
ponere autem modum impenetrabilitatis quantitati
naturalicer fuperaddicum, qui auferatur i corporibus
beatis , cft diticilius, quia vt duz formz naturaliter
feab eodem f{ubiecto expellant nullusin, eis eft mo<
dus fuperadditus, ergo neque debet {uperaddi quan-
titati modus , vt excludar aliam quantitatem ab eo-
dem {patio.

Refpondeo conftare inter omnes Thcologos -
quod corpora glorificasa ita poterunt penetrare ac

— peruaderc reliqua corpora, vt in eo imitari poffint

{piritnales omnes {ubftantias. Vtrum aurem hoc fiac
per ablationemmodi impenerrabilitatis ; an verd pex
folam a&ionem Proccdcntcm 2 Deo agente fuP?tna—
turaliter & conferuante vnum Corpus in co fpatio
in quo eft alind corpus , queftio cft philofophica
quam in 4. Phiffcorum diffolui, negando impenttra-
bilitatent efle modum diftinétum , eamque modo
codem explicando quo explicatur incompoffibilitas
contrariorumin eodem {ubieto. Sicut enim nemo
digerit quod fummum gaudium fit incompofibile
cum fumma triftitia per modum fuperadditum .,
quem Deus auferar ve in anima Chrifi ambo hze
confiftant, ficiudicabam abfurdum quod quantitates
fint incompoflibiles per modum fuperaddicum :cum
autem duo contraria ponantur in eodem {ubiecto
per folam actionem conferuatiuam prove procedeni-
tem ab omnipotentia diuina , idem iudicium effe de-
bet de quantitatibus quz naturaliter fe mutud exclu-
dunt ab codem fubieto prove produée per actio-
nem pradeuntem 3 Deo agente fecundum exigen-
tiam naturz : poflunt autem effe in eodem loco pro-
Ve Pmdu&:e per actionem prqcec{enrcm aDeoagen-
te fupra exigentiam natus.

An fit mo-
das {uper=

additas.




310 Dilpl. De A& Hum QuattIV.Seql |

OV ESTIqQ Iy
De Pyoprictatibus quibnfdam Beatitudinis.

Ic conftituci bearitudine tium effentiali, tim acci-

dentali, pracipuz clua:dam €ius proprierates {uz-
perfunt, nam omnes perfequi longum effer, cum de
illins fupernaturalicate , ac inzqualitate , dictum fit
dumageremde vifione Dei,{olz igicur huius loci pro-
priz funt appetibilias & perpetuitas beatitudinis, de
quibus dici breuiffimé poteft.

Ster oL
An & quomode appesibilis fit Beatitudy,

Ppetitus alter naturalis appellatur , alter eli-
citus, Primuseft capacitas & inclinatio ad ali-
quid tanquam ad perfectionem connaturalicer debi-
tam: alter eft actus defiderij elicitus a facultate ap-
petente , quaritur hic qL_::Llcm naturalitcrhalnfamus
appetitum beatitudinis, fiue 2 narurainficum, fiue ab
appetitiua porentiaelicitum.
Triplex  Ratio dubitandi primo eft, quia naturalis appeti-
dubitatio. ys verfatur circa perfectionem aliquam debitam
connatutaliter,& qua per vires naturales acquiri po-
teft, beaticudo neque connaturaliter eft homini de-
bita , neque per vires naturales acquiri poteft, ergo
non eft in homine appetitus naturalis bearitudinis.
Secundo , appetitus naturaliter elicitus, & appeti-
tus fupernaturalicer elicitus , differunt in aliquo , fed
uihil eft in quo differant alind , nifi quod appetitus
naturalis verfacur circa beatitudinem naturalem, fu-
pernaturalis circa beatitudinem fupernaturalem,ergo
non cft in nobis naturaliter appetitus clicitus beati-
tudinis [hpcmamrulis.

Tertio, illud quod naturaliter 2 nobis non c‘ogno{'-
citur, non appetitur ctiam a nebis naturalirer, beati-
tudo ﬁipcrnatumlis non cognofcitur i nobis natura-

s licer, ergo naturalicer 3 nobis: non appetitur.
“':z’lfs;fs“s Dico primo, b:amudn}rs {umpte in communi ha-
bezgizudi- - Pt quilibet homo apperitum naturalem ; beatitudi-
nis autem {umptz in particulari nemo appeticum ha-
bet nifi obedientialem : patet ex dickis gusff. 1.

Ratio enim eft, quia beatitudo ﬁlmpm in commiz~
nieft polfeffio boni quod fatiare poreft appetitum,
abftrahendo ab eo quod illa fit talis , aur talis opera-
tio. Ad huiulmodi poffeflionem & fatietatem appe-
titus , quiliber homo naturalem habet appetitum ,
quia ficut per fingulas appetitiones volumus vt no-
bis falrem ex parte bene fir , fic per omnesapperitio-
nes volumus, vtomniex parte nobis fit bené, natura-
lem ergo habemus appetitum ad beatitudinem
fumpram in communi. Beatitudo autem {umpta in
particularieft pofleflio Dei fummi boni per vifionem
intuitiuam, qua fimpliciter eft fupernaturalis , appe-
titus narnralis vt dixieft capacicas & inclinatio ad
peifectionem aliquam connaturaliter debitam & na-
turaliter poflibilem, ergonon eftin homine appetitus
naturalis beatitudinis {lumptz in particulari,

Dico fecundo , beaticudinis fumpta in particulari
nemo ante reuclationem porteft habere appetitum
nataraliter elicitum , poft reuclarionem habere
poteit.

Ratio cft quia demptd renelatione non cognol-
cicur poflibilis effe vifio intuitiua obiedi , quod in
modo eflendi elenatumn eft fupra omnem potentiam
cognofcentem creabilem § ergo dempti reuelatione
nemo illam appetere poteft : fuppoficd verd reuela-
tione promiflz , vel ceiam poflibilis huius vifionis
=*  noneft dubium quin illa poflit atringi adtu naturali,
ficur certum eft quod demones actu naturali attin-

Duplex
appetitas.

nis,

Appetitus
elicicus,

gunt mulea obieéta ﬁzpcnmturnlia :actus enim nary-
ralishabere poteft obiegtum materiale {upernaturale '
fed obiectum eius formale in ratione obicti i'cunpe;
cft fupernaturale vt in trailarn de Fide difputabiryy.

Ad primam Refp. beatitudinem prove famptarn
in communi, effe aliquid natoraliver homini debi-
tum & poflibile , ynde mirum non eft quod naturalis
appetitus in eam feratur.

Ad fecundam Refpondent quidam recentiores ap-
petitum beatitudinis elicitum paturaliter differre ab
appetita elicito fupernatusaliter, ex eoquod habeage
diuerfa principia produétiua, nam appetitus natura-
liter elicitus nulld indiget gratid , fine qua elici nop
poteftappecitus{upernaruralis.Sed hac fuse reiectum
olim eft, quia effectus non ideo eft {upernaturalis
quia exigit principium {upernaturale , fed ided exigit
principium ['upermmmlc quia eft fupernaturalis ;
ficut non ided pondus aliquod eft graue quia illud
€go non pOlTL!m tollere , fed ideo illud ego non Pc{'_
fum tollere quia eft graue. Differunt €Igo appetitus
ifti duo, quia etfi eadem habeant obieéta materialia,
imo & eadem obiecta formalia in ratione obicdti ha-
bent tamen {emper diuerfa obieéta formaliain ratio-
ne obieti, quod explicare longum nunc effet, fris
hic fit dicere quod appetitus naturaliter elicitus mun-
quam tendit in beatitudinem provt cognitam ex
{ola reuelatione , in quam tendir appetitus l'u}_acma—
turaliter elicitus 2 viatore,

Ad terriam Rcfpondco probari eo argumento
quod ante reuelationem ficut naturaliter non co- i
gnofcitur beatitudo in particalari, fic neque appeti- ‘
tur naturalicer.

um,

LI
\An & quomodo Beatitudo sterna fir.

SEcTIO

Oc vltimum eft difputandum de beaticudine,

quod in ea nihil fit vltimum, eximia 11111&,11c<1uc
vonquam f{atis intelleéta Perfectio, fupra modum in
{ublimitare poridus eternum florig yocatum ab Apo-
ftolo, & mirabiliter inculcatum, qua enim videntur
temporalia {unt, qua non videntur zterna.

Ratio dubitandi eft primo, quia beatitudo fi @ter-
naeft, vel hoc habet ex fola Dei voluntate , velex
intrinfeca ratione operationis in qua confiftic beati-
tudo , neutrum dici poteft, quia fola'voluntas Dei
non mutat naturam beatitwdinis, non apparet antem
quarevifio debeat necefTarid zterna effe magis quam
aliz operationes intelle¢tus aut voluntatis.

Secundo , zternitas eriam beatitudinis non poteft
colligi ex valore operis per quod illam meremus , cft
enim duratio cius breniffima, quomodo ergo illud
compenfari non poteft condigné nifi per gloriam
xternam.

Tertid, ficut poteft quilibet velle defiftere ab adu
Fidei vel Charitatis, fic poteft defiftere velle 2 vi
fione.

Dico primo, beatitudo vt it vera & perfedta effen-
tialicer ita efle deber 2terna vr nec amitri, neque vllo
modo interrumpi poflic. Hac eft conftans & Catho-
lica veritas quam Tertullianus 1. de Refurretione
carnis; Fidem appcllnr Chriftianorum negata olim ab
Origenc—, vt referunt Hicronymus & Epiplmnius.

Primo , enim teftatur @rernitatem nunquam defi=
ture gloria: Deus per omnes Scripruras ; Sapient. 5.
Tufti antem in perpetnum vinent : Regnsm tusim regnum
omnium feculorwm ; Haie 3 5 wenient in Sion cum landes
Latitia fempiterna fuper capita eorum, gandinm @ lati-
tiam obtinebunt. Pl .8 1. beati gui babitant in domo twa
Domine infacnla feculormm landabnnt re. Mat.2 5. ibunt
hiin [upplicium aternum iufls antem in vitam aternam:
2.ad Cor.4.aternum ploriz pondus,prime ad Theflal. 4,

a

Triplex
dubitatio,

Scriptitd

-]




uy
it

ples

tio,

Rationes:

Ratio 5.
Thoma.

Ratio &
priosi,

Eftimabia
litas huius
arernitatis
Prima
Tatlo,

Secanda.

De Fine A &uum humanorum.

Ei fic femper cumn Domino evimmud 1. P_c::n ¥s E?fgfusmm'l
o5 0 [hemn vinam 5 18 bereditatem sncorruptibilem, ¢
sncontaminatam & ;'mmarcf_,grz"m'[m:. Idem probant
teftimonia omnia quibus afleritur @ternitas poenzz

damnatorum de qua dictumeft in tractato {upe-
riori. Idem habetur ex fymbolo Apoftolico , alfe-
riturque ab omnibus Patribus vide Auguftinum /. 13
de Trinitate c. 8. vnde hanc vocare poliumus firmili-
mam Fidei anchoram, quam omnes qui dimilerunt
turpiflimum naufragium pafli funt.

Secundo variz quoque rationes id probant aliquas
habet ealque omnino clegantes l‘hilolbphus 1. Ethi-
cortimn €7 &' 10. Ethicorum ¢. 7. Ver enim (inquit ) nec
ona facit birundo,nec wnns dies, & beatum hominem eo-
dem modo necomps dies nec brene wllum cﬂfﬁit Lempits
vonde argumentor ex.communi fapieptum zftima-
tione beatitudo ed piurs fieri [oler,qud diutius durat
ed minoris qub minus durac,{ed felicicas eft bonum,
quo nullom maius poteft dcﬁdcmti,ergo illa efle de-
bet zterna, Deinde beatitudo eft ftacus perfectiffi-
mus,nemo autem fapicns beatum eum vocauerit, qui
ad breue tempus felix eft fururus. Denique 1o.Ethic.
Nihil  inquic ) felicsratis ¢ff imperfeitum o quidgud
anutersfinem habiturum oft, imperfeclum eff.

Alteram rationetn habet S. Thomas g. . art. 5. vt
aliquis ftatus fit beartitudo,debet excludere omnema-
lum,{i aurembeatitudo zterna non fit, omne non ex~
cluder malum ; wel enim fciet beatus periculum cius
amittendz , & fic continuo timore cruciabitur 5 vel
nelciret, & fic eflet mifer. _Q_sgid enim (inquit Augnft.
L12.c.ac.) illi bearitudine falfivs,vel fallacins 5 whios
fisturos mferos,aut in tanta luce veritaty nefciamm » ant
in fumma felicitatss arce timeamus. Aliter eriam ratio-
cinatur .3 3. de Trinit. . 8, St beatus amitteret beati-
tudinem, vel hoc pateretur volens , vel nolens , vel
neurro modo {ehabens, {i volens mifer efler, quia
veller ampitcere fummum bonum : fi nolens mifer
icem effet , qui quod nollet , pateretus: fi necnolens
nec volens, non amarer ergo fuam beaticudinem,
quod effer miferum effe, Denique beatus non poteft
gaudio carere quod {fummum eft , gaudium autem
guod prouenit ex cogitatione beatitudinis nunquam
amittendz,{ummum eft gaudium, quo frui pofficbca-
tussve conftabic ex dicendis fratim.

A priori ratio eft , quia illz operationes in quibus
conhftic beatitado non poflunt amitti ex parte vo-
luntatis ipfiusbeati , nec ex parte Dei, necex paste
vilius aleerius caufe,igitur nullo modo amitti poifunt.
Non ex parte voluntatis beati,quia beatus in illa cel-
{atione nullam apprehendere porteft rationem boni,
nec faftidio affici neque alid allici 5 ergo non poteft
beatusvelle defiftere avifione beatifica. Non ex par-
te Dei quia Deus non {ubtrahit aliquod donum ali-
gui nifi proprer aliquam cins culpam que in beato
nulla efle Pctcﬁ. Non denique ex purre vilius alterius
agentis, quia folus Deus confernat hanc vifionem,
qua nilil contrarium habet , per quod pofﬁt deftrui,

Dico {ecundo,perpetuitas beatitudinis efficit illam
efle infinite maiorem; & digniorem. Quod quatuor
modis probai poteft.

Primo, quia eternitas facit infinité maius quidquid
affecerit, ficut enim vcluptas vnius dieimaior eft vo-
luprate vnius hora,veluptas hebdomadz vnius, vo-
luptate vnius diei,& fic deinceps , ergo aternavolu.
luptas infinité fuperar eftimabilitatem cuiufuis yo-
luptatis,quz non fit @rerna.

sccuudb, zternitas boni quando cognofcitur infi-
nitemagia eft quo liber inftanti;qui enim {cit f¢ abea
felicitate nunquam pofle cadere , fingulis momentis
percipit voluptagem , ex tota arernitate beatitudinis
?ua’: infinita cft vt proinde vocari poffit etiam in co

enfu rora fimul.

31

Tettiv, pefleflio zterna beatitudinis eft perfedtif-
fima fimilitudo diuinz perfectionis vt tradit Avgnft.
1.3.de libero arbitrio c.7. Si magis ¢ magis effe volse-
rissi guod fumme ¢ft propinguabss , guanto ergo ampline
¢ffe amaneris tanto amplises aternam vitam defiderabis.

Tertda

Quartd , ratione zternitatis beatitude haber infi- Quara,

nitam z{timationem {upra omnia tempotalia, gue i~
mirum ( inquit A uguft.ibidem ) antequarm fintsnon funt
G cum funt fuginnt o GG chm fugering non erunt $1AgHe
cum futsra funt nendum funt, cum antem praterita funt,
iam non (unt , quomodoe igitar tenehuntur vt maneant,
guibis boc eff incipere vt Jintsguod eft pergeresut non fint.

Ad primam Rcfpoudco conftare omnind ex dictis

Solutio

quod beatitudo non haber ex fola Dei voluntate dubitatio-
quod fit zterna. Nam hoc habet tium ex ratione com- num.

muni bc:&titudinjs > qua fi zrerna non Eﬁi‘:t,a})Petb
tum non fatiaret, nec excluderet omnem miferiam:
tim etiam ex ratione vifionis quz definere vt dixi
non poteft, vel ex parte beati,velex parte Dei, vel ex
parte vllius alterins excrinfeci agentis.

Ad fecandam Refp. zternitatem beatitudinis col-
ligieriam Poﬂr‘c ex valore meriti, quia cum opus me-
ritorium hominis iufti procedat A graria adoptionis,
mereaturque filiationem diuinam cui gloria debetur
titulo hzreditatis , hereditas autem {emper debetur
filio quandiu maner filius , ille qui videt Deam nun-
quam amitter filiationem dininam quz per folum
amittitur peccatum , ergo nunguam €i rolli poterit
hzreditas.

Ad tertiam concedo , pofle viatorem defiftere ab
actu Fidei,vel ab aétu amoris, quia poteft aliquam in
illis apprehcndcre rationem mali , vifio autembeata
cum tollatomnem errorem , nullam pati poteft hu-
iufimodi apprehenfionem ; atque aded non poteftho-
mo videns Deum velle defiftere a vifione'; qua inde-
pendens eftd phancafmate ; expers eft laboris, 8 vo-
luntatem necelfitar ad amandum Deum clare vifum 2
cuius propterea cognitione vellenon Pore& defiftere.

Msaadtistatadh dhdhdadh dadide
DISPYTATIO S

De Principio divelline humanorwm Actutims
ideft,de Confcientia,

S. Thomas. quzft. 19.

P£ A ¢ 1TE NV s expofuiprincipium find-
’ le cuius gratia fiunt omnia , Beatitudinis
% vidclicer exiftentiam, quidditarem,com-
3 plementa,& proprietates:nunc de alte-
ro illo principio dicere aggredior , per
quod creaturz rationalis adtus fic diriguntur, vt ido-
nei fint ad finis huins affequutionem. Hac enim re~
gula dicitur,qua totius bonitatis & malitiz menfura
& Iudexeft , quia fi ei conformentur hominis actus,
funt boni, & idonei ad finem Beatitudinis : fi non
conformentur, funt reuerd mali. De hac regula vnde
tota pendet moralitas , ve diftinété ac plené dicam
primb videndum eft,de illius natura fiue quenamilla
fit. Secundo, de influxu illius in humanos acus, fius
quomode per illam aétus noftri fiant boni vel mali.

Caa

QVASTIO L

Quanam fit Regula diretiua omminm AGFwin:
hamanorum,

Icut in artefadtis illud a}PPdlatur rtj%ula_, quodelt 1ic: rediz
idea operis artificiofi, ficin Moralibusidea re&tz operaric-
operationis vocatur,Cui quoties conformantur actus nis-

liberiboni fune & laudabiles. Idea enim in operibus
artis,




	Seite 281
	Seite 282
	Qvæstio I. De existentia supernaturalis beatitudinis.
	Seite 282
	Sectio I. Vtrum detur omnium rerum aliquis finis vltimus.
	Seite 282
	Seite 283
	Seite 284

	Sectio II. Vtrum finis ille simpliciter vltimus sit vnicus.
	Seite 284
	Seite 285
	Seite 286
	Seite 287

	Sectio III. An & quomodo vltimus finis influat in omnes actus creaturæ rationalis.
	Seite 287
	Seite 288


	Qvæstio II. Quidditas finis vltimi supernaturalis, seu quid sit beatitudo essentialis.
	Seite 288
	Sectio I. Quale sit obiectum beatitudinis essentialis.
	Seite 288
	Seite 289
	Seite 290
	Seite 291

	Sectio II. Quænam sit ratio genericaessentialis beatitudinis.
	Seite 291
	Seite 292
	Seite 293
	Seite 294

	Sectio III. Quænam sit propria & specifica ratio essentialis beatitudinis
	Seite 294
	Seite 295
	Seite 296
	Seite 297
	Seite 298


	Qvæstio III. De beatitudine accidentali.
	Seite 298
	Sectio I. De plenitudine bonorum intellectus beati.
	Seite 298
	Seite 299

	Sectio II. De plenitudine bonorum voluntatis beatæ.
	Seite 299
	Seite 300
	Seite 301
	Seite 302
	Seite 303
	Seite 304

	Sectio III. Reliquæ perfectiones animæ beatæ.
	Seite 304
	Seite 305
	Seite 306

	Sectio IV. De plenitudine bonorum corporis beati.
	Seite 306
	Seite 307
	Seite 308
	Seite 309


	Qvæstio IV. De proprietatibus quibusdam beatitudinis.
	Seite 310
	Sectio I. An & quomodo appetibilis sit beatitudo.
	Seite 310

	Sectio II. An & quomodo beatitudo æterna sit.
	Seite 310
	Seite 311



