UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Georgii de Rhodes Avenionensis S. J. disputationum
theologiae scholasticae tomus ...

Rhodes, Georges de

Lugduni, 1661

Sectio Il. Vtrum finis ille simpliciter vitimus sit vnicus.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

284

ridm > 4
onem habere ac municipatum , & expedtase
em qui reformabit corpus humilicatis noftre:
I non

Dicit {e in ceelis con-

renelabitur 5 innobs

lui & elle cum Chrifto , contempl:
videntur , id eft t’t.';r.{}ur:.l:'_", {ed ea qua non

) nouit repofitam fibi effe

nibus qui diligunt aduentum Churifti = Dcmquc neo
cum Ifaia vidiffle oculum , audiniffe aurem , in cor
alcendifle,qua mpromiﬁt Deus iis qui diligunt illum.
Quezro, verum potuerit Deus dare nobis furure bea-
titudinis teftimonia , vel illuf

nis qui ha bethanc fpem ineo, {anctif
habetur 1. foarn.c.3.

Se non
illud decrerum Dei factum elle vel probemus vel

Ia-

tio ex in- 5 i
clinatione coniiciamus. Prima fit ea, qua peticar cx incli
fummz ae { 1
'L?;:;J;Ln:lg_

& boniratis ; nam efficere homir

ys heredes bonorum fliorum
imé conueniens Deo i fit{ecundun
i 1 Deo,

illud

aticadi-
.

& & maximé connaturale

iuxta illam inclinationem , quod probo

epus Lli ixta iudénﬂtiormm 1!‘;..;.1:1:\\' connatt
Deo, quod eft iuxta inclinati
£ {ummz bonitati , fed decrett
ciendi homines bearos & quibus ipfe cum bonis fuis
poffideatur , eft fuxra inclinarionem maximé conna-
taralem {ummaz bonitati, ergo eft opus iuxta inclina-
tionem maxime propriam Deo. }\‘ii:wrprobamr nam
inclinatio boni eft fui diffuio , fed per dona gloriz
Deus creature rationali fe ipfum perfectiflimé comu-
fi quidem per fectiflima Dei communicari
vel naturalis,vel libera, per naturalem nece
{a }intra communicac effentiam fuam totam, &
attribura omnia duabus perfonis {uctis per intel-
m & voluntatem. Libera poteft effe vel fubltan-
jonem lanﬂﬁﬁtr][i&lmf:'.é'fa eft, vel
per dona gratie,& gloriz ; Dens
n per 1 !\:‘*:i'f_‘(._ Timo modo participatur,quo a
tuta participari poteft , quia per vifionem
fe@iflimé poffider , & eo fruitur quia hz-
vt tecké differic Philo adillud Deute-
abis gos i laco bereditatis tus firmiffimo

per vn

ratio petitur ex inclinatione Dei ad {uam
am in omnibus decretis & operibus
¢l ad' {iris necelfaiiv intendit : fumma enim gloria quam ex
creaturis fuis percipere Deus poteft eft beatitudo
alis , ergo Deus valdé conuenienter
tendic. Minor pmlmmr ,qm ;;iori:\_ yniuer-
quando fignificat excellentiam alicuius inter-

riam.

nam vel externam,ratione cuius dignus eft cognolci,

i, laudari , honorari , aliquando autem 8¢ maxi-

me propric fienificat ipfum cognofci, amari , laudari:
t o s et e - 3

sJoria obiectiua, fecunda e

}WL'I'.'L > qUE definicur clara. cum lzude

n obieéti-

oloria

prima vocatur
formalis 3¢
notitia. Ideirco ¢
ua paitim eft interna pattiim
ctivaeft fumma pe fectio Deitatis , ob quaim ahgmts
eft Deus vt ab omnibus cognofcatar, ametur , hono-
rerur , laudetur : exteina abiectiva eft excellentia
Creaturarum., in thus {plendor emicat & radius
quidam ipfius Deiratis : gloria formalis interna eft
[ 1ot 5 8¢ gaudium Del de fe jl)l‘(!:ﬂ.‘i-
creata Dei vifio ,amor, & eaudinm,
1 Deus A beacis Cognujfirur per-
datur : Vident enim emmn ([i-
n inipfis beatis , quia facit
s vt pofteaprobabitur. Cop-
nofcitur ex be m opus eft circa pur:is
Ereaturas quod rantoy arer omnia Dei attri~
buta, potentiam , inftitiam , milcricordiam , magnia

sloria Dei thim formalis ti
xterna ; inte

na obie-

|
1

is, quia ni

Opere ¢

Difp.I. De A&. T

unt etiam rationes optime quibus

Tum. Quaftl Sl

r o e “ et
s VE m 1 vacaret , ergo {umma Pej
ormalis , tim obiectina eft fe

T | -t 1 11 AT " 2 qu e, 2 - .
citas beatoram, quam proprerea Deus primaridin

3

: habuit, & proprer illam extra {e mundym

me

i
condla

Ad primam Refp. nullum cfle obiectum flTPL’Illa- 5

turale quod faltem il;pi‘oiim reuclatione non pofi dubigagy, |
{ n,

naturalicer ve C'uHao:m ex dictis in traftary

o bi fusé ifta dilj fi C

» ¥bi fuse¢ ifta dilputaca funt. Coenitionie
enim naturalis & .il!}‘ttu.ltiu‘.ti:s idem elle L!:ECRO;IE
1m materiale quod cognofcitur ; imo & idem
¢tum formale in ratione rei, fed dinerfum feme
per eft obie¢tum formale in ratione obieéti, quia
femper attingitur prov: mouete poteft potentiam
modo indebito naturz.

Ad fecundam conftabit ex greff. 4. non pofle bea-
titudinem f{upernaturalem appeti naturaliter , nifi
{'.xppoiim reuclatione {upernaturali, quod non impe-
dit fupernaturalicarem beatitudinis , quia nullumeft
bonum quod non poflic naturali defiderio ateir
poftquam eft cognitum oo
qué lequura eft ex reuclatione.

de F

L

ied

oo

~t’
itione aliqua naturali,

LI

Virnm finis ille fimpliciter vitimus ,
an multiplex, art. 5.7. 8.

SLEC.T 0

Atur exrgo vleimus aliquis finis nofter, {fummum
ﬂ' onum,perfecta beatitudo,finis vltimus ad quem
omnia referre, bonum quod appetere , beatitudo cul
vii ftudere defideriis noftris omnibus debeamus - fe-
quitur vt inquiracur nunc quotuplex ille fit finis. Pri-
mo videlicet , verum ille fecundum reétam rationem,
& ex rei natura non (it nifi vnus. Secundo , verum ex
libera eleétione hominis ille poflic efle mulplex.
Tertid , virum renera quifquis mortaliter peccar fi

finem fuum yleimum ponat in creatura.

Virum ex natura rei non. fit nifi vnicus flais
Ultimus creature yationals.

Atio dubitandi eft primb,qui‘l obiectiua beatitu-
AN doqua Deus eft, & bearitudo formalis que ade=
a, fed

ptio, & poﬂbﬂio eft Dei,lunt duo valdedifti
ille yterque finiselt hominis , appetibilis propter fe,
ergo duo {unt fines hominis appetibiles propter ic
Probo minoremsillares eft finis apperibilis propterfe
propter quam Deus ipfe defideratur , fed non defide
ratur Deusab homine nifi vg pulﬁllrndus » €10 HON
folus Deus appetitur,fed poffefiio etiamipfa Dei.

Secundd , fi avarus non {olum appetat pecunian,
ed cognitionem eriam ipfam pecuniz, duos habebit
fines, homo non folim appertit Deum, fed etiam eins
cu;nirimmn,crgo duos :1}3}.1&1': fines.

Tertid , creatura rationalis aliquid habec pro ﬁ:ac’
quod creatura irrationalis non habet , illud non eft
Deus , quia certum eft Deum effe finem omnis creas
turE,ergo prater Deil, aliquid aliud eft finis hominis

Dico primo , finis fimpliciter vltimus hominis non
eft ex rei patura nifi vnicus , conftans ex finibug duo-
bus inadzquatis ita inuicem connexis » vt neurer (e
altero caufer ; neque rationem habeat finis. Sola ex-
plicatione indiget conclufio , de qua videndi funt
$.Thomas hic g.2.art.7.6" ¢.3 .art.1:Valques difp.15-
¢.4-quord doctrina retocari rota poreft ad rria capita,

Primum fit;finem cuius graria prove dittinguicur a
fine(cui)qui ¢ft illud fubieckum cuibonum defidera-
tur, finem( inquam)cuius gratia efle duplicem;alter el
finis vt res,alter eft finis ve vias , & adeprio 1€y fea
polleflio ciscarem, racione cuius res illa tametfi fip-

Pcmiq




Tripls
kA

(clufe

Finis quo S¢

elt verus
fints.

&):u[ia

trium dp-
bitation{.

De Fine A&uum Humanorum,

Pf’ﬁm 3 nobis diftinéta 5 coniungitut tamen nobis,
& fir nobis bona 3 implicat videlicer , ve res fup-
Poﬁton me diftinéa fiar bona mihi,nifi aliquo modo
ita mihi contungatur , vt percipere Puiﬁm , & 1n me
deriuare omne illius co-.nn‘.udmn,p:::au,i;t,v.g.ci'i mi-
hi extrinfeca & 4 me diftinda , vide nec mihi poteft
efle bona , nifi medii confequurione ; ac poflefione,

« mihi bona fiat,ficut color mihi effe non poteft bonus
nifi media vifione : igitur in omni fine cuius gratia,
duz illz rationes diftingui debent ; res ipfa vel obie-
&ums& coniunctio illius rei cum potentia,que con-
iunétio aliquando proprie vocatur poffeifio v. g. ap-
prehenfio pecuniz manu factasinterdum eft quafi pol-
feflio,nam operatio qualiber immanens,qua ita ver-
{atur circa obieétum, vt fit coniunétio ipfius obieéti
cum operante;clt aliqua pofleflio, quia per illam ob-
ie¢tnm fit bonum 1pli operanei : proprer quam ratio-
nem operatio immanens yocatur quafi poffellzo rei
circa quarn VeI [: LHUr, co qﬂod pu‘ hanec UFL"‘l'.lUl‘ﬂ.L‘]!)
obieétum derinet fuam boniratemn & commodum, in
ipfim eperantem , ficut mec i pofleflione pecunia fic
bona 1'}ﬂipnﬁ‘.lcm1 : prior ergo ille finis dicitur finis,
(qui)aleer yerd dicitur finis( quo.)

Secundumeeft finem (quo ) q

fic,fiue nimirum fit proprié polle

pnﬂi‘ﬂ]o,c[lb vereac i

ditionem dantaxar aliquam quaz afferat obiecty

axat conditio obiccti

ifcumque tandem
1o rel, fiue hr qual
?‘10;.?1';(‘ l.'iliﬂfi‘;}, non autcin CoIl~

b=

Ratio eft, quia id quod eft dun

Jed eft aliquid requifitum ve
P feflio & quafi poilb:lio
[ t adtum voluntatis;nam auarus nonde-
fiderac pe fi quia defiderateius pofleiiio-
niliter etiant qui defiderat contemplari Deum,
petit Deum , {ed contemplationem, &
per per eam r..‘c_mmugtml‘mn , ficut pecunia
pe tionem contungicur, - Cognitio igitur inter-
dunieft finis { quo ) quando fimulappetitur cum fine
(qui ) quando fcilicet voluntas delectatur de reicog-
mitione , quando autem non dele€tatur nifi de e
ita tunc cogritio cft folum conditio afferens

obicctum.

IR 51

1‘(}

= a
Teitium eft «

nd ifti doo fines (qui’) & (quo) ita
1 conftituant nifi yoicum

{unt fes }“hLl'.«!u.fJ ¥
finem rotalem , quia {cilicer vnus nunquam caufare
t fiacaltero s neque fine altero haber rationem

iam wvnus eft integer finis,
nec eniin polfellio eft amabilis f
cunia fine polfeffione; quod exprefse docet S. Thom,
4.1 L.ait, 5.4d 3. Exquibusfufficienter probata manet
conclufio,{i enim'ex fine (qui) & fine{quo) non efiici
tur nifi vnicus finis, cerré lequitne quod non eft finks
vleimus nifi vnicus,nam finis (qui)non eft nifi vnus,
cum ens ab alio non fit niff proprer ens & fe quod
non ¢ft nifi vaum , exgo fifiis ( quo ) non eft ctiam
nilt vnus,

ne pecunia,neq; pe-

it~

Ad primans,Relp.ditingaendo minorem;bea
do obie@iua, & beatitudo formalis duo flnt, & funt
nes hominis;totales aded ve vnus fitindependens ab
altero nego , P.-.rri:tlcs QUOTL Neuter cauler fine al-
terosnec et finis concedo;farcor enim Deum defide-
rari ab homine ranquam finé, (qui)propter beatitudi-
nem formalem ranquam faemiquo)fed nego defide-
rari proptex beatitudinem formalemm fanquam pro-
pter Riiem adeqaacum , alioqui Deus medinim effer
non fnis. !

Ad fecundam Rc%onccdcndo auarum qui ap-
PELLE pecuntams & cot
fe duos fisies corales, {ed ne
& einsg

irionem pecinia,!
'.-gmtlom:—m l'lEstl dLlUS anes
dictis cuidens eft;quia cognitio pecunia non eft poi-

Z0 ¢um

difp

volaneatis , non appetitur abipfa voluntate pereuam,

285

{eflio pecuniz,qua non fit homini bona per cognitio=
nem folan. , cognitio autem Dei poilefio eft Dei &
1 & cum Deus periplam i homini bo-

verus finis (
nus,vtex ECLe

Ad tel

tarum o

(q elum effesnulla enim eft crea-
tura cuius Deus non fic finis(qui)cum proprer {e ipsa
vniuetfa fit operatus:fed non codem modo Deum af-
equuntys creatura irrationales quo aflequitur illum
homosnam ille Deum non affequuntus in (e ipl‘o,[‘cd
aliquam tantum eius fimilitudinem , per quam illum
manifeftant, & hic finis earumeft, & vox laudis quam
licetmute perpetuam Deo concinunt. Homo Deuain
in{eipfo poffider , artingendo illum: immediaté per
cognitionem & amorem.

§. Ak

Ptram ex libera eleclione hominis pluves pofSing
effetatales fines fimpliciter vitinmi,

Liud eft plures res effe voum finem yltimum

hominis ;aliud pluges efle fines illius vltimos,
non eft dubium; quin Poﬂit idem homo conftitue~
re fuum vlcimum finem in plucibus rebus , fed du-
bitarur, vorum poflic habere plures fines vlcimos
adzquaros.

Ratio dubitandi eft primo,quia poteft aliquis ope-
rari ex plusibus finibus totalibus,quorum finguli fint
fecundum quid vltimi, ergo poflunt etiam ex libera
hominis eleétione plures eile fines fimpliciter vicimi.
Probo confeq. ficut {& habet finis fecundam quid yl-
rimus refpectu alicuius operationts , fic {e habert finis
fimpliciter vltimus refpectu totius vicz , fed eiufdem
operationis plures poflunt effe fines adequati, ergo
pollunt eriam effe plures refpectu totius vitz. Proba-
tur mator ; ided fines fimpliciter vltimi efle non po[:-
fune plures quia finis vltimus deber amari {nper om-
nia , & anteponi aliis omnibus : fed finis fecundum
quid vltimus amatur {uper omnia,que {pectant talem
{eriem num,alioqui non c[’c_ﬁuis,crgo eft parra-
tio de fine fimplicicer vltime’; & de fine fecundum
quid v leime.

Secundo,qui peceat mortaliter conftituic fibi ex li-
bera eledtione vicimum finem in creatura ; fed com-~
mittifapé porelt peccatum ex affeétu inerdinaco er-
ga plures creaturas quarum vna non referatur ad al-
teram, & ompino difpamtzts,in‘lb committere {pé

mus plura fimol peceata, ergo poflunt ex libera
electione hominis plures ellé fines vlrimi.

Dico fecundd, implic;-\_t contradictionem vt idem C‘on:l_uﬁo
homo plures fibi proponat fines adequatos fimplici- negariuas
ter vltimos.

Ratio eft illa quam habet S. Thom. quia finis viti- piobatio,
mus cft bonum 1ta perfedtum & ita completé farians ues.
appetitum, vt non relinquataliquid v leerins apperen=
dum,ynde dictum eft cleganter ab Auguftino : Finem
dici non guo confiimitur homo vt non fitsfed guo perficitur
vt plent fir.  Siautem prater illud appetatur aliguid
aliud,iam non fatiatur appetitus per illud primum,et-
go prater vitimum finem nihil vlecd potelt appetier-
go finis vltimus non eft nifi voicus.Deinde finis vlti-
mus anteponitur aliis omnibus & amatur {uper ofm-
niz,fed quod amatur fuper omnia ¢lle non poreft nifi
vnum,ergo vltimus finis effe non porelt wifi ynicusifi
enim aliquid fit cui non anteponatur, fam non ante=
ponitur aliis omnibus. Denique recke S, Thom.argu-
mentatur , quia illud in quo aliquis tanquam. it f}“e
vlcimo quieftiraffeCtui dominaturyquiacx €ototits
vite regulas accipit, vnde vigimusfinis propric voca
tur Doniinus omnium motiim apperitus, qui pr -

g

Dupkx

dubitatios

C

1}0[.

T e e




286 Dilp.l.De A& Hum. Queft.I. Se&t.11. |

iHum omnia yult,fedillud non poreft effe multiplex;
Nemso cnim duobus potest Dominis feruire, vt I}Lbi‘.‘tllt
Marthai 7.exgo neque plures habere vltimos fines, ‘
Ad primam Refp. concellum effe alias contra Val-
qlli‘lﬂ (IL[DJ pOﬂ]‘E J\ft‘.&) 1111(1?.1;1 PI{Il’L‘S_ h'Lb(;r, fil]L'S
adzquatos fecundum quid vltimos , quia hm‘s {fecun~
dum quid vltimus non ita debet fatiare appetitum, vt
nihil aliud appetendum relinquat,, finis autem fimpli~
citer vitimus fariare debet appetitum , & iraomnem
tollere indigentiam, vt nihil vlteriis appeti poffit.
Ad fecundam vt Refpondeatur difcutiendum eft
pauld accuratius , quod yltimo loco propoficum erat.

Lp e

An ¢ quomedo qui peccat morsalitey finem [unm
witimnm conflituat in creatura,

Quadru- Atio dubitandi contra vulgare hoc placitum
plex dubi- Theologorum quod quilquis moxtaliter pecear
tatio.

finem vlrima ponat Creaturam,primo elle poteit,quia
peccator non necetlario ponit vltimum fuum finem in
creatura,{i non neceflario anteponat creaturam Deo,
fed quilquis peccat morcaliter nonneceffario antepo-
nit creaturd Deo ergo non neceflarid confticuic vii-
mi finem {uil in creatusa, prob.min.paracus fic aliquis
dﬁ.rc P:\ul‘)(‘l‘] d(’c‘.’ll] numines €x amore DC] Plll'é na-
turali;ille comedat in quadragefima canes , quas ita
emat tribus affibus vt nullo modo eas velit emcre de-
cem nummis,ille tunc prefert decem nummos carni-
bus quas comedit, & Deum prafert decem nummis,
ergo Deam prafest carnibus, ex quarum ramen inot-
dinato amore peccat,ergo ille non prafert Deo crea-
Turam PEQPEQI quam PC‘.’CC‘J[.

Secundo , filius aliquis offendat Patrem ex inordi-
nato amore ferui, quem verbi gratia, liberer 4 morte
contra Patris voluntatem, ille filius non neceffarid
anteponir ferunm Patti;nam {i ageretur de vira Patris
autde yita ferui, millies maller mori feruum quam
Patrem, ergo qui peccat non neceffarid Prcefurt crea-
turam Deo, etiam fi offendat Deum.

Tertio, non eft opus ve qui peccat ex amore ali-
cuius creature praferat illam creaturam, aliis bmni-
bus creaturis , ergo neque illam prafert Deo. Probo
antecedens, nam amici canfa peierare aliquis poteft
quem multd tamen minus amabit quam fe ipfum.
Deinde multifzpe peccant proprer voluptatem ludi
qui magis tamen amant voluptatem intemperantie.

Quartd , multi {xpé peccant ex fpe vente , volun-
tatem habentes redeundi ad Deum , €Igo non con-
ficuune yltimum finem in creatura,cum velint actu il-
lam deferere. Aliquietiam {pé peccant ex nimio ze-
lo diuini honoris, fiverbi gratid , ¢x co zelo aliquis
interficiat hominem, ille fine dubio non plus amac
hominem illum quim Deum. Denique vt homo po-
nat vltimum {uom finem in creatura, oportet vt ad
tllam creaturam fe ipfum referat & fua omnia , fed
qui peccat non hoc facit vt eft per {c notum, ergo
non conftituir in creatura pro quapeccat, fuum vlei-
mym finem.

l_ﬂ;"- ECEE’C‘ Dice tertio , quifquis mortaliter peceat, , non ex-

;a-‘”n”"' prefsé quidem & For;mliwr finem {uum vitimomin
¢reatura conftituit , fed vircualiter tantdm & inter—
pretatiue. Ita communiter afferunt omnes Theologi
aded conftanter , vt Valentia gK. 1. part.7,etiam exi-
ftimetid effe de Fide, negant tamen id yllo modo ve-
rum effe Scorus, Nauarras, Adrianus.

Seripruyz.

Prim o aucem fic videntur allerere Scripeurz , Iere-
miz 2. Do mala fecit populss mens dercliguerunt me
fenrem ague ving , & foderune fibi ciffernas diffipatas,
&e.Philippenfium 3. Ovorsm Dens venser ¢5t & gloria
s confirfigne spforum, ylibi ctiam dicitus : duaritig effe

idolorum (eruirus : ideminculcant etiam {epé Patres,
Gregorius Nyflenus,ait : Ouemliber loco Des ponere id
guod pernerse amat ; Chryloftomus : Idelolatram effs
peccatorem a;mm[iﬁ.:’r, & multorum Deorwm caltorem:
Auguftinus totam pmmrlir.m-m humanam afferit fi-
tamineo efle , guod fruendss veatur, viendis fruatny:
vti appellarid quod referimus vleerius , frui autem
id quod non refertur vicerius.

Secundd , quod i,rltn'rlu'ct;uiué {altem finem fuum Intetpra
vltimum conftituat peccator in creatura , probari S“““""

poteft ; quia ille finem fuum interpretatiug in creary- hoait
Saibe % : R S > C 1
ta conftituit qui perinde fe geritac {i finem vltimum ey,

alium non haberer quam creaturam, in qua etiam
tanquam in vitimo fine fiftere cogitur , fed huiufl-
modi eft quiflluis peccat mortaliter , nam perinde
fe gerit , ac fi finem vltimum alium non haberec
quam creaturam ; {1 enim finis eius vltimus eflet crea-
tura nihil {ané aliud ageret nifi Deo illam praferrer,
quod facit omnis qui peccat mortaliter , ergo ille fi-
nem {uum vitimum conftituit in creatura. Deinde
ille interpretatiue finem {tum ponit in creacura, qui
fiftere omnino valt in creatura , & cogitur in ea fi-
fterc ex electione libera voluntatis fuz , {ed peccaror
ex electione {uz voluntatis cogitur fiftere in creatu-
ra:quia per peccatum auertitur @ Deo ve fine vld-
mo ; finis enim vlcimus eftis 5 quli amatur proprer fe
ipfum & plufquim omnia , peccator Deam non
amat ﬂlpcr omnia, imo minus enm amat quam crea-
turam , & priuat fe ipfum pofleflione Dei finis vltimi,
ergo cogitut fiftere in creaturam, cum non poflic ha-
bere Deum vt finem , & eo frui.

Tertid , quod eriam virtualiter & J:cllmuicnier Pl
conftituat finem {uum in creacura quicunque pecca- yigual
tum committit lethale , probarur quia ille virtualis
ter finem fuura in creatura ponit , qui eam appretia-
tiatiué anteponit enti , quod virtualiter continet
alia omnia,icut qui praferrer equum nummo auteo,
illum praeferrec etiam obolo , fed peccaror antepo-
nit ereaturam Deo , cum propter amorem Creaty-
1z , negligat amicam habere Deum , & vt fruatur
creatura fibi boni , negligat Deo frui ve fibi bono
per gratiam & slon':un > €Igo peccator virtualier
& apprediatiué finem {pum ponic in creatara, De-
inde qui non amat Deum fuper omnia tenetur plus
amare creaturam aliquam faltem vage fumptam quim
omhia ; fed peccator non amat Deum plu{quam om-
nia , ergo cogitur ex vi peccati {ui plus amare crea-
turam aliquam , quim alia omnia , quod eft confti-
tuere vltimum finem funm in creatura.

Quartd denique 5 quod peccaror non conflituat -

formaliter & exprefse finem fuum vitimum in crea- gyl |
tura , proh;mt rationes omnes pofite initio.
A\"l })l’i]l}ili]] C[g(’) J{Cfijonsjcu Pccca[o[c[n fub ea Solutio

ratione qui peccat praferre femper creaturam Deo, d}‘bi“"c'
quamuis {ub aliqua ratione alia poffic preferre ™™
Deum creaturz , {ub diuerlo enim refpectu poffunt

hiec duo effe fimul , ille qui paratus eft dare decem
numinos pauperi, & manducare carnesin quadra-
gelima tribus tantdm empras affibus , Deum prafere
carnibus , quatenusillz decem nummis emi poflunt,

& manducationem carnium Deo praferc quatenus
carnesemi po[ﬁmr tribus aﬁ]l)us.ScmPerigitur pecca-

tor {ub ea ratione qud peccat creaturam Deo piz-
fext, efto {ub alia ratione preferat Deum creaturz.

Ad fecundam Refpondeo Filium qui contraPa-
tris voluntatem ; vult feruum effe incolumem quem
millies mallet mori quaim Patrem 5 fecundum vnaia
rationem , & ineo actu quo Patrem offendit, plus
amare {femum , quam Patrem , fecundum alteram
verd rarionem , & in alio ah'cluq adu ,POIIE; magii
Patrem amare quam feruum,

Ad




DeFine A&uum humanorum.

Ad Tertiam Refp, bené probari hoc argumento
illum qui peccar non g € formaliter & e;l;incfs_c
creaturam Deo , non probarl antem fpiod v}l‘tunh—
ter, & incerprerating ili:l:n- non prr?:f'u'at s alle qui
peicrar proprer amicui, in illo actu \L‘ll‘tLl‘il.lECI' il-
lum prafert , cum illum Deo praferar, in qu
continetur iple cum alijs omnibus quamuis in alio
actu , & fub alio ‘;c[i:céhi e iP[‘um amico pm:&rrc

nem illum vltimum ordinare , fed contentum fe ferd
{E.ml:c_;r eile Agibusillis , quos vocamus vitimes tan-
tum {ecundum quid. 2

Dico primo, nullus eft a¢tus humanus bonus aut
malus , qui nen caufetur aliquo modo ab amore vl-
timi finis qui eft beatitudo ; atque adeo in omnibus
qua appetit homo, femper aliquo mode vleimum fi-
nemappetit. Ita polt Philofophum 1. Ethicoram.c.4.

287

A

e

Yiem pollic. Idem dico de illo, qui peccat propter vo~ es‘;._:_-xpr_f_.-l‘éi- {anétus Thomas aflerit & cum co com- 1
e lupratem ludi, & eft tamen magis addictus, potui  municer Theologl.
ft‘:“‘ quam ludo , in co enim actu vittaaliter ludum pra- Ratio autemilla eft primd, quam indicat Augufti-
e fert potui & alijs ompnibus. ] nus L. 1 9. cinit. c. . tllud ensm eff finds boni moftrs prop-
Ad Quartum ; Relp. cos quu peccant ex fpc venie  ter f/fzm’ amantur caterds, illud autem propferﬂ- ipfim :

| duas habere voluntates aliquo modo inter fe oppofi-  quali dicar illum alioqui finem non effe nifi ad

| tas , vnam exprellam redeundi ad Deum , alteram  iplum omnia dirigantur naturalicer & neceffario,

| virtualem fiftendi in crearura , qua voluntates funt  Alteram ratlonem indicat £, 13. de Trinit. ¢. 3. guid-
inuicem cott.poliibiles cum diceété non opponantur.  guid enim alind homo latenter velit ab har voluntates ,

Idem dico de illis qui ex nimio zelo peccant: qui  gwa ornnibis hominibus nota eft non recedit 5 & Epift.

i enim €o modo interfi cerer hominem non magis ama- 119. amant enim vequiem fine pie antme fine z‘mpm , fed

| rec hominem quam Deum, cum non peccet ex amo-  a» pevneniant ad id guod amant nefesunt 5 nec aliguid

i 1¢ hominis , fed {uun zelum wagis amarc quam  appecunt corpira ponderibus fiss , nifi quicfeere a moti-

I Deum, cum ex co folum peccer. Ad reliquafatis pa~  bus fiss : optiméque tractaru de Epicurzis & Stoicis

| ter 1efponfio cx dictis. gt bonws ef, inquit, ideo bomu eSt, vt bearws fit; ¢ qui

malis effy malws non effer nifi f¢ beatwm fperarer effe poffe:
Seemre 1L de bonis facilis queftio eff @e. Eleganter Boetius 1. 3.

’ A & quomede vitimus finis ¢ beatitndo in- ;i”%bl“t“ 1?’0?5%' {b”m"m‘”’ 0w el Lo e

| 3 Lo 2 natia, tamen fummum bonwm vepetir , fed velur ebrins

' Jlunt inemnes actus crcatura rationalss. dummm gie tramite vedertatur ignorat. In quibus om-

S. Thom. art. 6. nibus fignificare intendit S. Doctor appetitum beati

{ : tudinis’, omnibus a natura efle penitus infitum; adco

: ani; propri¢ dictus vera caufa eft , v fuppono ex vt in omnibus quilibet eam quarat. Denique Sanék.

T 2. phficormn, caufar aurem per amorem, ideft al- Thom:; ratio in corpose arciculi optimacft ; quia vl-
:3;,' | liciendo apperitum, & inclinando illum ve opererur,  timus finis cum fit primum appetibile , eodem modo

‘ eft enim id cuius gratia, fi ergo dacurvnicus omnimm  {e haber mouendo appetitum , ficur fe habet in alijs

‘ finis vltimus , Daminus ( ve notabam ex S. Thoma ) motionibus primum mouens,caufz autem mouentes

i motuum omnilim appeticus, necefle eft vt eo modo  non mouent nifi fecundum quod monentur 4 primd

‘ caufer ommnes actus voluntatis , ita venihilboni, vel ~ mouente, ergo fecundo mouentia ideft bona partica-
mali har, nifi propetiplum. laria non mouent nifi in ordine ad primum appeti-

| Trplex ~ Ratio ergo dubitandi primd eft, quia prauns adtus’  bile quod eft vlcimus finis.

[ dubitatio. 14]lo modo eft ordinabilis in beaticudinem vel ob- Dico fecundo, nullus eft humanus atus , quinon ¥ Sla;c!uFJa
iectiuam qua Deus cft, vel formalem qua eft potfel~  fiat ex appetitu beatitudinis fpmpte in communi, e
fio Dei, nam peccata & a Deo auertunt , & ab eius  prove nimirum illa fignificat cumulom bonorumn, bris.
poleliione : non enim audiend: {unt , qui aflerune  abftrahendo ab eo quod illa fit Deus & pofleflio Dei:
nos eciam cum male agimus , agere propter Deum, non fic antem neceflario quilibet actus humanus ex
quafi vero blalphemare poflit aliquis propter Deum.  appetitu beatitudinis fumpta in pariculari prove illa
Neque fatis eft dicere cum Medina g. 6. Deumefle  fignihicar Dei poﬁbfﬁuucm. :
caufam efficientem boni delectabilis quod peccato Primg, partis ratio eft, quiz omne honum inchoa- Probatio
guariturs arqueaded elfe caulam finalem, quiaquod  tum dirigitur ex natura fua in bonum Pcrﬁ'&um ,fed lt’i';nﬁ pat-
cit caufa operis , eft caula operationis. Fatcor enim omnis actus humanus etiam malus dirigitur ad bo-

: hinc {equi quod Deus eft caufa cuiuslibet operatio- . num inchoatum ; nemo enim operatur nifi ad ali-
,:1““”: nis ¢1l)l§)lllr& fumpta fecundum {&; fed non fequicur q_ugd imu@s bonum , ergo dirigitur ad bonum per-
quod fic caufa cuiusliber operationis prove procedic  fe¢tum, feu ad cumulum bonorum quam vocabam
S a caufa libera', ita vt caufaliberé operans aétuinten-  beatitudinem in communi: fimiliter omnis pars or-
tatior dat Deum , vel formaliter vel. vigenaliter , hoc enim * dinaturad totum, omne bonum quod appetitur, eft
s eft quod nunc queritur , & pro certo non conuenit  pars cumulibonorum, ergo quidquid appetitur ordi-
actibus nifi bonis. 3 natur ad cumulum bonorum : cum ergo per {ingulos
Secundd , neque in omnibusetiam bonisactibus,  actus fuos quarar homo ve fibi bene fic aliqua ex
intenditur Deus auc beatitudo svel enim intendere=  patte , reftar vo per omnes actus fiios ; hoc appetat,
cur formaliter & exprefl¢ quod repugnat experientizs Ve fibi omni ex parte bené fie., :
vel {olum virmaliter id eft in alio ex‘fia nawra ad Secunde partis ratio eft , quia {i omnes humani ﬁzﬁl"gm
id ordinato, quod etiam non videtur verum’, quia  actus dirigerentur ad beaticudinem in partieulari, partis de
mal¢ videtur alferere Caictanus, omne agens intelle-  deberent in illam dirigi.cx intentione vel formali & beasitudi~
Giuum ante quam cliciatactum, circa bona particu-  exprefla, qua aGtuexiftic, curn producitur'cffectuss "f]‘“‘P“U'.
lana, clicere neceflario a@um circa vitimum finem & hoc manifefté repugnat experientiz ; vel ex inten- Frarhe

fiue Dewm, ita ve ex vircute illius actus , omnes actus
fequentes referantur in Deum : hic emim primus
actus gratis omnino & contra omnein cxpericntiam
fingitur, & quamuis admirteretur non apparet quo-
modo reliqui_omnes atus fequentes’, nullam cum
eohabentes connexionem , ex virtute illius referan-
tur ad Deum,

‘Tertio; nemo experitur fe omnes a@us fios ad fi-

rione virtuali, quz maner in aliquo fuo effectu, &
illa fictiria eft , alioqui nemo vnquam pecearet , ne=
que verbum diceret otiofum cum omnia referrentur
in optimum finem qui eft beatitudo, habiryah’s etiam
intentio nulla eft, quia nunquam in maltis homini-
bus intentio illa extitit. > ;

Ex quibus foluta manet rota fatio dubitandi qua

non impugnat apperitum beatitndinis in Comnmgx;
(4




	Seite 284
	Seite 285
	Seite 286
	Seite 287

