UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Georgii de Rhodes Avenionensis S. J. disputationum
theologiae scholasticae tomus ...

Rhodes, Georges de

Lugduni, 1661

Qvaestio Il. Quidditas finis vitimi supernaturalis, seu quid sit beatitudo
essentialis.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

dubitatio.

288 Difp.I. De Aé&. Hum. Queft.11.Se&.1

fed apperitum beagitudinis in particulari , volo enim
duntaxat quod beatitudo quarenus eft cumulus bo-
norum neceffario femper apperitur vel explicite vel
confuse, in omnibus qua voluncas appetic :eft enim
ﬁl]C ({f.'l)i(] ;I}‘-}!L‘I‘.l‘i’lls 1”L fummi bUE‘nl }JC‘Jlltllb Hjhtl]s
\omini ex ¢ dimanant appetitiones particularium
10mini ex quo I 7

bonorum , in tllllbLi\ {epithime aberrat a yera beati-

tudine.

QVASTIO IL

Quidditas finis vitimi [upernaturalis , [en quid
[it effentinlis beatitudo,

S.Thomas, quztt. 2. & 3.

X his que difputata func hadenus de quzftione

an fit finis vldmus , inferri liqmdo poteft effe in
libera hominis voluntate pofitum vt beatus omni ex
parte fit, aded ve plenus fit bonorum, itnmunis &
tucus ab omni malo : Iuxta illud quod pronunciatum
et per Haiamudscite Lnffo guoniam bent 5 quoniam vi-
delicet eritilli bené, proprer poffeionem perfectif~
{imam ompis boni. Nunc vt explicerur quid fic finis
ille vltimus ad quem appetitiones omnes noftrz col-
limare debent , fammum bonum quod alliciat, bea-
titudo qua fatiet rotum hominem , & potentias eins
omnes explear, Triamihi dicenda effe video. Primbd,
eius “obiectum, five quznam fit obicétiva beatitudo,
& finis qui. Secundo, queenam fit eius ratio generica.
Terrio, eius ratio {pecifica.

1.

le fit obiciium beatitudinis effentialis, fiue
obiectiua hominis Beatitudo.

SEcT1o0

Dyn
Rua

S. Thom. quaft. 2.

Oc eft quod Philofophus appellat 1. & 1o.

Ethicorum optimum pulcherrimum iucundiffi-
mum, eo quod {ui pofleflione beatum hominem effi-
ciat. Ineius aucem 1lluiﬁtionc laboraffe plurimum,
acnihilominus turpiffime

fimé aberrafle & veritate Philo-
fophos docet Auguftinus libro de Stoicis', & Epicu-
te1s, inffruxerunt (inquit) fibi varias vias érroris Phi-
lofophi , vt bonum hoe tnuenivent , fed latuit eos Sfemper
ficuz lateret etiam nos » nifi vensffet bonum illnd ipfiums
ad nos, vt ergo in illius lumine perfpiciamus ablque
errore quale illud fit , declarandum breuiter eft.
Primo, verum res illa coius beamur pofleffione non
fit nifi Deus. Secundd, verum Deus fic talis beatitudo
fecunduin totam effentiam attributa & perfonas.

s L

Virum [olus Deus (it obiettum beatitnding
effentialss.

Vse ac clcganrcr tractant hoc argumentum mora-
les Philofophi cum Ariftotele 1. Ethicorum , &
Theologi cum S. Thoma , clariffimeque demon-
ftrant infufficientiam omnium creaturarum ad bean-
dos homines, qua in morali.accyraré allaca fant,
nunc autem indicanda duntaxat videnrur.
Rario enim dubitandi e(fe primo poteft, quia bea-
titudo definitur 3 Bocetio ftatus omniam bonorum
aggregatione perfedtus, fed nomine omnium bono-
tum, non poteft intelligi Deus folus , in quo non
funt nili eminenter omnia bona , ergo folus Deus
non cft obie@iua lvs;wLitucln:probatur minor, ille {o-
lus perfecte beatus cft, cui omni ex parte ita eft bené
¥ nihil vltra poflit defiderare , fed illi qui poflidebit
Gnitatem , pulchritudinem , voluptatem prove con-

tentas in Deo reftar defideranda formalis fanjpg
fine qua ben¢ nequaquam eric , fi febris cum vrat, fi
podagra cruciet, fi colicus dolortorqueat , €IZo non
folus Deus eft obiectum adequatum beatitadinis
elfentialis.

Secundo , potentia vniuerfalifima non quielcie
nifiin pofleflione adequati obiecti {ui , voluntas cft
potentia vniuerfaliflima ¢
eft ormne bonum tam incr
illa non poteft quiefcere in p;)uL-i_?.'()rLC folius boni
increati,

Tertio, Si Deus eft obie¢tum beatitudinis, vel eft

ale obietum proyractu in {e J‘pé‘u exiftens, vel dup-

s adwequatum nizicd’tum,

atum tum creatum, ergo

raxat prove exiftens in mente beati , non }’i'l-ﬂumu—
do, nam fi per impollibile Deus nonefler, & tamen
maneretin intelleétu 11}:.1‘:'05 eadem exprefla intuitj-
ua quea nunc eft inintelle¢tu beati , eodem modo
fruererur Deo & deillo gauderet : Non fecundo
modo, quia tunc Deus hiétitius obieétum effer beati-
tudinis.

Dico primo , nulla creatura poteft effe fuinmum
hominis bonum , & obiectina eius beatitudo ; cujus
poflefiione plené quietus fir. :

Ratio efhicaciflima illa nunc fufficiat qua habegur
ex 1. Ethicornm ¢. 7. ¢ 8. quia vt aliquod (ummum
{it hominis bonum necefle eft vtin co reperiantur bz
conditiones,Primo v {it optimum & perfedtiflimum,
ideft vt complexio fit totius perfectionis & boni,alio-
qui non erit adequatmm appetitui cuius obiectum eft
omne bonum,, veautem fit optimum deber ¢ pul-
cherrimum; quo intellectus paleatur , debet efle iu-
cundiffimum quo fatietur appetitus. Secundo, debet
effe vitimum , ad quod nimirum omnia referantur,
ipfum autem non referatur vleerius : nemo enim
quiefcere in co poteft viera quodaliquid eft. Terrid,
debet efle {ufficiens ad rollendam omnem mileriam
ac indigentiam & ad fatiandum aded plene appeti-
tum, vt nihil vitra poffit defiderare. Quarto , debet
tile tale vt in noftra fit poreftate ; (i enim eius adeptio
nobis fit impoflibilis, iam illa non eft finis, ad quem
inanis cflet tendentia noftri appetitus.  Quinto,
deber efle ftabile, :tliuqui anxietatem non auferet,
i'cmper enim timerl poterit eius jactura, qua non
leuis miferia eft.

Has quinque conditiones nulla eréatura proxfus
eft qua conrineat. Vbi enim creatum bonum inuenias
pertediffimum, vltimum, fufficiens , polflibile , fta-
bile? qua omnia tam abfunc 4 conditione creaturz,
quam {unt feli Deo connaturalia quod probari etiam
poteft iuductione. Nam omne bonum creatum vel
eft omnino externum homini , vel eft bonum corpo-
ris, vel bonum animi.

Externa bona {unt diuitiz,amici,honor, fama,glo-
ria, poteftas, qua imperfectiffima bona funt, & gra-
uillima non{olim comp:ttiunrl.lr,ff_‘d etiam pariun;
{fxpé mala veeleganter oftendunt Chryfoftomus &
Boetius. Diuitiz non funt bone nifi proprer aliud,
cognatum vitijs nomen habent quarum caufe fepé
funt , nihil illis incertius aur inftabilius, vnde chara-
¢terem, habent protilus oppofitum conditionibus illis
quingue fummi boni quas affercbam. Honor, fama
& glorja, opuriones fune de alicuins excellentiz
que fola eft beatitudo , ergo {upponunt beatitu-
dinem non funt ipfa beatitudo. Adde quod neque
perfecta , neque ufficientia , neque ftabilia bona funt
cum hominis opinio erronea fit, fallaciflima, incer~
ciffima.

Bonacorpotis, vel funt actus primi , {anicas nimi-
rum , robur, & pulchritudo : vel funt actus fecundi,
vt voluptas corporea quafenfibus percipitur.In nul-
lo illorum benorum poteft efle fumma perfectio,
quiz bona folo fenfu apprehena infinice img;_rfﬁ‘

1013

mum by
nuim,.

nes {umn
bont,

Non coe
uenint
bonis ¢x-
teruis

Non bonis
corpor®




|
|
i
|
1

nelofie |
s
s
{om-
1 bos

boris |
ik |

De Fine A &uum humanorom.

étiora fune > quam bona intellectu percepta, cum ca-

pacitas iutc‘llc?LLI!:' fir q;roda.mmgdcl 1F:ﬁ|11‘rzi illpga ca~

pacitatem fenfus : neque poreftin illis effe plenitudo

illa & fufficientia fatians appetitum. & omnemexpel-

lens miferiam ; innumeras enim compa:z'unrur & in-

wehunt miferias » vitia nimirum quibus abundant {=-

piflimé, anxictates, dcdecora,ignorantimp. ‘Dcnic_{luc

deeft illis frabilitas vt eft per e notum ; {anitas enim

morbis deperditus,tobur corrumpitur zeate;pulchri-

tudo cafibus variis deflorefcir, Denique habesgomnis

boc voluptas [Fimnlis agst fequentes , apiumque par vo-

Lantwum:

Ubigrata mellafudir,
fngif (g
Nimis tenacisferit itla covdla morfi.

Nonbenis Animi bona [unt {cientiz ac virtutes,que tametfi pri-
aimh  um inter bona creata tencant locum, longiﬂgné
tamen abfunt ab illa plenitudine pecfetionis , fufh-
cientizsac ftabilitatis, ex quibus conftar ratio fummi
boni , tametfi formalis bearitudo fit bonum aliquod
animi vtdicetur, Non funt enim bona perfectiffima
cum limitata fint, & valdé determinata , non {unt
bona vltima,cum homo non fit fuus finis,atque aded
quiclcere in fe iplo nequear, fed in eo quod eft animi
vita : non habent {ufhcientiam illam pleniffimam,
cum infinita compatiantur mala corporis & a_nimi,
neque cumalum omnis boni,que pauca delibaffe fuf-
ficiat ex.S. Thoma & Ariftotcle , dabiint €am in rem
leima & puluhuriml Leflius L deﬁwmm bowo , &
Theophylus Raynaudus #n morali.

Dico {ecundd,creaturz omnes etiam fimul fumpr:c
fine Deo, non poffunt efle obiectiua hominis-beati-
tudo , & fummum bonum cuius pofleflione homo
beatus fic.

Ratio eadem protfus eft : cumulus enim ille creati
boni,neque bonum eft perfediffimum,cum Deo fum-
mé bono comparatum, ftillula fic & gutra roris ante-
lucani, momentum ftaterz nullius ponderis, & quafi
non fit,id eft, feré nihilum ; neque bonum eft vici-
mumy-cam Deum {pectet & ad eum referatur, neque
{ufficiens *ad faticcatem afferendam appeticui, qui
1 té defiderare porerit illud quod eft fummeé bonum,
pulcherrimum , & iucundiffimum : neque in noftra
et poteftare,quis enim omni bono creato frui poteftz
aut quis cotum illud imul poteft deguftare ? Denique
neque potelt efle ftabile , cum omnia creata fint ob-
noxia vicillitudini & murationi, ergo totius boni
creati cumulus effe non poteft fummumillud quod
querimus bonum hominis, cuius pofleffione dici

poffic beatus. \

Deinde fic etiam libet ratiocinari : potentia yni-
uerfaliffima. qualis eft appetitus hominis,” quiclcere
non poieft in pofleflicne partis minima ac ignobi-
liffimz {ui obicéti, qua refpectu alterius partis vt di-
cebam eft omnind nihil, defiderium enim appetitus
capaciffimi confiltere non poteft nifi in texmine fuz
capacitatis ; fed eumulus creatorum bonorum eft
minima & imperfectiflima pars obiccti voluntatis, &
minor refpectu Dei quam guccala refpeétu oceani
LOLIUS : ergo non poteit apperitus eo toto bono ma-
gisimpleri ; quam infinitum fpatinm' capax infinite
molis 3 grano milij ; eft enim immenla capaciras
apperitus , qui frui poteft bono creato, & increarto,
& rotum illud in fe ipfo capere , quomodo ergo ina-
nis femper non exit 5 (i totum contineat bonum,ad-

huc Deo vacuus:
:ﬁl?ﬁ"“a Di.cto tertid,Deus (olus per fe ipfum fine confor_l‘io
onam,  Crcati vllius boni , eft obicctum adequatum beaticu-
dinis effentialis , id eft bonum cuins {old polleflione
homo efficitar beatus (ecundum ea que {unteffen-
tialia beatitudini, non fecundum ea que funt illi ac-

cidencalia.
Tom. I,

Aleera c6-
¢lufio de
reaturis
fimul fum-
ptis,

289

Primo enim ita colligitur ex ﬁ:riptm‘is, ego evo mer~ SEriptura,
ces tuamagnanimis » vbi Deus fe ipfum Abrahz pro=
mittens,atleric (e illius mercedem efle, id eft beatitu-
nem. Beatus populses cuius eft Downinns Deva eins , Da-
uid enim eum afferit 4 quo pofliderur Deus cumu-
laré bearum effe clarifiméque Apoftolus 1.ad Co-
rinthios cap. 3. Cum fibictta (inquit) fuerint illi om-
nsa , tunc ¢ filims 1pfe fubijcietur eisgui (wbiecit 163 om-
nia, vt fit Dews amniain emuibus , quia videlicet vt in-
texprecatur Bernardus, implebimur in bonts domses Dei,
guando erit Devs beato plenitiudo lucss , multitudo pacis,

Jecuritas aternitatiss & Cyprianus {erm.de afcenfione,
sbi nion guftabuns quam fuasuis it Dominus, fed ymplebun-
tur & fariabuntur dulcedine mirifica s nibil deerst eis,
nshil oberityerit denigme Dews ommiain amnibus,cr illins
prefentia ompes anime ac corporss veplebit appetitus.
Confonant reliqui Patres,Irenzus lib.3.cap.22. Glo-
ria (Inquic) homints , Dens : ficus enima (inquit Augu-
ftinus) wita carns animaceff, [ic beatavita homninis Dews
est, & optime Nazianzenus orat. 21. intelligibilinm
(inquit) ommism vertexsinguo defiderinm omne confiftir.

Secundo, rationes etiam innumerz id pmbnnt ex Rationes,

1. & 10. Ethicarwm , habet énim Deus conditiones
illas quinque quas aflerebam ad fummum bonum
fimpliciter neceflarias. Eft videlicer optimum illud,
pulcherrimum , incundilimum , #on alse boro bonum,
Jed bonum omnis beni y eft etiam vltimum quo cundta
referuntur , eo enim fruendo quifque beatuseft pro-
pter quod cztera vult habere, cum illud iam proptex
aliud non propter fe ipfum diligicur ; {olus fufficiens
eft ad inducendam pochiIfoncm omnis boni, & ex=
pellens ab co cuius eft pofleflio omne malum ; 4
enim (inquic Augultinus) reguics appetends , ibi fruena
di fecuritas 5 1bi tranguiliffimum gandium optime vo-
untarss. In noftra etiam eft libera poteftate illud fa-
cerenoftrum , & opulentam eam adipifci hzredita-
tem , neque dubitari poreft quin fit ftabile, aded vt
illud nunquam auferri poffic , & gandinm veffrum
nemo tollet a wobss , ergo Deo feelufis omnibus creatu-
tis vera conuenit ratio fummi boni,& obiectinz bea=
titudinis quam inquirimus, cum {it oprimum , vlci-
mum,fufficiens,poffibile, ftabile.

Ad primam Refp. beatitudinem dupliciter fumi s;"“?“
e ; - ubitatio=
pofle, primd provt fignificat ftatum quendam in quo e

ex omni parte bené eft homini, fiue provt includit,
tium effentialia pim accidentalia beanicudini. Secun-
do, prove fignificac fummam aliquam , & fpecialem
pertectionem , ex qua derinantur relique perfedtio-
nes, & tota plenitudo boni: obie@um beatirudinis
fumpte primo modo non eft folus Deus vt reéé pro-
bat argumentum , fed cft obicétum beatitudinis fe-
cundo modo confideratz , quia eius poffeffio eft pri-
maria perfectio ex qua perfectiones relique deri-
uancur,qug percinent ad beatitndinem accidentalem,
& funt duntaxat proprietates beatitudinis effentia-
lis 5 vel certé ipfa formalis pofleffio fummiboni :
Vifio enim Dei pertiner ad eflentiam beatitndinis
formalis non obic&iua : cognitio autem vifionis, &
durationis zternz, pertinet ad bearitudinem acci-
dentalem.

Adfecundam Refp.pofle quiefcere potentiam yai-
uerfaliffimam in praftantifima parte obiectifni , fi
eminenter alteram parcem contineat , vel eriam fi
confequenter inducar polleionem alterius pastis.

Ad tertiam Refp. diffidium efle inter Doétotes,
yerum fi effet in intelleétu haminis eadem vifio s quz
nunc eft, Deus autem non effer,horo ille reuera bea~
tus cfler, ybi parrem negantem propugnat Suares,
Vafques autem aflirmatinam quia (inquit) DCHSHP“
conftituir beaticudinem nifi ve poffetlus per vifio-
nem, pofleffio autem illa cum fit duntaxat per mo-
dum obiecti,eadem omnino effet, quamuis nullus de

Oo facto




Quinque

dubitatig~
nes.,

$ola effen~
tia eft ob~
icétum ef~
fentiale
bearitudia
ais.

290

fadto exifteret Deus , ergo zqué tunc hominem bea-
ret, ac nuncillum bear,& confirm. quia tunc idem
gaudium efler in voluntate. [.;gn veriorem efle qihl
tror partem negatiuain cum f\_u.ar:*_,l I.nmc—m_, & aliis
dato enim illo impoll;blll » viltoillanec effer neque
vocari pollet beatitudo,quia illa vifio ci’Ii*(_ €ITOL,ergo
non efler beaticudo, Deinde non tepraefentaret ens
infinitum & ncccflflrium,crgo 16 repralentaret opei-
mum, pulcherrimum, wcundiflimum , atqueita non
eflet polfleflio fummiboni , ac proinde non effet bea-
titudo: efto igitur vifio illa effer cadem, gaundium
etiam idem, {ed illa non tolleret omnem miferiam,
neque poffeflio cfler fummi boni.

& 11

Piruw Dews [it obieitnm effentialts beatitudints
[ecundum c[fentiam,atizibuta, & perfenas.

Ixi eum fore beatum effentialirer, qui Deum
poflideret fine vllis plane benis creatis, nunc
maior difficultas eft , veram ille fimiliter beatirudi-
nem eflentialem haberet totam qui viderer atq; aded
poffiderer efferitiam ditiinam, n6 videndo tres perfo-
nas,vel etiam non videndo atcributa omnia fiue hoc
fit poffibile, fiue fit impoffibile;quod nunc né moror.
Ratio dubitandi eft primo,quia Deus eft obiectum
beatitudinis effentialis provteft in {e,n6 autem pro-
vefubiacet conceptibus noftris prafcifiuis, fed Deus
prove eft infe includir atrributa, & pcr{bnas, €rgo
Deus illaeciam includit proveeft obiectum beatitu-
dinis effentialis. Probatur maior , quia Denseodem
modo cft obie&um noftra beatitudinis,quo eft obie-
Gum (uz beatitudinis,fed Deus eft obie¢tum fuz bea-
titudinis fecundum effentiam , attributa , & perfo-
nas, non enim {e ipfum comprehendit, nifi cogno-
fcendo illa omnia,cft autem obie¢tum fuz bearitudi-
nis vt eft obicétum comprehenfionis , ergo Deus cft
obie¢tum noftrz beatitudinis adequate veeftin fe.
Secundd,comodo Deus eft obieGtum beatitudinis
fentialis,quo eft {ufficiens ad {atiandum appetitum,
ita venihil vlerd poflic defiderare , fed fi quis effen-
tiam Dei videret folam,non videndo perfonas , vel fi
ynam videret P(’l’fbn:lm fine aliis , p(:i'ﬁ:l: aliquid ad=
huc defiderare, quia careret fruitione boni perfectif-
{imi, ergo Deus non eft obiectum beatitudinis effen-
tialis fecundum folam effentiam. Confir. quia Deus
eo modo poteft fatiare appetitum, quo eft obiedtum
npp(.'t,"ms,i‘cd ¢ft obiectum :Ippﬂitmf {ub ratione vni-
uerfaliffima , nimirum fecundum effentiam & perfo-
nas; €rgo Deus non potcﬂ. {atiare a}wprtitum, nifi fe-
cundum eflentiam ateribura & pcrfonas.

Tertio,perfonalitates dininze alio modo pertinent
ad beatitudinem obiectivam quam creaturg quz per-
tinentad beatittiidinem tantum accidentalem, {ed i
perfonz non pertinent ad obie€tum eflentiale beati-
tudinis,non aliter pertinent ad obiectum beatitudinis
quam creatura, ergo perfonz pertinent ad obiectum
eflentiale beacitudinis.

Quarto,fi viica tantum in Deo effet perfona,een-
tiaDei non effer obiectum beatitudinis fine illa perfo-
nalitate , quia Dens eft obieétum beatitudinis non
Deitas, ergo etiamnunc obieétum beatitudinis funt
tres perfonz. Confi. quia tota Trinitas eft obieCtum
fopremum & eflentiale noftre dilectionis, ergo eft
criam obieétum noftre beatitudinis,

Quinté pe Lfogmlit:ls dininanon eft minus pcrfcél.i
qli;‘imc!']_w:u;; » EIgo qui videret pcr[bnnlimrcm fine
effentia, tam effet beatus quamqui viderer effentiam
fine vllis perfonis.

Dicd quarto , obiectum effentiale beatitudinis eft
folaeffentia Dei, non aurem attributa , & perfonz,
Atque adeo qui viderce cflentiem non vifis perfonis,

%

Difp.]. De A& Hum.Quat IL.Se&.I.

haberet beatitudinem completam effentialiter.Ita do.
cent Scotus & Scotifte omnes contra omnes Tho-
miitas.

Rario eft , quia beatirudo effentialis eft illa perfe-
cto,qua prima eft radix (\‘:‘."',1'[1111 aliarom perfectio-
num, id eft qui pofita fequitur ftatus ille omnium
bonorum aggregatione pertectus , fed huinlmodieft
vifio {olius ellentiz,nam ed pofita videntur actribua,
& perlone, ergo folius eflentiz vifio eft effentia torg
beatiamdinis. Prob. minor, illa eft prima radix vifio-
11_1'5 attributorum, & iu‘ﬂhmu'um 5 c]uod per modum
{peciei concunit_ ad viftonem attributorum & pet-
{onarum , fola effentia eo modo concurtit, cum illa
{olafit obiedtum r_l.wtillunl\-'iﬁoms)purl'bna; verod fint
obiectum terminatiuum, quia ficur eflfentia eft radix
attributorum, & perfonalitarum , ita eft radix earum
Coguo[tibiiit;ztis intuitiue, & cum fola cffentia fi pri-
ma radix illarum efle,fufficic etiam concurlus eius per
modum ipccic} ad pariendam earum cognitionem,
Confirm.quia fecundum eam rationem Deus eft vlti-
mus finis, & beatitudo ellentialis fecundum quam eft
principium primum omniuin , fed Deus eft prirum
principium {ecundum folam effentiam, ergo fecuns
dum illam etiam {olam, eft finis vlcimus, non autem
fecundum i){‘)'i‘()l!flfa

Dico quintd,attributa & perfonz tametfi non per-
tinent ad obie&tum eflentiale beaticudinis, pertinent
tamen ad obieGtum eiusintegrale , neque dici poreft
quod pertineant ad beatitndinem dun
talem. Atque ita c]ui Deum fine ‘1‘.(‘1‘{1:\111:
non habet beatitudinem effentialem perfectam fe-
cundum partes integrales.

Ratio eft, quia codem modo perfonalitates perti-
nent ad beatitudinem effentialem , quo perrinent ad
iplum Deum vt ad primum principium & vleimum
finem , fed pertinent ad Deum omnind intrinfecé , vt
primum principium,& finem vltimum,non enim {unt
nii{]uid extrinfecum Deo,ergo puﬂ)n,c prrrincm in-
trinfece ad obieéta beatitudinis faltem vt partes eius
integrales. Deinde aliter perfona funt obicctum bea-
titudinis,quam creature, qua non nifi accidentaliter
& extrinfecé adillud pertinent : ergo cum non per-
tineant ad beatitudinem tanquam obicétum effentia-
le,pertinent vt obie¢tum integrale. Confitm. eciam,
quia communiter dicitur 1. parte, creaturas pertinere
ad obieGtum primarium vifionis Dei , eriam finon
fint obiec¢tum motiuum , €rgo fimiliter pertinent ad
obie¢tum primarium beatitudinis ranquam  partes
integrales,non tanquam partes eflentiales. Denique
adaquatum hominis bonum eft Deus ynus & Trinus,
ergo perlonz {altem integraliter pertinent ad obie-
Gum tale beatitudinis. Ex quibus omnind {equitur
quod qui viderer attributum aliquod , vel pcrﬁmaii-
tatem non visd effentid ille non eflet beatus, quia illa
obieéta non funt prima radix totius cumuli bonorum,
ergo corum pofleffio non cffer effentialis beatitudos

Ad primam Relp. Deum effe obiectum effentiale
beatitudinis prove cft in fe effentialiter , & efle obie-
¢tum adzquatum tum eflentiale,tim integrale beati-
tudinis provr eft in feadequaté clim effentialiver,tum
integraliter , ficut exgo perfone non pertinent ad ef-
fentiam Dei; fed tantimad cius inrcgrimtcm,im nec
pertinent ad formalem effentiam beatimdinis ffd
tantum ad intrinfecam eius incegritatem, ided dii’rm‘—
guenda eft illa minor, Deus veeft in {e includitatri-
bura & pcrlbnns,v[ eft in fe com illtt’gl‘ﬂ.]ittr,tﬁm ef-
fentialiter,concedo, vt eft in fe effentialicer,nego. Ad
probationem eadem refponfio cft. A

Ad fecundam Refp.Deum eodem modo effe obie-
&Gum effentiale beatitudinis quo eft futhciens radim:
liter & fundamentaliter ad {atiandum appetitum, 10
auté co modo quo realiter & adequate (ufficiens 6{1}‘;

quid

at acciden-
{eret , ille

Attribuy |
& perloz

ad obiedti

1nte

£




teibuts |
*efonz

bieti

Formalis
beatitudos

De Fine A &uum humanorum.

q;li;a nommine beatitudinis C{I;!l‘;{i:liis f\'t L_hx_i} non in-
relligitur cumulus hic bonorum totum fatians appe-
eitui,fed intelligitur primarium & pracipuum illnd
bonum , quod eft radix prima totius bonipc'f quod
fatiatur ;1}\pcrirus.i:‘_1tcor illum qui viderer eflentiam
non vifis petfonis pofle aliquid vlrcrit_ls appetere,
tametli haberer totam beatitudinem, {ecundum id
quod illa dicit effentialiter & formaliter ; tuncenim
;iliquzs ¢o modo ci't_ beatus , quando habettotum 1d
ex quo radicaliter fequitur quics appetitus, reliqua
n6 funt effentialiasfed vel integralia, vel accidentalia.

Ad confirmationem Rcfp. diftinguendo maiorem,
eo modo Deus'eft obiectum bearitudinis quo eft ob-
ieétum adzquatum appetitus , eft obiectum beatitu-
dinis fecundiiny partes tum effentiales,tum int[‘gl‘:ll(’s
concedo: eft obieftum bearitudinis fecundum par-
tes ellentiales,nego. Neque dicas beatitudo formalis
dicit formaliterfatieratem apperitus , ergo beatitudo
obiedtiua dicit effentialiter totum id quod requiricur
ad fatiandum appetitum, Diftinguo antecedens, dicic
formaliter fatietatem formalem appetitus nego, dicit
formaliter {atietatem radicalem & fundamentalem
appeticus concedo,id L'ﬁ,f:ztAictarem illam primariam,
ex qua fequitur adequata {atictas appetitus.

Ad tettiam Refp. alirer creaturas pertinere ad‘bca-
titudinem noftram quam pertineant dinina perlona,
quia ifte pertinent ad bearicudinem eflentialem tan-
quam partes eius incegrales cum creatura pertineant
ad compleméntum duntaxaraccidentale, vt fatis con-
ftat ex dictis. :

Ad quartam Rcflp. fi vnica in Deoefler pCl‘fﬂllﬂ,
Deus non effer obicctum beatificans fine petfonali-
tate cognita confusé concedo,(ine Pcrl'bnnlit.‘.tc cog-
nita dittinéte nego., femper enim fola effentia eflet
prima radix beatitudinis adzquatz. Ad confir. Refp.
concedendo quod rota Trinitas pertiner ad obie-
¢tum noftre dile¢tionis {uper omnia, fed nego illam
proprerea peitinere ad beaticudinem effentialemn tan-
quam effentialem eius parrem ; (ufficic enim quod
pertineat ad illam tanquam pars integrans.

Ad quintam,concedo perfonalitatem dininam non
elle minus pt1‘fl=€t:1m,qu-;v}1 effentiam,fed nego fequi
quod propterea beatus effet qui videret perfonalita-
tem non visi effentid ; perfonalitasenim non eft pri-
ma r;hjix illius fatieraris appetitus : quod fepé dixi
neeeflario requiriad effentiam beatitudinis.

SgeTlio. Il

Quanaw fitratio gencricabeatitudinis effentialss.
S. Thomas, q. 3. 2.1.2.3.6.7.

Vmmum illud & plenum bonum,de quo hactenus

dixi, cum fit homini prorfus extrinfecum non
potett {atiare appetitum eius , nifi ab eo pollidearur,
non poteft- autem poflideri nifi ¢i fic vniatur vt om-
nia commoda quz peecipi Poﬂ]mr ex tali bono , in
eum deriuentur. Huiufmodi polfcflionem , & vnio-
nem fumini boni cum anima beara cémuniter Theo-
logi appellant (formalem beatitudinem) quia eft for-
ma intrinfeca hominem beatificans & in cumderi-
iians totam {nauitatein, quz Pctcipi Poteft ex fummo
bono. Huius igitur formalis beatitudinis & vnionis,
quaritur in primis ratio generica,id eft primo,verum
illa fic actus aliquis primus, id eft illaplus aliquis e~
fentiz divine in animam aue in potentias hominis

beati, an verd fic aliqua operatio. Secundd ,

virumilla operatio creara , an vero in-
creata. Tertio, vicum {it operatio
a beatoiplo clicita.
* ¥

*

Tom.k

291
5. L

Frenm formalis beatitudo fit aliquss illapfis
effentia dinine : anvero aligua
operatio.

Ertumeft primo , celeberrimam effe in hac ma-
th.‘[m fententiam Henrici Quotlibeto 13.qu.12.
qui formalem beatitudinem putat confiftere inillapfu
ellentie dininz, in fubftantiam ipi:am animz. Hunc
autem recté oftendit Vafques q. 8.c. 1. malé a playi-
bus intelleGum 5 immeritd accufari. Is igitur neque
dixit beatitudinemn formalem confiftere in aliqua
vnione f{ubftantiali anime cumDeo , quam in folo
Chuifto reperiri docet Chriftiana Fides: neque pu-
tauitillam confiftere in vnione accidentali {fubftan-
tiz anime abftrahendo ab vnione per operationem
vtimponit ei Medina ; fed ad beatitudinem putat re-
quiti duo. Primum beatitudini quafi jpraeuium eft il-
lapfus in animam ipfam beati,quem appellat circum-
infeflionem Diuiniratis penetrantis animam , vt in
ea nihil apparcat nifi dininz dilpofitiones , ficut fer-
rum ipfum candet , igne illius 1nteriora penetrante,
non ¢ conuerfo : nam cum vi amoris feruentiffimi
feratur beati voluntas in Deum bonum fuum , & in
illud tota transformerur ac conuertatur,necefle eft vt
illabatur in animam id eft vt nouo modo effentia Dei
ci coniungatur , eique Deiformitatem-communicet,
aded venec fit,nec appareat inea nifi Deus : alterum
in quo confiftit beatirudo,& redundar ex illo primo,
eft illaplus eiufdem cfentie divine in potentias , in~
tellectum, & voluntatem,illum illuminande, infam-
mando iftam. Per amorem igicur effentia Dei pri-
mum prouocata circunfundic & implet animam in-
creata eflentia; eamque illuminat & inflammat,dein-
de deriuarur etiam in potentias , purgando intelle-
Etum ve clarius videat, inflammando voluntatem, vt
amet ardentitis 5 {icutvnio per gratiam , fit primum
inanima, deinde in potentias deriuantur habicus =
fimiliter in beatitudine geminam hanc vnionem re~
pexiri afleric Henricus {fubftanriz anime, deinde po-
teatiarum cius , vocatque illam veramque illapfum,
circuminfeffionem , transformationem in iPﬁIm 5
Deum. Ih qlmﬁ-'nrcmi:! nihil videture(e contraFi-
dem,quiacontra definitionem Benediéti XI. non ne-
gat bearitndinem effe fitam in vifione Dei, neque
ponit {ubftancialem aliquam transformationem ani-
ma in Deam , qualem afferuifle videtur Ruftrochius
dum ait animam que Deum contemplatur, abforbe-
11, & defluere inillud effe diuinum ideale , quod ha-
buir ab zterne, & effe proprium fic amitrere , venon
fic reperibilis amplius extra Deum a qua tamen infa-
nia vindicat eum Leffius /.2.de fimmo bono ¢.1. fic igi-
tur explicatd Henrici mente circa illapfum:reftac ex-
plicandum quid ille reuera fic.

Certum eft fecundo,nihil effe poffe aliud Dei il
lap{um in animam; nifi prefentiam intimam Dei cum
{ubftantia anima,& effeétum aliquem nouum, quem
immediaté per {eipfum fic producatve fi Pcnmpof-
fibile non effec immenfus , ratione tamen huius cau-
{alicatis praefens fieret ipfi anima : dicit enim illapfus
prefentiam non quamlibet , fed que inuchatur ne-
ceffarid per operationem quamuis deeller immenfi-
tas ; ex o qudd videlicer effectusille dicat neceffario
& connaturaliter prafentiam eius 2 quo procedit.
Diciturantem eripliciter Deus in animam illabi & ei
vniri, Primus illapfus rebus omnibus creatis commu-
nis eft, quibus intimé Deus eft Pra:fcns > ea{qug‘ con-
cinet in elle naturali, conferendo eis perfe iplum fi-

militudinem imperfectifimam fui effe , illalque fe
iplo velut obfignando ; & hic i]l_:lp['us va.ln_{é impro-
prius eft , quia fi pet impoffibile Deus imuenfus

Qo 2 non

Sententia
Heunuici,

Ilaplus
quid fit,

o

i
i
;




Triplex
dubiratio.

Affertio
[[i“]:lll-
bris.

Prima pars
negans

o -
beatitudi-
dinem cife
illapfym.

292 Difp.I. De A& Hum. Queit.11. Se&. 11.

non ellet , fuos tamen effectus poffer producere in
diftans , arque ita ex hac Dei operatione non necel-
{arid fequitar eius inrinm‘ prafentia 5 quam illapfum
appellamus, Secundus, ‘}.ll_lplms communis eft om-~
nibus iuftis quibus intime vnitur Deus pex gratiam ,
v }wubnbu in traltatn degmr!n.; cft cni_m pez fe iplum
P[x[l:ns animz iufti \;;ltlll‘_mdu Ill‘C.!..C.HL' l.LlRCl'ilill'i‘ll'i‘.—
turale per communicationem finilicudinis (11L11L1;13,
adeo vt fivbique Deus non effet deberet tamen pofi-
ta gratii illi efle prafens , quod fatis manifefté {crip-
tura indicat dum adeo i".tpi- dicit dari iuftis Spiricum
{an¢tum , venite ad eos, manere in eis & habitare,
fignare , vngere , quia {cilicer media :
quodammodo {piritus fanctusanime vr forma fan-
tificans & deificans, fed hec alibi. Tertius illapfus
folins humanitatis Chrifti proprius eft, cui Deitas
communicat non efle {olum naruralcac fupernatu-
rale , fed etiam fe ipfam fubftantialiter , vngendo il-
lam igniendo fanctificando,deificando .Hoc pofiro.

Ratio dubitandielt primo , quia beatitudo forma-
lis eft Poﬂlﬂio , vnio , transformatio animz beate
in Deum, fed operatio non eft pofleflio , quis cnim
dicat fe poflidere quod videt ? nec eft ynio aut tranf-
formatio nifi metaphorica & intentionalis qua lon-
gé abeft ab vaione ac fimilitudine reali Phyfica , er-
go ad beatitudinem formalem non fola fufficit ope-
ratio , fed requiritur ynio aliqua maiorfada in {ub-
ftantia ipfius anime.

Secundo , beatitudo formalis non poteft efle per-
fectio aliqua omnium vltima , fed eft perfectio illa
qu eft radix torius cumulibonorum, vt t;'rpi- dixi de
beatitudine obiectiua , fed huiufmodi radix potelt
effe donum aliquod habituale , cuiufmodi eft lumen
gloriz , non autem operatio , ergo beatitudo eft do-
num aliquod habituale, non autem fola operatio,

Tertio, (icut bearitudo obiectiua eft fummum bo-
num ve res, fic beatitudo formalis eft fummum bo-
AU vt pul{l-(ﬁu , fed operatio non eft fummum bo-
num vt pofleflio, cum non fit fumma hominis perfe-
¢tio, ergo operatio non eft beatitudo formalis.

Dico primo, bearitudo formalis nec eft illapfus ali-
quis, & vnio {pecialis Dei cum {ubftantia ipfius ani-
me , neque habitualis vnio cum potentijs , fed fola
operatio que Dei pofleflio eft & vera vnio cum
Deo.

Prima pars contra Henricum probartut, quia nul-
lus ini pacria dacur illapfus {pecialis & vnio Dei cum
{ubftantia beari, quz non fuerit pridsin via, ergo in
vaione cum {ubftantia ipfius anime non confiftit
beatitudo : probatur antecedens, quia vbi nullum re-
pezitur nouum donum creatum, quo effentia Dei fiae
prezfens anime , ibi nulla noua reperitur ynio Del
cum fubftantia anima ;{ed in patria nullum eft no-
uum domim creatum , quo Deitas fiat przfens ani-
me : ergo nulla cft noua ynio cum f{ubftantia ipfius
animz. Maior cerraeft, quiacum Deus fud immen-
fitate -repleat omne {patium , non potett effe de no-
uo prefens , nifi operando nouum aliquem effe-
<tum ; qui fic exigat cius prafentiam vt {i non effet
immentus , ex vitamen effectus illius propxia , debet
tali rei prafens eflc: omnis enim nona denominatio
nouam exigit formam. Probatur €rgo minotr omne
donum creatum afficiens {ubftantiam ipfam anime
vel eft {ubftantiale , vel accidentale , fubftantiale

vt dixi } {olius Chrifti proprium eft, probo de
accidentali, omne donum accidentale vniens bea-
tum cum Deo eft necellarid gratia fanGificans , vel
aliquid fimile; non enim alium efe@um formalem
habere poffet quim conferre dininam fimilitudinem
& lanctitatem & participationem natura dinine ,
mon enim conferret efle Dininum  {ubfantialiter -
koc autem totum efficic graria communis ompibus

5'3'1.1[1’_1 ¥oicur

-

iuftis, ergo in anima beata nullum eft nounm donum
accidentale vniens iplam cum Deo,

Sccunda pars, quod beatitudo non fit ynio per
donum vllum habituale probatur optimeé a Philofo-

illa eft quam videtur muruarus effe & Philofopho S,
Thomas art. 2. beatitudo formalis debet effe vltima
illa pe rfectio ex qua Frc,\\'i_mc fluic fatietas, quies
appetitus 5 & voluptas Fcﬂgétn; hac pertectio non
elt donum habituale, quod femper ordiratur ad ope-
rationem,led eft ()P(‘L‘.‘l[iu, crgo {ola opu,mi() eft bea-
titudo. Maior cezra eft, quia formalis beatitudo per-
fectio illa eft qua pofita nihil ;mxyhuspottﬂ: defide-
rari , fi autem non cft yltima, poteft vlrerils aliquid
defiderari. Dreinde illa perfeétio eft beatitudo, qua
fola eft Dei pofleflio, fola vero eft opetatio qui
Deus po{ﬁdctm’,qum eafolaita fit prafens animz,yr
illa toro fruatur Deo , & rotam eius degufter, {uani-
tatem,

Ad primam igitur Refp. folam operationem cffe

vnionem transformationem pofleflionem Dei, quod  dabirage:

fectio !i:qucns oftendert clariflimé,

Ad fecundam Refp.nullain efle proximam radicem
cumuli bonorum , praeter operationem qui proximé
poflidetur & guftaturDeus, fummum bonum,

Ad tertiam Relp. negando formalem beatitudi-
nem efle perfe&tionem funpliciter omnium maximam
alioqui vnio hypoftatica elfet beatitudo , cum multo
maior fit perfectio quam vifio , beatitudo igitur eft
duntaxar perfectio maxima in ratione yius & puﬂ\tl'-
fionis quod {oli conuenit operationi, non cft perfe-
&tio abloluré maxima.

P

Viram beatitudo formalis fit creatn operatio , an
werd ipfa operatic'increata.

Ofito quod pofleflio illa Dei fummi boni noftri,

fit operatio aliqua , dubitatum a nonnullis eft,
vtrun fic operatio aliqua creata inherens bearo s an
verd {ic intellectio ipfaincreata Dei, qua vnita intel
lectui beari faciacillum acu videntem , ficut {ubfi-
{tentia Verbi vnita humanitati facic illam fbfiften=
tem,fic enim apud Capreolum iz 3.4iff. 14. g.1. art.a,
{enfit Toan. quidam de Ripa, 'Elijtllzr apud Gregor.
in 2, dift. 5. g. 2. & [ané ita certum eft cenfere omnes
Thomiftas , qui negant vilum aliud verbum mentis

- in vifione beata, quam effentiam diuinam Pm:ﬁ.‘ntcm

intelleétui, & ei ynitam medio lumine glotiz,

Ratio dubitandi eft primd, quia r.o_nhplum requi-
runtur ad hoc vt humanitas fiatintelligens, quam yt
fiat fanéta, fed humanitas Chrifti vnione {olim me-
diatd cum Diuina fanctitare fic fanéta , ergo etiam
vnione cum intellectione diuina fieri poteft incelli-
gens.

Secundo,fi per {peciem expreffam productama fole
Deo poreft intellectus reddi yitaliter incelligens, po-
teft ctiam r_cddi incelligens per {peciem expreflam in-
creatam , fed primum heri poteft, ergo & {ecundum.
Probe maiorem nullum effe poteft difcrimen inter
iiaecicm cxprcﬂhm increatam, nifi quod creata inhe-
rere poflic intelleétui creato , increata non poffic in-
herere:hoe diferimen nulluym eft,quia i pes adtionem
creatinam produceretur ab intelledtu ipcc{cs (‘xpl‘cl:
fa , tamen veré per illam intelligerer, ergn ad intelle-
¢tionem non requiritur inhefio [pecici : gratis aucem
dicitur requiri ynionemmediatam.

Dico fecandd , beatitudo formalis nec

ik S £ Secundy
- v L :

pho. 1. Ethicorum e. 7, ¢ 8. vbi beatitudinem definit parg
operationem perfectam in vita pertecta, }11-(,&5“\1“ :ni[ e
pulcherrimis rationibus adductis in morali. Optima {,l‘:l!umna

G

1Tk,

Soluto

nums

Triples

dublt,

eft, neque Conclubo

poteft efleipla intellectio, increara, vnita incellectar neg#i®

beati. Ita communids docenc Theologi.
Rario




nda

nha
el

latio
tatios

De Fine A @uum humanorum.

Prima s
probario.  eflentialiter vita, fed per intelleétionem increatam

Ratio enim eft primo ; quia ommnis intelle@tio eft

vel mediaté , vel immediate vnicam intelleGus non
viueret ergo nec etiam intelligerer : Prob. minor
nam vbicunque eft vita, ybi debet effe actio proce-
dens effectiué ab co principio in quo recipitur , quia
viuere faleem in creards eftin fe JPfo agere poft ac-
quificd ftatum perfectionis connaturaliter debira , vt
laté probabam #z animafticts, fed intellectio increara
non p]'m’.‘udir effediug ab intelledtu creato vt patet,
ergo per cam intellectus beati non P(J[cﬁ conftitul
vitaliter intelligens. :

Eror Mo-  Secundd , damnati {unt Monothelitz in Concilio

pothelitd- T greranenfi ; & in 6. Synodo quud dicerent vnicam

I elfe in Chrifto tim voluntatis, tin1 intellectus ope-
rationem. Sed authores qui aflerunt videri Deum a
beatis per iplam intelleétionem increatam, ponunt
tim in Chrifto, tim in beatis vnicam efle operationé
intellectas tum Diuini , thm creati, ergo illa fenten-
tia falfa eft. Scio maiorem negari a Valque 3.p. difp.
73.¢. 1. vbi probar Monotheliras loquutos fuifle de
fola operatione voluntatis, non autem de operatione
intellectus , quod 3. parte reiectum eft, quia primus
haerelcos huius author Theodorus Pharanites intel-
le€tionem etiam creatam negauit Chrifto vt conftar
ex Concilio Lateranenfi , fecrerario 3. ¢& ex 6.Synodo
altioue 16. e:":.wpsﬂuf’;e einfdem Theodori , & ex aff
tione Cyri Alexandrini fecretavio tllo 3. Sed hoc iam
non morar, fatis enim eft, quod rationes omnes qui-
bus veuntur Coneilia probent efleimpofibile vt yni-
ca operatio pertineat ad diuerfas naruras, fiue au-
tem illa fir operatio ineelledtus, flue fir operatio yo-
luntatis parum intereft.

Selutio Ad primam Refp. allatam effe 3. parte rationem
dubitatio~ ¢y hymaniras {anctiffima Cheifti Domini fiat (ancta
ne per ynionem mediatam duncaxat cum fandticate in-
ata; non fiat autem inrcliigcns per hai modi

viionem cum intelleétione increata,quia feilicet efle

fanétum non aliud eft quim habere in {e aliquid Di-

uinunt, nec cft in iplo aliquid producere ; vt autem

aliquid denominetur intelligens debet producere in+
fe iplointellectionem,ve conftabit eniam ftatim 5 niit-
toalia plura qua difpurata co loco funt.

Ad fecundam Refp. fententiam illam plorium fa-
ne Theologorum , qua docet intellectionem vira-
lem in folu confiftere {pecie c:;prci'f:l, quam aiunt
effe actionem grammaticalem & tendentiam in ob-
iedtum difli
lem vifam effe;vnde nego {equi quod vifione increacd

" pellic conftitui beatus intelligens. Imd etiam relpon-
deri poffer requiri vnionem invnediatam , vt intelle-
¢tis denomincrur intelligens, qua vnio reperirt pof-
fer quamuis verbum mentis crearetur ; anima enim
humana ynicur , quamuis creeeur.

§. Ak

Virum keatitndo neceffario fit eperatio ab ipfo
beato elicica.

HA?C controuerhia phyfica profus cft,& fusé tra-
dita elim iz Libris de animavbi -dilpumtur,vtmm
2 folo Deo effectiué operante produgi poffic intelle-
C}:io if) creato aliquo intelleétu qui nihil opererar,
fed folum recipiat verbum mentis: fi enim id verum
cft 5 nihil eft dublum, quin formalis beatitudo effe
poflic fine actione periplum beatum producta, mihi
breuiter hoc loco viderur expedicnda efle quattio
huius loci mini & propria.

_ R,‘“i,“ ergo dul?ftnndi primo fir, quia pofira formé
n fubictto confertur meceflaiid efeétus formalis »
fed efctus formalis huius qualitatis que dicicur
(verbum ) ¢ft reddere intelleGtum videntem , ergo

Triplex

Witatio,

cilem mihi femper , & parum probabi-+

203

pofito verbo mentis in intelleétn beato ponitur
eciam vilio Deizprobatur minor, per illud formaliter
incelleétus beari redditur videns Deum,per quod for-
maliter obiedtum fie illi prafens ; fed per folum ver-
bum quod eft imago & reprafencatio fir obiectum
l:r;t'{cn.s intelleétul , non autem per actionem , ficut
petfolam albedinem parics conftituitur albus forma-
liter, effectine autem per dealbationem. Imb fi velis
ationem ingredi ctiam hunc effeCtum formalem,
producitur qualicas hecd Deo peractionem einfdem
omnino rationis cum ea qua procedit ab inrellectu
creato , ergo tota ibi erit forma per quam nunc in-
tellectus conftituicur Deum videns.

Secundod runc intellectus creatus eft veré intelli-
gens quando habet rotum 1llud , quo intelletus hu-
manus completé denominacur intelligens , {ed fine
vlla operatione Ph}'ﬁcu intellectus dininus denomi-
natur intelligens, cum conflet intelleétionem increa-
tam formalicer elfe improduétam , ergo licée creatus
intellectus nihil producat denominari ramen poterit
intelligens.

Tertio 4 beatitudo eft vltima petfectio , fed fola
illaqualicas ad quam dirigitur vltimd actio eft vltima
perfaétio, ergo illa fola eft beatitudo.,

Dico tertio, beaticudo formalis effe neceffarid de- €onclufio
bet actio aliqua clicita per ipfum beatum , i autem afrmati-
illa effer a folo Deo , non fieret homo beatus per il- e
lam. Ira cenfent omnes illi The ologi quiad actio-
nem viralem requirunt actionem fimul & termiinum,
& illi qui cum Vall}uc negant verbum mentis Poﬂﬂc
producia folo Deo, in intellectu qui nihil opereturs
illi antem qui cum Suare volunt aétionem vicalem
formaliter per folum conftitui verbum mentis , &
putant illud produci pofle & folo Deo, Confequcnccr
criam afferant pofle quidem confticni hominem bea.
tum perillam qualitatem quam folus Deus produce-
ret, fed negant tamen ynquam illam in beatis & folo
Deo fieri, quia beatitudo eft operatio facta optimo
& maximé connaturali modo.

+ Drimd ergo mihicerrumeft, quod in omni creata
intellectione duo reperiuntur, qualitas nimirum rea-
lis, qua fit reprefentatio expreffa obiecti cogniti, &
actio procllluitm huius (luﬂli['.lris > quia intelleétio
elt aliquid noui quod non erat ante, ergo includit
aliquid quod fiat de nouo , fed vbicunque aliquid fic

Intellc&tio
includic
realicer
altionem
& termis
DU

* tepericur actio , & terminus ; eft enim aliquid quod

fir , & cft fieri, ergo in intellectione reperitur adtio
& terminus qui cum fit imago deber elfe qualitas:
verum, antem ackio hec diftingnatur a4 rermino ,
ficut diftinguuntur relique actiones & proprijs tec-
minis, difpumtu ra nonnullis, quorum aliqui negant
huinfinodi diftinétionem modalem aétionum vita-
lium a terminis; ex co quod non poflint produci vi-
tales ifti termini,nifi ab inrellectu, 2 quo illi proinde
immediaté pendeant : Imd negant etiam nonnulli
diftinétionem formalem actionumiftaruma f(uis ter-
minis : que omnia falfa funt, quia termini vitales
poflunt prodire a diuerfis habitibus, & & diuer(is fpe-
cicbus impreflis, ergo actio per quam producuntus
diftinguicur abipfis : fed hac alias. =
Secundo mihi certum eft actum vitalem non {6=  Includic
lum realiter, fed eciam formaliter & effinrialiter in- etiam cf
cludere actionem & terminum contra Thomiftas fentialirer.
qui volunt illumin fola confiftere actione, & contid
Suarem , Valentiam , Vafquem , & plures alios qui
volunt eum confiftere in folo termino prodi-io ,
probatur autem ni fallor efficaciffime piimum cx
Concilio Tridentino /2. 6. c.4. i quis dixerss liberum
arbitrium a Deo motum mere pajﬁvge‘ fe habere , veluti
inftrumentum quoddam inanimatumsanathemi it, V”‘d‘:
atgumentor, fi per qualitatem A ro]o. Deo produ-
ctam Polfunt intellectus & voluntas vitaliter intelli
Qo 3 aere




" Solutio

trium
bizat.

294 Dilp.]. De A& Hum. Queft. I Se&t. 111,

gere, & velle, poteft potentia vitalis fe imbcr({ mere
yalliue , & cffe inftrumentum inanimatum , fed ex
Concilio implicat vt liberum arbitrium fit inftru-
mentum inanimatum > & meré pafliu¢ fe habens,
quomodo enim vitaliter yellet 1 effet inftrumentum
inanimatum, ergo implicat vt potentia nihsii in le
producens vitalicer in relligar, aut velic,Imd fi recep-
tio qualitatis 3 Deo immiflz ﬁ!ﬂ?cit ad amorem &
vifionem fufficeret receptio huinfmodi qualitatis, ad
inftificationem. Deinde argumentor ad hoc vt ali-
quis actus vitalis dicatur, non f‘uﬂiuiﬁ vt fit tendentia
foliim receptain principio yitali , fed oporter vt ‘ElJ
.o etiam fit producta , ergo quamuis {pecies exprefla
fit tendentia non erit tamen vitalis nifi fic producta
immanenter. Probo antecedens, mortus localis cor-
poris viuentis non m‘imls eft rendentia in tcrminum;
quam fpecies exprefla eft tendentia in obiectim , fed
vt motus localis fit tendentia vitalis debet immanen-
tet produci, fi enim alter me moueat , non moucbor
vitaliter , ergo vt {pecies exprelfla fic vitalis tendentia
in obie¢tum opportet vt producatur immanenter
abeo in quo recipitur. Dcniquc intelleétio eft exer
citium actuale , & attentio quadam potentiz intelli-
gentis , fed exercitinm & attentio exigunt aétionem
& conatum potentia, alioqui mortuo plané modo fe
habet, ergo ad iftellectionem requiritur actio & co-
natus potentiz. Q}Eod de amore magis etiam eui-
dens eft , nam ad eum certum eft exigi cognitionem,
fed fi potentia fieri poteft amans per folam qualira-
tem 4 Deo immiffam,non exigetur cognitio ad amoré
€rgo non fuflicic ad amorem qualitas 2 Deo immiffa.
Ad primam diftinguitur illa minor , effeéus verbi
du. mentis cft reddere intelle¢tum in quo eft, intelligen-
tem ; yerbum mentis fumprum feorfim ab aétione
illllll:lrlﬁﬁt(? llf.‘go . VEIbUH] H‘JCH[I’S ﬁlmptum cum
actione & conatu potentiz concedo. Ad probatio-
nem diftinguitur maior , per hoc intellectus red-
ditur formaliter videns Deum per quod Deus forma-
liter ficilli praefens vitaliter, concedo , per quod mot-
tio modo fit p‘rp:l::us » nego; per folam u?PrxfclL
tationem prefens fit mortuo modo concedo , vira-
liter nego ; acdtio enim effectiné duntaxat fe ha-
bet ad reprefentationem mortuam : ad vinam autem
ira fe habet effeétiué, vt habeat etiam fe formalicer;
inco enim differunt effectus formales virales i non
vitalibus, quodilli dicant operationem fimul, & ter-
minum; alij folam dicant formam non autem aétio-
nem, veefle fanGume(Te album &e.

Ad fecundam Refp. diftinguendo illam propofi-
tionem , intelledtio increata non eft actio, fi per
ationem, intelligatur dependentia, & caufalitas quz
procul abfunt 2 Deo , concedo , fi autem intelligatur
actus fecundus, & exercitinm actuale effentiz dinina
intelligentis, nego : intelleétio enim & volitio Diui-
na func vere o-pcmtioncs & adtus fecundi etiam
phyficé, quia perillas effentia Dinina veré rendit in
obiecta non per aliquid fuperadditum , fed per fe
ipfam, ficut enim ipfamet eft (pecies ita cft atio fuo
principio prosfus identificata, qua propterea non eft
dependentia,

Ad tertiam Refp, beatitudinem effe perfectionem
vltimam proveeftvitalis , non effe perfectionem vl-
timam non vitalem : perfectio autem vltima viralis

includitactionem fimul & terminum.
Srerro TIEL
LQuznam [it propria @ [pecifica tatio Beatitn-
dins efSentialté, art. 4, & 8.
Ofico quod formalis beatitudo fit adtus aliquis
fecundus creatus & ab ipfo beato elicitus, me-
-7, § . - . . .
TiIto qua:l:lcul‘ cuinam {!PCl'ﬂncﬂl conueniat P[OPfia‘
¥shominem formalicer reddar beatum : In qua cele-

* do,fnaniflimé fruendo & gaudendo. Prima enim bea-

e

1 controuerfia , nihil effet

o
vt recte
- Dackase 4

L L Loctores de
s formalis bearitudinis quod ve

4. 11 co

explicem,
Certum fit primo; illam foldm operationem effe Beag

formalem beatitudinem que L‘.i]‘('(ltmiio eft & }_\(}1]'([', eft
fio beatitudinis obiectine quz Deus eft : illam auteny ;°
operationem huiufmodi poffeffionem effe , qua i
Deum ita ponit in poteftare ipfins beati, vt percipere
Poh’it omne commodum quod ex Deo percipi poteft:
ficut enim obiectiua beatitudo eft fummum illud bo-
num cuius pofleflione appetitus {atiatur, fic in ea

puﬂ‘c!honc confiftit formalis bearitudo, quia eft id
quo {ummum bonum 5 elt proxime bonum i'iﬂ‘mg
beati. Boni autem pofleflio communiter illa dicicus
qué bonum ira cft in poteftate pollidentis vt ex co |
polﬁ[ peicipere omne commodum quod percipi ex |
co potelt : aliter enim domus , aliter pecunia, aliger

cibus , aliter mufica poffidetur : fic fummum bonum |
is veré dicetur poffidere cui facultasinerit huinfmodi
vtex Deo fatiari poffic, & percipere commodum
omne quod ex eo percipi poteft.

Cerrum eft fecundo, nomen fruitionis, & deleta-
tionis duplicicer fumi pofle, facis conftare poteft F:"
ex dictisde peena demonum : Primo enim & magis
communiter {umitur quafi caunfaliver & obiecting,
fignificitque cognitionem & perceprionem experi-
mentalem fuauitatis qua eft in obiecto nam v, g.in-
tuitio rei pulchyz,fruitio eft talis pulchritudinis, frui-
tio muficz auditio eft muficz, tactus rei mollis , gii-
ftus rei dulcis ; femper enim delectatio & finitio
fignificant aliquem adtum potentiz cognofcentis,
quo percipicuy cxpcrimc:ni';lhtcr {uanitas obiecti con-
uenientis. Sicut ex oppofito dolor & tormentum eft ‘
cognirio experimentalis rei difconueniencis. Secun-
do fruitio , delectatio, & gaudium fignificant forma-
lirer complacentiam quandam appetitus in illa per-
ceptione cxperimentali. |

Certum eft tertio,beatum cripliciter verfari,& ope-  Tiipls

rari circaDeumvidendo clariffiné intenfiflimé aman- be
I

Deom.

ticirca obieétum illud pulcherrimum , optimun, iu-
cundiffimum operatio eft vifio quidditatiua & intui-
tina eius vt eft in e, qui nimirum fic cognofcitur
prefens & exiftens vifione quafi facie ad faciem yt
diftinéte penerretur quiddiras cius, attributa , &
perfonalitates. Secunda operatio eft amor fernentil~
fimus fummi boni , toto enim impetu fertur in illud
voluntas, tam amote beneuolentiz quo vult illiom-
ne bonum vt infinito & omnibono, tim amore con~
cupifcentiz quo vult fibi Deum vt omne bonum:
Tertia operatio gaudiom cft & deleatio p[eniﬁ]ma
de Deo vteft in [e infinite bonus, & vr eft ipfibeato
bonus. Primum gaudium oritur ¢x amore bencuos
lentiz , alterum ex amore concupiitcnti.ﬂ : (]11i€i-i.‘i[
enim in eo quod Deus habeatillabona , & quod iple
Denm habeat fummeé bonum.

De hac wriplici operatione diffident Doctores ver2
ex illis formaliter appellori poflic beatitudo, an fo-
Inm gaudium, an {olus amor, an {ola vifie, anaggre-
gatum ex illis. Gandium folum Aureolus contendit
elle beatirudinem : Scotus folum amorem : S. Thom.
folam vifionem : vifionem fimul & amorem Bona-
uentura, Richardus, Henriques, Suares , Valentia, |
Leflius, quorum aliqui addunt eriam gaudium, Qu# |
tria examinanda breuiter {unt. !

e e
Firum Beatitudo formalis it gandiam beati
de Deo,
Audinm de quo hic ago , eft operatio volunta~
tis circa bopum amatum & polleflum , b tm
enun




tida
offel

gy

ity
[alis &
nalis, |

|
|

|
|
|
Criphs }
ti ot
o ciii
.

DeFine A&uum humanorum.

enim ac poffides bonum quod ama
naturaliter ex ea polleflione ac am
in voluntate que in appetiti
dium , fruitio,delectatio ,in ap : ;
pellatur voluptas: queeritur ergo nunc verum fuanii-
fima illa quics voluntatis & complacentia fit forma=
lis beatitudo, ficuti contendebat Eudoxus apid Ari-
ftotelem 10. Ethicoram mp.z.vbi rationeseius refert,
Taples neque Ircfum\r:: .?Lif{?t Pljilu[%)})%lLls. : g
Jibfeanio: Ratio vero dubitandi primo eft , quia ScuARm‘a
ﬂ'('qucntiﬂ"nu{- beatitudinem Prommcn‘s,{gaudl],‘no-
men eitribuit , futrasn gaudinm Domsnt tis: Latabi~
i in bonis dovs taz,gaudinm ¢ exwlationem chtanie-
bpnt : ego declinabo [uper eam quaft fluninm pacem 5 &
?wﬁ torrentem z;z;;u;z’;mfcmgioriﬁm.'defefhez’mzsf populiss
wens 1 multitudine pacts 5 ¢ in tabernacules fiducie , &
in requie opulenta. Auguftinus quoque beatitudinem
in fola fruitione ponit, Nemo ( inquit)beatus eff gui eo
guod amat non fraitur, Et fanc hic omnium fenfus eft
vt beatos fe putent fruendo non videndo , vel aman-
do, & beatosillos etiam efle dicant, qui fruuntar
bono , quod amgnt: quis enim beatum diceret illum
cuiamanti , & videnti Deum {ubtraheretur concur-
{i:s ad omne gandinm , pollet enim adhue cum in«
quictudine aliquid vlterius defiderare. ;

Secundo , bedtitudo , eft vitima perfectio, vt fz-
pils dicdbum eft,haec enim eft ratio precipua ob quam
dictum eft nullum aétum primum effe beatitudinem,
fed fola delectatio cit vltima perfedtio , nam vifio,
& amor precedunt gaudinm , & ad illud etiam tan~
quam ad finem refernntur.

Tertid , delectatio oft eriam perfectiffima opera-
tio, vt docet cleganter Philolophus ro. Ethicorum
vbi air delectatione pcrﬁci operationem. ' Denique
beatitudo fatictas eft appetitus qua formaliter dele-
étario cft ; beatitudo enim obiectina formaliter eft
bonum prove eft fufficiens ad faciandum appeti-
tum , ergo beatitudo formalis elt formaliter (atictas
appetieus,

Dico primoe , gaudium neceft tota beattudo ,ne-
que pars cius eflentialis. Ira 5. Thomas,Scotus,& alij
communius contra Aureolum.

Ratio eft, quiaid quod non eft yllo modo poflef~
fio boni, nullo modo cft beatitudo , deledtatio non
eft fruirio , & pofleflio boni , fed illam [i:ppunit selt
itus in bono prefenti & polfiello,
n verfarur tanquam circa proprium
obiedtum 5 cum fit quius in bono po Melio, gﬂ.udium
m habet idem obic¢tum materiale quod habet fpes,
cuius abiectum eft poffeflio Dei, feu beatirudo , ergo
non eft formalis beatitudo:: ficut gaudium de fanita-
tate non cft faniras , & gandium de diuitiis non {unt
dinitix , ergo gaudium de beatitudine non eft beati-
tudo. Confirmar. eriam quia fi gaudinm maneret {i-
ne vifione ; non eflet poffeflio neque beatitudo , e~
gonon eft }‘G!Tbﬂlﬂ.

Ad primam Rcﬁ‘p. gaudiom efle veram proprieta-
tem beatitudinis effentialis, ac proinde beatitudinem
per illud explicati commode polle ; illamque caufam
efle ob quam Scriprura beatitudinem nomine(gaudij)
promittat , & Auguﬂinus explicet illam nomine
(fruitionis, ) quanquam ( fruitionis) nomen @quino-
cum eft , quia interdum fignificat gaudium volunta-
tis & complacentiam de bono poffefo , alids autem
fignificat polleffionem, & perceptionem boni defide-
rati & prefentis, in quo pofteriore fenfu vidérur Au-
guftinus illnd \‘[hrllﬂ.ﬂb , illique omnes qui bearos fe
fieri putant fruendo id eft poflidendo. Ille qui vider
Deam , fi ei concurlus fubtrahererur ad fruitionem,
totam haberer beatitudinem effentialem, non haberee
lewiemrcm ﬁliquam quam cxigit connaturaliter,
ideoque PUiTCt cum inquietudine defiderare aliqui:l

re quies vitalis

rationali dicicur gau-

critu irrationali ap-

Conclufio
negatiia,

Probatio

enim gui
]

imo circa illa

e

Selutio
dubitatjo~
hum,

20§
debitum connaturaliter ratione fui ftatus, non poflet
defiderare aliquid indebitum, Ille beatusnoncit qui
¢ft in ftatu in quo aliquid poteft defiderare indcbi-
cum : ille beatus eft qui eft in ftatu in quo nihil poreft
defiderare quod non fit debicum ratione {ui ftarus :id
eft qui habet aliquid ex quo» fequitur neceflario &
naturaliter ; torum quod porteft defiderare.

Ad fecundam Relp. beatitudinem effe vlrimam
perfectionem quaz pofieffio eft , & aflequutio bo-
ni , non autem perfedtionem illam vlrimam, que
non eft boni Pc;i!cl]‘lo > {ed prefupponit poffeflionem
boni. Nullus a&us primus efle poteft beatitudo ; quia
non poteft effe vitima perfeéiio qua it pofleflio bo~
nimnego autem vifionem & amorem ordinari ad gau-
dium , tanquam ad finem per {e , quia gandium ordi-
natur ad perfetam operatignem , vt 1irpé fignificat
Atiftoteles cap. 4. lib.1 0. Ethicorum. :

Ad tertiam Refp. cx codem Philofopho gaudium
non effe pecfectiliimam operationem , fed oriri ex
operatione perfectiffima , quo enim perfectior eft
operatio , €o pm‘.‘bihm‘ls gandij caula eft : & cau-
{a eft exiam cur operatio fir perfectior, quia cum de-
leckamur operando perfectius atrédimus ad operatio-
nem, & prrl]:ﬂim operamur quod ynum voluit Phi-
lni'ophns cum dixit quod deleétatio }JCk‘HCir (JPE'r:lrfO-
nem.Déniq; concedo quod beatitudo formalis fir cau-
faliter (atiecas appetitus,id eft id quod caufac farieraré
appetitus, nego quod fit formaliter {atieras apperitus,
beaticudo enim obiectiua eft id quod obiectiue po-
teft caufare fatieratem appetitus,formalis id quod ran-
quit actus poteft illam caufare proxime acimmediate,

ek
Vtram Amoy (it formalis Beatitndo.

Auio dubicandi primd petiturex perfectione cha-

;vitatis , quia ille folum actus eft tota beatitudo,
qui eft omnium perfe&iffimus, charitas eft perfectior
vifione , ergo charitas eft totabeatitudo. Antecedens
cft Ariftorclis 1.Ethic.cap.7.ybi definit beatirudinem,
operationem perfectiflimam in vita perfectiffima.
Minorem probat multipliciter Scotus primo, quiail~
Iud eft perfectius quod eft oprabilius fecundum re-
tam rationem , chariras eft optabilior quamvifio,fi
enim optio daretur beatis mallent fine dubio , & de-
berent malle prinari vifione potilis quim amore. De-
inde quia fola charitas opponitur {fummez mifcriz,
qua peccatum eft,illud autem eft perfectiffimum bo-
num quod opponitur {ummo malo. Tertid, charitas
cft perfectior Fide(vt docet Apoftolus) ergo & vifio-
ne,probatur confeq. nam fi chariras eft perfectior Fi-
de, voluntas eft perfectior inrelle€tu , ergo amor eft
perfectior vifione. Denique fola voluntas libera.eft
& imperat ipfi etiam intelleétui,fummum autem ho-
minis bonum libertas eft.

Secundo penitur ex natura charitatis, ille a&us eft
beatirudo qui eft polleflio Dei, charitas eft pofleffio
Dei, ergo charitas eft beatitudo. Minorem pmbat
Scotus primo,quiailla eft vera poffeflio finis, qua eft
vnio beaticam vltimo fine,charitas eft vnio beati cum
vltimo fine , quia Prop[ium elt amoris transferre
amantem in eum quil amator, & ex ambobus vnum
eflicere , quod non facit vifio ; quz non cft vnio nifi
ad fummum intentionalis. Secundd, illud folumeft
polleflio finis vt fic, quod folum vesfatur citca finem
vt fic, fed folus amor verfatur circa finemve fic > e1ge
{olus amos eft poffefio finis vt fic. Probatiir minor,
illud folum verfatur circa finem ve fic; quod folum
verfatur circa bonum vt fic,folus amot verfacur circa
bonum vt fic , alus auten: incellectus vetlatur circa
finem vt verums crgo {olus amot vcz{arur‘circaﬁnm_p
vt fic. Tertiv,ille actus eft formalis poffeitio Dei v fi-
nis vltimi obiectiui, qui eft vitimus finis tr;rm:Pl.ls‘s

0la

Prima du-
bitatio ex
perfedtios
ne chari~
tatis.

Secunda
dubitatio
ex natura
charisasiss




1+ 1.

{ola chariras eft vlcimus {inis formalis, exg

i nof, finis formal
eft is quo referuntur proxime ¢ ia in finem obie-
&iuum, per {olam antem charitatem, hoc fit. Deinde
finis formalis hominis eft coniuncio perfecta cum
vitimo fi iectivo 5 hxec autem €Mt {ola charitas,
quam malé .'1]1uq1li :!ppf“ﬁ.!.‘(‘t APOf_fOlUS finem Prz-
cepti, finis enim Preceprorum eft formalis l{cntitu-
do. Denique charitas eft diligibilis propeer fe, qui
homo coniungitur cum Deo, & Pmﬁ.‘ikf‘ ad illum
conuertitur, ergo charitas eft finis, & beacitudo for-
malis.
Ao taico {ecundo , amor quo Deum beati amant vr
negativa.  fummé bonum, nec eft beatitudo formalis , neque
pars eius effentialis.

Ratio eft ; quia illud non eft formalis beatitudo,
quod non et po HL{!_I-.; » & affequutio fummi boni,
charitas non cft allequutio & pofleflio Dei fummi
boni , ergo charitas non eft beaticudo. Minor pro-
batur ; illud quod non verfatur ¢irca bonum vt pra-
{ens, fed omnino abftrahit a PI;}:lEHtid & abfentia
boni, non eft polleflio boni, quia polleflio formaliter
fpectat prafentiam , amor vt fic abftrahit a praefentia
& abfentia boni, nam amor vt {ic diftinguirur & defi-
derio quod [{.‘L‘C}JE bonum abfens,; & 2 gaudio quod
fpettat bonum prafens , amor autem abftrahit ab
veroque, alioqui confunditur cum defiderio vel cum
gaudio , ergo amor non cft poffeflio boni amati, Ne-
que dici poteft amorem beati non abftrahere & pre-
fentia , quia vule Deo infinita bona que vider ab co
poffideri. Sedhinc fequeretur quod inferebamamo-
rem fcilicer illum efle verum gaudium, cui ta-
men oftenfum eft non conuenite rationem beatitu-
dinis. Praterea fi chariras effet pofleffioDei, & vera
beatitudo , illa redderer formaliter beatum homi-
nem adhuc viatorem,quia vbicft forma ibi eft eriam
effedus formalis , rota forma reddens hominem
beatum effer charicas quz rota eft beatitudo , crgo
effet etiam homo beatus per illam. Neque dicas cha-
ritatem non efle beatitadinem nifi quatenus conno-
tatclaram cognitionem , & Pra:l.;-.‘utiam obiedti , fed
hinc fequerctur amorem non abftrahere a prafentia
obiecti, & éffe verum gaudium, Deinde beatitudo
eft id quod {peramus, fed quod fperamus pertiner ad
amorem concupifcenti , non ad amorem bencuo-
lentiz , ergo charitas non eft beatitudo. Denique
beatitudo eft aflimilario hominis cum Deo, amor au-
tem non cft productio fimilitudinis , ergo nec eft
beatitudo formalis,

Ad primam Refp. concedendo beatitudinem efle

operationem phyfice , ac abloluce in fe perfectiffi-
mam , non efle autem operationem folum moraliter
perfectillimam ; amor charitatis eft quidem morali-
ter, & in ordine ad meritum & fatisfactionem opera-
tio perfe@iflinia; fed phyfice imperfectior eft non
foliun vifione,fed etiam Fide.Ad ptimam ergo proba-
tionem diftinguitur hac maior , illud eft perfectius
phyficé ac fimpliciter , quod eft optabilius nego : eft
perfectius moraliter, & fecandum quid concedo;
chariras eft optabilior defiderio illo charitatis quo
Deum amamus proprer ip!hm » defiderio aurem cha-
ritatis quo amamusnos ipfos defiderabilior eft vifio,
qug phyficé perfectior eft. Eadémque diftintione fo-
lui poflunt aliz due prob:ztioncs;pt‘LC:tl:ilm enim
non phyfice fed moraliter fiunma eft miferia & Apo-
ftolus dicens charitatem effe petfectiorem Fide, de
fola loquitur perfeétione in genere motis ; non de
phyfica, & entitatiua. Quod autem voluntas libera
fit, non intellectus; arguit voluntarem effe perfectio-
remiecundum quid.

Probatio

Solutio
primz du-~
bitationis.

Solutio

f : - e

;:E::jm Ad fecundam Relp. amorem nullo modo effe pol-
tio~ S e =

* i, feffionem pbicéti amati , cum (vt dixi) abfirahar a

296 Difp.]. De A& Hum. Queit. 11 Se&. III.

pr:rfc'ﬂri.z : vnio enim tota quam dicit inter amanten,
aphorica folim eft , & per affectum,

qua nen minus inter ablentes efle poteft quam incey

prafentes. Ad primam probationem diftinguirug

hzc maior , illa eft poflleffio finis qua eft vnio beatj

cum vltimo fine, fi fir vnio per affetum quz poffic

cfle inter abfentes nego, fi fit vnio realis, prafentiam

wltimi finis inferens , concedo samor autem prioti

rantum modo vnio elt , quia fcilicet ided tantym

amor vnio eft ; quia efficic vt amans de {olis dile@i

commodis cogitet non de {uis, idque velit voum,

quod vult dilectus , hac enim vnio eft tiim intelle

¢tus tium volunratis. Ad fecundam probationem di-
ftinguitur illa maior, illud {olum eft poffeffio finis &
boni vt fic, quod {olum verfatur circa finem & bo-
num vt fic ; fi faciat bonum illud prafens concedo,
finon faciat illud bonum prefens, & in poteftate ip-
fius beati nego. Amor verfatur quidem circa finem
& bonum vt bonum, fed non facic illud prafens & in
poteftate ipfius beati : actus intellectus eft polleflio
boni, quamuis non verfetur circa bonum, formaliter
vtbonum , quia facic illud prafens beato. Neque
opus eft vt bearitudo fic pofleflio boni formaliter vt
clt bonum. Ad tertiam probationem nego charitatem
efle vitimum finem formalem , ideft vlcdmum finem,
(quo) cum non fir affequurio finis vbiectiui : nego
etiam hanc maiorem, finis vlcimus formalis eft is quo
referuntur omnia in finem obie@iuum , finis enim
formalis eft poffeflio finis obiectiui, 1llud aurem quo
in finem obieétiuum omnia referuntur , portius me-
dium eft quam finis: illa verd coniunétio cum Deo
qua eft folus affeétus non effvltimus finis hominis,
fed illa fola qua Dei pofleflio eft. Vocat Apoftolus
charitaten finem Pracepti , quia omnium Przcepto-
rum eft perfectio & confummatio , quippe facillima
omnium Preceprorum obferuatio eft ei qui Deum
amat , vel etiam quia charitas eft finis proximus &
immediatus ad quem pracepta omnia diriguntur : vl-
timus tamen finis Preceptorum non eft charitas , fed
polleflio Dei, Iraque vitimumillud quod additur,
diftinguo , propterfe ainabilis eft charitas & coniun-
¢tio qui homo ad Dewm conuestitur , proprer fe
amabilis eft,amore charitatis quo amatur Deus prop=
ter {e concedo , amore concupifcentiz quo amatut
noftrabeatitudo nego , quia per eum amorem chari-
tas viteritis referrur.,

Inftabis contra refponfionem tertiz probationis
beatitudo formalis vt ficeftilla qua verfatur circa
beatitudinem obieétivam yr fic, {ed beatitudo ob-
iectiva vt fic eft fummum bonum vt fic, ergo bea-
titudo formalis eft illa, quz verfarur circa bonum
ve fic » & qua polleflio ¢ft boni vt fic.

Relp. ncgando minorem, nam quamuis beatitudo
obiectiua fit fummum bonum , non eft tamen fum-
mum {ub ratione boni, fed fummum bonum vt pre-
fens & poflefflum, non habet autem quod prafens fic
& pofleffum , ve eft obiedtum amoris , fed vt eft ob-
ieckum vifionis , id eft nonf{ub ratione boni , ed fub
ratione veri.

§. 1L

Verum Vifio Deifola , fit beatitudo tota
effentialss.
Xelufo duplici voluntatis acku, gaudio,&amo1e,
{ola fupereflc poreft intuitina Dei vifio , cui
S. Thomas propriam tribuit & adzquatam rationcm
beatitudinis.

Rario tamen dubitandi eft primo , quia fatpé indi=
care videntur (anéti Patres quod beatirudo includic
ellentialiter vifionem fimul & amorem. Sic enim
exprefse definicum viderur 3 Benedicko XIL Clemen-

tind

Prim_l-di‘
bitaiioy

Tnfhaceia




(banria

Secundd
dubitatio.

Tertia da®
bitario.

Conclufio
natina

Seriptura,

Parres.

DeFine A&uum

tiria ad nofbgem » ¥biait , purgais nimas videre Df‘f!:‘:’:,
& videndo fruiy & b  [ruitione beatas efficiy
quod voluifle videtur Au.;n!h.u.ls lib. 1. de 1:191’1].7;[5
Eccleliz c. 3. cum ait, Beatum silusmnon q.f,"?r..;n:; /9.1.[):".;‘
qﬂad nor dmats [ed beatam Vitam tHnC INHENIYE 5 gHARA0
idguod off bomins optimum 5 & habetur & :
Bernardus cpil’t. 18. Si enim,inquit,adhuc .3,5 Entes ini-
siar fides & defideriam 5 p;«xﬁwzev prqf%fju confummat
intellettus o amor: & inferius doger cognitionem &
deleétationem veritatis duo effe anima brachia, qui-
bus bearus Deum amplecticur , Co111prc11c11dirquc,
que fit jO!‘.gifil;{l),l‘lElLLIdD,illblill]itils & profundum.
Secundd, vifio Deinon cft Dei polleffio,quisenim
offidere dicatur domum aut pecuniasex co ‘[n‘n:CiSi':
quia illas vider2 beatitudo autem pofleflio clle debet.
Neque dicas vifionem Dei eilc pulﬁ'[ﬂoncm , quia
cum (it obieéti reprafentario, reddicur per illam ob-
jedtum pr:c["cna: Nam preefentia vealis per indiftantia
localem , cft maior quam prafentia illa intentionalis
tantdm & metaphorica , fed prefentia realis animz
cum Deo non eft polleffio , erzo neque prafentiain-
tentionalis eft poffcflio. Imdcum abftractiue cogno-
{citur Deus, tunc eft pu.ti'c;-.s intelleétui 5 quiaelle
PleL‘lchlu eft ccguofci,l'cd tuncnon Pu{ﬁdcmr,crgo
ad polliflionem non fufficic cognitio etiam intuiti-
ua,& intentionalis repriefc

Tertio; beaticudo formalis non eft illa tancum
pcrfcé‘cio radicalis , ex qua reliqua manant pcr[:cc'h'o—

1¢s beati,alioqui poffecactus aliquis primus effie bea-

ticudo , fed vifio cft duntaxat huinfmodi radix reli-
quarum perfedtionum;, ergo vifio non eft formalis
bearitudo. Imo illa non cft pofleffio Dei, quz non
reddit beatum proxime idoneurn ad gaudendum de
Deo, fed {ola vilio {ine amore, hocnon habet ; nemo
enim gauder de co quod non amat 5 ergo fola vifio
non reddic hominem bearum.

Dico tertid,formalis beatitudo effentialiter fita eft
in fola vifione immediata, & intuitiua Dei.

Primd cnim ita colligicur ex 1Lri})tum sToan. 17.
Hac eff wita erernave cognofcant te vermn Dewm , licet
caufzliter etiam propofitio illa Chrifti explicari poi-
fit, quafi dicat Chriftus id quod caufat vitam zter-
nam ¢ffe Fidem de Deo., & de Chrifto ip‘fo VL eum
locum interpretantur As brofius, Hilarius, 8& Ruper-
tus,certum tamen cit illum intelligi eciam poffe for-
maliter de beatirudine ipfa effentiali ve eum expli-
cant Anguftinus,Origenes, alijque plutesapud Tole-
tum & Maldonatum. Deinde illud quod promitrit
{eriptura ve meicedem , eft eflentialis beatitudo 5
promittitur autem vilio , Parer volo vt vbi ego fun,
& ills finr mecwm vt videant claritatem meam : qui dili-
git me dii{gc:zﬁr a Patremeo, ¢ manifcftabo eimne ipfum,

Secundd, idem afferunt frpt\ Patres ; vocant enim
aliqguande vifionem totam beatitudinem & mictce-
dem noftram. Concilium Francofordienfe epiff. ad
Epifcopos Hispanie dicitin ez firam cffe veram beati-
tudinem, & beatam zternitatem , Augu&iuus L1.de
Trinitate ¢. 8. tribuit vifion proprietates omnes bea-
ticadinis, Bafilius in conitit. Monastic. ¢. 19. Angelo-
tum thefanrum appellat fummi boni contemplario-
nem,Irenzus fib.4.cap.37. vocat pafticipationem Dei
videre Deum, & fiui eius bcnigniratc, & iterum vira
Zterna ex eo vnicuique prouenit quod videat Deunt,
quemadmodum enim videntes lumen intra lumen
funt & claritatem eius p::.rticipnnr,ﬁc qui vident Ded,
intra Deum funt,percipientes eius clatirarem, viuificac
autem eos claritas , percipiune ergo vitam qui videnr
Deum:Nazian.oratione in plagam grandinis lucem ap-
pellatomni luce maiorem, quz mentes omnes beatas
exceptura eft, & factura perpetuam cum tota Trini-
tate commixtionem : Hieronymus vocat eaminfini-
tam comnan'},_'& magnam felicitatem, Yeteres Philo-

o 1.

amatiur : &

At10.

aumanorum.

1

297

fophos nihil moror, quorum ea {ine dubio mens fuit,
cum dixerunt fola boni & pui.r:hu contemplatione
bearos homines effici de quo differitfzpe Placo. Men-
tem Atiftotelis perfpicere omnino licet s ex 10.Ethi-
corum €ap. 7. (7' 8, s
Tertio , Rationibus etiam probari potcﬁ, primam
habet S. Thomas /6. 4. contra gentes cap. 26. & hic
art.4. quia illa (ola hominis perfedtio eft tora beati-
tudo , qua fola eft poffeilio tora & affequunio {um-
mi bont,vifio fola hoc habet , ergo fole vifio eft tota
beaticudo. Maiorem conftatex halenus dickisefle
indubitatam 5 quia res externa {uppofito & nobis di-
ftinéka cuinfmodi eft Deus non poteft nobis ackn efle
bona, nifi per actualem polfeffioné fat noftra. Mino-
rem video probari 2 pluribus parum efficaciter quaz
difcutere non vacar; probatur ex his qua prenota-
bam tunc vera eft alicuins rei poﬁbz‘ho,quﬁdo ita no-
bisilla res eft prafens, & innoftra poteftate; vt om-
nes eius fructus & commoda pnfﬁmus percipere,quz
capi ex illa poffunt:per folam Dei vifionem ; Deus ita
cft prefens beato , & in cius poteftate, vt proximé
poffic percipere omnes fructus qui ex Deo percipi
pollunt , ergo vifio incuitiua Dei eft vera cius poffef=
fio. Probo minorem frudtus & commoda , qux pet-
cipiex Deo poflunt ; ifta tantum funtamor intenfifli-
mus,gaudium {uaniflimum , t[r;m‘fbxmario in Deumn,
Pcrf‘c:‘lio omnium potentiarum , quid enim aliud
commodi deriuari ex Deo polfer. Sed hec omnia po-
nuncur in beato pofita vifione Dei, ergo per vilionein
Deusita eft beato prafens ve peicipere poflic com-
modum omne,quod percipiex Deo poteft. Minorem
non cft difficile probare nam pofitd vifione ftatimin

voluntate fequitur amor {ummi boni, quia volintas

circa bonum illud claré vifum libera non eft,cam -
differentia volantatis , vt conftat ex morali, ﬁ'zF-‘~
ponat indifferentiam obiectinam: Siergo pulchrita=
do finita, & innumeris innéta impcrfcé‘tionibus de-
mentat {zpé homines,quomodo ‘mentes hominum ad
fe trahet pulchritudo illa i)lcnifﬁm:t 5 yiuerfaliffimas
infinita ? Deinde fequitar gandiim immenfiim ex vi=
fione.quia vbi eft })rmi'cnna, & amor nfiniti bone
ibi eft neceflario gaudium pecfectiffimuin proportio=
natum bono quod amatur ; 8 poffiderar vnde {Gau-
tatem pleniffimam gaudij beatifici Coniicir optiné
Auguftinusin Plalitum 26. Quale bonrm 5 onis bovs
bonum,unde omne bonuii, bonnm cui non addivir guid it
nifi ipfism bonim. Sinos deledant bona que non funt
per fe bona , qualis erit contemplatio incomimurabi=
iis bond. Sequitur deinde peifecta fimilivudo, Similes
enim ei evimus » quia idebimus eiim ficuts eff : beatus
yidelicet Deum videns toram participat Dei vitain;
que non eft alind quam mtellectio & amor ;denique
{equitur perfectio pleniffima potehtiarui omniu;
tim fpiritualium tim corporearum ; vt probari de-
bet gueii.;. : :

Alrera eriam probatio effe poreft ; quia vifio Dei
eft vera fruitio & delectatio canfalis ipfius Dei:Quod
probo ; fruitio alicuius obiedt delectabilis 5 & vt
communiter dici folet voluptas & delectatio in coms
muni fignificatione, femper eft perceptio experimen-
talis totius {uanitaris , & deleCtabilitatis qua eft in
obictto , quod inductione omnium fenfunin proba-
bam initio queitionis , & confirmari poteft 3 contra=
ria de dolore , cufn enim comburor dolorem a?PCJ[O
id quod fentio in manu, {ed vifio Dei obiect pul-
cherrimi & iucundiffimi eft experimemalis PcfccPtio
totius pulchritudinis ; fuauitatis , infinitatis qua funt
in Deo , hic enim eft quafi vifus , gaftus, tactus ob-
ieéti infinire deletabilis; caufat enim voluptatem
media fui cognitione , ficut cibus media {enfatione
guftus, odor medi fenfatione olfacius ; ergo illa eft
beatitudo.

Pp Ad

Rationss.

Alietd
probarios




Solutho
dabitatio=
AU,

Plenitudo
bonorum,

298 Dilp.]. De A& Hum.Quef(t. I11.Seét. 1.

Ad primam Befp. quod beatitudo apud Sanétos
Patres fumi Lzpé {oler pro ftatu beatorum , provtin-
cludit beatitudinem rim eflentialem , tim acciden-
talem : ynde mirum non cft qued vifioni adiungant
amorem,qui ex vifione fequitur connataraliter, & ¢t
veram complementum beatitudinis.

Ad fecundam Refp. folam vifionem auri non effe
illius poffeflionem, quia per folam vifionem eius,au-
rum non ita fic prafens videnti, vt deriuet in eum
omnia {i1a commoda , vifio autem Dei,facic Deum
ita prefentem beato, vt deriuet in eum omnia {ua
commoda: vnde vifio Dei pofleflio eft,non aurem
precise quia facit Deum prefentem, quod vnum ha-
bet prafentia localis, 8 cognitio abftradtiua.

Ad terriam Rt‘fp. illam perfectionem efle veram
beatitudinem, qua ita eft radix caererarum perfectio-
nuim, vt fit etiam actualis pofleflio Dei,quod non ha-
bee vilus actis primus,fed {ola vifio. Aliam autem il-
lam maiorem diftinguosilla non eft poffe(fio Dei,que
hominem non reddit proximé idoneum ad gauden-
dum de Deo ; neque radix eft illius quod immediaté
requiriturad gaudinm, concedo, {i autem fic radix il-
lius,nego. Vilio non eft caula gaudij nifi eriam amor
interueniat , {ed quia eft radix , & amoris , & gaudij
proprereaillifoli couenitrario adequata beacitudinis.

QVASTIO IIL
De Beatitudine accidentali.
S. Thom. q 4.

Xplicati ellentid tota beatitudinis cuius dixi ob-
_lectuin, rationeim genericam & [pecificd, fequun-
tur complementa eius accidentalia quz necellarid &
connaturaliter ex illa profluunt , folérque appellari
beatitudo aceidentalis , cumulus {Gilicer bonorum,
debitus ei quiDeum videndo poflidet: de hac autem
bonarum ‘plenitudine pronunciatum omnind eft ab
Yaia, non vidit oculies abfgue te, qus praparasts diligen-
tibuste: quod imitatus poftmodum Apoftolus ea
quz viderat eloqui nefciens , negar vidifle oculum,
andinifle aurem,in cor hominis aiccndiiﬁ‘,f]uwpmpa-
ranss Deres diligentibus fe,alias autem fuauirate illectus
memoriz iucundiflimz , verba inuenit noua & mag-
nifica quibus cam explicet fipra modum in fisblimitare
(inquit) eternum glorie pondws opevarur. Vbi hdbes ex-
ceflum fine menfura , fublimiratem impenetcabilem,
ztetnitatem & gloriz pondus, poteftque colligi tium
3 priori ex cius @anfis, thm A pofteriori ex effeétibus.
Caufz (unt tres omnind infinitze & {upra modum in
fublimitate. Prima eft infinita Dei magnificentia,
bonitas,mifericordia,& potsftas. Secundacft infinica
merita Chrifti Dominifanétiflime Virginis, & om-
nium amicoram Deixnimss enim honorificats fiunt,id eft
fupra omne meritum & cum excefla: Deinde finis
glori:r Dei,Chrifti Domini, Populus tuses Sion inffi om-
nes,germen px"mmtiam'f EL 5 DPIS MIATHHUM imedr i ad
glorificandum. A pofterioni verd ex triplici quogue
capite licet avgumentari. Primum , ex his quz in hac
eriam vita exhibet Deus officia & beneficia non {o-
lim amicis,fed etiam inimicis.Secundum ex laborum
magnitudine per quos peruenitur adillam requiem,
quas tamen negat Apoftolus condignas ¢ffe paffiones
buins temporss gdﬁimmmgloriam, MO ea omnia nihili
faciens appcllac momentanea & lenia, quod nullius
fint confiderationis ad hanc premiomm immen(ica-
tem. Teruia fir plenitudo perfeétilfima bonorum om-
nium replebimur enim in bongs domss Dei 'y de quibus
dicere pauca libet,renocari autem poflint ad quatuor
capita. Prima eft plcm’m do bonorum in intelleétu,
Secunda , plenitudo bonorum in voluntate. Tertia,
plenitudo bonerum in rcliquis porentijs. Quartaeft

plenitudobonerum in corpore, pofler autem quinto
loco numerari plenitudo externotum bofloru, de
quibus dicere non vacar,

SEcrieo kL

De Plenitudine bonorum intelleFaus beari,

i

Ocat illam Bernardus plenitudinemn lucis ,id eft,

{cientiz 5 quam in intellectu beati omninm pri-
mam accendit Deus. Dictum antem eft pleniflimé de
illa in 3. parte , cum egi de perfectionibus incelle-
¢tus Chyifti Domini , nunc oftendere illam & exhi- |
bere oculis fatis fit ac quzrere quotuplex inintel-
lectu beatorum omnium fic (cientia, & quanta perfe-
o eius fir.

Ratio dubitandi eft primd, quia fi prater vifionem
beatamaliz quogque ponantur fcientiz in beatis , fe-
quitur quod merita non adequaté premientur per
vifionem. Imo non appaxct quomodo illz non fine
otiofe,quomodo enim beatus per cognitionem ma-
tutinam creaturas atrineens in verbo,& Deum ipfum
videns intuitiué , indiget cognitione vct'pcr:inﬁ
qua Deum artingat mediaré ac imperfecte. Sienim
admirtitur in beatis {cientia abftradtina fimul cum F
intuitina, certe admitrenda erit etiam Fides obfcura,
cum coguitione illa ¢clara , non videtur di!}uu; elle
ratio.

Secundo, fi derurf{cientia huinfmodi ﬁapcm:lmr:tlis
f_xfinﬁl!h quz non f{it difcurfiua , debebit etiam dari
{cientia per difcurfum acquifita , ex his qua in Verbo
vident beati, ficut nos ex his qua Fide credimus
Theologiam noftram efformamus. Hoc autem abfur-
dum eft,quia fic dabitur progreflus infinitus in huiuf-
modi f{cienciis.

Tertio, i dantur huiufmodi fcientiz in bearis debet
etiam beatus {eruare in patria {cientiam illam ean-
dem quam habebat in via quod abfurdum eft , quia
vel ille qui habuit {Cientiam adhuc viator,eft dactios

—

Tripler
dubicaric,

- eo qui fuitindo@us , vel non eft doior : fieft do-

&ior, & tamen @quale duntaxat mericum habuit,
crgo beatirudo non rcfpondcr meritis ; plus enim
beatitudinis habet , quam habuerit meriti , cum alter
qui fuit indoctus habeat przmium meritis zquale:
fi autem ille qui doctus fuit in hac vita non eft do- 1
¢tior eo qui fuir indoctus, & equale meritum habuit
{equitur quod indoctus pramium maius habuic quam
fit mericus , vel quod alcer habuit minus premium :
quia ifte doctus minorem in przmium accepit {cien-
tiam quam alter; non enim accepir in premium {cien-
riam illam quam habuitin via. Imd quamuis ifte do-
&tus minus habuillet meriti,potuiffer tamen zqualem
habere beatitudinem (altem accidentalem.

Dico primd; in intelleftu cuinfliber beati criplex
fine dubio eft {cientia , vifio beata & intuitiualiei :
{cientia {upernaturalis & per fe infufa : (cientia deni-
que natgralis thm infufa per accidens , tim acquifita
in via; {unt etiam in quoliber beato dona Spiritus
Sancti qua pertinent ad intellectum : fides antem
Theologica: & Theologia etiam noftra qua Fide
niticur nen eft in beatis. Sex partes haber conclufio
breuiter duntaxat probandas.

Prima igitur perfectio beatorum in intellectu eft
clara,immmediata,& perfectayifio effenciz Dei , at-
tributorum & perfonalicatum , imd & creaturarum
plurivm tim poffibilium, tiim exiftentium : Exeipier
enim itlos lux omni luce maior, ( inquit Nazianz. orat.
in plagaim grandinis) ¢ fanéte Regiaque Trinitatispr-
vius sam s clariufgue collufiranits s totamgune [z cum tota
mente mifcentis rwzte»:plazria > guam ego Sfolam regnun
celorum puro. Deillins vifionis exiftentia , principiis,
obiecto,quiddirate;ac proprictatibus fusé dictum eft
i traflatu de Deo,

Conclule

mediata.

Secunda




	Seite 288
	Sectio I. Quale sit obiectum beatitudinis essentialis.
	Seite 288
	Seite 289
	Seite 290
	Seite 291

	Sectio II. Quænam sit ratio genericaessentialis beatitudinis.
	Seite 291
	Seite 292
	Seite 293
	Seite 294

	Sectio III. Quænam sit propria & specifica ratio essentialis beatitudinis
	Seite 294
	Seite 295
	Seite 296
	Seite 297
	Seite 298


