UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Commentaria et disputationes scholastica in Summam D.
Thomae Aquinatis

Nazarius, Johannes P.

Coloniae, 1621

Articvlvs Ill. Vtrum abstracta personalitate per intellectum natura diuina
assumere.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82325

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82325

n.’quegz’i
impoftara,

Queeftio Tertia,

Articulns Terrius; 233

nem , vtiicnon dicere perfectionem, vix pofle A tie impliciter loquendo; quia effentialis ubfi-

vitare quin vel relatio habeat vim terminandi
a perfectione abfoluta , quam habet ratione ef-
fentiz ; vel terminet, prout nullam dicit perfe-
&ionem: nam f relatio diuina , ve {ic nullam di-
citperfectionem 3 ergd non continet eminen-
ter perfonalitatem creatam:ergo non poteft fup-
plere vicem illtussergo fecundum propriam ra-
tionem non porelt efle terminus huius vnionis.
Cui canillations facile fatisficex dotrina Caierani
hic & in pracedenti articulo , dicendo relationes
perfonales dupliciter pofle confiderari ¢ Vno
modo quatenusdicunt ad feu refpectumad ter-
minum,quomodo non fumuntur fecundiim eo-
rum integram & completam rationem:alio mo-
do quatenus funt perfonarum conttitutiue , ve-
luti hv[_mihric@f‘m-m-.n s &ita fumuntur fecun-
ditm perfeétam & completam corumrationen.
Cum igitur ait Cai.relationesdininas vt relatio-
nes funt , nullam dicere perfectionem de eis
loquitur priori modo fumptis : ficenim nullam
pofluntdicere perfectionem, vtoftendimus i
1. parte;quest.28.ar.2.Copitron. 2.8 [ecur wdiim hanc
rationem pracis¢ fumptam non habet filiatio
vt terminetaflumptam humanitatem; quoniam
vtfic nulla conuenit illi fubfiftentia eflentialis
aur perfonalis , qua fola poteft allumptanatura
terminari .~ Clm autem hic affirniar , Ver-
bum ratione proprietatis {uz perfonalis huma-
nitaté aflumptam terminare, de proprietate feu
relatione perfonali loquitur integré fumpra,
quam in articuly pracedente dixerat habere
perfeftioneminfinitam in terminando,& tamen
nullam dicere caufalitatem ¢ hic autem duodi-
cit, primum eft; Filium fubfiftere formaliter fua
perfonatitate, queeltipfafiliatio . Secundum
eft ; fubfiftere eflc formaliter magis perfona-
le quam effentiale in diuinis . Quibus {1 adda-
mus fubfiftentiam formaliter efle perfectio-
nem fimpliciter 3 fequitur euidenter ac neceffa-
rio relationem perfonalem , puta hliationem
integre fumptam dicere perfeétionem [implici-
ter infinitam in terminandojatqueided contines
re perfonalitatem omnem creatam & creabilem
eminenter.Lt exijs foluitur quedam difficultas,
quamidem expolitor in fine dicte difput. pro-
ponit , dicens non videri quomodo humanitas
Chrifti poffit terminari per relationem , quin
Chriftus ve homo referatur ad pateem ; dicen-
dum eft emm Chrifti humanitatem terminari
per relationem fiftj quatenus cft fubfiftent
perfonalis feu perfonalitas ipfius filij ; ita vera-
tio terminandi conueniat fubliftentiz & perfo-
nalitati, vt perfonalitaseft formaliter, relationi
vero fiue filiationi vt relatio eft , quafi marte-
tialiter: conftat autem fubfiftentiam & perfona-
litatem dininam {ub hac ratione perfonalita-
tis & fubfi{tenti® non dici ad aliuds vt cum Au-
guft.y.de Trin.cap.6.docet S. D.intp.q.29.4 4.ad1.
Solutiones autem Suat.lege, (i placet, apud eum
loc.not.,

Dewde aduerte Valq.c.2.¢» z.imponere Caiet.
quod docueritin Deo quatuor efle fubfiftentias,
vnamabfolutam & tres relatiuas, quzeft mani-
fefta calumnia s nam, ficut hic Deusnon ponit
innumerum cum Patre & Filio & SpirituS. fed
tres Aﬁl perfona funt vous & idem Deus ; ficef>
fentialis fubfiftentia non ponit in numerum
cum tribusperfonalibus fubliftentiss ; co quod
hztres fubfiftentiee perfonales fint realiter vna
& cadem cffentialis fiubiiftentia, v late cum Ca-
ietano qcc'[nr:mimus rp-in alleg. Controwt.z.ad 4.4+
§:3g:Nonluntergoquatuor indiuinis fubfiften—

C fint Pater

ftentia A nullaex perfonalibuseft diftinéa Yea-
liter , & ideo non ponit cum eis in numerums
Cur autem in Deo dicantur abfoluté quatuor
eflerelationes;cum fpiratio aétiua (it eadem rea-
liter paternitati & filiationi diximus in 2.p.qu. 3.2,
&4.2.CoHtT 3.

Postremi ﬂ,n’U,Su;u‘.rhﬁb.u.ﬁ[ﬁ'.z.im ponere Cap. F“"":i‘-f
fententiam fen magis errorem Durandi', quen Ll
etiam Valqudifp z6.c4.2, tribuit non folum Capr,
fed etiam Victoria & Soto, quos Aluar. in alkeg.
difp.2r.ab iniuria vindicat. :

Secvnpa ET TeErT1A CoN-
trouerfia,

Vaz aliz fupereflent hic proponende ac
definiendz Controuerfiz, nifi fatis ab alijs
fuifflent examinate, acoptimé definite . AL TE-

R A elts Anper Deiporentiawn potuerit aliqna cred-

tara vaionem hypoftaticam. Verbi cum humanitate,

vt I.‘f::lr?‘(!."-.‘fff.‘t'!{?:fi-yl;!F?I_q{"rr: ' Cuius partemaffir- suar. fent.
matiuam tenet Suar.difp.co. (e 1. dicens pium ef- reijcisire
{e & probabile , Beatiffimam Virginem ad di-

&am vnionem inftrumentalicer concurrifle s fed
oppofitam fententiam folidioribus fundamentis
innixam altj recentiores fequuntur 3 ac prafer-

tim Valq.dip.zs.ca..8 Aluar.difp.19 ad quos le-
Ctorem remittimus. A L TER A Contro.elt: Anin

Chiifti bumeanitate vatione smyftery Incarnationis,
Spiritus 8. per concomit antiam?é Cuius
partem affirmativam tuetur Vafq.difp.28.c.2.5ed
oppolita fententia quam fequitur Aluar, difp. zo.

longé probabilior eft & magis confona doétring
D, Th. vtprobat hicexpofitor in alleg.difp.Quam

videfi placet.

EETS

Vitrum abfly acta perfonalitate per intellectumna-
tura dinina pofiit affumere.

ARTICYLYS

D tertitm fic procedituy Viderur,quod abStra- 3d 5.q.2,
éta perfonalitate per intelledm , naturasnon 3
pofiit affunere . Ditkumn eff enim, qubd natura con- =" Prece
uenit affuntere rativie pevfone . Sed quod connenit
altcur ¥ atione alicuing , vemotoeo , Hon pamﬂ el con-
uenive » ficut corpus 5 quod eff vifibile vatione colo=
vis, fine coloveviderinonpoteft . Ergoabftractaper-
[onalitate per intelleGum , natura affuimere non po-
It{ﬂw
Prateven, A{fimptio importat teyminym Vaonis;ve
dictum eft. Sed Vuio non poteft fieviin natura, fed fo-
Liir in perfona . Ergo abilvacta perfonalitate,natura
disinanon potefl affimere.
Praterea, In priwa parte dictum eft : quod in digi- Are.ybuis
nis abftractu perfonalitate nihil manet. Sed affimens T-
eft aliquid, Exgo abftrait a perfonalicate, non poreft di-
wina natira affiinere.
Sed contra eft 5 quod in ditinis peronalitasdi-9 4°:4.3:

E dtur proprictas perfonalis = qua triplexeft 5 feilicet

paternitas, filratio, & procefiio : vt i prima parte di-
ctum est . Sedremotis his pey intellectun, adbtic vema-
et Detommipotentis s pev quam eff fuita Incarnatio: q.30.4 2.
ficut Angelus dicir Lica prime ¢ Non erit impofi-
bile apud Deurs ompe Verbum . Ergo videtnr , quod
vemota perfonalicate , naiura dising pofir affime-
re.
Refpondeo dicendum , quod intellectus duplici-
ter ¢ haber ad dutina . Vio modo , vt cognofcar
Deumn fieuti ot : - & ficimpofibile eft , qudd circun-
feribarur per intellectum aliguid & Deo, ¢ quod alind
vemaneat : quiatoruim, qod eftin Deo, eft vum,
Jaluadiftinétione perfonarum : Quarum tamen vk
b= tolli-

e D




F.To.Pauli Nazarij in D.Tho. Tertiam Part.
tollitur fiblata alia o quia diftinguantur folion velz- A quzlitum ficeflet proponendum ; an pofita hy-
vionibus,quas oporeet cffe fimul, A

233

lio mado fe habet in-
tellects ad dimna , non guidems quafi cognoftens
Denm,veeft, fed per modum [uns , (Glices mulviplici-
ter & dilifimid, guod in Deoeft vaum . Et per bunc
aodum poteft intellectus nofter intelligere bomta-
vem, O fapientiam diginain , & alia hunfimodi, que
dicantur effentialia attributa , non inteliedta pater-
nitate , vel filiatione , qua dicuntur perfonalitates.
Et fecumdiom hoc abftraita perfonalitate perintelle=
étogm poffumus adbug intelligere: pavaram affumen-
1eri.

Ad primum exgo dicendum , qudd quia in diuinis
idem eft qio eft, & quod eff, quicquideornm, qua attri-
buuntny Deo i abffraito | fecundim (e confidererur
fs circunferiptis erit aliquid ﬁff:_/{;?wn,d” per confe-

gnensperfons, ciom fic innatura intellectnali . St
sgithy witne pofitis proprietatibus perfonalibus in Deo
dicimus tres perfonas : ita exclufis per intellectum
proprietatibus perfonalibus , vemanelit in confidera-
tione wafbra,nataradivina,ve fubfiftens, vt perfona.
Et per hunc modum poreStintelligi , quid affumar na-
tavambumanam vatione fue fubfiftentia, vel perfona~
litatis.

Ad fecundum dicendum , qudd etiam civeunfiri-
pris per intellectum perfonalitasibus tritin perfona-
vum , remancbit inntellecin vna perfoualitas Dei, vt
1udaiinrelliunt 5 ad quam poterit terimmars affu:n-
ptio ; fict nutne dicimus cam terminari ad pevfonam
Verbi.

Ad vertisine dicendum, qudd abftraia perfonaliva-
te per intelleCtunt , dicitur nibilremanere per modum
yefolutionis:quafi alissd fir,quod fubgcitur velationt, &
alisdipfa velatio: quia quicquid confider atur in Deo,
confideratur Ve fuppofitum [ubfiftens. Poteft tamen a=
Liquid corum , quadicuntur de Deo , intelligi fine alio,
non per moduim vefolutionss , [ed per modum iam di-
&k,

D.jodh

Senfus qutafiti

Ensvm huius quefiti declarat S.D.in c.& et

ex plicat optime Cai. & pofteum late Med. &
Suar. qui tamena Cai. videnturin vna pracipua
parte diflentire. Ait Cai.hic fermonem eflede ab-
{tractione ex parte intelleCtus tantiim,qua perfo-
nalitates abftrahuntur 3 natura diuina, non au-
tem qua perfonalitates abftrahuntur {olim ab
actu Incarnationis ; non autem a natura diuina.
Quam fententiam fequuntur Valentia pundo 5.
& Porreéta fiper hoc art. Sed deveraque abltra-
¢tione loqui D. Thom.exiftimant &bonis con-
iccturis probant Medina & Suar. i fuo Compmrent.
ad hunc artical. Verim vtraque {ententia poflet
facilé conciliari dicendo , D. Thom. hic prima-
rio & exprelse queftionem proponere de natura
diinaabftradiis ab ea perfonalitatibus,fecunda-
rio autem & implicité feu virtualiter aliam
etiam intendere , que eft denatura diuina ab-
{traétis perfonalitatibus {olitm ab aftu Incarna-
tionis.Nam priorem fenfum exprimunt manife-
ft¢ refponfionesad primum & fecundum argu-
mentum: Vbi dicitur ex tali abfiractione rema-
nere perfonam ve Tudwi intelligunt; conftar au-
tem ex abftractione perfonalitatum A folo a-
€tu Incarnationis non remanere perfonam vham
abfolutam in Deo vt Tud=i intelligunt : argu-
mentum autem [d conra vrique fenfui poteft
accommodari : Conieftura verd quam affert
Suarez ex modo proponendi quzfitum, friuola
¢ft: aitenim in qualito fieri {fenfum abfolutum,
dum quzritur » an natura poffit allumere; fi au-
tem q:LlQEI_ﬁO eflerde natura = abftra&isabea per-
{onalitatibus qualtio eflet: conditionalis 2 &

Conieffura
Fuar, frino-
la

potelt quod innaturadivina non eflent perfona-
litates relatiue 5 poflet i'la natura affumere na-
turam creatam ¢ Sed ' ac conieciura nullius
eft omnine valoris. Nam eam virtutem, quam
data illa hypothel: intelligeretur habere tunc
diuina natura , necefleeft eandem nunchabere,
quamuis non intelligatur cam exercere , nifi
pofita conditione, ficut i dicerem, Cefaremac-
ceptis armis & exercitu pnff& Pompeiumin pre-
lio fuperare,fignifico non{olum futuram ex hy-
poteli,fed prefentem etiam Cafaris virtuté, qua
vitor effici pofiitin pralio: : atque ideo polfet
duplici modo Cefaris virtus exprimizvel dicen-
do Cefaracceptisarmis poteft &c. vel Cafarac-
ceptis armis poffer : {icigitur in propofito vti
congru¢ potuit 8. D. verbo pefir ad (ignifican-
dam prefentem nature divin® facultatem non
nune,fed polita conditione exercendam, & con-
gru etiam potuiffet vi verbo poffer , ad fignifi-
candam eiufdem nature potentiam , tunc veluti
ad agendum fen terminandum expeditam ob
pofitamin adiu coditionem:Rationes Vero,quas
affert Medina poft relatam fententiam Caictani
fatis probabiles funt ad fuadendum D. Thom.
fecundiim illum fenfum fecundario & implici-
te faltem intendiffe , & huiusarticuli doctrina
virtualiter & confequenter illum determinaf-
{e.

Forma Textus.

PRA £M1ss a duplici difltinGtioneraltera for-

mali & explicita,& altera virtuali & implici-
ta refpondetur quafito {imiliter duplici con-
clufione:altera virtuali & implicita;&ealtera for
mali & explicita.

Diftinitio explicita eft Intelleétus nofter du-
pliciter {€ habet ad dinina:Vna moda vt cogno-
fcat Deum ficutieft : Alio modo non quidem
quafi cognoftens Deum ficuti eft fed per mo-
dum fium , fcilicer multipliciter & diutfimid
quod in Deoeft ynum,

Secunda diftinétio implicitaeft: Duplex in-
telligi poteft efle abftractio perfonalitatum 2
natura diuina , {cilicet ex parte rei vade fitab-
{traétio,& ex parte intelle€tus tantiim. Primum
huius diftinétionis membrum con—cljmndct
primo prioris diftinctionis:ecundum autem fe-
cundo. :

Prima Cowcr.implicitaeft: gbffractisper= -
fonalitatibus prisio modo,non poffimus intelligerena="
turam affimentem. Probatur; quiaimpofhibileelt 4
qudd tali modo circumfcribatur perintelledtd i
aliquidd Deo , & qudd aliud remaneat ; ergo.
Antecedens probatur; Quia totum quodeltin
Deo, cftvnum falua diftinéione perfonarum;
quarum tamen vna tollitur fublataalia; quiadi- .

ftinguuntur {olim relationibus , quas oportet
E cife imul.

Secvnba ConcL.explicita eft: Abitraltis
perfonalitatibus fecundo modo, poffumus intelligere na-
turaim affitmentem. Probatur;quia per huncmor g
dum poreft intelle€tus nofter intelligere boni-
tatem & fapientiam diuinam &alia huinfmodi,
qua dicuntur effentialia attributa: nonintelle-
¢ta paternitate vel filiatione; ergo abftractis ho¢
modo perfonalitatibus, poflumus intelligere na-
turam aflumentem,

Expofisio Texrss.

V A R B2 inComment. ad hunc artic. expendens sus.cofie

primam diftinétionem tria dicit, Primum eft ra
diftin&ionem illam effe veram , quoad hoc

'quod in illa vilione claranon poteft videri al_;
qut




Defenfio,

Quaflio Tertia,

quidin Deo; quin omnia videantur , queinil- A mnipote

lo formaliter funt: in cognitione autem abftra-
¢tiva potelt voum ab alio fecundiim rationem
{eparari. Secunduim et differentiam hanc non vi-
deri multum referre ad prefentem queftionem:
Quia videns Deum & Deus ipfefe C(Jlﬂpl‘i‘hel]:
dens cognolcit veritatern illius conditionalis: {1
natura exifteret fine relationibus, poffet aflume-
re: vode etiam ((inquit) in Deo vadun_tc Deum
poreft effe {ufficiens abltraétio ad prafenté que-
ftionem neceflaria:quia hec non requirit cogni-
tionem vhius fine alio,fed cognitionem proprid
huius vnionis, & eius termini formalis; & licet
non videat naturam fine perfonis, videt tamen
quid fit proprium naturz & quid perfo-
ne; ficut etiam videt nunc Verbum terminare
naturam per relatiuum; non perabfolutum non
terminando'per relationem. & hoc modo po-
teft dici efleineis fufficiés abftractioad vtrum-
que fenfum quaftionis; quiaillanon confiftitin
cognitione vnius finealio, fed in diftincta co-
gnitioneabfoluti & ralativi. Terrium eft {e exi-
ftimare D. Th. non fine caufadiftinctionem il-
lam hocloco promififle, vt in folutione (in-
quit) ad tertium explicabo: Vbi tamen nullam
affert caufam, qua neceflitas oftendatur illius
diftin&tionis & fatishdt obiectis.

Dicoitague diftinétionem illa propofite qug-
ftioni foluendx & fermoni formali ac {cienti-
fico fuiffe n6 folitm opportunam, fed etiam ma-
ximé neceflariam: qualitum enim prafentisar-
ticuli: Verum abftracta perfonalitate per intel-
leGtum natura poflit allumere, de abftraétione
formali abfque dubio intelligendum eft. Cum
igitur hec formalis ab{trattio, non per omnem
cognitionis modum, quo Deus ab homine co-
gnoftitur, effici poflit fed per vnum tantiim, di-
ftingui debuerunt duo cognitionis modi prout
diftinguuntur in textu. Et quamuis videns Det
& Deusipfe cognolcat veritatem illius coditio-
nalis: {i natura exifteret fine relationibus &e¢. &

videat quid fit proprium naturz & quid fit pro- D

prium perfon®; ac proindé videre poflit & vi-
deat;, an natura poﬂ'it terminare per abfolutum,
non terminando per relationem: hec tamennon
cft propri¢ neque vere & formaliter abftractio,
{fed virtualiter tantum & ®quiualenter, & apud
{tientificé formaliter & claré docentes debet ad
abltra&ionem formalem ab homine viatore fa~
&am reduci; & ita quaefitum proponi ac defini-
ri;quia nec Dens aut Beati per eam cognitionem
quid fieri poflit intelligunt, nifi quatenus vir-
tualis quedamablitractio eft, qued Dodtorecla-
ram planamque dotrinam profitentead abftra-
&ionem formalem eft reducenda, & fecundum
cam iudicanda.

CiR c A probationem prime conclufionis lege
que notat Cai.circa primum modum cognitio-
nis & abftra&ionis.

Aduerte preterea Caiet, & alios expofitores
nullamin textu probationem fecund® conclu-
fionisagnofcere, nifi cam queelt in argumento,
Sed comtra, & eam que habetur ex folutionibus
argumentornm; nobis autem planam litterz {e-
riem &fenfum confiderantibus apparet D. Tho-
mam ratione fupra pofita conclufionem illam
probarevoluifle, Ad cuius cuidentiam fcito c6-
fequentiam difte rationis in duobus fundari.
Primum eltratio affumptionis, in qua duo in-
cluduntur, feilicet principium & terminus; fe-
cundumeft colleCtio omnium perfedtionum &
attributortdining naturz: ex quibus quedam
pertinétad principium, quo fic atfumptio, vto-

Acrticulus Tertius. 235
intelleCtus, volitas, fapientia, mi-
fericordia & fimiliaad principium agendi per-
tir?cnm: qugdam autem {pectant ﬂdlte:'miﬂnm
affumptionis formalem, vt {ubtiftentia & exifté-
tia & {ubftantia fumpta pro fubftatia prima c3-
pleta. Cum igitur abftraciis fecundo abftraétio-
nis modo perfonalitatibus a diuina natura re
neant, tam prioresquam pofteriores perfect
nes &attributa; cofequens eft cum didta abltra-
Etione pofle nos intelligere divinam naturam
affumentem. Exquia$, D.hec, que faéta abifa-
¢tione remanent, autetiam in ea rtﬁil:ﬁt_,{‘;{ ad
terminum aflumptionis pertinent, de quo pre-
cipucelt difficultas, in refponfionibusad argu-
menta crat explicaturus;ideo nec latius explica-
uit antecedens nec illationem probauit;quia de-
clarato antecedente, vt fit in dictis refponfioni-
bus, quo ad eas perfetiones, quead terminum
pertinent affumptionis,confequens ex eo fequi-
tur cuidenter & neceflario.

Poftremd lege, i placet ca qua circa refpafio-
nesad argumenta {cribunt Caiet. Suar. & Por-
refta.

CoNTROVERSIA VNICA.

Anexiftentibus in Deo tribus perfonis, pofiit natsr
ditina ad effentialem fui fubfiletiam creatam naty -
vam affumiere; ita ve ad eafolam per fe primbterie
wetuy affummptio?

SV ppoN1T hecqueftio, divinam effentiam Senfis gned

concrete fumptam id eft hunc Deum effe ve- %
reac proprie fubfiftentem fubfiftentia eflentiali
a tribus perfonalibus fubfiftentijs diftin&a for-
maliterilli per {e primo conueniente & per eam
fingulis in Trinitate perfonis: quz tamen {ubfi-
ftentianon eft perfonalitas, vealibi diximus; cit
illi defit incommunicabilitas ad complendam
perfonalitatis rationem neceffaria, Queritur er-
gO: num ad hic folam fubfiffentiam potucrit aur pof-
fit affimnptio terminari? non quomodocunque fed
vtad per {¢ primo terminum: ita ve ad perfonas
non xq; primo&immediaté terminetur: fed vel
nullo modo vel fecandario.

Seatentiam negantem tuctur Alenfis 2. p. q. 7.
emb.1, .2, 2.8 Bonau. inz. diff. 1. a.1.q. 3. &
Capr. ibidem, 4. viica, #. 1. concl. 4. & a. 3. ad ar-
gumenta Dar. contra 4. Concl. & ViGoria & So-
tus, vt notant recentiores. Quam opinionem fe-
quitur Vafquez negans in Deo communem &
abfolutam fubfiftentiam, per quam céftituatur
indiuiduum Deitatis, id eft hic Deus: & ait na-

2 turam humanam né poﬁe vniri Deo rationeil-
lius proprietatis communis & eflentialis; fed fo-
Ium fingulis perfonis ratione perfonalis pro-
prictatis, addens idem apert@ docere D. Th. i
boe art.

Dur. affirmat vnionem a&tu faGam fuifle ¢
hoc Deo; negat tamen Patrem , aut Spiritum
fan¢tum efle hominem ,nifi cum addito inquan-
tiim Deus, Cuius fententiam lar refert Valquez
difp. 26.

Val. qui cum pradictis negat in Deo comu-
nem {ubfiftentiam abfolutam mediam inrer exi-
{tentiam per fe effentialem & fubfiftentias rela-
tiuas perfonales air, effentiam diuinam pofle af™
fumerealienam naturam per {ud exiftentiam ef-
{entialem per fe;quia cumnatura pédeatd perfos
nalitatecxtrinfece, poteriteius virtusab efétia
diuina vim perfonalitatis eminenter prazhaben-

Y 4 tefups

rentie Dg.
Forum.




236 ¥.To. Panli Nazarijin
te fupplert. Qui dicendi modus quo ad b
tem aflerentem poficafl

aflumptiongm ad folam e-
xiftentiam terminari placetetiam Afturicenfiin
Releét. de Chrifti gratia, guaft. 5. conclufs 3. pag.abe.
Cai. hic affirmat, affumptionem humanitatisad
{olam effentialem tribus diuinis perfonis com-
snunem {ubfiftentiam potuifle per {€ primo ter=
minari. Quam {cn am fequuntur & tuentur
Med. fiper bog urtivulo. Suar. difp. 13, Pefantius in
fia Difpur. Aluar. i expofitione 4. & Rada in fua
3.9 Cont. 2. 5 :
PrateTER duplicem {ubfiftendi rationem,
{eilicet abfolutam & relatinam, quam in Deo ef*
{e ponédam probauimus loco fupra notato, fup:
ponenda hicetiam duo funt. Primumn eft diltin-
¢tio (ubliftentiz ab exiftentia, de qua multadi-
simus 1. . ¢ 50 4. 2. Contro. 3. Secundum eft,
quzltionem hic clfede ‘1fﬂ111j|pti_(mc wrminati_ui’:
poflibili ex vi {ubitantialis lul)hi_kcmix prcise
fumptz; Anfcilicet confiderato Deo prout nic
eft; quatenus [cilicet vnam habet Tubfiffentiam
cfsdtialem & abfolutam, & tres perfonales ac re-
Jatiunas,poflit affumptio create naturg per fepri
md & immediaté ad eflentialem fubfiftentiam
terminaris non autem qué primo & imme-~
diate ad fubfiftentias perfonales. Quibus pre-
miflis. ;
Nisoidi. CONSIDERANDVM eft primd, differentiam
winz hara elie inter naturam divinam venatura eft, & hiic
v nars - Deum qui eft {ubfiftens abfolutum inipla natu-
of?, at exi- pa dinina, quod diuina natura vt fic concipitur
flentiam vt o Gonificatur vt forma & quidditas & vt qua
exiftentia 2 - SRy i N
it offwine Deuseft Deus; ac proinde quamuis fit realiter
prionévea & vere {fubfiftens in effe completo éx'pr:rlcét;ﬂl-
te wuwre mo; fic tamien pracisgconcepta prout natura eft
serminare. diftincta fecundumrationeni habentem inre e=
tminentiflima ac impliciflima fundamentumab
habente naturam, fion confideratur vt {ubliftés
neque vt habens effendi complementum; nec v
principium quod operationis, quod foli fubfi=
ftenti propric conuenitjita vediuina natura fiu
Deitas neque generetneque gcncrcmr;])cus an-
tem qui eft habens diuinam naturam &ineafub-
fiftit & generet & generetur, vt patetex 1.p. 4.39»
#.4.Cr 5. igitura fortiori (vt Caivait ) in my-
fterio Incarnationis dinina natura vt natura,né
poteft efle terminus affumptionis; quam tamen
potelt hic Deus, qui eftin ipfa Deitate fubfiftés,
terminare. Probatuf Confeguentia: Naturam
divinam vt natura eft,efle terminum aflumptio-
niselt vnionem affumentis & aflumpta natura
fieri in vna natura,quod efleimpofiibile proba-
wic S, D. in quaft. preced. a. 1. Neque cogitariaut
fingi poteft aliquismodus, quo fubftantialiter
diuina natura vt natura elt, {feipfam communi-
cet create nature, ficut diuina perfona vt perfo-
naeft, feipfam communicat {ubftantialiter hu-
manz natute fecundum fuam proptiam petlo-
pigs ¥a. alem fubfi {tentiam.Quod autem ait Val.& pOﬂ:
lemsie, o cum Aftur. pofle per Dei potentiam abfolutam
affaricen. aflumi creatam naturam ad folam exiftentiam
veijeitar-  offentialem diving natire precifa quacundue
fubfiftentia;tam effentiali quam per{onali , plu~
ribus argumentis falfum effe probauimus m ¢.
pracedenti,a.11.Conir. 5-q.4+ Ad cuius ampliorem
euidentiam.

Secundo notandum eff , fubfiftentiam ad natu-
ram comparari vt proprium & vitimum eius
complementum, quo fit exiftentiz capaxjarque
1ded non folim fubfiftentiam elle intrinfecam
reifubfiftentieo feré modo quo forma eft in-
trinfeca compofito; fed etiam nature depende-
tiama fubfiftentia intrinfccam efle quodamma-—

Refolutio,

D.Tho.Te

mxE

o ipf naturz eo fore o, quo dependentia
{iue habitudo matetiz ad Formam intrinfeca cft
ipli materiz: ordo namdue nature ad {ubfiften
tiam tranfcendentalis eit, necab ipfa natura di-
{tinguitur; fed idem et quod ipfa natura, qua-
tenus in fuum tendit complementum & terini-
num. Ex quo {equitur, vt natura pendeata fub-
fiftentia primatio, quatenus habet formaliter
rationem fubfiftentiz; atquc ideo necelleelt, vt
id quad huins termini & complementi munus
exercet, fiuc naturaliter vt propria natura per-
fonalitas, {iué fupernaturaliter vt in mylterio
Incarnationis, fupplendo propriam & creatam

fubfiftentiam, hoc ipfo rationem habeat fubli- %
ftentiz, non virtualiter folum {ed etiam forma- #
liter: id enim eft formaliter {ubfiftentia, quod :’
formaliter terminat & complet naturam; 1ta vt [}

fit quo formaliter naturafubfiftit. Et confirma-
tur; quia (ubfiftentia veficelt perfeciio timpli-
citer; atque ideo formaliter Deo conuenit; er
g0 i creatam fupplet fubfiftentiam termin do
paturam, id non praftat nifi per ipfam tormalé
fuam {ubfiftentiam immediateé. Probatur heé
confequentia; quoniam effeétus formalis forma
vel fe habentis ad modum forma,non poteltcl-
{e nifiab habente formaliter candem form ra-
tioncm, vt patet in hoc quod eftefle album, fii-
gidum, calidum, dulce &c, Conftat autem {ub-
. Ailtere efse proprium effe¢tum formalem {ubli~
 ftentiz;ergd non poteft efse,nifi ab habente for-
maliter rationem {ubfiftentie, Cum itaque na-
turadiuina aut eius exiftentia praeeise {umpta,
non habeat rationem formaliter Tubfiftentiz,
non poteriteius effetumin natura creata fup-
plere; quod fi ponatur {upplere,hoc iplo tribuis
tur ei formalitet fubfiftentiay eft igitur impotli=
bile, naturam ditinam vt natura eft, afsumere
creatam naturam ad exiftentiz [ue vnitatem.
Nune videndum eflt; an ¢ guomods pofir fic Deits
naturam creatam ad gffentialemn & abfoluram Jui [
[ubfiffentiam affumere ¢ Ad cuius euidentiam .
Tertd confiderandum eit, (ubfiftentiz quate- Pofemesi
nus fubfiftentiaeft per fe conuenire efsc naturg W@
terminum & complementam . Cum itaque dis :7; -
uina natura per {e primodibi vendicet efsentia-
lem & abfolutam {ublittentiam infinitam in ter=: fub
minando, ex qua fimul cum ipfa natura confli< i i
tuitut hoc (ubfiftens, quod el hic Deus com- o1
munis Patri & Filio & Spiritui fanéto. Coufe-""
quens eft pofsc creatam naturam per eidem fub-
fiftentiam, vteminenter prahabentem omhem
creatam fubfiftentiam terminari,non minus qué
nicactufola diuiniVerbi perfonalitate termi-
netur. Et quia {ubfiftens hoc in natura diuina
non habet totam & integram perfonz vel hypo-
ftafis rationem, cum illi defit incommunicabi-
litas, qua velutivitima differentia feu conditio®
ne completur perfone vel hypoftafis dithnitio:
f ideo ficut hec vnio non ellet in natura, necin &
liqguoad rationem naturs formaliter pertintii=
teitanon effet in perfona vel hypoftali propiie
& complete fumpta, fed effet per fe primo &im*
mediate in hoc fubliftéte in natura divina, quod ,
eft hic Deus: confequenter autem & imediaté v-
niretur alluimpta natura perfonaliter tribus fub-
fiftentibus in eadem Deitate per{onis; nam {icut
hic Deus non eft, nifi Pater & Filius & Spiritus
{anttus; ita tunc Deus homo non effet nifi Patet
& Filius & Spiritus S. Btquemadmodum quic
quid Deo conuenit fecundim f&, conuenit Pa-
tri & Filio & Spiritui S. Ita facta tali aflumptio=
ne; quia Deo fecundiim e conueniret cfle ho>
minem,conueniret etiam cyilibet divine perfo-
nE; i




Quzftio Tertia,
na; ita tamen vt huius aflumptionis & vnionis
terminus per fe primo effet hic Deus; eius vero
termini fecundarij effent tres perfonz modo
pauls poit explicando,fupplereturque tunc na-

turz create perfonalitas per {olam effentialem
Dei fubiiftentiam; qua perfonalitas non eft fed
vimac perfectionem omnem in {& prehabet e-
minenter create perfonalitatis. Ex quo fequi-
tur aflumptionem & vuionem haac eflc quo-
dammodo {imilemilli, que faéta eltin peribna
Verbi,fimpliciter auté eflediuerfam vt hic {cis
te Caietanus aduertit.
Sed obferuandum et, cum dicimus affumptio-
nem creat@nature ad eflentialem communem-
¢ que tribus hypoftalibus fubliftentiam terminari
ad ipfas hypoftales fecundarid, dupliciterintel=
‘me.medo vt ipfe etiam diuine perfo-
{ecundum proprias {uas perfonalitates ter=
minent formaliter & immediaté ipfam affum-
ptionem; Quem fenfuum videtur habuifleCaie-
tanus, cum dixit;confiderato vtroque termino,
cili 0 & fecundario humanz pature
{fumpte, perfonalitas propria, qua careret,fup-
pleretur perfectey quo ad perfectam rationem
perlonalitatis: quam fuppletionem non faceret
primarius terminus aflumptionis fecundum fe.
Sinamquediuin® perfonz non ratione {uw per-
[onalitatis formaliter & immediaté terminarent
distam :Hlmnptio emy fed ratione tantum {ubft-
ftentize communis effentialis in eis timé clau-
{22, ad nullam vere ac proprie dictam perfonali-
tatem terminarerur affumptio; ac proindé non
poffet ex vllo fecundario termino {uppleri crea-
ta perfonalitas: Alig itaque mode intelligi poteft
allumptioillaad tres dininas perfonas terminari
ex fola & przcifa ratione, qua communem & ef-
fentialem includunt fubliftentiam; quia nimird
tacta per fe primd ad communem hanc {ubfifté-
tiamaffumptione creata waturz fievet ctiam co-
fequenter & fecundarid, ad vnamquamaque trid
erfonarum, non ratione perfonalis ac relatiue
fubfiftentie; fed ratione folum communis {ub-
fiftentiz in qualibetearum inclufz; in quo fen-
{u futuram tunc fecundario ad perfonas affum-
ptionem & wnionem Med. Suar.& Aluar. intel-
ligunt & admittunt.Ec¢ hic fenfus veriffimus eft:
quoniam ex vi aflumptionis & vnionis create
naturz ad effentialemn Dei {ubfiltentiam non fe-
quituralfumptio & vnioeiufdemereate nature
cum qualibetaut cum vnaaliqua dtuina perfona
fecundum propriam & relativam cius perfonali-
tatem: fed tantam cum qualibet diuina perfona;
quatenus fubliftentiam haberabfoluram, ve.ar-
gumentorum {olutio declarabit, Lt probatur
etiam; quia fubliftentiailla effentialis & abfolu-
ta, quamuis non fit perfonalitas aut fuppofirali-
tas propri¢ loquendo; quianon eft incommuni-
cabilis;vera tamen & realis fubfiftentia elt prius
ac perfedtius dicens & claudens modum effendi
per {6, quim perfonalitas relatiua; ergd poteft
ipfafola abique concurfu relatiu fubliftentie
naturam creatam terminare. Et confirmatur;
quialicérefle abfolutum & effe relatiun in Deo
fintidem realiter; tamen Pater Filio commu-
nicatelseablolurum, & non {uum efse relatiugd;
ergo fimiliter fieri poterit, vt tres diuina. per-
fone communicentafsumpta naturz {ubfilten-
tiamiphs communem & ablolutam, non com-
snunicatis eidem proprijs fuis relatiuis & perfo-
nalibus fubfiftentijs.
Qui plures probationes defiderat, legat Me-
dinam fiper Poc articule, & Suarcz i allegara
difpas . 23. feit. 1. Vbi quatuor obieGta dilu-

ganiado
]

fifen fecii=
Lo terimi

MFEHT

T

Articulus Tertius, 237
A endo rem hanc plené & eruditd declarat.
Quod autem faéta afumption ® natur
ad abfolutam illam & tribus perfonis com-
munem fubfiftentiam , quelibet earum efset
homo, probat hic optime Cai. contra Dur. &
late poft eum Med. & SuarcZ difp. 12, felt. 2. ad
quos lectorem remittimus.

C I

i a > 3 o Coclufiones,
CoNc. Dinina natira ve patura ety j1.p. o

LIREYe BALIT ATl CYeqT Al hzc paterex prai‘nm‘.

Prim

Hpateff 2

Secvyna Concr 4d folamprasisé & for- &
maliter (imptam exiftentiam, prour a fubfiffentiadi- |
it i, non potest affimi creat a narura; hec pa- 5
tetex dictis & laté probata cit in loco fupra no-
tato.
B TerriaConcr.exiflentibus prout nilc funty %
in Deo tribus pez fonis, pofibile fuir naturam dininam
ad effentialem fu (ubfiftent iam cveatam natayam af-?
fumn vtadeam folam per (¢ primd & tmme- P
diate terminavetur affumptio; hec patet ex di-
€tis.

£ve; it

Qvarta Concl. Feda affumptione naty-"?
va creaie ad effentialesn Der fubfiftentiam intelligere-
tor. ctiam fievi viio confequenter, ¢ fecunddrid ad
osnes & fingulas in Trinitate perfonas; non tamen
vatione perfonalis cuilibet r!:m;m;m_{[um proprie fub->

fed 7 atione tantim communis, ¢ effentialis

ubfiftentiain fingulis perfonis, & earum [ubfiftentys 2

antime clanfe. & hzc pater ex dictis.

C  Virima Concti.Fafataliaffumptione ¢ »
iione, non folim hic Deus, [ed etiain quelibet per fo- 3
na diina effer homos hanc probant Cai.Med.Suar, »
Sealiy.

Con T Ra primam, & fecundam concluf, ar- Arguméra,
gum. Val. primd: Quia res infinita omnem eam @ folutio-
vim creat rei virtute{uaeminenti fupplere po- :';,!;u:‘a
teft, 3 qua res aliqua creata extrinfecé pendeat; oy rpnr 1.
fed vis perfonalitatis create, eft huiufimodi re- e 2, concl.
fpectu nature quam terminat;ergd poteﬁ resin-
finite, qualis cft etiam efsentia diuina vt natura,
fupplere in natura creata hanc vim perfonalita-
tis creata; ita{cilicetvt natura peculiari modo
per {eexiftat ex vi divinz efSentie, tanqua ex vi

D cmufdam fui termini fubftantialis extribfeci.

dinor patet 3 quia perfonalitas creata non eft
quaddam intrinfecum naturz, fed extrinfecum;
Maiar probatur dupliciter; primyquia{i vna res
penderabalia extrinfece, ficut pendet natura 3
pcr!l}:mlimre, non pendetab ea, vt ab habente
rationem talem; fed primarid tanquiia ab habé-
tetantam vim & perfeltionem, vt ex vi illius
poflitexiftere. Cum ergo res infinita habeat in-
tinité perfettius & melius omnem eiufmodi
vim, poterit virtutem talisrei create {upplere;
qjuando vero pendet ab altera intrinfece, cum
pendeat ab ea primario, tanquim ab habente
rationem -talem, non potelt munus eius rei,

. 4 qua res altera {ic intrinflecé dependet fup-
pleri ab alia re, quz non habeat formali-
terillam ipfam rationem ; & ided non poteft
Deus fupplere: rei formam neque materiam;
cum tamen pofiit fupplere caufam efficientem;
quia {cilicet res & forma & 4 materia pendet
intrinfece ; atque aded primarid , quatenus
habet forma vel materia talem rationem , ex
qua res partim- conltituitur; ab afficiente ve-
1o {olum extrinfece pendet ;5 ac proinde pri-
marid quidem , non quatcnus caufa effici-
ens habet hanc vel illam rationem, fed quate-
nus haber vim tantam, que fcilicet futficiat
ei rei, que ab ipfa extrinfece dependet; vnde
fic vt poflitea visare infinita, quz vim eminé-

tiorem




-
2

3% T. lo. Pauli
tiorem habet fuppleri: &eadem ratione potelt
Deus caufam finalé {upplere;quiasec. Secido pro=
batur eadem maior; quia nequéex parte rei in-
finitz, vt patet, neque etiam ex parte rei, qu®
ab altera dependet extrinfecé, apparet repugni-
tia, quominusqueatare infinita fuppleri om-
nis ea vis, & qua dependet res extrinfece ; ergo.

_Antec. probatur ; Quoniam ciufmedi vis non

ol

€ont.3.cocl.
Obijcir.
Vafquey.

Conf.

ol

elt fecundum rationem fuam formalem ( hoc
¢ft quatenus eft talis ) intrinfeca effentix rei ab
ipfa dependentis,nulla fequitur implicatio con-
tradiGionis, fires exiftat & non exiftatr per illd
vim extrinfecam, & formaliter talem fed per a-
liam vim eminentiorem.

Refp. primbd, fallam effe minorem ; quia, lictt
creata perfonalitas {ecundum fe non fitinteinfe-
¢a nature, taquam pars quiddiratis ipfius; eft
tamen intrinfeca, vt eius {ubftantiale comple-
mentum & terminus 5 & dici poteﬁ intrinfeca
ratione habitudinis intime & effentialis, quam
habet vatura ad perfonalitatem vel fubfiftentia;
ficut forma dici potelt intrinfeca materiz, qua-
tenus eft fubftantialis eius perfeétio, & ratione
ordinis effentialis materie ad formams; & ideo
quemadmodum illud folum, quod habet for-
maliter rationem forma, poteft exercere vel
fupplerecffetum formalem forme; ira folum
illud,quod eft formaliter perfonalitas vei fubfi~
flentia, poteft exercere vel fupplere effectum
formalem {ubfiftenti®, qui cft terminare natu~
ram, &efle quo natura fubfiftit. Secunds dico,ma-
iorem efle veram de depédentia prorfus extrin-
{eca, qualiseft dependentia effectus & caufa effi-
cienti & 3 caufa finali, & in hoc fenfu procediit
cius duz probationes.

Con T R A tertiam concl. funt argumétaque
proferunt & foluunt Med. fuper hoc a. Suar. difp.
12 [et. 2. §. Sed fuper funt bieues difficnltates , &
Aluar. in expofitione art.

Cotraeandé conc.argum. Valq. Primd Quiafan-
tiquis Patribus & concilijs cum difputarent ¢~
tra Eutichetem & Neftorium nullum aliud ge-
nus vnionis in mentem venit, quam vnionis in
natura& in perfona. Et hoc quidem poffibile
efle dixerunt; illud autem impoflibile, ergo. Et
confirmarur; quopiam ex eo quod vnio naturz
humanz non fuit fattain natura, colligunt fa-
¢tam fuiflein perfona ratione proprietatis per-
{onalis: ita enim argumentatur Concilium To-
let. IL. in confeiiione fidei. Verba Cocilij funt:
Solus tasen filiws formam (e ui accepitin fingularita-
teperfone, noninvnitate ditine natnrs,in id, quod
proprium est filio, non quod communi Trinitari. Bt
hoceodem modoarguit Anfel.ib. de Incarnatio-
neVerbi, cap. 4. post medium contra quofdam, qui
dicebant, Incarnatio filio Dei necefle fuiffe In-
carnari Patrem & Spititum fanétum, nifi perfo-
nadiftingueretura natura realiter ; cius Verba
{unt: Nam qui veite fufepit eins Incaynationem, cre-
dit exin now affumpfiffe hominem in vnirarein natara,
fed in ynitatem perfona; hic autem ( nempt ille,co-
traquem {cribebat) fommiar hominem filio Deima-
giseffe affumptum innatura yitatem, quam in perfo-
navnitatems fi enim hoc non opinarerar, non diceret
magis nece(arinin effe Parrem cumFilio Incarnatunt,
quam effe pofibile ilum fimul non effé incarnatuin;
quia funt plitres perfone.

Refpondetur nullam effe confq. quia cumeo
temporenulla fuiffecapud Catholicos aut here-
ticos orta dubitatio aut Controuerfia de v-
nione autde poffibilitate vnionis naturz crea~
te cum hocDeo vt effentialiter fubfiftente; fed
totacorum queltiocller; an facta fuifler hxc v-

Wazarijin D. Tho. Tertiam Part.

A nioin perfona vel in natura vt natura eftided ng

tuit necefle Patresaut Concilia de hoc vnionis
modo, de quo nunc agimus , meminifle ; quem
tamen elle poflibilem non obfcuré fignificarunt
ex ijs, quz de modo vnionis humane nature ci
diutn® perfone fubfiftentia tradiderunt. 4d -
firmationen dico prims, non bene colligi €X Ver-
bis Concilij talem arguendi formam. Secundd di- 4 co,
¢o, bene procedere formamillam argumentandi
fuppofita quaftione illa tantim bimembri in-
ter Catholicos & hareticos; quibus effentialis
illa fubfiftentia eratignota; autdaltem de vnio-
ne humanitatis cam illa nihil opinabantur, Ter-
tib dico, bonam effe confequentiam hanc: vnio
non eft facta in natura; ergd facta it in perfona
ratione proprietatis perfonalis, (i in antcceden-
tefumatur natura, prout diftinguitur c6tra per-
{onam;fic enim natura dicitur non folimDeitas;
fed etiam hic Deus tribus perfonis cammunis.
Et per hocfoluitur etiam argumentum defum-
ptum ex verbis Anfelmi; nam fi facta eft vnio
humanitatis {fubftantialis cum Deo, non eft fadta
innatura prout diftinguitur contra perfonam
propric & complete fumptam, necefle cft fattam
fuifle in perfonaratione proprietatis perfonalis;
¢ contra verd,{i facta fuiflet in natura fiué abftra-
&¢ fiu concretd fumpta, facta neceflarid fuiflet
cum tribus ctiam perfonis.

Alta huins expofitoris argumenta confutaui-
mus inprima parte, loco fupra notato, & quedam
etiam dilutitur ex ijs, qua fupranotata funt; nec
D. Th. vtait Vafq. illi fauet, fed nobis vt patet
ex relponfione ad primum 4. [equentis addita ex-
pofitione Cai.

Con TR A guarram ¢ quintanm conclufionem
funtargumenta Dur. relata & foluta partim 3
Caietano,partini & Suar. i didto. §. fed {uperfunt
&ec.

ARTICVLVS IV.

. . o
Verumvna perfona pofiit fine alia naturam oreata
D affimere.

D quartamJic proceditir » Videtur, qued yni 34t 4t

perfonanon pofiit affurnere naturam cveatain ™"
alia non affumente. Indinifz enim [ant aperal Finita-
tis:vidicit Aug. in Enchir- ficut autem tritm perfo-

narsim eit vna effentia, ita < vaa operatio, Sed affi- b

meve it operatio quadam . Ergy non potest cati= L

suenire Vi perfons diting , quin conueniar alf.

Praterea, Sicut dicimus perfonam Filij moarnd-
tam, ita CF natur aw: tota enim disina naturain V- -
na fuarum hypoftafum incarnasavst: ve dic) Damaf- Cas
i 3. hib. Sed natur a communis est tribus pwﬁm& s ere

2o, &7 affumptio.

Praterea, Sicut humana natura in Christo af-

“ fumpta est & Deo, ita etiam & homines per gra-
tiam affumintur 4b ipfo; fecundum illud Rom, i4-
Dews dllum affumpfic . Sed bac affumptio conmik:
witer pertinet ad ommes perfonas: ergo ; & pric
. 5

Sed contva e§t, qudd Diony[. 2. cap. de Di
uin. nom . Incarnationis snyfterim dicit pertinere
ad difctetam Theologiam:: fecundum quam [iilicet
aliquid distinétwm dicicay de disinis, perﬁn#-
Refpondeo dicendum , quod ( ficut dickam elf) af
fumptio duoimportar, fiilicer aciwm affumentis, &
terminwm affimptionis . Actus antem affumentis pro- At
cedit ex diuma virtute, que commanis oSt vribu per-
Jaws, fed texminus affimptionis et perfons. ﬁfﬂ; di-
Hin




	Seite 233
	Seite 234
	Seite 235
	Controversia Vnica. An existentibus in Deo tribus personis, poßit natura diuina ad essentialem sui subsiste[n]tiam creatam naturam assumere; ita vt ad ea[m] solam per se primò terminetur assumptio?
	Seite 235
	Seite 236
	Seite 237
	Seite 238


