UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Georgii de Rhodes Avenionensis S. J. disputationum
theologiae scholasticae tomus ...

Rhodes, Georges de

Lugduni, 1661

Qvaestio IV. De proprietatibus quibusdam beatitudinis.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

310 Dilpl. De A& Hum QuattIV.Seql |

OV ESTIqQ Iy
De Pyoprictatibus quibnfdam Beatitudinis.

Ic conftituci bearitudine tium effentiali, tim acci-

dentali, pracipuz clua:dam €ius proprierates {uz-
perfunt, nam omnes perfequi longum effer, cum de
illins fupernaturalicate , ac inzqualitate , dictum fit
dumageremde vifione Dei,{olz igicur huius loci pro-
priz funt appetibilias & perpetuitas beatitudinis, de
quibus dici breuiffimé poteft.

Ster oL
An & quomode appesibilis fit Beatitudy,

Ppetitus alter naturalis appellatur , alter eli-
citus, Primuseft capacitas & inclinatio ad ali-
quid tanquam ad perfectionem connaturalicer debi-
tam: alter eft actus defiderij elicitus a facultate ap-
petente , quaritur hic qL_::Llcm naturalitcrhalnfamus
appetitum beatitudinis, fiue 2 narurainficum, fiue ab
appetitiua porentiaelicitum.
Triplex  Ratio dubitandi primo eft, quia naturalis appeti-
dubitatio. ys verfatur circa perfectionem aliquam debitam
connatutaliter,& qua per vires naturales acquiri po-
teft, beaticudo neque connaturaliter eft homini de-
bita , neque per vires naturales acquiri poteft, ergo
non eft in homine appetitus naturalis bearitudinis.
Secundo , appetitus naturaliter elicitus, & appeti-
tus fupernaturalicer elicitus , differunt in aliquo , fed
uihil eft in quo differant alind , nifi quod appetitus
naturalis verfacur circa beatitudinem naturalem, fu-
pernaturalis circa beatitudinem fupernaturalem,ergo
non cft in nobis naturaliter appetitus clicitus beati-
tudinis [hpcmamrulis.

Tertio, illud quod naturaliter 2 nobis non c‘ogno{'-
citur, non appetitur ctiam a nebis naturalirer, beati-
tudo ﬁipcrnatumlis non cognofcitur i nobis natura-

s licer, ergo naturalicer 3 nobis: non appetitur.
“':z’lfs;fs“s Dico primo, b:amudn}rs {umpte in communi ha-
bezgizudi- - Pt quilibet homo apperitum naturalem ; beatitudi-
nis autem {umptz in particulari nemo appeticum ha-
bet nifi obedientialem : patet ex dickis gusff. 1.

Ratio enim eft, quia beatitudo ﬁlmpm in commiz~
nieft polfeffio boni quod fatiare poreft appetitum,
abftrahendo ab eo quod illa fit talis , aur talis opera-
tio. Ad huiulmodi poffeflionem & fatietatem appe-
titus , quiliber homo naturalem habet appetitum ,
quia ficut per fingulas appetitiones volumus vt no-
bis falrem ex parte bene fir , fic per omnesapperitio-
nes volumus, vtomniex parte nobis fit bené, natura-
lem ergo habemus appetitum ad beatitudinem
fumpram in communi. Beatitudo autem {umpta in
particularieft pofleflio Dei fummi boni per vifionem
intuitiuam, qua fimpliciter eft fupernaturalis , appe-
titus narnralis vt dixieft capacicas & inclinatio ad
peifectionem aliquam connaturaliter debitam & na-
turaliter poflibilem, ergonon eftin homine appetitus
naturalis beatitudinis {lumptz in particulari,

Dico fecundo , beaticudinis fumpta in particulari
nemo ante reuclationem porteft habere appetitum
nataraliter elicitum , poft reuclarionem habere
poteit.

Ratio cft quia demptd renelatione non cognol-
cicur poflibilis effe vifio intuitiua obiedi , quod in
modo eflendi elenatumn eft fupra omnem potentiam
cognofcentem creabilem § ergo dempti reuelatione
nemo illam appetere poteft : fuppoficd verd reuela-
tione promiflz , vel ceiam poflibilis huius vifionis
=*  noneft dubium quin illa poflit atringi adtu naturali,
ficur certum eft quod demones actu naturali attin-

Duplex
appetitas.

nis,

Appetitus
elicicus,

gunt mulea obieéta ﬁzpcnmturnlia :actus enim nary-
ralishabere poteft obiegtum materiale {upernaturale '
fed obiectum eius formale in ratione obicti i'cunpe;
cft fupernaturale vt in trailarn de Fide difputabiryy.

Ad primam Refp. beatitudinem prove famptarn
in communi, effe aliquid natoraliver homini debi-
tum & poflibile , ynde mirum non eft quod naturalis
appetitus in eam feratur.

Ad fecundam Refpondent quidam recentiores ap-
petitum beatitudinis elicitum paturaliter differre ab
appetita elicito fupernatusaliter, ex eoquod habeage
diuerfa principia produétiua, nam appetitus natura-
liter elicitus nulld indiget gratid , fine qua elici nop
poteftappecitus{upernaruralis.Sed hac fuse reiectum
olim eft, quia effectus non ideo eft {upernaturalis
quia exigit principium {upernaturale , fed ided exigit
principium ['upermmmlc quia eft fupernaturalis ;
ficut non ided pondus aliquod eft graue quia illud
€go non pOlTL!m tollere , fed ideo illud ego non Pc{'_
fum tollere quia eft graue. Differunt €Igo appetitus
ifti duo, quia etfi eadem habeant obieéta materialia,
imo & eadem obiecta formalia in ratione obicdti ha-
bent tamen {emper diuerfa obieéta formaliain ratio-
ne obieti, quod explicare longum nunc effet, fris
hic fit dicere quod appetitus naturaliter elicitus mun-
quam tendit in beatitudinem provt cognitam ex
{ola reuelatione , in quam tendir appetitus l'u}_acma—
turaliter elicitus 2 viatore,

Ad terriam Rcfpondco probari eo argumento
quod ante reuelationem ficut naturaliter non co- i
gnofcitur beatitudo in particalari, fic neque appeti- ‘
tur naturalicer.

um,

LI
\An & quomodo Beatitudo sterna fir.

SEcTIO

Oc vltimum eft difputandum de beaticudine,

quod in ea nihil fit vltimum, eximia 11111&,11c<1uc
vonquam f{atis intelleéta Perfectio, fupra modum in
{ublimitare poridus eternum florig yocatum ab Apo-
ftolo, & mirabiliter inculcatum, qua enim videntur
temporalia {unt, qua non videntur zterna.

Ratio dubitandi eft primo, quia beatitudo fi @ter-
naeft, vel hoc habet ex fola Dei voluntate , velex
intrinfeca ratione operationis in qua confiftic beati-
tudo , neutrum dici poteft, quia fola'voluntas Dei
non mutat naturam beatitwdinis, non apparet antem
quarevifio debeat necefTarid zterna effe magis quam
aliz operationes intelle¢tus aut voluntatis.

Secundo , zternitas eriam beatitudinis non poteft
colligi ex valore operis per quod illam meremus , cft
enim duratio cius breniffima, quomodo ergo illud
compenfari non poteft condigné nifi per gloriam
xternam.

Tertid, ficut poteft quilibet velle defiftere ab adu
Fidei vel Charitatis, fic poteft defiftere velle 2 vi
fione.

Dico primo, beatitudo vt it vera & perfedta effen-
tialicer ita efle deber 2terna vr nec amitri, neque vllo
modo interrumpi poflic. Hac eft conftans & Catho-
lica veritas quam Tertullianus 1. de Refurretione
carnis; Fidem appcllnr Chriftianorum negata olim ab
Origenc—, vt referunt Hicronymus & Epiplmnius.

Primo , enim teftatur @rernitatem nunquam defi=
ture gloria: Deus per omnes Scripruras ; Sapient. 5.
Tufti antem in perpetnum vinent : Regnsm tusim regnum
omnium feculorwm ; Haie 3 5 wenient in Sion cum landes
Latitia fempiterna fuper capita eorum, gandinm @ lati-
tiam obtinebunt. Pl .8 1. beati gui babitant in domo twa
Domine infacnla feculormm landabnnt re. Mat.2 5. ibunt
hiin [upplicium aternum iufls antem in vitam aternam:
2.ad Cor.4.aternum ploriz pondus,prime ad Theflal. 4,

a

Triplex
dubitatio,

Scriptitd

-]




uy
it

ples

tio,

Rationes:

Ratio 5.
Thoma.

Ratio &
priosi,

Eftimabia
litas huius
arernitatis
Prima
Tatlo,

Secanda.

De Fine A &uum humanorum.

Ei fic femper cumn Domino evimmud 1. P_c::n ¥s E?fgfusmm'l
o5 0 [hemn vinam 5 18 bereditatem sncorruptibilem, ¢
sncontaminatam & ;'mmarcf_,grz"m'[m:. Idem probant
teftimonia omnia quibus afleritur @ternitas poenzz

damnatorum de qua dictumeft in tractato {upe-
riori. Idem habetur ex fymbolo Apoftolico , alfe-
riturque ab omnibus Patribus vide Auguftinum /. 13
de Trinitate c. 8. vnde hanc vocare poliumus firmili-
mam Fidei anchoram, quam omnes qui dimilerunt
turpiflimum naufragium pafli funt.

Secundo variz quoque rationes id probant aliquas
habet ealque omnino clegantes l‘hilolbphus 1. Ethi-
cortimn €7 &' 10. Ethicorum ¢. 7. Ver enim (inquit ) nec
ona facit birundo,nec wnns dies, & beatum hominem eo-
dem modo necomps dies nec brene wllum cﬂfﬁit Lempits
vonde argumentor ex.communi fapieptum zftima-
tione beatitudo ed piurs fieri [oler,qud diutius durat
ed minoris qub minus durac,{ed felicicas eft bonum,
quo nullom maius poteft dcﬁdcmti,ergo illa efle de-
bet zterna, Deinde beatitudo eft ftacus perfectiffi-
mus,nemo autem fapicns beatum eum vocauerit, qui
ad breue tempus felix eft fururus. Denique 1o.Ethic.
Nihil  inquic ) felicsratis ¢ff imperfeitum o quidgud
anutersfinem habiturum oft, imperfeclum eff.

Alteram rationetn habet S. Thomas g. . art. 5. vt
aliquis ftatus fit beartitudo,debet excludere omnema-
lum,{i aurembeatitudo zterna non fit, omne non ex~
cluder malum ; wel enim fciet beatus periculum cius
amittendz , & fic continuo timore cruciabitur 5 vel
nelciret, & fic eflet mifer. _Q_sgid enim (inquit Augnft.
L12.c.ac.) illi bearitudine falfivs,vel fallacins 5 whios
fisturos mferos,aut in tanta luce veritaty nefciamm » ant
in fumma felicitatss arce timeamus. Aliter eriam ratio-
cinatur .3 3. de Trinit. . 8, St beatus amitteret beati-
tudinem, vel hoc pateretur volens , vel nolens , vel
neurro modo {ehabens, {i volens mifer efler, quia
veller ampitcere fummum bonum : fi nolens mifer
icem effet , qui quod nollet , pateretus: fi necnolens
nec volens, non amarer ergo fuam beaticudinem,
quod effer miferum effe, Denique beatus non poteft
gaudio carere quod {fummum eft , gaudium autem
guod prouenit ex cogitatione beatitudinis nunquam
amittendz,{ummum eft gaudium, quo frui pofficbca-
tussve conftabic ex dicendis fratim.

A priori ratio eft , quia illz operationes in quibus
conhftic beatitado non poflunt amitti ex parte vo-
luntatis ipfiusbeati , nec ex parte Dei, necex paste
vilius aleerius caufe,igitur nullo modo amitti poifunt.
Non ex parte voluntatis beati,quia beatus in illa cel-
{atione nullam apprehendere porteft rationem boni,
nec faftidio affici neque alid allici 5 ergo non poteft
beatusvelle defiftere avifione beatifica. Non ex par-
te Dei quia Deus non {ubtrahit aliquod donum ali-
gui nifi proprer aliquam cins culpam que in beato
nulla efle Pctcﬁ. Non denique ex purre vilius alterius
agentis, quia folus Deus confernat hanc vifionem,
qua nilil contrarium habet , per quod pofﬁt deftrui,

Dico {ecundo,perpetuitas beatitudinis efficit illam
efle infinite maiorem; & digniorem. Quod quatuor
modis probai poteft.

Primo, quia eternitas facit infinité maius quidquid
affecerit, ficut enim vcluptas vnius dieimaior eft vo-
luprate vnius hora,veluptas hebdomadz vnius, vo-
luptate vnius diei,& fic deinceps , ergo aternavolu.
luptas infinité fuperar eftimabilitatem cuiufuis yo-
luptatis,quz non fit @rerna.

sccuudb, zternitas boni quando cognofcitur infi-
nitemagia eft quo liber inftanti;qui enim {cit f¢ abea
felicitate nunquam pofle cadere , fingulis momentis
percipit voluptagem , ex tota arernitate beatitudinis
?ua’: infinita cft vt proinde vocari poffit etiam in co

enfu rora fimul.

31

Tettiv, pefleflio zterna beatitudinis eft perfedtif-
fima fimilitudo diuinz perfectionis vt tradit Avgnft.
1.3.de libero arbitrio c.7. Si magis ¢ magis effe volse-
rissi guod fumme ¢ft propinguabss , guanto ergo ampline
¢ffe amaneris tanto amplises aternam vitam defiderabis.

Tertda

Quartd , ratione zternitatis beatitude haber infi- Quara,

nitam z{timationem {upra omnia tempotalia, gue i~
mirum ( inquit A uguft.ibidem ) antequarm fintsnon funt
G cum funt fuginnt o GG chm fugering non erunt $1AgHe
cum futsra funt nendum funt, cum antem praterita funt,
iam non (unt , quomodoe igitar tenehuntur vt maneant,
guibis boc eff incipere vt Jintsguod eft pergeresut non fint.

Ad primam Rcfpoudco conftare omnind ex dictis

Solutio

quod beatitudo non haber ex fola Dei voluntate dubitatio-
quod fit zterna. Nam hoc habet tium ex ratione com- num.

muni bc:&titudinjs > qua fi zrerna non Eﬁi‘:t,a})Petb
tum non fatiaret, nec excluderet omnem miferiam:
tim etiam ex ratione vifionis quz definere vt dixi
non poteft, vel ex parte beati,velex parte Dei, vel ex
parte vllius alterins excrinfeci agentis.

Ad fecandam Refp. zternitatem beatitudinis col-
ligieriam Poﬂr‘c ex valore meriti, quia cum opus me-
ritorium hominis iufti procedat A graria adoptionis,
mereaturque filiationem diuinam cui gloria debetur
titulo hzreditatis , hereditas autem {emper debetur
filio quandiu maner filius , ille qui videt Deam nun-
quam amitter filiationem dininam quz per folum
amittitur peccatum , ergo nunguam €i rolli poterit
hzreditas.

Ad tertiam concedo , pofle viatorem defiftere ab
actu Fidei,vel ab aétu amoris, quia poteft aliquam in
illis apprehcndcre rationem mali , vifio autembeata
cum tollatomnem errorem , nullam pati poteft hu-
iufimodi apprehenfionem ; atque aded non poteftho-
mo videns Deum velle defiftere a vifione'; qua inde-
pendens eftd phancafmate ; expers eft laboris, 8 vo-
luntatem necelfitar ad amandum Deum clare vifum 2
cuius propterea cognitione vellenon Pore& defiftere.

Msaadtistatadh dhdhdadh dadide
DISPYTATIO S

De Principio divelline humanorwm Actutims
ideft,de Confcientia,

S. Thomas. quzft. 19.

P£ A ¢ 1TE NV s expofuiprincipium find-
’ le cuius gratia fiunt omnia , Beatitudinis
% vidclicer exiftentiam, quidditarem,com-
3 plementa,& proprietates:nunc de alte-
ro illo principio dicere aggredior , per
quod creaturz rationalis adtus fic diriguntur, vt ido-
nei fint ad finis huins affequutionem. Hac enim re~
gula dicitur,qua totius bonitatis & malitiz menfura
& Iudexeft , quia fi ei conformentur hominis actus,
funt boni, & idonei ad finem Beatitudinis : fi non
conformentur, funt reuerd mali. De hac regula vnde
tota pendet moralitas , ve diftinété ac plené dicam
primb videndum eft,de illius natura fiue quenamilla
fit. Secundo, de influxu illius in humanos acus, fius
quomode per illam aétus noftri fiant boni vel mali.

Caa

QVASTIO L

Quanam fit Regula diretiua omminm AGFwin:
hamanorum,

Icut in artefadtis illud a}PPdlatur rtj%ula_, quodelt 1ic: rediz
idea operis artificiofi, ficin Moralibusidea re&tz operaric-
operationis vocatur,Cui quoties conformantur actus nis-

liberiboni fune & laudabiles. Idea enim in operibus
artis,




	Seite 310
	Sectio I. An & quomodo appetibilis sit beatitudo.
	Seite 310

	Sectio II. An & quomodo beatitudo æterna sit.
	Seite 310
	Seite 311


