UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Commentaria et disputationes scholastica in Summam D.
Thomae Aquinatis

Nazarius, Johannes P.

Coloniae, 1621

Articvlvs Tertivs. Vtrum creatio sit aliquid in creatura.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82303

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82303

Quzftio XX A NVa

quid Dews ex wibilo ves ineffe produ- A

et dicere ,
xit, : R
Ad Primum ergo dicendtim, qiiod antiqth Philo=

gopraced.  fophi, ficut fupra dictum est, = non confideranersint,

Wik

D34.

niff emmanationen effectutiin particularinin a canfis
parttcularibusy qtas neceffe €St prefupponere aliquid
in fita ackione, Et fecundsim hoc evat eorum comitt-
nis opinia, ex nibilo siihil fiers. Sed tamen hoc locuin
won habet in prina cmandtione ab viner[aliverin
pringtpio.

Ad fecundtum dicendum,quod creatio non St mli=
tatio o wif fecundum modum intelligendi tanttns
N am de vatione mutationis eft, quod aliquid idem
[e habeat aliter nunc , & prius . Nam quandog, est
idens ens adtnaliter, fohabens nunc & priss, fiodt in B
sotibus fecunduin ;Jrf;.-;nrér;zr?,cj' qualicatemn. Quan-
dog, verd st idem ens in potentis tantam, jf{:;: i
st atione [ecundum fubfbantizm, cuins et [ubte-
G materiay fed in creatione ( per qram prodit-
citur totafubflantiarerusn) non potest accips ali~
quid idem aliter fehabens ntine & prins, niff fe-
cundum intellectuny tantunn : fiose fi mtelligarur
aliguaves privs non Suiffetotaficer, & poffen effe.
Sedcum d attioy O paffio conuentant in fubffan-
ticmats, G diffevant [olum fecundum babitudi-

Lib3.PIf. pes dosterfas, vt dicitur intertio Dhyficortim, * gpor-

KL 10.0%
ih 0. 2+

274

tet 5 quod fubtracto mott , won'vemaneant nifi
dinierfae habitwdinesin creanie cicreato . Sed
quia odus figmficandi [equitay modumn intelligends,

e dibum eity creatio fignificatur per wmodum - o
tationis « Bt pmprcrbaf dicittiy, g.'firf.'.’ creare et ex
nibilo aliquid facere, quamisfacere , & fiert -
gisinhoc consieniant, quam mtare, & mutari:quiz
faere , & fierimportant babitudinem canfa ad ef-
fectum , & effecins ad canfam ; [ed mutationei ex
confequenti,

Ad tevtism dicendsm o qudd in hisy quefiunt fine
oty fimiliser edtfieviy & factum effe, fine talisfa-
étio fit terminus motus,ficutalluninatio: (na finul
aliquid iluminatur, & lluminacum eft, €) fite son
fit termnits motHs ficut fimul _;‘er;:imr verbumin
corde, & formatumest. Evmn his, g:{usi_,(ir, est citin
dicituy fiert, Sed fignificarwr ab alio effe, & privsnon
fuiffe. Vdey citin creatio fit fine motie, Siinul aliquid
creatur, Cr creatum est.

Ad quarcan dicendum, qudd obietio ills proce-
dit ex falfie imagmarione, acfifit aliquod infuitin
anedigns mter mibilum, & ens. Quod patet effefal-
Jum Procedit antem falfa bac imaginatioex eo,quod
creati fignificatur V& quadam mtario inter dtos
2erminos exiffens.

Forma Textils.

eit. Non folivm non est impofiibile &
Dea aligiid crears, fed necefJe est ponere @ Dee
smmiacreataeffe. Probatur. Si Deus nonagerct
nifi ex aliquo prafuppolito; {equeretur, quod
illud prefuppofitum non effercaufatum ab i-
plo; at nihil potefteflein entibus, quod non
fita Deo; ergo necefle eft dicere,, quod Deus
ex nihilo res in efle produxit. Sequela maioris
robatur. Quicunque facitaliquid ex aliquo,
illud ex quo facit prefupponitur adtioni ¢ius;
ergo, fi Deus non ageret nifi. &c. Antecedens
probatur ex artificialibus & naturalibus. Nam
artifex operatur ex rebus naturalibus, vt exli-
gno &zre, qua perartis actionem non caufan-
tur, fed caufantur per actionem natura:&e rur-
fus,ipfa natura caufat res naturales quantum ad
formam, fed prafupponit materid. Minor au-
rem probatur; quia Deus eftcaula vniuerfalis
totius effe ; ergo nihil poteftefleinentibus,
quod non fita Deo, Antecedens probatum eft

Onci,

. ex aliquo pracxiffen

Avrticiilus Tertius,
m quﬁémchmm!wfre 4\ prigio, o fem}ido

389

Expofizio Textis.

DvEerTE conclufionis fenfum elfe om-

niad Deocfle creata, id eft produéta ex
nihilo immediaté vel mediaté, vt hicexplicat
Ban. & pofteurn Mol. & Val. additis pluribus
facrarum litterarum & SS. Patrum dictis: ac
prefertim Augult. quilib. primo de Genefi contra
Manichaos cap. 6. fic loquiturt Delis rectifftme cre-
ditur ommia de hibilo feciffes quia etfi ommia forma-
ta deifta materia factafunt, hacipfa tamen mates
ria de ommino wihilo fatta esE,

Secundd circa refponfionem ad fecundum vi-
de, qua diximus fuprag. 2. art. 7. controi, vri-
cayad argumentaFerrar, ex hoc loco nitentis
probareaétionem non effein agente , fed in
paflo.

ArTicvivs TERTIVS,
Virum creatio it aliguid in creatsra.

D Tertium fiv proceditur Videtur, quod crea-

240,

tio o [it aliquid in creatira. Sicut enom oved=,, diff. 40,
tio pafine accepta attribuituy creatuye, iHacreario g.1 a1, ad
actié accepta attribuituy creatoris fed creatio atti-'- 8¢ po. 4.

ui accepta nionest aliquid in ereatore. Qia fific, fe-
queretur, quod in Deo effer aliquid tenmporale . Ergo
creatio pafiiué accepta non ¢St aliquid in creatu~
Tad.

2 Praterea. Nibil eff mediuin inter creatovem,
& creatsiraim.Sed creatio fignificarur v mediin in-
ter verung,. Non enim et creator(citm non fit ater-
:m)ne% creatira:quia oporter eademvatione aliaim
poneve creationein, Gia ipfa crearetury & fic infini-
tum. Creatioergo non est aliguid.

3 Praterea. Sicreatio st aliguid prater [ubjtd-
tian creatam, oporiet, qudd [it accidens eats. Onipe
antem accidens et in [ubiedo. Ergorescreara effet
fubiectum creationis: & fic idemest fibiectym crea-
tionis, & terminys. ¢ Quod eiF impofiibile: quia [t~
ieitum prns eit accidente o & Gonferuat agciens,

D Termmus auten pofterins eff actione , & pafione,

cuins eft terminus . ¢ eaexiftente ceffur attio, &
pafiio: igitur spfacreatio noneft aliqua yes.

Sed contra, Maws eft fiers aliqud fecandim to
tam fubftantiam, quam fecundum forimam fubftan-
tialem, vel accidentalem_Sed generatio fimpliciter,
vel fecundum quid, quafic aliquid fecunduin for-
wam fubStantialem, vel accidentalem, eft aliquid in
generato. Ergo multomagss creatio quafie alignid
fecundum totam fubftantiam, eft aliqud in crea-
io.

Refpondeo. Dicendun,qudd creatio non ponit alis
quid m creato fecundun velationem tantum , quis
quad creatur, non fit per inotim , Vel per mutatios
newn. Quod entnfit pev motsini, Vel mutationem, fir
vitod qitidem contingit i pro=
duttionibus particilar aliguori entiuns . Now
autem poiest hoc coutmgere in productione totins effe
& catfa vuerfali omnium entitin , gus gt Deus.

3. 2.3

22k

44

Vnde Deus creando producit ves fine wmotwe. Subtras p, o,

¢to d antens motu ab aitione, & pay Srone, nibil remas

wet nifivelato, vt dictm eft, * Vade relinguitury Art, prac.
quud creatio in crectura non fit wiff relario guadi 42

ad creatorem, ve ad principom {#i effe: ficus in paf~
fione, que est i moth, tmpartasy velatio ad prin-
U!H‘ﬂ.‘.‘l FHOLHS. ;

Ad Primitris évgo dicendunt, quod creatio aéfink,
J‘:‘g:xgﬁmm, Jignificat abonem dismanm, qua Jft eins
¢jfentia oum velatione. &4 (Teary ain. .




370 F.To.Pauli Nazarijin D. Tho. Primam Part.
tioin Deo adcreattivammon eft vealis , fed fecin- A eius rationem, qua refpicit obie&um, fiue tef-

dum vationeintantan, Rel atio verd creature adDefi

R35-90-7eft velatiovealis, vt fupraditumest, * cum de dini-

wire . prac,

0 HOTRINE ATEYELRY,

Ad Secundum dicendsm, quid quia creatio figni-
fieatur vt mutasio, fiout dickum est. ® mutatio an-
gem niedia giodammodo eit inter monens, & mo-
gunr idebetiam cveatio fignificatur Ve media inter
ereatorem, ¢ creattiy i, Tamen creatio pafine ac-
cepta sfﬂ moveatsrdy g’f creatira . Neg, tanen
oporter, quod alia creatione creetur + Qnid relatio-
mes (cum hoe ipfum, quod (unr ad aliguid dicantur)
mon veferuntnr per aliquas alias velationes , fed per

® 420 6 feipfls, fieur etiam fupra dictumeft, * cum de equa-

" 4,

iate perfonaven ageretur,

Ad Tertistm dicendion,quod creations, fecundum

tod fignificatur vt mitat:o, creattiraefl tevminus,
ed fecundiom guad vere et velatio, creatura est e
ﬁfb}fc‘trm:, & prinseafne/To. ficur fubiedfuns accide-
ve. Sed habet guandam vatonemn priovitatis ex par-
zeobieltiy adquod dicitur, guod es? principinin crea-
ture. Neq, tamenoportety quod quamdin creatura
fity dicatur creave: quwacreatiosmportat habitudiné
creature ad creatorem , cim quadamnoitate, fen

tHceptione.

Senfus quefitt.

Vacstroeftde creatione paffiue fum-

pra, & de effc aliquid reale, iug abfolutd, C

it relatiuumab ipfa creatura diftinétum, vt
patetex modo & forma conclufionis, qua re-
fpondet quzfito, & ex argumentis que militat
pronegatiua.

Forma Textns.

C On c L. edE. Creatio non ponit aliquid in cre-
tura niftrelattonem tantum. Probatur. Deus
¢reando produxit res finemotu ; ergo creatio
increatutanon eft nifi relatio quedam ad creas
torem, vtad principium fui effe, Antecedens
probatur: Quod fir per motum, vel mutatio-
nem, fitex aliquo praexiltenti; fed feri ex ali-

quo preexiftenti quamuis contingatin produ= D

Gionibus particularibus aliquorum entium,
non tamen POtC[E C(Jnt‘ihgi.‘i‘ﬁ in P]'Odu&lli_"l'le
totiuselled caufa vniuerfali omnium ‘entium,
guz Deus eft; ergo Deus creando producit res
finemotu. Confequentia vero probatur: quia
fubtraGo motuab actione & paffione , non re-
manethifi relatio, vt dictum cft articulo pre-
tedente ad fecundum.

Expofitio Textus.

fioneremancat fola relatio S. D. oftendit
i q. 3. de potent. art. 3 vbi etiam latiusexpli-
cantur tres hic allate refpofiones ad argumen- E
ta.

Ex refponfione ad tertium prafentis articuli
tuncta refponfioni ad tertium pradiGiarticuli
tertij g. 3. de potentia Dei , collige duplicem
diftinctionem & refponfionem tormalem ad
argumentum . Prima diftin&io eft . Rela-
tio, quaeft pafliva creatio dupliciter poteft
confiderari . Vno modo, quatenus fignifi-
catur vt mutatio : Alio modo prout veréeft
relatio. Secundadiftinctio eft. Relatio hzc,
que eft paffiua creatio, dupliciter poteft con-
fiderari, Primo, quo ad effe quo inharer
fubicéto vt eius accidens « Secundo quo ad

QVA RE fubtraGo motu aba&ione & pal-

minum, ad quod dicitur, quod <ft principium
creatur®, prout fcilicetex actione agentis in-
nafcitur dictarelatio . Refponfie verd ad ar-
gumentum triadicit . Primum. Creationis,
proutfignificatur vt mutatio, creatura eft tee-
minus ea pofterior. Secundum . Relatio quo
ad cffe fuum confiderata, prout inheret fubie-
¢to, pofterior eft re creata. Probatur; quia
accidens pofterius eft fubiefo, intelleGu &
natura. Tertium. Relatio, quo ad eius ra-
tionem qua refpicit &c. quadam ratione prior
cft fubicéto. Probatur; quia ficinnafcitur ex
ipfaactione dinina, vta caufa proximazat actio
diuina prior eft termino creationis, quod eft
fubiectum dicie relationis; ergo & ipfa relatio
codem fubieéto prior eft, Vis huius rationis
in hoc confiftit, quod relatio, que creatio paf- «c
tiua eft, prout ad principium dicitur creature,
& ex cinfden innafcitur operatione, & nonex -
principijs fubiecti, ex parteagentis, & eiusa-
Etionis {etenct, & quali voum cumea compli=
tatur inordinead effeGum,, (jué termint crea-
tione productum: ficquerelatio illa, quz paf-
fuacreatioeft , iamnon merarelatiocft, fed
modum & vim habet a&ionis Phyfice fiu¢ -
mangtionis, feclufa tantum ratione mutatio~
nis: ac proinde fecundum hanc rationem pra-
cederedicitur fubietum fuum ¢ non ea tamen
ratione,qua fubieccumeft (fic enim eo pofteri-
oreft) {ed ea ratione qua terminuseft creatio=
ne produétus , vel etiam qua ratione refpicit
hzc relatio principium creaturz.

Sectndd, ex eadem refponfione, functare~
{ponfioni ad fextum di&i art. de pot. collige
quatuor difta, Primil. Nec oportet, vt creatura
quamdiueft, dicaturcreari. Probatur; quia
creatio importat habitudinem creaturzad cre-
atorem cum quadam nouitate feu inceptione.
Secsndym . Non eflet inconueniens dicere
creaturam, quamdiu habetefle, fieri fiué crea-
ri 2 Deo . Probatur ex Auguft. lib. 8. fiper
Gen. ad litteram cap. 10. & 12. G 1b. 2. cap. 12,
& explicatur exemplo aeris 4 Sole illuminati.
Nam quamdiu lucet aer illuminaturd Sole; er-
go fimiliter creatura quamdiu habet effe crea-
tur 3 Deo . Tertium eft. Nulladifferentiaeft
inter primum & fecundum di€tum, nifi f&-
cundum nomen, prout nomen creationis po-
teftaccipi cum nouitate vel fine. Vicimum di-
&um eft. Creatura femper refertur ad Deum,
quod intelligendum eft de creatura formali-
ter, vicreaturaeft, & de Deo vt creator eft:
hzc enim relatio non exigitin creatura nouira-
temeffendi, fed in totali 3 Deo dependentia
fundamentum habet.

Prima CONTROVERSIA.
An cveatio adtina fit in Deo v afkio tranfiens,
ANE IMIRANENSS

Ou. tria dicit. Primun: . Creatio cft Sestentic
actio tranfiens, quz neque eft velle di- DoFram™

uinum,quo tanquam principio efficiente Deus
producitres, neque refpectus rationiseinfdem
principij efficitntis ad res productas. Secun-
dum. Creatio non cft mutatio proprit loquen-
do,fed eft influxus realis & ablolutus,quo cre-
atur®ex tempore emanant 3 Dee: qui influxus

Ten



Queftio XXXXV.

realem haber identitatem cum creaturis pro- A prout diftinguuntur gontra facere,conceditar,

dutis, &ab eis formaliter diftinguitar . Ter-
¢inm. Hic influxus vt eft Dei, per eum tanqui
per actionem conferentis efle rebus creatis, eft
attio verade predicamento actionis exiftens
in creaturis ipfis tanquam in fubiecto , deno-
minifque Deum ex tempore denominatione
extrinfeca creantem & producentem creaturas:
& idem influxus, vt eo creaturz recipiunt efle,
paffiuéque producuntur in rerum natura, eft
vera paflio de pradicamento paffionis, diftin-
&a formaliter A creatione a&iua , & 3 termino
produéto, nempea creatura.

Suat. difp. 20. Metaph. dicit duo. Primit. Crea-
tio a&iué eft dependentiacreatura, vt dicit ha-
bitudinem ad diuinam potentiam,aqua fluit,
feu quatenus eft quidam fluxusa Deo.  Secn-
dm. Hzc dependentia creaturz 3 Deo eftali-
quid realiter & intrinfece exiftensin creatura,
non omnindidem quod creatura, que eft ter-
minusillios dependentie : fed cft modus qui-
dam ex natura rei diftinétus ab ipfo termi-
no.

Valentia duo dicit. Primum. Si creatio acci-
piatur actiug, fic in primis creatio eft ipfa el-
fentia & intelle@io ac volitio diuina per quam
Deus creat: qua tametfi quo ad entitatem {ud
non poflitnonefle, atque aded fit neceflaria,
tamen , cum fitinfinita, habet perfectionem,
vt ex ipfa immutata polfit procederecreatura,
& non procedere, & catenus creaturarum pro-
duétio eftlibera. Secundum. Creatio a&tiue po-
telt etiam dici effeCtus creatus , vtiDeo pro-
cedit, atque aded ipfacreatura vt 2 Deo pro-
cedens, quo pacto creatio eft etiam operatio
eranfiens. Nec tamen ficcreatio eft aliquid ¢6-
fideratumvtin creatura , fed vraliquida Deo
exiftens.

Vafq. hic,Cr fuprivin notationibus ad primuim 4.
q. 41. tria dicit. Primum eft. Creatioatio ndé
eft velle Dei, necintelligere, fedeft relatioin
yecreata , a quarelatione Deus nominatur a-
genscxtrinfeca denominationeab origineaéti-
ain ipfoexiftente. Secundum . Creatio con-
ceptavta&io eft medius aCtus & viainter crea-
torem & creaturam: ficut indiuinis eft origo.
Et quamuis fit purarelatio, eatamen confide
ratur velutiin feri & via, & non ficutin faéto
effe: atqueided tanquam aétusmedius debet
conftitui . Tertiwm . Nullum abfolutum per
modum realis influxus eft de ratione creatio-

nis.

Capr.in 2. dift. 1.q. 2. 4. 3. ad arguments Aar,
dicitquinque. Primum, Actio Deinon clt ali-
ud quameius velle & intelligere: nec aliqua e-
jus actio exterior ponendaelt,qua dicatur for-
wmaliter agens , nifi dicatur refpectus eius ad
creaturam, vel creaturzadipfum . Secunduin
ibidem ad [ecunduwm Aureoli. Illudvelle diuing,
quod dicimus a&tionem creativam , eft velle
imperij, & executio voliti & imperati : Nec
ibi differt executio ab imperio, nifi pro quan-
to executiovltra diuinum velle includit refpe-
€tum ad effeCtum temporalem inacty. Tertitm
ibidem adtertium . Illud diuinum velle, quod
ponitura&iua creatio , non determinaturex
natura rei plusad hoc volitum creatum, quam
ad faum oppofitum,fed Deus ordine fuz {apic-
tiz liberé e determinauit ab zternoad hoc vo-
lendum &cnonillud . Quartum ibidem ad quar-
#um , Licet dininum velle fit aciiva creatio,
non tamen ab @terno fuitaétiva creatio: Erin-
fra ad [eptimum ait fumendo agere vel operari,

Articulus Tertius. 371

quod ab zeerno Deus operatur & agit . Quin-
tumibidem ad fexeum . Nulla dinina operatio
aut actio, qua formaliter agit aut operatur, et
tranfiens inpaffum, ficquodin paffo formali-
ter recipiatur: {ed concedi potelt, quad diuina
aGiodicitur quandoque tranfiens propter re-
fpectum rationis ad realem effeCtum in creatu-
ra: ficutcreatio, conferuatio & huiufmodi,
que dicunt diuinam attionem , cum refpe-
&u ad creaturas in propria patura termina-
tam.

Fertar. in 2. cont. gent. cap. 16. ratione 6. ait
a&ionem tranfeuntem dupliciter fumi pofle.

B vno modo fecundum rem & fecundum eius

c

D

propriam rationem: & ficeft (inquit) motus
eflentialiter, & connotat refpectum in agente.
Alio modo fecundum quandam fimilituding,
& modum fignificandi : & ficdicit aliquid in
agente remancns, quod fignificatur vtin alind
tranfiens, inquantum per ipfum aliquid ab a-
gentediftinétum producitur in effe . Sicut fi
velle noftrum efler fecundum fe rerum produ-
&iuum, adedvtiplumvelleeflet ipfum pro-
ducere res, effet fecundum rei veritatem actio
immanens, quiaeffet idem omnino, quod vel-
le; tamen {ignificarctur per modum in alterum
tranfeuntis . A&io ergo diuinaquaresin clle
producuntur , cum non fitalind quamipliim
velle dininum , & ipfaDeifubitantia, quza
genere motus eft omnind feparata , non elta-
&riotranfiensfecundum rei veritatem, fed a-
&ioimmanens, qu eft velle & intelligere; fe-
cundum enim quod Deus intelligis & vult, ita
resineffe procedunt abfque vila media actio-
ne&motus - Sed haber aliquam timilitudi-
nem cum a&ione tranfeunte , in quantum per
ipfam aliquis effectus increaturis relinguitur:
S ideda nobis fignificatur per modum actio-
nis tranfenntisin aliud, cum dicitur Deus pre-
ducit aut creat res « Vode poteft dici altio
tranfiens productiu¢ , quia habetterminum
extrinfecum produéum, non autem fubiceti-
u?, quod cft proprié efle actionem tranfeun=
tem ; quia non recipiturinaliquo extrinfeco
{ubie&o, {ed remanet in agente, Hacibi Ferra-
rienfis.

Bannesdicit tria . Primam . Creatio non
elt atio tranfiens habés efle {ubiectiuein crea-
tura, & invniuerfum nullareperitur altio tri-
fiens Dei, quz in creatura {ubicttetur . Secil-
dwn . Creatio noneft aGtiotranfiens Dei ideé-
tificata cum potentia Dei. Tertium . Creatio
elfentialiter & formaliter eftactio Deiimma-
nens,, habet tamen modum actionis tranfeun-
tis , & poteltcum proprietateappellari altio
virtualiter tranfiens - Eandem [ententiam &
modum dicendi fequitur Zumel. ind.doart. 3.
q.65.

Cai. fupri q. 25. a.1. affirmat demente D.
Thom. pofle Deo tribui dupliciter actionem
tranfeuntem; Vno modo formaliter, & ficelt
idem quod fubftantia diuina , Sed actio fic
fumpta dupliciter poteft confiderati, vt inquit
idem expofitor inyuaf}. feq. att.r. airea refponf.
ad i0. Primd fecundum id quod in agente po-
nita&tio, quatenus actio, & ficactio eftin Deo
abezterno. Secundd, vtinfercex (¢ pafioné
vel effeGum:& hoc modo non eft aftuab zter-
no: & ided non dicitur Deus creaffe mundum
ab zterno, nec modocrearcanimam Antichri-
fti. Alio modotribui Deo potelt actio tran-
fiens virtualiter, fiu¢ fecundum efficaciam, a-

deo




352

F.To.Panli Nazarijin D, Tho. Primam Patt.

ded vtaltio fit formaliter immanens habés ta- A mena&usimperij, qui fimpliciter el a&usin-

men efficaciam tranfeuntis illis verbis tigni-
ficatam, Dixit & faita fint.

D. Th. hic ad 1. ait creationem adtiug figni-
ficareactioné diuinam, qua eft cius eflentia, cti
relatione ad creaturam.

Refaluiio. ADn PROPOSIT A E controuerfia definitionem
Diftingui~ vecolendaprimd funt ea, que fUpranotauimus 4.
ewraliionis 25, 4. primo pro defenfione fententia Caier. &
mamé it gua aliorum quorundam Thomiftarum afferen-
#x0r (ignifi - tiumde mente D, Thom, aftionem tranfeun=
;;::;,,i: % tem eflentialiter fumptamefleinagente . Vbi
&ionem peidiximus fumi pofle quatuer modis aétionem
tranieantem in via . Thom. {cilicet antecedenter, eflen-
¢Jle i Deo tialiter, concomitanter & formaliter: Etactio-
formaliter yem eflentialiver fumptam efle aétualitarem &
if,(::";{;: perfectionem agentis, 8 actum eius fecundum,
vi. ~— quoformaliter& intrinfecc vt propriacaufali-
tatedicitur agens, & hac propri¢ nuncupatur
actio Metaph. ad hancenim {cientiam propri¢
pertinet eiusnotitia. Aétionem autem conco-
mitanter diximus effe motum aut emanationé,
autremvel formam fluentem: & hecelt & di-
cituratio effentialiter apud Phyficum: & ita
quandoque fumituretiama Metaph. &3 D,
‘Then. nonnunquam in Theologia, vt ibidem
adyertimus. Oftendimus autem i dicta con-
teouerfia pluribus argumenitis, & dictis A, no-
{tri D. aétionem eflentialiter ac Metaph. fum-
ptam, cile perfeétionem agentis intrinfecam &
abfolutam : & eorum qui fententian tuentus
oppolitam 5 relponfa confutauimus & argu-
menza diffoluimus: & ea praferiim, quedea-
&ione diuina procedebant,
Deipde huic abfoluends difficultats maxime ne-

Concardis

Thomiftas cofTuria funt eay que fupra q. tq.are. . in fecunda
L controterfiadiximus de identitate & mododi-
{tinctionis aGtuum diuini intellectus practici,

voluntatis & potenti®; ex cis enim bené per-
pétius apparebitnullumeffe in rei veritate difs
crimen inter fententiam Cai, & Capr. & aliord
Thomiltarum in re prefenti: quamuis Ferrar,
&alij polt eum opinenttir, ac profiteantur fe
contradicere Cai.. Vt enim ibi noranimusex
D. L hom. in quol. é. 4.2. omnis actio rei cu-
iufque timplhicis eft fecundum proprietatem,
acmodum natureillius : ac proindeomnisa-
¢tioDei & Angeli , quorum fimplexeit &
intelleGtualis natura , eft fecundum intelle-
&um 3 voluntate motum , que inclinatio
elt naturaintelleétualis, fequens formam in-
tellectam: atque ided Deus & Angelus agunt
per fue voluntatis imperium . Itaque forma-
lirer & Metaphyfice loquendo, ideft {fecundil
modum quo {ubftastijs intellectualibusa ma-
teria feparatis, vra materialibusac fenfibilibus
diftinguuntur, congruit intelligentia noftra,
non luntin Angelo & multominus in Deo di-
ftincti formaliter actus imperatiuze volunta-
tis , & aftus executiua patentiz: ficut necibi
formaliter diftinguuntur voluntas & execu-
tiua potentia. Bt quoniamaétusimperij, qui
fimpliciter & propric loquendo eft actus in-
tellectus & Icientie practice , includit atum
voluntatis & cxccutiue potenti® : idedadius
amperij ipfa cit eflentialiter attio diuina , vel
- Angelica tranficns , quain Deo perfeéiocft
infinita, & eius fubftantiin Angelo verd per-
fedtio &atiualitas accidentalis . Sed quia ra-
tio motiua conuenit voluntati, propter quod
einonnunquam tribuicur attus imperij, feili-
cetloco (iooriug allggato, & alibi vim & rationem
£xecutiue potentiz tribuir voluntati ¢ cun ta-

tellectus, {it proxime & immediaré producti-
uus, vt ibidem oftendimus . Eft igitur altio
tranfiensin  Deo formaliter idem quod aétus
imperij, per eaverba ﬁgnif}cnms Gen. 1. Dixig
Desis fiat lux. é*c. Quomodo verd fit actiotran-
fiens, cum non recipiatur in paffo, vel in re fa-
¢ta, fed in Deo maneat ve eius fubftantia & in-
finita perfectio. declarat Capr, dicens ad 6. At-
reoli concedi pofle dininam aétionem dici qua-

doque tranfeuntem, propter refpe@tum ratio-

nisad realem effe@tum in creaturas ficut crea=

tio& conferuatio, quadicunt dininam a&tio-

nem cum refpectu ad creaturamin propria na-
B turaterminatum, vt bicetiam fignificatS. Th.

ad propum. Quod ramen non ita intelligendum

eft , quafi per refpe@um rationis formaliter

conftituatur actio in Deo tranliens; com nul-

lo intelle¢tu confiderante creatio fit vere &

propri¢ tranfiens, {ed ad folu modum noftrum

concipiendi pertinet earelatio rationis.Ad cu-

iusenidentiam,

Tertiv confider andum e a&ionem effentiali- e
teracMetaphylice fumptam,nonideo dici trd- o0 'ﬂ,';
feuntem , quia fecundum feipfam formaliter yaiiter fum
tranfeat in pallum, vel effeétum actione pro- pi efe fore
ductum , veluti effluxusab agente in paflum, it xds
autrem ab iplo agente productam ; id enim {‘;’;”:‘:M:
proprium eft aftionis Phylice fumpta , QUE [ sierhy
dicituractio concomitanter: Sed dicitur atio anfl
Metaphyfice tranfiens, eoquod effeGum ha-
beat fin¢ terminum , non in ipfius agentis
operatiua potentia , fed extra productum.

Hanc enim fupri gtiet. 27. are. 1. diximus effe
differentiaminter adtiones immanentes & tri-
{euntes, quod per illas nihil ad extra produci-
tury harum vero terminus eft aliquid ad extra
productum, Sed hoc interelt inter adtionem
Dei & creature, quod hac effentialirer ordi-
natur ad paflum , vt ad finem proximum;cft
enim vtait Cal. fuprag. 25 ari-s propter per-
ficiendum paffuri: fed talem ordinem non ha-
betaétio Deiad creaturam, fed porius & con-
tra,resactione dinina producta ad aQtioncem i-
D pfam, qua Dei fubftantiacft, ordinem habet:
cum ab ea totadependeat in fieri & conferuaris
ac proinde res qualibet i Deo creata relatione
realireferur ad ipfum & ad ¢ius operationem?
cui relationi necefle eft, vtex parte Dei &a
Ctionis eius, altera quedam intelligatur rela-
tio correfpondens; qua, cum realis non fit, ef-
{e relationis form um habet,quod d no-
bis conceptum rationis effc dicitur ; quamuis,
modo quodam fuperius expreflo quaft. 13. art.
7-earelatio {it nullo intelleéiu confiderante,
&eicongruat effe reale, non propria fed alics
narealitate. EftigiturinDeo vere & realiter
actio tranfiens, ficut vere & realiter Dens crea-
tor et & prima rerum omnium canfay & verd
E acrealiter res emanant & conferuantur i Deo:
quamuis ipfa diuinaaétio, que Dei fubftantia
elt, & infinira perfeétio, ﬁ:cumluux!éip{hm noé
effluat 3 Deo in creaturd, vt fiat eius perfetiio
formalitersid énim proprium cft aétionisPhy-
fice , quz longediltat Acellitudineaétionis
Metaphylice, & per Analogia ad eam dicicar
:‘qétin‘: licetilla primo, VEprius ac magis nota,
fueritattio nuncupata, >

Et ex bisfeqrirur nullam efle nifi verborum poudimisr
aut modi loquendi diverfitacem ipter Capr. Thomifta:
Cai. & Ferrar. ac alios Thomiltas negantes a-
ctionem in Deo formaliter tranfeunteny, Nam
hocipfo, quod atum divinz voluntatis & im-

pe!ij

offendirar




Quaftio XL V.
perij ad producendum afferunt efficacem, ra- A
tionem 11li tribuunt actionis formaliter tran-
feuntis, qua per hog,vediximus difcriminatur
ab immanéti,quod per hanc nihilomnino, per
illam verd femperaliquid efficitur ad extra.

Sed quia velle dininum, & intelligere, tam €x
fuo genere 5 quim ex obiecto per fe primo,
quod efl cflentiavt prima bonitas & veritas
non habent vt extra producant,fed vijficaétio-
nes tantum formaliter {unt immanentes vim
autem productivam habentin ordine ad obie-
&a fecundaria fiue terminos,quifuntereature
idcirco negantabfolute Capr. & alij attionem
inDeo formaliter tranfeuntem,affirmant auté
formaliter immanétem,que virtutem habeat &
efficacitatem tranfeuntis. Verum, fieadem in-
telleCtus & voluntatisaltio fumatur, vt!ratio-
nem & modum habet imperij, productio ipfa
eft aétio diuina formaliter tranfiens, vt Caiet.
affirmat: atqueided 8. D. indidtoart.1.4. 23, in
vefponfiombus ad arguinenta dupliciteraitanobis
aéiuam in Deo concipi pofle potentiam; V1o
modo, VEprincipium executiuum cius quod
voluntas imperat, &ad quod {cientia dirigits
ab eis ratione diftinctum.,
fit quod ipfadiuina {cientia vel voluntas, qua-
tenus principium eft rerum effe@iuum. Iuxta
priorem dicendi modum {tatuitur actio tranfi-
ens in Deo formaliter: fecundum alterum ve-
& dicendi modum in Deo non ponitur eadem C
2@&io nifi virtualiter , vt ibidem aduertit Cai.
fic enim confideratur actio intellecus, fiue fei-
entie & voluntatis, vt fecundario tantum ref-
picic;itcs creaturam ; priori vero modo conli-
deratur actio diuinz potentig,vtad creaturam
veluti poflibilem per {e primo relata, quomo-
do rationem habet actionis formalirer tranfe-
untis.

Quarta feiendit eft 1&tionemDei tranfeuntem
dupliciter fumi poffe. Vno modo materialiters
& ficidem eft quod cffentia diuina, & Deo
sevialiter, CODUENIL ab ®terno . Alio modo formaliter,
fedesiam quatenus [cilicet actio eft 1 cuius i eft duplex

formaliter confideratio; Vna {ecundum eam rationcm,
vt aftio €5t

gfflein Deo ot 5 5
;me, ma perfettio: & fic etiam acu in Deo eft ab

sontamen Eternozalioquin efferab zterno Deusagens in
i pafiionz, potentia tantum, & eiex produétione creatu-
welefedi8 rarum in tempore fierctnon exigug perfectio-
Bfert  nisacceflfio:Altera fecidum eam rationem,qua
paflionem infertexfe vel effeCtum: & fic aCiu
nion eftab eternoscum nihil fita Deo produtti
ab wterno: cft tamenillatio paffionis velcffe-
Etus ab zterno,in a@iua Dei potentia,quod eft
effe aut contineri virtualiter in ca, non forma-
liter, vt notat Cai.g. in immediate feq. a.1.
Curadtem exaétione Deizterna formali-
ter ina&u, prout cftdiuina perfectio, non fe-
quatur.cffectus ab eterno: declarat S. D ait.
pradicto advir, his verbis. Pofita ailicne Sequitnr E
effectus fecundum exigentiam foring, qua est princi=
pium actionss. In agentibus anteny pev voluntatetin,
quod conceptum eft & preadifinitsimyaccipitur Vi for-
ana, queeft principium altionis. Exactione igitut Dei
aterna non [equituy effectus aternis fed quale Deus
voluat, vi fiilicet baberet effe poft nou effe. Heec ibi.
Que latius explicatidem S. D. depot. q. 3. 4.17.
& melivsin fecundo cont. gent. ca. 33. & ibi Fer-
xar.poft Cap.loc. fuperins allegato ad primi Aureo-
b, comera primam concl. vbitotam hanc materam
‘{b}‘rﬂm.ﬂ verfar,&illultrat mirifice dilués fub-
tiliter predicti authoris fophifimata. Vide ctiam
qua dehacdifficultate feribic Ban. dub.r.invefp.
.N‘:.:,,In; 1, part. D.Th. ton. 2.

Adionem
Dei tranfe
uytem tion
Jolum ma~

Dubitatio
o Soluiio.

Alio mado, veidem  ge

uainDeo agéteelt, vteius attualitas & fum- D

Articulus Trreius. 373

ad 4. finm argnm. ex D Th.

tis.

Prima CoNc L. Crearioactionon oft influ-
s veals & a!:)@fﬂru; 5 quoercatiira ex tempoie L
emanant % Deo, quific idem vealitet quod creatiiva il
producta, & abea folum formaliter diftinguatur.
Probatur primd; quiacreatio actiua eft reali-
tér eflentia Dei , cui repugnat identitas cum
creatura, Secundo; quoniam, vV ait S. Th. fu-
priggradead 2. ablato motu,nihilaliud eft a-
&io, quam ordo originis fecundiiquoda canfa
aliquavel principio prnccdir,id quod eftd prin
cipto:quauis quia modus fignificandi fequitur
modum intelligendi, creatio fignificetur per
modum mutationis; vt dicitur i articulo prace-
dentead 2. Tgituractiva creatio non citablolu-
tus influxus, qui fit idem realiter quod creatu-

Ta. =

StcvnDA Con L. Creatioadtinanon gff 5
relatiocreata , qua Deti extrinfece denominet a- s
atem. Probatur; quia actio effentialiter eft a-
gétis intrinfeca perfectio ergond eft relatio ex-
trinfece denominans. Secunddyquiaillarelatio
c{t'rpa{'ihul,n'ccnio formaliter; ergo non elt for-
maliter creatio vtatio. Probatur fequela;quia
formaliter diftinguunturattio & paffio.dnte-

cedens autern patebitinfequentt controterfia.

Terr1aCoNcL. Creatio concepta vt aitio 13
Hon eﬂme;!rm adbus Ve Vig inter creatovem ¢ (1e- 1
attram y mift fecundumn modum intelligend: & figni- »
ficandz. Probatur primd, quiacreatioactiva cft
ipﬂ‘l diuina eflentia, Secundo; quia creatioy Ve
accipitur 3 Vafquezio, contra quem ftatuitur
hac conclufio, eft realiter ipfa relatio crea-
taexiftensin creatura ; ergo fetenct ex parte

creatura.

Qv arTA Concr.nDeoeft adliotranfiens »
formaliter, que dici poreft actio effenrialiter Meia~

phyfice.

QVINTA

& alibi,

Sex 1A CoNcL. Probabilis eft ea fententia, »
qute docet creationem actiua effe formaliter actioné »
Deitininanenten, (ed habere modum actionis tranf- 2

enntis.

CP NTRA primam conel. argument, Moli-
na. Creatio aftiua noneltvelle& intclligcrc
Dc;_,m‘c rcipc&usr:‘.riuuis in Deo, nec relatio
realis creatnre ad Deum; ergo eft influxps rea~

lis in creatura,a quoDeus creans denominatur.

Confeq. videtur euidens ab enumeratione fuf-
ficienti. Antecedentis vero prima pars proba=
tur primo; quia creatio cft adtio tranfiens; 1gi-
tur eltin paflosigitur no eft velle & im'c”ig?rc
Dei. Secundosquia velle dininumelt itl,qu;: td-
quam principio efficiente Deus creat & pro-
ducit resyergo non eft ipfacreandiactio. Sccii-
daverd pars probatur; qm vediGum eft; altio
tranfiens eftin paflo, refpectus vero rationis
principij efficiétis ad res productas eft in Deo:
ideo ridiculumeft afferere attionem creandi,
per quam Deus formaliter res prodm‘ir,& a
qua formaliter dicitur creans, efle merum cns
rationis. Fertiadeniq; pars probatur;quia ref-
peétuseius, quodabalio, &3 quo aliud , qui

It inter

& Capr. Eftigi-
ur ab 2terno creatio aftiuain Deoaétio for-
malizer ranfiens, ad quamnon ab aterno, fed
in tempore fequitur effeCtus , iuxta modum
& prafinitionem divine fapienti® & volunta-

Caclufiones

) CoNcL, Creativadina eft aftio »
triifiens in Deo existens idem cumeiss fibffantia, vt »
eins infinit perfettio o relationerationis ad crea- »
turam. Hze patet ex dictis, & habetur hic ex »
réfponf. ad 1. arg. & depot.q.3. 4. 5.1 €. cradz. »

obi 1. con.
1.0t

o s e

dednife.




Deliie

D¥i, 3,

Joig.

Iﬂf::f ira

Solut.

Bhielf, 2.

174

E.Jo.Pauli Nazari)in D. Tho Prinam Past.

inter Denm & creaturas cernuntur, confequii- A mediatio prouenit ex limiratione & potentia=

eur creaturas productas, funtque pofterioresil-
lisin genere cauf cfficientis: fed acio in gene-
re caufefhicientis antecedic cfic@umy, eltque
immediatior principio efficiéti, quim cficétus
peream productus; ergo creandi adtio & crea-
tio paffiua non fint refpectus illi. Secundd. R e-
fatio effectus ad causifundatur inactione, per
quiDeus producit creaturas,ergo eft pofterior
aétione,per qui Deus producitres,& fimul na-
turaci relatione caul, qua {c teget ex parre
Dei; ergorelatio illa,neceft a&io nec complet
ration¢ ationis, per quam Deus producit res.
Refp. falfum effe anteced. quoad primam par-
tem. Ad primam probationem negatur prima
confequentia, loquendo de aGione tranfeun-
te Metaphyfice,fed fequitur tantii illam habere
fectum realiter produ@um ad extra. Ad fecii-
dam probationem negatur antecedens formali-
ter loquendo ; eft enim velle diuinum ipfa Dei
actiua produciio. Adreliquas probationes nd
eft neceffe refpondere . Aduerte tamen relpe-
ctum rationisad crearuras fecundum nos 5 MeC
effe actionem , neque actionis divine com-
plementum 3 parte rei, fed qua ratione tan-
tum a nobis concipitur. Quomodo verd rela-
tiorealisin creatura fit pafiiua creatio, dici-
MUS 172 {2q.¢ Herfia.
Contracandem conel. argumentatur Suat.
Primp In calefaélione &omnibus imilibus de-
pendentia qua fit calor in pafio,non alia ratio-
necftadiio caloris exiffentis in 1gne, nifi. quia
eft fuxus quidam caloris ab illo emanans : fed
dependentia, quaficcreatura ab ipfo Deo, eit
fuxus quidam manans ab ipfo Deo 3 ergo ha-
bet veram rationem aétionis. Refp. falfam ef-
fe maiorem loquendo deactione Meraphyficé;
cltenimactio actus,& perfetio potentiz, pri-
us natura, quam Huxus ille
Sed hanc refponfin fimili ficarguit Suar.Nuls
la potentia aétiva vt fic recipit complemérum
litatem ex actione , fed folum exercet
item: hoc autem exereere non eft

ain Conuenit,

raffumptum. Nam,quelibet poten-
ua, folum ¢ft extrinfeca denomi-

natio; porentiz enim adiug atione immanen-

te feiplas actuant, non tamen vt actiue rantum

funt, fed quatenus funt etiam pafiiye, :

Refp. allumptum efle falfum loquendo de
attione Metaphyfica . Ad eius probationem
negaturaffumpti. Ad cuius probationem dico
potentiam activam vt activa eft feipfam actua-
re , {i dictio vt fpecificet conditionem agen-
tis creatiz quamuis £ eadem vox fpecificet ra-
tiohiem agendi, verum fitillud affumpum, vt e-
tiam fupradiximus m dida conron. de sétone
tranfetinte o w vefbonfione ad priimum arguiien-
i,

Secando. Nibil obftat, quo minus hic fluxus
creationis vt 2 Deo, habeat veram rationem
aCiionis; ergo.Antecedens probatar. Nam vel
obltat carcntia fubiedti, & hoc non s quia de-
pendentia paffiua precedit rem factam, vt via,
& tamen non inelt fubicéto ; ergo fimiliter
aétiua poteft precedere, & non inellealicui fub
tecto. Vel obftat perfeciio dinina: potentiz,é
hoc non:quiaactio tranficns non perficit poté-
tam a qua fluit,& prefertim divina,quz né eft
ex {eordinata ad aCtionem. Vel obftat media-
tio_intcr effeGum & potentiam, & hoc non;
quiamedist etiam dependentia paffius, & hac

Prob
tia mere

fed aliud in aétumreducere, quod D tec .

litate ipforum effeftuum ¢ ergo. Refp, obflare g,
propriam rationem & quidditatem actionis,ti
Metaphyfice quam Phyfice : Nam a&io Me~
taphylica eft formalis perfe@tio & aGualitas
potentiz:actio verd Phyfica, fi proprié lo-
quendum fitymutatio quadamelt, que prefup=
penit materiam: cuius defeétu,nec ipfa creatio
paffiue fumpta propri¢ paflio eftaut mutatio,
fed modum folum habet paffionis & mutatio-
nis, vthic, & abibi fepe docet D, Th,

Sed tontra hanc refponfionem trahi poteft Refiia
argumentum hoc ex Suar. Ratio preecifa adio-
nis n6 includitmotum neque mutationem,fed

B fluxum feu dependentiam cum tranfcendentali

habitudincad principium 2 quo fluit ; ergo:
Refp falfum elleantec, de actione Phyfica fo-
quendo, proutadtioPhyficadiftinguitur A Me-
taphylica,qua eft formalis perfcétio potentizs
Habebit quidem fluxus ille fiug dependentia
modd quenda «tionis & paflionis, 0 erit 1
ectio & paffio Phyfica verc & proprié , fed ab-
ubue & quivoceac improprié; nec de nomi-
nibus hic expeditlitigare.
Tertinm eiuldem authoris argumentum ex
fupradictis perfpicué foluitur. :
CoNTRA Secundam cond, argumentatur Obr.conhd
Valq. Primo.Quia D. Th.bic, & Caict.& Ferrar, @b
0 2. CONL.Jent. cap. 16, 18, & Capr.inz. dift.r;
g. 2, &alijs Scholaftici dicunt creationem ni-
hil aliud effe fecundum rem, quim relationem
ipfam creature pendentis A creatore. Refp. D. Solit,
Tho &aliosloqui de ceatione paffiué {umpta,
honautem proutefl attios “
Seeundo.Siactiont defit ratiomotus & tranf- Ot
mutationis,nihil aliud videtur fuperefie,quam
purarelatio: nec alio modonebis explicariaut
intelligi poteft, quam conceptu folius relatio=
his; ergo eft relatio. Antecedensett D. Th. fise
Prag.4i. aua. Etconfirmarsy ex fimili Sisimen-
to D. Thom. in materia divinarum originum,
quo vtitur iz dido 4o ad 2. ad probandum di-
uinas origines efle meras relariones, Refp. an- talup,
verum efle de fola aétione concomi-
tanterdiue Phyifice fumpra, dequa loquituri-
biD.Th.vt ex cavelutinotiflima ducat non in
cognitioné actionis Metaphyfice , que funda-
mentum cltillius relationis , qug remanet in
agenteablaro motus :
Tertio. Quamuis aflioyque ex genere fuo non 0hi3:
eft motus, firina zentey Deus tamen non eft
tapax alicuiu tions ex téporejergod crea~
tioneexiltente in creatura denominatar cre-
6ns. Rep. argumentum bog falfum fupponere
videlicet actionem tranfeuntem etiam Meta-
phyfice fumptam ablato motu nihil aliud effe,
quam relationem: nos autem dicimus efle rea=
; lem & abfolutam agentis actualitatem, & per-
fe@tionem,que pracifo Phyfica actionis motu
remanet inagente, cum relatione pradicta
CoN T RA tertid atgumentatur Vafq.ex fimis
i modo concipiendidinina originem actiné &
paffiue ad modum vie,priufquam intelligatur
relatio,, & perfona per eam conflitura, conclu-
dens huncordinemad folum nofl rum modum
concipiendi pertinere ; quod gratis admitti-
mus, cum 13 Thoundidte Ao, 41,
ConTRA grartam cond. {unt argumenta
fuperiusfolutag, 25 arr, 1,
CoNThaA quinta conel, argumentatyur Bad. obi 1. cofs
& Zumell. Prisms. Si creatioeft agio tranficns § conh:
identificata cum :-ﬂi-miaDci,ﬁ'qui[urafiqunm
perfectionem Deo aduenire ¢x rem pore;conie-
giens

Solat,

Solits




felue.

Repiiea,

Solmt,

obi. 2,

Salat.

QuftioXLV.
quens eft falfum; ¢ergo & antece
{equela; quia creatio, que elientialiter cltadtio
wranfiens, non poteltelle, nifi quando tranfit
in effeGtum ad extra; quianatura actionis tran-
feuntiseftyve tranfeat in eftetum extra poten-
tidergo; frcreatio eft efscrialiter attio trifiens,
non eltin Deo, nifi quando actu tranfit in cre-
aturam ad extra. Refp. nullam efle confeq. Ad
eius probationem dico primdactioné De el-
fentialiter {umptam non tranfire formaliter in
effeétum ad extra; ac proinde, quoad id, quod
ponit formaliter inagentc, efle antequam attu
producatur effeusad extra.Secundo dico na-
turam attionis tranfeuntis Metaphyfice effe,ve

effeiug tranfeatin effectii ad extraiuxtamo- B

dum forma,que principium eft operationis, vt
aitS.D.q. feq.av.r. ad vit.&5 2.cont.gent, cap.35.&
ided in agentibus per voluntatem non fequitur
effecus nili fecundum conceptionem & prfi-
nitionem agentis: necex actioneDei zterna fe-
quitur effectus eternus, fed qualem Leus vo-
luit, vt fcilicet habererefle,poit non cffe:

Sed hanc refponf impugnat Zume].Quoniam
(inquitynon poteit intellettus percipere,quod
a6tioditinactu traliens, & quod non fit termi-
pusillius 2étionis, & quod efficiens atiu operc-
tuf, & nihilagat, preciput , cum nutlum fit
impedimentuim, NECEX parte virtutis aftine,
necex parte fubicéti ; virtus enim creatiua de
nihilo producitrem.Refp.prama camCapr. ad
Aureoli, & D, Tho.de porentiag. 3.art- 17, ad. 12,
quiod aitio Dei est eterna; diaitdy autein inipere a-
gerevatione nout effectns gz ab eterna actione con-
fequatier difpofittoneimvoliivatis qia selligitay qua-
i adbronis principiiin in ordme ad effedtum. Hac ibt
D. Th, Etibiden ad tvigefimum: Ex parre (inquit )
ipfins Deifacere non importat aliquidyquod fit alud

quiirizdicere : now exisit atko Des ¢fF accinlens fed eits
fubStantia:fed facereimportat effediiaitnaliterex-

ifFentem in propria natiia, quod per dicere non int-
portatur. Ex quibus deducit Capr. hancnon el-
{e concedendam, Deus faciebat ab aterno; hanc
verd concedl pofle, Dens agebat ab aternoy quo-
niam agere, veaitD. Thoin 3 fidiff. 35. 4. 1. 4.
propri¢ loquendo eft operatio 3 voluntate -
licita vel imperata, in iplo operante contiftens,
non in materiam exteriorem tranfmatandam
tranfiens, quiailladicitur propric facere. Se-
cundb refpondetur actionem Dei non cfle ab
sterno tranfeunté, i inferenté effetum; ca th
ofm hzbeat actualitatem, quz copuenit illi; vt
eftabagente; Nee tamen fequittr effeCtus ab
wrerno:tum quianon dependet eius actualitas
ab effeCrustii quia Deus non eft agens naturale,
fed voluntarit,ad quod fequitar effeCtus iuxta
modum forme, quz eft agendi principiun, ve
ante diximus:Argumentum autem proceditde
agente naturali.

Secundy- Siug creatio ab zterno, fiue ex tem-
porecanueniat Deo, fequitur exilla quinta cd
clufione pefectionem aliquam Deo conueni-
rey que poflit non conuenire; quod eft faliffi-
maum. Probatur {equela: quia creatio,, qua eft
a@iotranfiens, potuit non competere Deo: fed
creatio,fuxtahanc fententiam,cft actio trifiens
identificata cum diuinaeffentia , eftque perfe-
Gioiplius Dei; ergo &c. Refp. nullam cﬂjz con-
{eq. Ad prabationem dico creationem, que eft
altio tranliens, potuifle non competere Deofe
cundumeam rationem , qua infert ex e efle-
&um, non autem fecundum eam rationem, qua
agentis perfectio, feu quoad id, quod ponitin
agente.

ns.Probatut A

Atticulys Tertius,

Co oncl i funt argumenta Aur.
apud Capi.abea foluta,

ConTRA vitimam ¢onel. lunt

qu proferunt hic & {oluunt Ban. &

B s
e |
b

SpevnnpA CONTROVERSIA.
Ancreatio pafiina fi velatiovealis in creatra, &
qualisfit hat velatio?

O1 1x A cofequenter loguens ad e GUE gurenria

de creatione dixit prout actio eity atfie- pofforum
matcreationé palfiuc {umptam efle realem in-
fluxum abfolutum abfg; mutatione, & effe ve-
ram paflionem de predicamento paffionis; di-
{tiriGam formaliter d creationeattiuia, & A ter-
mino produéto, neinpe a creatura: & haccrea-
tionem efle creaturd, prout ereatura dicitur ¢t

iamid quod concreaiur.

Eandem fententiam fequitur Suarez difp. 20.
Met. fect, 5. ybi ait dependentiam, dequa in
. precedenti conrrouerfia, non habereveram ratio-
nemmutationis aut pafiionis, habere tamen ves

Jam rationé vie feu fieri creatura, &ficappellas

ri creationem palliuam: & eandé habere ctiam

veram rationem emanationsa Dco, & fic vere

ac propricdici pofle actiopenr ipfius Dei ?'o £

maliter tranfeuntem, quatenus {cilicet ab ipfo
C Deoeft.

Vafquez dicit quatuor. Primum. Creatio no
cft quid abfolutum preuium relationi produ-
&iin creatura. Secundus ¢ Creatio eft relatio
pealis creatut® pendétis i creatore. Tertinii. e
latio creationis non diftinguitur realiter, neqg
ex hatura rei bormaliter, {ed ratione tantum 3
fubftantia creaturz. Quartwm, Hzcrelationon
eftin predicamento.

PBan.hic tria dicit. Prisum, Creatura duplici
relatione reali refertur ad creatoré, {cilicet tra-
{cendentali & preedicamentali. Secunduim. R ¢la-
tio tranfeendentalis creature ad creatorem {o-
la ratione diftinguitura creatura: pradicamen-
talis verorelatio differt realiter a creaturafal-
temn formaliter. Tertim.Creatio pafiiua fignifi-
catur per modum paflionis & mutationis, non
tamen cit pafiio autmutatio, fed fola relatio,
Fandem (ece fententiam fequitur Zumel. inf.q.
45 ar.z.ybi tamen nihil meminit de relatione
tranfcendentali.

D.Th:hic cuius mentem fequuntur, & expli=
cant Caprin fecundo diff. 1.q. 2. Caiet. feper i
2. & Ferarri.. in fecundo cont. gent, cap. 18. aftir-
mat creationem paffiu¢ futnptam efle relatio-
nem realem in creatura, fignificatamad modid
mutationis, & vt media-inter creatorem &
creaturam scum tamen non itmutatiovere &
realiter creatura, Eandem fententiam fequitur
Valent fuper hocart, Refolai

SvpponExnyM el in primis veluti certd, c,:fr;:f;,
non foliiin doGrinaD. Th fed ctid in opinione non effe mu
omnium fcribentium Theologia, creationem tatomem: i
fiud fumatur actiué fiue pafliug, non effe muta-propree nm
tioneny nifi fecundum modum noftrum T
piendi & fignificandi,vehicatirmatSiDu& la- ::;::"E:“
te probat in 2. cont.gent.cap.1g. & i 2. diff. 1. i i e altio,
7.art. 2. G depot. gies 3. @it. 2. O W Prace- au pafio
dente quaft. avt. 2. ad 2. Veitur autcin S. D. Phyficafed
indifo.cap. 17. hiac ratione ibidem tertia, & altiotarum
de potentia, &2 g, praced.art.2.1n omnimuta- ‘?:"" e
tione & motu oportet effealiquid aliter {eha- |,
bés nunc quam prius : fed increatione non po- 4 s
teft effé aliquid idem aliter {e habens nunc cxporse
quam prius; ergo. Mator probatur quia NOmE ‘rearsrey

Ii 2 it

D




abieiio,

Solus,

Beplica.

Folat,

378

F.18. Panli Nazarijin DTho.Primam Pare.

astationishot ipfum oftendit. Minor verd; A SicenimaitS. D. ad 2. in diffe art. Aty bcune
3

quia vbi tota {ubftantia rei in efle producitur,
non poteft efle aliquid idem aliter & aliter fe
habens; quia illud non effec produétioni pre-
fuppefitum : Conftat autem totam rei {ubftan-
tiam creatione produci.
Vbi aduerte cum D. Thom. de pot. 4. 3. 4.2.
& Ferrar. fiper dicto capitslo dupliciter intelligi
poflcincreatione effe aliquod commune fubie-
€tum aliter fehabens nunc & prius: Vo mado
propri¢, & fecundum rem: ficut in alteratione,
argumento & loct mutatione inuenitur vnum
commune {ubiedtum aétu exiftens, quod ex v-
no oppefito mutatur in aliud:&hocmoda cre-

dum quod importat origmem morus infert ex (¢ paj~
fionensy fic auvem aitro noweft in duinis perfonis,
tdeo nec ibiest pafiiv: Haecibi. A&io verd, que
eft cum motu vel mutatione , non eft aliud
quim motus vel mutatio , vt ibi notat Capr.
licetactio dicatin obliquo relationem caufz
ad effe€tum, [ilicet relationem originis ipfius
motus , qu@ quidem relatio eltin mouente:
Paflio autem: dicir eundem motum in recto,
relationem autem ad caulam motus tin obli-
quo. Cumigitur altivacreatio fit fine motu &
mutatione, fequitur in ea nullam efle aétio-
nem Phyficam, & creationem paliiué lignifica-

atio non haber commune fubiectum, vtaddu- B tam noneffe verd ac propri¢ palfiong, fed gra-

&aratio demonftrat. Aliesodo poteft intelligi
commune {ubieGtum improprié & fecundum
imaginationem tantum, cogitandoin vniucrfi
creatione ynum commune tépus veluti quod-
dam totum, conftans ex imaginaria duratione,
fiue tempore mundo preconcepro , & reali
tempore,quod (imul cum vniuerfo accepitin-
itium; & voam & eandem rem creatione pro-
duétam concipiendo vt prius non habentem
efle & poltvtexiflentem attu: & hocmodo
inuenitur in creatione commune fubieGum a-
fiter fe habens iunc & prius; producitur enim
inaceu, quod prius non eratactu, fedin ativa
folum Det potentia, & eius practica {cientiayac
prafinitione fuitabaterno.

Sed dices. Vna & eadem realis eflentia rei,
putaceeli vel hominis, priusnon habuit efle in
rerum natura, fed folum in intelleGu Dei; igi.-
tur in qualibet re creata voum eft commune
fubiettum fecundum rem,quod modo fe habet
aliter quam prius. Sedrefp. obieGionem hanc
ex falfa imaginatione procedere; exiltimare-
nim arguens ceeli vel hominis effentiam ex fui
rationc effe fimpliciter ens reale, aut perillud
efle, quod habetin intelle@u Dei, pertinere
fimpticiter ad ordinem entis realis; quod efle
fallum latiflime demoriftrauimus fuprd guesf.
3 art. 4. prima conires. Non eftigitur eflentia
fecundum rem commune fubieGum in creatio-
ne, fed imaginatione tantum.

Sed oppones dictum Arift. n 7. Phyf. proban-
tisgencrationem effe mutationem, quia per -
pfam fir, quod non eft: At per creationem fir
magis, quod non eft, quam per generationem;
ergo creatioeft mutatio. Ecpraterea docet A-
uer. 7. Phy. tex. 20. realem relationem non ad-
uenirealicui nifi per mutationé : Atvero crea-
tureaduenitrealis ad Deum relatio per crea-
tionem. Reff. Arift. ibi fupponere in omnis rei
generatione aliquid fieri ex preiacenti mate-
riayin qua resgeneranda preexiftivin porentia:
atque ided fecadum Arift, in omni generatio-
nefit id, quod non eft aGu,quod ameneratin
potentiain ipfamateria. Auerroes etiam loqui-
tur derelatione adueniente reiidinactuautin
potentia materiz preexiftenti : relatio verd
creature ad Deum nihil rei creande prafuppo-
nitexiftens actu, vel potentia. Et quoniam vbi
non eft mutatio,ibi nec eftactio Phyfica neque
pafiio: confequens eft in creatione nullam effe
adtionem Phyficam que fGilicet fivin paflo, fed
tantum Metaphylicam que ¢ft agentis perfe-
€tio: nec paflionem vllam vers ac propri¢ di-
€tam interuenire, vt fcité aduertit Capr. in 2,
dift. 1.q.2 inprobatione fecunde concl. vbi ex ver-
bis D, Th, lupra q.er arr.1.ad 2. 3 probat
nonomnem ationem ex feinferre paflionem,
fed'eam tantl,que eft ¢l motu aut mutatione.

maticeé tantom, & fecundum modum noftrum
concipiendi & fignificandi. Nam {i vna & eadé
mutatio ob diuerfos refpectus ad ea neceffa-
rio confequentes dicitur actio Phyfica &
pafiio, & non poteft inueniri pafiio ine muta-
tione, fequitur necellarid abfi; Phyfica aétio-
ne paffionem nunquamefle, nec abique paflio-
ne Phyficam actionem efle pofle: cumine muy-
tationénon{itactio Phyficavere &propriedis
¢ta, qua eftactio concomitanter diftinéta co-
tra actionem-Metaphyficam , qua eft agentis
perfectioshzc enim confequitur actionem Me-
taphyficam non quatenus aliquid efficitabfo-
lute, fed prourin fubicétam agit materiam, il-

lamaccidentaliter vel fubftantialiter tranfmu-
<

tando . Nam; vtres tota fimul producatur ex
nihilo,fola fuificiraétio Metaphyfica,quod eft
ag€tisinfinite virtutis imperium, cuiex altera
parte correfpondeteffectus, fiué terminus cum
cfientiali dependentia, & relatione reali ad pri-
mum agens.Illa iquidem emanatio fiué Auxus
aut influx®aut fieri quod ibiinterucnit vt in-
ftantanet; ac fimul cum faGoelle, veaic §. Th,
art. praced.ad 7, nihil aliud eftyaut fignificar fe-
cundum rem, quam id, qued ita producitur,
abalio effe & prius non fuifle; vtibidem affir-
matS. D. Hocautem quod eft remabalio effe,
nihilaliud impottatnifi dependentiam ci di-
&k negatione, i fermo fit de creatione camno-
uiatecllendi. Sed quia nouitas efiendiné per=
tinetintrinfece ad rationem creationis; ¢ po-
tueritmundusab@terno creard, vrait S, D. ¢
Jfeq. 4. 2. idcired deratione creationis vt fic, ex
parterei create, noneftnifi dependentia effen-
tialis cum relatione ad creatorem . Dependere
autem vt [ic, fiug effe ab alio effentialiter, non
eftagereaut pati.fiue a&io aut paflio, nifi grd-
matice; alioquin conferuatio rert paffiue fume
praeflet veré ac propriépaflio, quod nonad-
mittit Suarez, Sequelaclt cuidens; quoniam
mundus effet ab @terno creatus, ficurcontinuo
conferuatura Deo, ita continud crearetur ob
eandem emnino caufam, quia feilicet ab eter=
no & femper codem modo dependeret 3 Deo.

g Pretereacertum eft, pofita illa effentiali depé-

dentiaex parte rei creatz, fufficere ex parté
Dei aftionem eflentialiter , fiu¢ Metaphylicé
dictam, que et eius imperium illis verbis ex-
preflum: dixit & faéta funt; non enim multipli-
canda funtentiafine neceffitate. Chimericum
igituracplané fictitinm cft exiftimare Deum
medio quodaminfluxuyqui fitactio Phyfica,
id eft extra Deum & realiter 3 Deo diftinéta, 2
creatura vero formaliter, res fimul totas ex ni-

hilo produxifle,
Quod fi dependentiam illam effentialema-
&ionem Phyficam effe contenderint, haud re-
<it¢ loquentur; Nam dependentia idem efty
quod



tranfcenden
galem babe-
recredturd

Quzftio XL V.

qudd fieri,quod fe tenetex parte produdisigi- A eft effecreaturz,vtaDeo dépendens, & vt con-

tur magiserit paflio quiadios paflio verdnon
oft vt eviam Suar. admittit; igitur nec adlio cit.
Non eftigitur prater aGionem Dei, que clt e-
ius fubftantia & infinitz virtutisimperium , a-
&io quedam alia,que Deus non fit fed creatu-
ra,qua res producuntur aflerenda. :
Secundd obferuandaest differentiainterrela-
tionem tranf{cendentalem &predicamentalem,
quam hic tradit Bannes, & nos pauld fufius ex-
plicauimus [upta g.i3. &.7. controuerfia viica. Et

aiareaioré, quoniam relatio tranfcendens fundamentum

CEX L0 cor
fequireale

relatiomem
tirtij modiy

elt relationis realisad terminum eiufdem rcla-
tionis,idcit¢o ad effentialem illam creaturg de-
pcndcntiam 3 Deo creante conferuante confe~
guitur necellarid relatio realis ptadicamentalis

adDeumi'plhmcreatorc—m&confcmamrum,& Dependentiam _autem

pertinet hgcrelatioad tertium relatinorum or-
dinem,quem ftatuit Ariftin y.Metaph.in c.de ad
aliquid, qui attendicur fecundum rationem mé-
fure & menfurati. Cuius natutam cxplicat S
de pot.q.7.a.10.dicens relationeni realem confi-
flere in ordine vuius reiad aliamgatqueideo in
illis tantum mutui realem relatioriem inueniri,
in quibus ex vtraque parteelt cadem ratio or-
dinis vnins adalterum : ficut in ommbus rela-
tionibus confequentibus quantitatem;ciuidem
enim rationis ¢ft quantitasin omnibus corpo-
bus naturalibus. At in relationibus aétionern &
paflionem , fiug virtutem activam & paflivam
confequentibus , non eft femper mutuus ordo
ex yiragueparte; necefle eftenim vtid, quod
rationem habet patientis , & moti vel caufati,
ordinem habeat ad agens (iue mouens;quia fem
per effectus A caufa perficitur 5 &ab ca depen-
det:fed agentia fiue moucntia, vel etiam cauf,
non femper habétording ad patientia vel mota
vel caufata,fed ea tin,que mota moues, vel cau-
fant,vel quib.aliqua perfe&io, fiue boniadue-
nit ex effeCtuyqueverd nec mota MOUEL,nec eis
boniialiquod prouenitex effeétu, & quealte-
yius ordinis funt, & pmrfus extrinfeca ab illo
genere aGtionum,vel virtutum quas confequi-
tur talis ordo,ad hecalia quidem ordinem has
bentfed ipfa ion ordinantui ad alia, vt patetin
feientia & feibili, in fenfu & fenfibili,ealijs fi-
imilibus prout ibi declarat vberrime 8. D. Vbi
concludens adiungit ¢ Deus antens non 4git per é-
itionemmedia s queintelligatur & Deo procedens , &
i creattyyam terminata, fod fia altio est fud fubftii-
tia, & quicqisid in ez eStest omminto extva geis cred
ii, per qitod créaturavefertir ad Deanis nec itevu
aliguod bonsiint accefiit eteatori, ex creatira prodei-
dione,viide [ud ackio eft maxime libevals, vt Atticei

sia dicst Patet etiam quid ion woneturs ad hoc giiod

agar,fed abfque omni fia miisatione st abilia fa-

ait. Vindevelinguitur , quod in éonon st aligita rela:
tio realis ad creaturam ; licet fir velatio cveatuya 4d
ipfiom,vt effectus ad cafanihac ibi.

Nominé aiit ordinisintelligit S.D.ordinem
tranfeendentalem; quo vnares effentialiter or-
dinatut ad aliam, ficutfcientiaad fcibile, fenfus
ad {enfibile,& imago ad id citius eft imago; &v-
niverfaliter omnis effeGius ad caufam ; 2 qua
intrinfecé dependet 5 alioquin fi per ordinem
intelligeret realem iefpeGum de genere rela-

ationis, affumeret id quod inténdit probare.
Vaultigitur S.D, in omnibus relatiuis tertiy mo
di ordinem tranfcendentalem efle fundamen-
tum ordinis fiue relationis prmdicamcnralis,&'
confequéter etiam talem ordinem ad Deuniin
creaturaefle furidamentuni realis ; a¢ pradica-
entalis relationisgius ad Deum ¢ hoe autem

ArciculusTertius. w7
cipitur ad modum paffionis,& vtrationem ba-
bet menfuratiin ordinead Deum vt mienluri.

Aduerte preterca D Th.negare Deum age- :
realione media,que inteliigatur 2 Deo proce- (;:’“_"df'_.r.
dens,& in creaturam terminata, cuius oppofitd A
affirmant abfque legitimo fundamento Moli-
na & Suarez:

Terttd confiderandsom é8,quod clim in re Crea- Crearionens
ta duo tantum fint ad rem propofitam perti- pafiis? fioni
nentia, videlicet pr-.rdké‘ms ordo tran(cendens fesiam eflc
fiueeflentialis dependentia,que idem elt quod e
ipfacreatura vt Deo depédens, 8¢ relatio pr#* peo depen

dicamentalis ad illum ordinem fiue dependen- dentiam, o
tiam confequens : neceffe eft alterum horum relatione
vel yirumque fimul effe creationem paltitiai. realiad 3
ellentialem non effle 2™
creationem paffiuam , fatissperté conftat ex g
ho articulo,c alijs locis indodlyita D. Thoi, [py 4
aetatis,in quibusaffirmat relstionein, quere-
linquitur increatura fub’ raCto moti,vel muta
tioneellc creationem pafiiue fumptams Affir-
mateverd folam hanc relationem , efle creatio-
nem,multas fecumn affert anguftias acdifficul-
tates inferius adducendas , quibus non videtur
plent pofic fatisfieri.
- Vrtigiturmeam in hac tamardua controuer
fia fententiam proferam;dico proportionaliter
indicandum efle de creatione pafhua,ficut &de
actiua : vt quemadmodum de creatione
" a&iuaablata mutatione, quaibi nullaelt, pec
effc poteft;relinquitur in crestore 6 fola rela
tio ad creaturam,fed actio Metaph. fumpta,qug
realiter eft eius fubftantia,formaliter aurem eft
eius velleac infinite virtutis imperium cum re-
latione ad creaturamn # fic de creatione pafliua
ablatamutatione,quanulla in eaellynec efle po
teft , non remanct folatelatio pradicamenta-
lis ad creatorem ; fed eflentialis illadependen-
tia,que idem eft realiter quod effe creaturs, &
ipla tota créatura: formaliter autern eft creatu-
ram nurica Deo effe, & prius non fuifle, fi fer-
1) mo fit de creatione cum nouitdte effendi:ab-
folutd verd eft creaturam a Deoeffe vel caulark.

Igitur ficutactiva creatio eftactio Dei infinita

cum relatione ad creatutam ; itacreatio paffiud

fignificata eft eflentialis creatur® 3 Deo de-
pendentia,cum relationeredliad iplum Deym
vtcreatorem. -

Deé {vla tamenielatioie meminit 8.D.quo-
niam dugille relationes,fc. predicamentalis &
tranfcendens inea fundata compurantur vt v=
nat tum propter naturalem & pecellariam con=
nexionemitum quia refpiciunt cundern termi-
fum faltern materialiter ¢ tum quiaes voain-
telligitur alia : tum denique quianomen felas
tionis habent commune.

Cum igitur ait $. D. in textil creationem in

Moline o~

~

E cieatura rion effe nifi rrhtlonéquan:ti ad crea=

torem vt ad prineipitii fui effe, viramque com
plecitur relationem , quoniam vtraqueeft ad
creatorem &ad principium , quamuis diuerfa
tatione:Nam deperdentiasqué eft refatio trai-
{eeiideris,eft ad creatotem viad principium ef-
ficiens 5 quatenus eificiens et formaliter, &
prius ipfa creatura,fed relatio pradicamentalis
cieature eft ad creatorem vt ad prineipia, qua=
tentis hac vocabulo principium fignificatur
tetminus formaliter relatitius naturadioul exi-
{teis cum fuo correlatino.

Viide eriam, cum S.D. in 7.p.gu.2.4.3
viionem humane nature ad Deum atbirmac
elle relationem ; quidam exponuntde relatio-

) 3

2 e

“ alibi




b ied

E. To. Pauli Nazari)in DTho.Primam Pate,

ne tranfcendentervbi etiam obferuant D. Tho. A tius eiufiodi relationes confequuitus a&tios

n dithis locs non diftinguere inter relationem
pradicamentalem & modum vnionis,quem di
cunt includere trafcendentalem habitudinem
ad vnibilia Singulatiter autem de dicto ordine
cum relatione confequente videtur intelligens
darefponfioad tertium indicto 4.7,

Confonatautem hecnoftra expofitio dottri
nz D.Th inrefponfionibus ad argumenta pre-
fentis articuli; que fingulzad vtramg; predi=
@am relationem referri poffunt;Nam viraque
relatiorealis eft, & vtraque hoc ipfum quod
eft,ad aliud dicitur,quamuis diverfa ratione ve
antediximus, & vtraque prior eft vno modo,
2 alio modo pofterior ipfa creatura,ve dicitn
vefp.ad 3.argumentums: licet vtraquenon eodem
inodo diftinguatur & creatura ¢ Nam relatio
tranftendens ratione tantum ratiocinata,vel ad
fummum formaliter ex natura rei diftinguitur
4 fubicto:relatio vero pradicamentalis difbin-
guitur realiter non foluma fubiedto, fed etiam
& fundamento, vt exiftimo fecundum mentem
D.Th.

Hunc dicendi modum videtur fatis aperte
fignificalle D. Tho. de pot.q.2.4.3. in fine corporis
dicens nomine creationis non importari ali-
quem acceflum ad effe, nectranfmutationem 2
creanteyfed folam inceptionem effendi, & rela-
tionem ad creatorem & quo cfle habet; idem eft
enim inceptio effendi, quod effentialis illa de-

endentia cum nouitate. Igitur fecundum D.
ho. ereatio dicit effentialem dependentiam,
queelt relatio tratifcendens,&relationem pre-
dicamentalem ad creatorem . Cum itaque do-
cet ablato motu vel tranfimutationeab opera-
tione folam relinquirelationemynomine rela-
tionis vtramque complectitur , & non vnam
tantuny.

Conclufiones  Prima Con E L. Creatio fiue fumaruy altiu
dedaite, o

probase.

AIZR. &

Solut.

obi. coyt.

woncl,

fiue pafiing , non est mut atio nifi fecundum modum

concipiendi & fignificandi.

»*  Secvwpa Conct Creatiopafiud fignificas

2 tanon estpafi vere ¢ proprieifed grammatud tan

¥ tum Cr fecundnm modsim concipiendi & fignifican-

 di.

. Terria Concr.Creatio altiné fignificata

" non eff aitio Phyfi. Noming a€tionis Phyf. fept
diximus fignificari omnem actionem,qua non

{itin agéte,fed in paffo;Hanc enim ideo Phyfi-

camnuncupamus , quia licetinueniatut etiam

in feparatis 3 materia,illis tamen videtur conue
nire fecundum communem illis iinperfeétio-
nem ex partefubiedti cum ijs, que materia con
flant;congruit enim vtrifque ratione potentia-
liratis , qua perficitur in eis aGtione ab agente
fidcepta.
» QvartaConct.Cresturs duplici relatis-
3y werefereuy ad creatorem, feilicet tranfeendente &
» predicamentaliy hac pofferior in priovi fundarus.
»  QviNTa Concivs.Creatiopafiiud figni-
» ficata est effentealis dependentia creatura & Deo,
wy ciitn velatione vealt ad ipﬁm; Dewin vt creato-
sy FEiN.

Con 't & 4 primam concl.funtarguméra, que
proponunt hic & {oluunt Bann.Zumel.& alij,
preereaque foluit S.D.de por.q.z.a.2.

2. Conxra fecundan conduf. argumentarur
Molina. Aétio & pafiio neque funt relationes
fecundum effe, neque complentur per relatio-
nesreales: ergoaltio non eft motus cum rela-
tione reali caufe,aut principij efficientis ad ef-
feétum, vel motum, aut mutationem ; necpaf~
fioeft motus cum relatione oppolita , fed po-

nem &paflionem tanquam rationem fundandis
ergoactio, quando in productioneeffeéeus in-
teruenit matus,eft motus ipfe:  fion in ratione
motus, fed ve elt influxus agentis, feu veeltab
agente; quod eft quid abfolutum ac formaliter
ditinGtuma motu , &ipfiustermino atque
paftioné:& pafiio cft idem motus:non in ratio-
nemotus, fed vt receptio patientis: voiuerfim=
que pallio eftalicuius effe receptio , aut in
fubiecto, aut quaeffectus aliquis recipit fuum
effein fubictto , autqua effectus aliquis recipit
fuumeffein (eipfosefto producater extra fub-
tectum,quod fimilicer eft quid abfolurd & for=

B maliter diftinguitura termino , motu & altio=

ne, &areliquis rationibus formalibus aliorum
pradicamentorum.Antec. prob. Namalioquin
velactio & palfio non pertinerent ad pra:dica-
menta aétionis & paffionis - fedad predicas
mentum relationis. Vel res vnius prs:lficaméti
in fua ratione formali compleretur intrinfecd
per rationem formalem alterius predicamentis
quodato , pradicamenta non cffent primd d.i-
uerfa,necimpermixtay immo nec vhum per {es
Refp.falfum efle antecedens, Nam pravdicamen-
tadiftinguuntur fecundii diverfos modos céci
piendi & pradicandi , nec eft necefle diftingui
realiter:&ideo potelt vinum ex alterius ratione
compleri . Ad probationem autem negatut
confeq. Nam, vt pradicamenta fint primo di-
uerfa,fuffieit, vt corum rationibus formalibus
integre fumptis,nullum vnivocum fit commu-
ne, & fecundum eafldem etiam rationes forma-
les dicuntur impermixta formaliter,& quodli-
bet vnum per fé formaliter.

ConTRA fertiam concl. funt argumenta fo-
lutain prec.controu.

CoNTRA vitimam cond. argumentatur
Vafq.Si actioni &pafiioni defitratio motus,ni-
bilaliud videtur fuperefle; quim pura & fola
relatiomec alio modo A nobis explicari autin-
telligi pofle,quadm c6eeptudolius relationistve
patetex D. Thoma {uprd ¢. #/. #. 1. 4d 2. ergo.

Sality

obi.eonh g1
coneh

Refp. iam huicargumento tuiffe (atisfactum di- Sols:

cendo nomine relationis veramque fimul com-
prehendi, (Cilicet tranfcendentalem & praedi-
camentalem, Secundd dico diGtionem exclu-
{iuam non excludere concomitantibus, & id-
eoarelatione non excludi fundamentum per
exclufivamillam fols. Vide, quediximusiz
preced.contron,

Contraeandem conel. quoad fecundam eius
partem {funt agumenta Scoti , quareferunt &
foluunt Cap.s dicta q. & Caiet.hig & alij recen-
tiores.

Videnda funt, que diximus {upraq.prac.a.r.

' tirea vefp.ad v.arg.D.Thom. Hic mulea commifcet
E Vafq.de ratione relationis y Qi ad remprae-

{entem non pertinent.

ARTICVLVE QVARTVS.
Virum evearific sroprissm compoficorups, & fub-

Siftentium.

14h

Tufar 2t

Q D Qyarthim fic procediestr Videtur,guod cved- ve.q274%

rinon fit proprivim compaficorim, G ﬁ‘mﬁ"’l' 3

toin. Dicituy enie o [ibvo de catfis.® Primarevam”
Ll

creatarsm e effe . .

ad 9.6t
5. 9.7- &%
d 12. Efds

SEd offe vei cventation off [ibfi- 5 i 2 e

Seens. Etgocreatio proprié non eit Jibfiffentis , & s.ad3 Et

compofiti. g

wol- 3 g%

2 Pratéred. Quod creatur e ex nibilp, Compoas -5 .

Siva autens won funt ex nibile,fod ex (kis componenti-
bus Ergo compofitis non consénit cieari,
2 Prg-

aleds

*Bropof- 41
i Prjﬁ.iﬂ. E



	Seite 369
	Seite 370
	Prima Controversia. An creatio actiua sit in Deo vt actio transiens, aut immanens?
	Seite 370
	Seite 371
	Seite 372
	Seite 373
	Seite 374
	Seite 375

	Secvnda Controversia. An creatio paßiua si relatio realis in creatura, & qualis sit hæc relatio?
	Seite 375
	Seite 376
	Seite 377
	Seite 378


