UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Commentaria et disputationes scholastica in Summam D.
Thomae Aquinatis

Nazarius, Johannes P.

Coloniae, 1621

Prima Controversia. An relatio & attributa diuina, distinguantur ab
essentia, maiori distinctione quam sit distinctio rationis?

urn:nbn:de:hbz:466:1-82303

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82303

Senfus gue
fiene ven
tentie Do
Fernm,

Quaftio X X VIII

Prima CONTROYERSIA,

santiy abiefe
ko ratio-

Anvelativ & attributadinina,difti

fentia o maiors diftinitione quantfic
re?
nsE

% Vas fub veius forma quafiti ¢ompreher
dimus controuerfias. Prior eft quam
pielit prefixa fonat inlcriptio: pofletior vers
elt eidé neceflario connexa; anffilicet relatio fir de
csiceptu & fu:rﬁuﬁ’:.z ration: diing c')-’." £,
conitra ? quas ex récentioribus multi fe
nosautem fativs duximus veramque fimul
difputatione complecti.
DvraND.inediff.33.9.0. & d{r‘?. 240
diff.r.q.2 ad promaim parten qugfitr refpe
tiong, & efsétiam actualt diftinctione d
nén qualiselle foletinter res omnino difti
fed qualis elbinter rem & eius modim pra:

junty
vnica

13

affirmatque diftinétonem hancad realis dift

Ciionis latitudiné pertinere, mod
cupanda fignificat. Huic fentent imaeft
apinto Scotitn o dift#iq. 2. & alibi dicentis re-
lationem, attributa & effentiam diftingui for-
raliter ex natura rei, ante omnem intelleéius o-
perationem; quo modo etiam arbitr clifki
uiinterfediuina ateributa; Quam {ententiam

Jue nn-

g
Jaze explicat & tuctur Radav. p. conron. 4.
guadeducit dininam effentiam non cffc de con-
cepru&ratione formali relationis diuine, nec
selationem elle de conceptu forinali effentia;
quod euidentius fequitur etiam ex opinione
Durandi. Eandé fententiami quo ad relationen
attribuunt recentiores ©ch. Marhilio & Gab,
quam etiam fequitur Ferr. in 2. contra genr.
cap. g,

Torresdifp. 3. tiia dicit. Primanreit, relarios
nies ab effentia diftingui ratione tantam habente
fundumentumin re. Seciidam éft, dininamelen=
tiamintrinfece claudiin conceptu relationunt.
Ternigmelt, in conceptu effentiz non claudire-
Jationes intrinfece. Hanc fententiam fequituy
Zumudifp. 2. & 3. & infraq. 29. 4. 1.8 Suar. b 4
¢.5.¢r 7. Valq, conuenitin 1. & 3. dicto, diffens
tit gmtem in 2, Negit enim coneeptum eflen-
tizincludi quouls mode in concepty relatia-
nis,

Pefi duplicivtitur diftin@ione. Prioreft, of-
fentiadiuina velfumitur pro natura diuina quz
in fuo totali conceptu dicit quatuor rationes
icilicet entis improdudti, fubltautiz, fpiritus
& vite intelletualis ; quomado fumitur com-
munitera Patribus & Theologis. Vel fumitur
pro gradufolo & pracifo entis improdutti, &
a fe exiftentis: tanqu s{traciu 15, V&
fumit$. Th. q.39. 4.
iusdiftinétio e '
entis improduéti fecundum rationem dictam,

licit quadruplicem gradunt . Primus ma-
gisvniverfalisefl, nonefleabalio tanqua 1
fa. Secundus, non effeab alio, riec tangu
fa;nectanquam a principio produ . Tertius
efteflead {5, Quartusomnibus dictisadditeffe a
§€ per modum fundamenti & qualj radicis om-
nitm pro tund modorum. Hec ille. His
Premifiis dicic quatuor. Pr Relatio no in-
cludiz rationem efl; fumitur
pro natura divina g bus con=
itituta. Probitur; quia de 1 clientiz vE
ficfimpra clt conceprus in Lionis, quem
T reiatio dpirationis pafliué non includic;
itus 8. generarettr . Sechndum . Ratio

cCC

ex C

Articulus Sceandus,

A cffenti® prout dicitellea fe, & nonabaliotah=
quama caufy, includitur in conceptii relationt

tangquam quid tranfzendens, & commune na-
ture dining, cum omnibus modis & proprieta-
tibusin illa coneeptis. Tertium. Effentia diuina,
proutdicitrationeni ion effendi ab alio tanqua
a caufa, nec tanqudm A principio, non inclu-
ditur in ratione relatiobis dinine prout talis
elt, fed folum inratiotie alicuius relationis con-
fiderate vt talis diuina relatio eft. Onartum. Ef-
{entiadiuing, quatenius cobcipitur vt radix &
fundamentum atrributorum ac perfonalitatumy
non includitut in refatiohibus: immo nec in at-
tributis, qua concipiuntur tanquom perfedtio-
nes fecund@ nature dininz, & coniequenteri-
pfam non includunt, & codem modo ¢ habent
relationes ad divinan eflentiam.

Francifi Albertinus,cuius opus huper ad ma-
nus meas perucnit, corellario i, & 7. principio
phitlofophico puntts 3. & fég. quaruot affertioni-
bus fuam fententiam explicat, Prima ¢k, Inter
relationes diuinas & eflentiam non elt aétualis
diftinétio exhatura rel. Sectnda: Reldtiones &
eflentia diftinguuntur ratione ratiocinata. Ter
ria: Relationcs fiue colledtine five divifive fums
pt; non funt de elfentia Dei, id eft neque om-
nes fimul neque forfum fingule: Exempli gra-

tla vt paternitas fit de effentia Dei, & fimiliter
filiatio, 8edenique etiam Ipiratio . Quarra: Re=

litiones difiunctim funt de effertia Deit ira ve
cffentiafit vel Pater vel Filius vel SpiritusS.qua-
tenus (inquit ) de effentia didinitatis eft, vt
modificataad vnam perionam, verbi gratia, ad
paternitatem, excludard fcipfafic modificata -
liationem perfonalters vt autem modificata ad
Filium, excludat paternitatem.

Caier. wifraq. 29, a.1. duo dicit. Prisiom elty
relatio feu pertona non differt re, fed ratione
tancuim ab eflfentia divina. Secrndum eft, in Deo
eft vaica ratio formalis, non pur¢ abfoluta nec
pure relpectiug, fed eminentiftime ac formali-
ter continens quidquid abfoluté perfectionis
eft, & quidquid Trinitas tefpeciiua exigic; Bt
in preced. .. 2. ait, quad perfeétio dinini effe,
fi fecundum fe diffiniretur, in fe concluderet
cffentiam divinam, propricrates perfonales, at-
teibuta & reliqua quiedunt in Deo formaliters
Quibusaddi potelt eertinm ex codemexpolitore
i articnlo pracedente; vbidocee relationes diui-
nas complete lumpras,& relationes omnes rea-
les vt realesfunt, poncie aliquid in re qure re-
fertur; queeriam videtur effe doctring Capr. i
oyt 33, q. virica: cuius rationem exponit & are=
centiotum calumnia defendic Mol. dyff. 5. quam
fententiant fequitur Ban. Hic quoad duo priora
dicta, & infra g. 0. 2. g dub. 7. quuad 3. dictumd
Eandem ampleéitur Mol [fut. 6. vbi tamen
duedicir, qua nec predicz fententixz, nec fibi,
niec ciufdem auctorisdotiring videntur confos
nantia. Primum elt : Relatio precise confideras
taqua relatio, vt paternitas pracise qud refpe-
Ctuselt Patrisad Filium, proprictafque perfos
nalis Patiis; ideinelt re & ratione formali cum
elientiadinina: & ob id non folum infenfa idé-
tico, fed etiam in fenfu formali he lunt vere, res
latio diuina ¢ft effentia diuina, & effentiadiuina
eftrelatio diuina, Secundimelt. Sum prus effentia
& relatione eodem modo, effentianon eft de in-
trinfeca rationeelationis. Quie duo dica exas
minabunturinferius.

Omittimus Auteoli fenten is fo-
lidiftinéiong rationis ratiocinantis inter effens
uid & relationes, quam laté confutat Capr. in ale

F lig.

£

trar

*




68 F.lo. Pauli Nazarij in D. Tho, Primam Part.

leg.q.& pofteum recentiores fipér ho 4. cuiuset-
iam fallitas ex dicendis patebit.

Relolutio, .. [RECOLENDA eft n primis multiplex illadi-
Diffingwan- 010 modorum differendirealiter, formali-
car ea, que ter & fecundiim rationem late fuperius explicata
debaodrcﬁq_g.g.g&,g.

tur, & ex-  Secypiy foiendum 5t , caque in Deo funt & de
}j;:“fg“:"zabco dicuntur, effeintriplici differentia. Nam
Pe,f‘,'ﬁ‘m quadam Tuntperfectiones fimpliciter , vt boni-
s Deo,  tas & fapientia;quedam funt perfeétiones in tali
generefiue fecundiimaquid , vtnatura hominis
X leonis 3 ‘quedam abitrahunt & perfectione
imperfectione,, verelationes formaliter fum-
pte « Prima &vitima fimtin Deb & dicuntur
de Deo formaliter & proprié : Media vero in
Deo virtualiter tantum funt, & deDeo non nifi
Metaphoricé pradicantur; quid autem {1t per-
feftio fimpliciter & perfectio fecundum quid,
g<uid lit eficinaliquo formaliter & virtualiter
explicauimus fipra g.4. i 2. cumD. Thomag./z
4.2.& Caictanodeente Greffentinc.b.qi2.Quaitio
nobis hicelt cum aduerfarijs de prasdicatis om-
riibus formaliter & proprié de Deo dictis , fiue
fint perfetiones impliciter , veateributa, Liue
abftrahant 2 perfettione & imperfectione, ve re-
lationes,que [ub attributi vocabulo minime o+
prehenduntur. Na cim ex creaturisDet non alia
ratione cognoftamus,qua perfectiones illas,qug
funt in rebus ab ipfo Deo creatis, {eclulis impet-
fectionibus Dea tribuendo ; fic viea tantum in
Deo proprig dicantur attributa, que formaliter
fumpta perfectionem fignificant ablque vlla im-
perfettione; relationes autem, ve diximus, for-
maliter fompte 3 perfectione prafiindunt &
imperfectione; Quamobrem diffinire poflumus
ateributum elle dininam perfedtionem fimpli-
citer Deoraturalem illimitaté fumpram 3 Dico
perfedtionem, vt excludantur relationes ; dico na-
uralem, veexcludantur creatio, conferuatio,gi-
bernatio, predeftinatio, vocatio, reprobatio &
aliafimilia , que non neceflario, fed libere Deo
conueniunt :denique dixi dlsmitate fumpram, ve
excludam peculiares modos vnius attributi

Avivibutd

diffnitio,

quales funt diftinéte rationes ideales,qu plura 4

attributa nequiquam dicenda funt , vidiximus

fipraa g.12.0.7.m1.Contr. Vhbiaduerteideam du-
pliciter fumt. Vaomoedo, vt ratio efts & fic perti-
netetiam ad {peculativam cognitionem 5 qu#

Deo eft naturalis; alio mode, vt cxemplar : & lic

pertinet ad practicam cognitionem eorum, que
fiuntintempore 5 vtait 8. Thom.fipra g.05 4.3.

& primo modotantumeftactributum , nonau-

g 8 fecundo , 'eri‘gni'ﬁcat S. Thom. de veritate
zam i & 3.a.2.4d 2. Erex his apparet defectus Turr:lfe-
e per bec a.difp.r p.2. in attributidefinitione,, quem

fequitur Zum.dfp.7.

Terta coptfiderandum eit rationds rertim for-

Duplexwo. males duplicem habere modumellendi. Vnum
duseffendi i proprijs naturis, ve ratio virtutis calefatiuze,
'::'I":”f" & ratio virtutis difficcatiu® in fublunaribus; &
* gatiointellectusac ratio veliitatis in nobis. Alii

aic in refuperioris ordinis cui formaliter in-

funt, vt pradicte duarum virtutum rationes in

Sole,& rationes intelledtus &voluntatis in Deo;
Differunt autem maximé rationes formales fub

wha , aut fubaltero effendi modo confideratay

Nam prout exiftunt in proprijs rerum naturis,

funta parte reiy (iue fecundum fe formaliter di-

ftintex feclufa quauis intelleétus operatione: ob

eam caufam, quia queelibet earumita {¢ ipfa for-
malitereft circumlcripta,, ac proprij ordinis li-
wmitatione definita , vteadem cum altera mis

A nimé fivaureffepoflic , necypamalteramin-

winfececlaudat: Virtusenim elemEntaris cale-
factiua eft calefaciendi principium , fed non de-
ficcandiy & ¢ contra; & vis innobis intellecti=
ua eft intelligendiprincipium , {ed non volen~
di, &e&contrario : Atfecundumillum effendi
modum , quern habent rationes rerum formales
in realtivris ordinis,proprijs omnino carent li-
mitatiuis ac diftinCtiuis 3 ac proinde vnacadem
eft realiter & formaliter cumalia . Nam quem-
admodum res qui in inferiori ordine funtdi-
ftincta 4 in vnam yem fuperioris ordinis tranf-
lavze ex illius fimplicitate & eminentia realem
acquirunt vnitatem : itarationesearum forma-
les vaicam fuperioris ordinis formalem ratio-
nem induunt 4 -abieéta quamin proprijs naturis
hiabiebant limitatione, aded vt vna fitnon folum
ipla , fedaltera formaliter : ficut calefaliiua
& deliccatiua vis infole y hocipfo quodad v-
nam fimplicem lucis naturam eleuatur , realem
habent vnitatem ; -t quoniam lucis {olarisratio
vpa eft , necefle eft etiam veriufque virtutis ra-
tionem formalem vnam effe ; fiquidem vnius
rei vna eft tantum ratio formalis, quam explicat
vyuica diffinitio t Quo fir veallignata lucis fola-
ris diffinitione non elfet opus peculiares dicta-
rumvirtutum ditfinitiones inueftigare,, v [cite
notat Caietanus i alleg. 6.c. Conftat autemex
fupradittisg. #.4. 2. Deumex hoc , quod efti-

C plumefle fubfiftens,totam in {¢ continere perfe-

&ionemellendl 5 & confequenter rerum om-
nium perfectiones 5 nam omnes ad perfectio-
nem effendi pertinent ; &eadem ratione quid-
quid neceffario ineftijs, que dicuntperfectio-
nem , qualis elt incommunicabilitas, & relatio
formaliter fumpta , gue ad perfe@ionem
pertinent diuine perfonz, & ipfiuselle perel-
{entiam,qui Deus cft, vt notat Caietanusmfra g,
2p.4.3. Erquoniamipfumefie {ubfiftens quod
Deus eft maximevoumeft, non rei tantum,, fed
ctiam rationis formalis voitete (fiquidem vnius
rei fimpliciflime non nifi yoa potelt efferatia
formalis)confequens eft,vt rerum omnium per- Perfefliond
fectiones {impliciter , &aliaformaliterde Deo Valta for
dicta, ita in vham rem fimplicifiimann, qua Dei ————
natura efteleuentury veilliusnon realem fofum,
verum etiam formalem induant vaitatem aded
vt non tantum {int vna res in Deo bonitas, veri-
ritas, fapientia, relatio & cfle : fed fit etiam ho-
rumomnium vna fimpliciflima ratio formalis:
Nec {it alia ratio formalis Deiratis 2 ratione for-
mali bonitatis, veritatis &c. fed vna prorfiis &
eadem ;5 qua vna diffinitione deitatis explicare-
tur,fi pofletafferri ; Sicutetiam Deus feipfum,
prout in fecft cognofcens, vaicum format ver-
bum totius Deitacis adequaté reprefentatinum;
& hoceft, quod ait Caietanusmffz . 39. %, 1.ni-

E mirum in Deo vnam efle rem, fiue potius Deum

ynam effe rem,non puréabfolutam, necpuré re-
fpectivam, neque mixtam aut compofitam, aut
refultantem ex reabloluta& refpectiva = fede-
miaentiffimé ac formaliter prahabentem rea-
litatem omnem abfolutam & refpectivam,poffi-
bilem Deo formaliter conuenire; & confequen.
teretiam viicam Dej rationem formalem, hem-
pe Deiratemy nonefle puré abfolutamnec puré
refpectivam &c. fed eminentiffime acforma-
liter contingntem rationtm omnem formalem
omnis abfolute perfectionis , ac rei relatiug,
qui de Deo formaliter dici poffit, ob fupradis
étamcaufam ; quia {cilicet oportet cuilibetrek
{impliciffimeac maxime vni corpefpondere vo3,
ad=-



Queftio XXVIIL

ai\:qrmr. mrationem formalem; in fesilia
non cflet per fc primovnum intelligibile ) quo-
uisintelleétu, Nonenimexiftimandum eft rem
illaminfinitam’, que Deuselt ; partem efle fub-
ieGtiuamentis , prout diniditur in abfolutum &
refpeétiuum, & fub horumaltero collocari; ita
vt Dens ad folum entis refpeéiivi modum , aut
abfoluti tantum pertincat , fitque Deusnoftro
modo intelligendi pofterior dinifioneentis in
abfolutum &1 efpectiuvum;Nam veibidem fubti
liter aduertic Caiet. resilla diuins L
prior eftente &omnibus modisac diff
1us,ipfumque cum omnibus modis, ac ]
cnntmcrfupmxmwu.rc: ;ac propterea dicitur {u-
per ens,fuper bonum, & fu per vnum &c.vt fepe
xepetit D, Dionyfide ir_c\uoum
tinet hac vna fimg ,, iciflima, finita res, que
Deuselt (‘I1|L‘Ic'11'1..1r.} bio ¢ quidquid eft
\mm vtomniintellectus ope !arlnn-‘ pra i-
Xerc }1.qmdqmd1Jtla}[)c)ilu- atrelatinijaci
relatiuares tantimeflée; & exequs lomne
quod rationi uJ[]"’nuLmiuruL[ ac {1 resabfo-
luta tantum effer. (13_!_c_.n.1dmoa.mw vnica & him-
plex animarationalis , in qua multaruni forma-
rumper fe&tiones continentur » licutinferiores
numericontinentur in maiori , eaomnia cxcel-

15

eft,

Jurtmscmnpuhm {cilicet homini confert y QuUE
imgu‘amiulous ordiniscompofitaa u.f':s il-
Tis formis acciptunt; datenim homini efle corpo

reum,quod etiam lapidi confert eius formasdat
effeyiuens,quod etiam tribuit forma plante:de-
nig; conttituit hominem in effc fenfitiuo , quod
etiam confertanima boui fuper hee mndum
conflituit hominem rationalem , quogradu fu-
pra czteras rerum corporearum formas eleuna-
Tur; Q}mmscxcmp]url hog, ficut & quoduis
mmd ex rebus creatis aflumptum ad tantz rei
cellitudinem, cuitibet creatz aut creabili menti
ancumpn] thJ erm :.xpilﬁmram fit mcptum,
longequediffimile. Vnde etiam S. Th, TLPIEL. .-
f-‘*d;‘.dixilin1p1-.1p"rf ionediuini effe co
ri,8¢ verbum intelligibiliter };rm_._u-, S8 pr Inci-
pium verbiyficut & quaectiquead cius pert fectio-

né pertinent;Ex quibus verbis ibid.Car. deduce-
bat nullam effe diflinétionem formalem actu in-
ter effentiam dininam, & pr oprigtates pcr!um—
fes , Acreliqua quz Deo formaliteriniunt, i-
plamque diuini efle perfectionem in fui diffi-
nitione(fi diffiniri poflet ) hzc omnia claudere;
'hq'u, ideo diltinétionem omnem abfoluti &
rclativo in Deo non nifi virtualiter , inintel-
leftu verd {ecundim rationem efle ponen-
dam.

Diftinoni Ouarty adue
war o expli })“\]1- dediuir
Barer miltie L , sy -
e tionibus, fiuedeenteincre tode deipioefle
ptio disine PEL effentiam :]L'ml Deuseft . Vo mado fecun-
wfentic o+ dum Ir.pmm elta parte rei, quomodo videtur

welatinnss, 3 [Cipfo & beatis, Alio -qudu;:r( utd nobis di
o probater {35 co nceptionibus app
Bamvtrie o fivis conceptibus correfpondet, &
e wutua : ! :

Foemalis i deco formamus propolitiones ve
elufio.quam taque dicimus diuinam effentiam ,
Fations die & relationes eflentiz comparatas
floBio. ey ac formaliter, de pr‘m’;« tislo

diim fe confiderati i

ulllma,wlw elty t.\

di 1tassex quo it VEVT
'I(:]'im'n":il enim eltmagis int1
illiusformal
in ef L]‘T”plloumlt" 1
& a ceteris differt, Sii itagjue pradiciorum om-
Filim i ‘H)\-’ti(.!"I‘-IL'O[UJ.JA...;!S w.nuimlls

ietter nos loqui
perfectionibus &

ok [ | 3
rencoatr

Articalus Secandus, 69

A oft, vtque vniuselt ratio, ficetiam alterius , &
confequenter vaum intrinfecé & formaliter
clandatur in alio . Sed quod multos fallic eft,
quod exiftimantes fe loqui de dml[n eflfentia
proutinfeeft, deeadiflerunt, vt cadic fub di-
uerfis concepti unlbus noftris:nam contemplan-
tur illam, vt preintelligitur relationibus, & com
parant eam relationibus tanquam modis qui-
bufdam intrinfecis, & in ea confiderant [corfum
comunicabile, & efle incOmunicabile,& elle
tali,vel tali pcriima incommunicabili; quz om-
nia & alia fimilia pertinent ad confiderationem
iuine effentie,prout A nobis cognofcitur,& di=
uerfis noftris concep mehu‘a Lulikfpn)rc ety

B quad Mol.prefertim accidit, v ralhm.umnm-
ferius;& ided vana cft relponfio, quam huicad-
hiber probationi dif. n.u.a‘ pr r;f.f,r.-m_.rrmm ALGHINE T -

Fitin.

_l

Mol Ligfun,

Eflextic pra
ubfl
aue‘,:.dmpm.

tintd notandnm est divinam eflentiam dup!i-
citer {umi pofle,  Vaomodo prout idem eft quod |
fubftantia laté fumpta, que eft ens per fe, fiue o-
mne id quod non exiftit inalio tanquam in fub-
iecto fed habet effe per ft; & ficaccepta fubftan~
tia ac proinde etiam eflentia diftinguitur con-
traaccidens; E [qhﬂﬂ”]’]l‘DFLFli])Iul]]t..iﬂ]]l‘
ue effentiam hoc modo fl.[l]ptﬂ‘n & mu!ms
nullumeft medium, & diuinaz relati
dentia non funt iu{[‘ r e fubfift
- uina fubftantia & eflentia predicto modoium-
pta relationes etiam comprehendit,vtante dixi-
mus de diuinare,qua Deus eft cum D, Thom. &
Cai. Alw modo potelt fumi eflentia divina pro re
tantim abfaluta,quo modo etiam nomen diuing
fubftantiz fap¢ fumitur;& hoc modo diftingui-
tur non tantum contraaccidentia, fed ctiam con
tra relationes 'p,is fubfiftentes fiuei{ublhiftentias
relativas, & qum-:smr onediftinguitur habente
fundamentuminré: cumfit vna [_,an.m in dini-
niseflentia voiuerfa continens attributa ; qua-
tuor autem fint relationes & tres fubfiftentiz
pe erlonales.

Similiter etiam diuina relatio puta pwm Nitas Relatiodini
pmcif dupliciterconfiderari . Vao modo preci- ne duplici-
s¢ quatenusfcilicee paternitas eft , & vtprxcise fer
dicitreipectum Patrisad Filium: & hocmodo
foluim exprimit relationem non autem ¢ffen-
tiam . Al medo fumi poteft relatio non pracise,
fed fecundum totam {nam integram rationem
{ormalem , que gonuenit illt non tantum i
parterel , fed etiam prouta 11u‘:\i»Cl_m.‘ipin:r 3 &
hocmodaclauditin fe rationem formalé efiétiz
divine, Nam etiam hocnomen Pater dupliciter
f[m poteltin dinini ) prout figni-
J m I]'\ml.-u no-
ationg, in quo
logis v {urpari;
itionem & ef~
fumatur vt abftra-
ecudum iam
um illud figni-
1 Patris fignifi-
n &relationems
isillud totum fignifi-
¢ nomé homo,
» prout
¢ ; .u'vrnii'a:i« 'pra_ci--

Eff-mtis pog
Teranism
abfolusa,

)1

Patyi: nome
dupliciter

l rointe ]mrr_m} iex Ll]l.,
fL.l!u communiter fole
& hocmodoclaudit i
fentiam. Stitaque

(L\.mi ||1| s cocretl
1i
l

E

se i u,;L.,
do{u 1T pater formaliter vt ; yate
cet fecundum cam
l)[\l]i‘n]‘lh I].!E_‘,f;-'
ab eflentia ratione diftinguitur: ¢
ficatrelationem , nec effentiam i
€OCeptu, vt ape

sdocet D, Th. fif

INci




i »0 §.[o. Pauli Nazarijin D. Tho. Primam Part,
o vhivEramgsponit Ggnificationem.Ex ditisap--A prijs naturis exiftentes, & quedam entitates re-

. Pgl‘ﬁ[_Z_[lm,d,'\'ﬂ.tj.ﬂlﬂleéll’!PQﬁli?‘ieCﬂi.gl}bdﬂl{.‘-
vit varius affirmando hicrelationes diuinas fub
conceptu relatiuo efle de effentia divinitatis,&
poftea negando in qit.39.4rt.6.vbiait propolitio-
nem hanceffentia eff puternitas , vel Deus eff Pater
non elle pradicationem per fe fimpliciter loqués
dosquia néeft formalis:quod etiam docet S. Th.
{I'EP(JI?HNI.S.;!.2..‘!:‘[ 6. Nam hic (j-‘m_:a.r.q.;y.loqLu~
tur Cai.deeffentia prioti modo {umpta:sn #.ve-
10 6.9.20. loquitur de cadem cum D.Tho.in po=
fteriori fenfu accepta. o

Ex quoetiam patet vanum cile eiufdem ex-

pofitotis laborem in tota fere dla 3. difput. quia
pradicam eflentie diftinctionem CL)r1f1L{c?al'c
neglexit, Poflet & forte melius dici Cai.bic, & 1
d. 2. loquideeifentia diuina fecundum e, in illo
verd 6. a. de dininaeffentia prout pracisé conci-
pitur. : ; 52

Bllentie di Sexty Df{,’m‘ﬂ.mf.’:lm_x estyq }md iuxta madum ho-

wine depli ALTHID intellig idi inre tgi‘idume'n:u_mhal_:cl-:w;r:

citer aliguid de dininis loq uendo,dupliciter aliquid quiddi-
conuent  tatiue coueniteflentiz diuine priori modo fum-
quiddirati- prevel ctiam {ecundim fe 2 Vuomodo fub eara-

Gl tione qua communicabiliseft tribus perfonis: &

fic ad eius quidditatem pertinent vniuerfa actri-

buta,fiue fint omninoabfolutafive refpeétivaad
crearuras, vt bonitas,veritas,eternitas, fapientia,
potentinyprouidentia,cc.alin mode'conuenit ali-
quid centie divinz quigdiratiug , fubearatio=
ne qua confittuibiliselt incfleperfonali incom-
municabilis & iraconueniuntillirelationesad
intra, proprictates perfonalesy actus notionales,
Trinitas perfonarum &aliaguecumguead hoc
myi m pcrtincnt'{u ; beutratamen harum
confiderationum cft integra & totalisacceptio
effentiz divinz predidto modo fumpte ¢ Nam
ytantediximus, res illa dinina que Deus & eius
effentia elt, in vna fimpliciflimaui ratione for-
imali ominia dlauditintimé , tamabfolutaquam
relatiua, & virorumeaue munus exercet. Quapros
prer faliacft illa confequentia: Paternitas inclu-
diturineflentia fecundim fe quidditatiug; ergd
pater communicans filio totam effentiam , com-
municat etiam illi paternitatem 5 quoniam pa=
ternitas non includitur indiuina eflentia fecun-
diim rationcrn communicabilis,& confequenter
noniacludicut communicabiliter . Fundamen-
rumhabechec doétrina in infinitateac implici-
tate divinz rei,cui naturaliter & necellario con-
uenit vtraque ratio, {cilicet communicabilis &
incommunicabilis, abfoluti & relatiui , adeo vt
abfolurum exequatur e, que funtabloluti, acli
yes abfoluta tantiim efler 5 & relatiuum ea qua
funt relatiuiac fi relatiuum tantumeffet; fufficic
enim diftinGio inter verumque virtualis , in
fumima ret infinitate fundatasex qua proueni, vt

paternitas, ex oppolitione felatiua, quam exer- §
5 3 H1s - i i ¢
cetin ordine ad filiationem, realiter ab ea diftin=

guatur , non autemab effentia cui non opponi-
tur, ficutetiam vt dicatur Deus intelleétu co-
gnofcereaut generare & non voluntate,, fatis eft
cadem diltinctione intelleGum a voluntate di-
ftingui.

PinHioni Puffrernt fienduim ex vna & eadem radice , ni-
incEiona s = = . e T s
wirtaaliy TRLUT exfmmnn[m‘.pl ate & infinitate diui-
o formaiis M2 €L praucnire diftinctionem omnem rationis
inDeo.  Viftualem&rattualem, tam inter abfoluta &re-
latiua,quim inter sbfoluta ad inuicem comparas
ta. Namex hoc quod Deus vha res oft fimplicif-
fima & infinita priehabens in {ererum omnium
perfectiones 8¢ entitates , habet vtei aflimilen-
tur non tantim pcrfc?fio‘ncs {impliciter in pro-

Radiz di-

.

Jatiug,quales funt paternitas &filiatio creata,fed
etiam vt eidem aflimilentur conceptus omnes
formales,quibus predicta reprefentantur; At ex
hoe quod Deus actu terminat vrobietrum di-
uerfas conceptiones , pluresetiam in Deo rela-
tiones rationis intelligimus , quibus Deus corre-
latiug refpicit fingulasillas conceptiones vt ob-
iectum ; quod eft, haberein fe diftinctionem ra+
tionis formalemactualiter . Etquoniam Deus
feclufo omni opere intelleftus haberexe
fimplicitate & infinitate,vt plures deco formia-
tosconceptus valeat terminares 1
Gtionem rationis dicitur habere virtualem feu

B fundamentalem, ita vt fitatu Deus abaterno di
{tinétus virtualiter. Videnduseit Cap.in 7. dyfr.8
g.4.Caicind.q.rz Torresdip.r. Zumidifp.7.C 8. &
alij recentiores.

Qv aEeRVNT hicexpofitores,an difindtiora-
tionis fiat per folion intellectum bumanum , an ctianm
per intellellym dininten? fed hanc difficultatem ali-
bi definiuimus, Videndus eft Zum.difput.2.§.folct
dulitart &e.

PrimAa Conci, Effentiaditing G attribatay oo v,
gillam babent inter (e diftinctionem adlualern ex na= y, . 1. du
turarel. Probaturex Caiind.c.6. Quia diuina el de & pri
fentia & attributaabftradta abitractione praeci- base.

C fiflina, funtformaliter & fimpliciterinfinica.
Ergo funtidem formaliter ex naturarei. Ante-
cedens patetex diétis, &eft Scoti i v.dift.8.q.3.i8
vefp.adargtimensum principale. Confeq.probatur
ex duplici differentia inter infinitum fecundum
propriam rationem 3 & infinitum {ecundim
quod ens fimpliciter, Prima eltyquéd infinitum
fecundiim propriam rationem nullis clauditur
terminis fuz propriz latitudinis, quamuisita it
ad talem entis gradumdefinitum, vtné omnem
habeat perfectionem effendisInfinitumautem fe
cidim quod¢ft ens feu fimpliciter, nullos infra
totius entis Jasitudinem patitur limites, fed per=
fe@ionemomnem includit cliendi.Ex hacdiffe-
rentiafequituralia, nimirum, vtpriorinfinitas
D addita ratione formali limitationem eiu$ non
tollat, vt patet inquantitate infinita que femper
eftad genus quantiratisdeterminata = & imili-
teralbedo intrinfeee infinita cffet ad fpeciemal-
bedinis limitata. Pofterior autem infinitasrei
cuipiam addita omnes abigit limites,§uibus po-
teftaliqua res,liue perfectio cum fua ratione for-
malidcterminari, & bet alia perfetione
diftingui , & ¢ egtienter nullam diftinétio-
nem formalem admiteit ex natuparel : cuius ra-
tio eft: quoniam haec pofterior infinitas attendi-
tur penes ca, ad qua totius entis latitudo fe ex-
tendit: prior autem penes ca,quinfrarei illiusy
cuius eltinfinitas, latitudinem funt confideran-
turs
_ Huicargnmento relpondet Rada & negat con- Raderefp.
{equentiamyquoniam(inquit)de ratione infiniti
formaliter extra genusnoneft, quod includat
in fui ratione formali omnem perfectionem fim-
pliciter,fed quod illam includat peridentitatem
realem perfectilliman. Sed husis vefponfionis confu
tatio patetex fupradictis.Nam vnius rei infinite
Gimpliciflima vna debeteffe ratio formalis fim-
pliciflimasalioquin res illanon effet per fe pri-
mo vinum intelligibile &c.

_ Qui plures huius conclufionis probationes
'\'Ld_cre dc.‘:c’:‘crst, legar Tus riandifp.r. Bann.dubs
2. Zoum.dipur. ;. Mufm wt.z. Suac.librike
de qﬁmm‘be; ap. 2o, & 11 & dufput, 30, Myth fedt. 5.

s

Canfwrs

SEcyN-



Quazftio XXVIIL

SscvunaConcor, Efentia &d
5, butapi &cifa omnt operatione ante flectus diftinétionem
” babét inter fevationss vireaalem, per ackionem antesnit
intelleétns formalem. Hee conclufio paterex di-
u111=..:m}>!m1 es probationes lege apud Cap.
imdicadist. & Caletan allegato cap.é. Turrianum
difp.2.Molin. difp.z.& alios locis paulo ante nota-
s,
»  TerT1a CoNcL.Intereffcnticm distinain &
» yelationes nulls est actaalis-diffmdtro ex nararares.
Hanc conclufionem probant ea omniaargumen
ta qmbus ]me'm'rnl(,t prima cochifio.E ‘rdt_m
late probant recel ntioves (uperboc a. Torresdifp.z.
poz. Lumadifp. 2. Val. wf -q-29.4.1.probat cam
(Jprmm..wrtmmns, &p::f{ enm Valq.difp.220.¢
¢ & & Suar. lib.g. de Trinit.cap.s.c* 5. Deni
que fequitur cuidenter hec conglufio ex antedi-

"

»
3

» (l_mt A Concu, Inter cffentiam e rela~
o3 donies duinas (ecundiin (e et rirjfm({fa Futiohis Vir—
, tualiter feu fundamentaliter. Hacconclulio pro-
bari poteft eifdem argumentis, quibus probatur
{fecunda. Of timatamen pmb.moln po steftex di
¢tis formari.. Vbieft vna resfimplicitlima que
.1t formaliter abfoluta & formaliter relari lay ibi
virtualis {cu fundamentalis diftinétio eflen-
tie &relationissAtinDeo elt vnares fimplicifii-
ma que eft formaliter abloluta, & formaliter re-
latiua.ergo. Minor}ntct exdict 'vIwn; proba-
Tar. Inomm habente in fe vnde caufare rumf-
nare & verificare polfit tanquam ohiectum
diftinétas rationes {tu conceptiones formales
eflentiz & relationis, elt diftinctio rationis vir-
tualis fct]ftlndnrnuu.]]]: fed res \mhmplmfh—-
ma, qua:htjorm aliter abfoluta & formaliter re-
latina, ‘eft habens in fe vnde caufare, terminare,
v ulm are pollit &c, Ei rgo. Alias p| obqtmwcs‘
Jege {1 placer apud Cat.infriz g.30.a.7. Ban.hic dub.
3 Lumidifp.ro. Mol. difp.s. & Suar.deTraust lib. .
Coifn
o QinTAConci. Effentia & relatio vt ter-
3 aninant aftus softri inrelledtus :Hfru‘” uitky attuali-
ter vatione vattocmata . Proha ll.Lll"I zc conclufio
codem medio quo pracedens, addendo tantum
hoc quod eft attu terminare diuerfas concey
nes fic.Vbi eft viia usfrmplluimm quefitfor-
n[m.l abfoluta & formaliter lCT"iLnl , termi=
nans aétu dultinétas conceptionés relatiui & ab-
foluti,ibi eft diftinécio rationis actualis. &c.
%: X TA CoNCL Inter e,‘j’emun: > relationes
iictio vertnalts, guai imtey effentiam &
atribuia. l-'r'nhlfur \"':J":]:mmus i’!ﬂdm]t‘ﬂlu’ b}

elt

{1111(5[&0 vir tll‘
eft maius funda
Guali |
Maior patet. Minor probatur pi
mentumdiftinctionis relationum
realis oppofitio & diftinétio relationu:
{e, quz non conueniteflentt ; qua relationum
diﬂ:tm‘rwé\,np.m]'t'n eftin ipf {icut &
ipferelationes in Deofunt: At diftinétio ateri-
butorum inter fe & abeffentia , velnon hibet
fundamentum alicuivs diftinétionis realis in ip-
o Deo,v t-.):m;t;tsjpon_uaj aétio rabi
®ternitas & imm !
€Us ormne
minenter be
i-'\lullsdlﬁmumms in Deo, non
in feipfis ; “hieut habent relationcs qu e 1
interie Lll“!-?t,limlt[ll ydedinterm 11.1), vtint
leCtus &cv munms,qu; i
tur: que nis dilt

I)'g)’

ioneinter o
inctio fundamentumali-

B ab ﬂ]mm.qmm attributorum inter

Articulus Secunidus, 71

dinina attri- A quod habetin terminis veriufque potenti®, qui

funt verbum & Spiritus S, inter quoselt realis
relativa diftinctio. Secundo quiaeflentia fecun=
ditm remelt communicabilis ; relatio vero per=
{fonalis eft incommunicabilis ; relatio concretd
fumpta , puta filius producitur , ‘nonautem
eflentia. Nihil autem eft quod vniattributo
conueniat fecundumrem , quod alterietiam &
effentiz realiter non conueniat,etfi de ea forma=
-non dicatur; & in hoc fenfu videtur loguus
iffe Ferr.necapprobafle Scoticamillam di-
tionem actualem ex naturarei,contracom=
munem omnium Thomiftarum fententiam ¢ Et
quamuis maior fit diltinétio virtualis relatiohi
{e, &abel=
{entidrin nullo tamen minuitur pu’iv.u..l & (vta-
iunt Jomnimoda identitas relationum cumieflen
tia; confiftit enim identitatis perfectio in nega-
tiene omnis actualis diftinctionish partereiynec
poiftulat negationem omnis diftinctionis ratio-
nisactualis;aut virtualis,(impliciter aut fecundi
aliquem gradum;nullafiquidem virtualisdiftin
¢tio repugnat fumme fimplicitati & vnitatirea-
li & ¥ormali fecundim f¢ relationum diuinarum
eum effentia,

IO

SEpTiIMA Concr. St lognamur de P[,fmrrm 53

ditiina, ¢rrelationibu; .n’:eftm.frm:]: effentiaest dein-
trinfeca ratione velationtim, & ¢ comra.  Probatur
exditis. Vna eftratio formalis effentie & rela=
tionis; Ergo vna eft de ratione alterius intrinfe-
ca. Pmbatl.irﬁ:qm.!n,qm'\nl)n eftintell -‘ulnfc,
duo aliqua vnius effe rationis formalis {impli-
ciffima,& vnum non claudi intrinfece in ratio-
nea [:criu'.;nnm voum in ratione alterius claudi-
tur intrinfece per propriam rationem formalé;
ficutanimal in ratione hominis ; igitur vbieft
fumma rationis formalis aliquorum vnitas ibi
eft inclufio fumma & maximé intrinfccavnius
inaltero,

Refp.Mol.oullam efle confeq. quoniam eflen-
tiadcrelatio , wirtute continet diftinérionem
formalem. Vndead probationém negat antece-
dens, quande illa due virture continent diftin-

Mol.reff

D ctionem formalem. Sed b ujffmrln‘m divertitara- confaratio o

E

tione formalifecundiim f¢, ad candem vt i nobis
L:ma_rplti'.r(lilpnu -.()rucptlih.h)cnrc h!m]alt]t‘n“
tuminre : conclulioverd & ciusprobatio lo-
quitur de ratione formali’ & intrinfeca ratione
relationis & effentiz fecundl mfe;& codem de=
fectulaborant relique u.pmu 10nes , S&ctorus
difcurfis medun expolitoris i fipradidta difpur.
Eandem pr obatr BB ‘lllﬂ"-gf.”f.’b.-{r L :':ﬁ:.adé.m'-

.

LA,

Or TAavAa Con
wcollect e (1
tione ,ra:}.i: [1 ])v!
Probatur primzc
tatis fimpliciil ionem omnen
for: rmlr m- abfoluti & relatiui Deo conuenien-

0 [.('c)J)L,l"\ i Jg\'um"?‘u‘ fe natira-

7 ::u:rr:mhus mbm
: mm H ﬁ' iétisiergo de ra-

-‘ au-
tisfiue
edens

x'LlUilt.. p]'i{ll'\.‘< 15 p articulas
confeflum; nec potelt falua fid ari 5 Quo
.ul»Immm Vero  nimirum per & in primo mo-
1o probatur;Quia perfonz dinine omnes & fin-
;nIu: » quafuatrclationes {ubfiftentes;fiint id
quod




=32 F. 10, Pauli Nazarijin D.Tho. Primam Pare.

quod eft perfeftifiimum in natura diuina, vt ait
S. Thomas 4.feq. 7.3. quod verd perfectiffimum
eflt,ad rationem formalem Deitatis &eius quid-
diratem fecundiim e maximé pertinet,& confe-
quenter in primo modosalioquin Deitas non ¢f-
fetintrinfece & eflentialiter ac formaliter feipfa
perfe@iffima , fed indigeret aliquo extra eius
quidditatem exiftente ad fupremum fuul com-
plementum & vitimam fui perf tionem: ficut
natura creata pura humanitas, cget perfonalitate
realiter ab eadiftin®a, veiitactufubfiftens , &
abfolute perfecta, Etex his patet etiam tam pri-
ma,quam {ecunda confequentia, :

» 4iNona ConcLvs.Relatwnes difiunctin fum-

3o prave fic,non funt de effentia Dettatis, Hezcconclu- B

fio necellarid fequitur ex precedente & eius
probationibus;Nam {iomnes cni]c&iué{uqt de
eflentia Deiratis;ergo non difiun&imyquia feili-
cet vnaexcludataliam , vel effentiamodificata
per vnam excludataliam : nam effentia non po-
teft efle perfecta, nifi fictribustelationibus mo-
dificata. Secundo probatur;quiazqué neceffario
per fe & formaliter Deitas fecundum feeft pa-
ternitas, ficut filiatio & fpiratio, & ¢ contra;
quamuis ex his relationibus remota deftruitur
integra ratio formalis Deitatisyde cutus ratione,
efl Trinitas perfonarum.Denique magis patebit
weritas tam huius , quam precedentis conclufio-
nisex folutionc-.1rgumentoru:n, quibus pmdi-
£tysauétor tamquam demonftrationibus inniti-
tur in ftatuendis predi@is duabus affertioni-
bus. _
». Decina Conci. Sumendoeffentiammzta
>> priorems fenfium fupeyiss explicatins inquinto nosabili,
a Crrelationt fecundion [Uai vategrans O cosmplets v a-
o tioniem, mutud fefe formaliter includunt . Hac patet
ex diétis 3 ficut enim relatiocreatainintegra fui
rationeincluditad &in s vtluoloto probabi-
tur 5 ita relatio diuina infii completaratione
clandic ad & effentiam five fubftantiam diui-
nam,que ibicft loco in,vtantediximus.

A affirmat S. D, infra qucs

5.4, 15.4d 1:vbi ficlo-
quitur s Communia abfoluté dilki [ecands
intellectus noftvi font priora,quism prapi i mild-
duntuy in fnrelledu propriorim, fed non e CUSHET O
intellecku enim perfone Patris intelligirir Dens.fed non
conuertitar 5 vbi aduerte ibidem fumi propria
non preciss, fed fecundimfuas rationes comple-
tas,vt patet in exemplo de perfona Patris. Ean-
dem conclufionem probat Zumellus ¢
4 Molina difput.b.concluf 3. & Suarez in dicl
(453

ConN TR A primam toncl. funt 16, argum. Sco-
tiftarum, querefert & foluic Capreolus inpriio
diff.8.q.4.quorum vim exprimit Cai. acto argu=
mentis ab co folutis md.é.cap.ex quibus quatust
refert Rada & eorum refponfiones impugnat.
Primum argum. elt, Sapientia & bonitasy abloluté
diftinguuntur formaliter ex natura rei . ergo fa-
pientia infinita , & bonitasinfinita, diftinguun-
tur formaliter ex naturarel. Antecedens patet.
Conlequentia probatury quiainfiniras non va-
riat rationem formalem eius, cut additur, vt pa-

Lo ordinem

(h. 2. concl,
lib .

tet inductiug, Refpoader Cai. duplicem efle rei ali-

cuius infinitatem: vnam {ecundliim proptiamra-
tionem, qua eftinfinitas in tali genere ¥ (ccun-
diim quid : aliam{ecundim quod ens live fim-
pliciter: Prior infinitas non variat rationem for-

c malem: pofterior autem variat cum eam illimi-

tet & elenet, vt fitomnis perfectio : porro diui-
n& perfectiones fingule inhnite funt implici-
ter. Itaquefiantecedens loquatur deinfinitite
priori,verum eft,fed falfa eft conlequentia; quia
bonitas & fapientia Dei funt infinite fimpli-
citers quod f1in antecedente pofterior fignifice-
turinfinitas,falfumeft obiam dictam caufam.
Sed refponfioneis hanc fic arguir Rada Primo;quid
Caict.non probat infinitatem fecundo modo di-
¢tam efle rationem identificandirem enius ¢ft,0-
mni perfectioni fibi compofiibili , non folum
realiter, fed etiam formaliter, inquo conhltic
tota huins queftionis difficultas. Secundd: Sifa-

w  Vnpecima ConcLvs., Sumendoeflentiant 1y pientia infinica effet formaliter bonitas infinita

> pravise o O relationem pracisé prout dicit ad o erisim
9 reale, ¢ffentra non est de intvinfeca vatione rel ationss,
» puta paternitatis. Hec conclufio eft fecundim
mentem Cai.onhoca. ad 3. vbiait relationem for-
maliter confideratam , {ccundlm propriam ra-
tionem no dicere perfectioné nec impertectio-
nemiConftatait cflentiam fecundim propriam
rationem formalem dicere petfeltioné. Et imfr.q.
40.4.4. docet relationem habere ab effentia radi-
caliter vt fit res realis,fed tamen per feipfam for-
maliter efferem realem:quod hon effer verum, i
relatio formaliter & pracise{fumptaincluderet
intrinfecé rationem formalem effentiz; nam per
eam realis efiee formaliter:Etibidem addit con-
uenire relationi efle conftitutivum hypoltalis,
non rationc alicuius abfoluti formaliter,fed ra-
tione fui,quatenus fcilicet ab abloluto diltingui-
tun;igitur vt fic non includitabfolutum intrin-
fece. Hanc conclufionem probat Molina pluri-
bus argumentis difput. 6. concluf. 4. contra Turvid-
i
»  Vitima Concrvs. Relatwnss dininepra-
2 gise fumptanon fint de rvinfecayatione effentiapras
éisé fumpte.Probaturex D Thom.de porentia Der,
q.8::2. 6. dicente non efle pradicationem per
feciim relatio predicatur de effentia s quod di-
Ctum explicans Caietanus infraquall. 39. art. 6.
ait _intelligendum eflc de pradicatione for-
mali , non de identica . Ergo eflentia vt
ficy mon includit relationem vt fic, Idem

exnaturarei , fequercturquod ficut Deus eft
formaliter fapiens ex naturarei{apicntia,fimi-
liter effer formaliter fapiens bonitate & milferi-
cordia,quod rationi contrariari videtur. Et con-
frrmatevargumentum ;- quiaitamanent in Deo
propriz rationes formales fapientiz & bonita-
tisach finitzcllent, E

o itabené diftinguun-

tut formaliter bonitas infinita, {icut bonitas ab=

bf

folute,& fapienti = Antécedens proﬁ;
tur;quia ratio formalis alicuius perfeétionis fifa-
net {emper in quocungquegiadu perfectionisine
telligatur ; fapientia cnim infinita ita retinetra-

Avpsm,

Rade reyljs

(£

Confiris

tionem [apientiz, ficut fapientia finita, Refp.Cai. fob

optimé probafle quod negat Rada, ex hocquod
vnirel infinite ac impliciflime debetur vna ra-
E tio formalis fimpliciflima;alioquin non effet per
fe primo vnum iutc]ligibiie vhica verbo ex#
refsd. Ad fecundiidico, quod 2 parte reiloqué-
do, feclnfo modo noftrointelligedi, Deus via ra
tione formalicft bonus,intelligens, fapiens, vo-
lens, uflus &c & confequenter ratione formali
bonitatis;voluntatis & uftitie & mifericordiz,
que voaclt & infinita fimpliciter, Deus elt for-
maliter fapics; fed deceptio contingit; quia cum
dico,Deus eft ﬁapif:m bonitate, communiter in~
telligitur nomen fapientis & bu;il]t;ltls,, prouta
nobis concipiuntur verationesdiftinéte ob li=
mitationem & modum impe Cctum intelligens

di noliri intelleStus . 4d confirmationem e~ gdcmfivn,

gatur antecedens , Ad probationem negaturan-
tece-



obi. 2.

8ol

ReplicaRa~
de.

feol.

Ok, 3

fal.

Replica.,

Solut.

Quiftio XX V1 11

cecedens de ratione formali \'ni‘uocé_qiil npra; A
Nam perfeitio, puta fapientia infinita fimplidi-
ter non cft eadem vniuoce, fed analogice tantum
cum fapientia finita, &ab ca differt per dictam
illimitationem & identitatem formalem, cum o-
mni alia perfectione impliciter ciufdemrel.

Secundum tnordincapud Radameft : Bortim
& verum it Deo non diftinguuntur €x natura
reiyergd funt formaliter fynonima. Cnn_ﬁ'qum_s
el} contra te:Confeq.autem probatur;quia boni-
tas & veritas non fignificant nifi ipfas perfectio-
nesin renullomedo diftinétas iti ca. Refpor. Cai.
nullam effé confeq.quia fynonimeitas , cum fit
paffio nominum, non attenditur penes identita-
%em rationis formalis rei fecundum fg, fed penes
identitatem conceptus formalis feu rnpntaiis; na
voces funt exiftentium inanima paflionum no-
ta;funt autem bonitatis & veritatis diuerfe cons
ceptionesin nobis , & ided tion funtfynonima:
quamuis fic eadem res & ratio formalisd parte
rei fignificatas ;

Sed contrarelpon.hanc argumen. Rada. Prim:
quia nomina principaliter fignificant res iuxra
Ariftotelem in 7. Elenchortm dicentem nos pro
sebus vti nominibus 3 quia res ad difputandum
ferre non poffumus, Secundd : Ratio quam i1-
gnificat nomeneft dlfﬁnitioﬁn} dicitur + ‘Meth,
Sed diffinitio indicat veram elientiamrei ; ergo
illa per nomen principalicer fignificatur . Ergo
{ynonimeitas principaliter ateendi debet pencs C
res,quasnominafignificant, Terrio:quiafaltem
veritas & bonitas apud divinum intelleéum e-
runt {ynonima; quia in co né ¢ft pluralitas con-
ceptuum, Refp.Ad primum negatur aflumptum:
diétum autem Ariftotelis nihil aliud fignificac
nifi fes per voces fignificari,quod non negamus,
fed dicimus voces primo & immediate fignifica-
re conceptus , mediateautem & quali fecunda-
rio res vt oftendimus fupra qu. 73, art. 1. Conttoi,
vuica. Ad fecundum dico ret diffinitionem cile
effentiam vt A nobisconceptam. :  nam diffini-
tionon incft rei fecundum fe , fed prouta nobis
perfete cognoftitur. Ad tertimn negatur fequelag
quiaapud Deum , feipfum & fuas perfectiones,
prout in (¢ipfis funt cognofcentem,nulla cft no-
minum pluralitas,ficut nec conceptuun,

Tertim. Deus intelligit effentiam fuam vt
veram,vultautem vt bonami;Ergo yeritas & bo-
nitas diltinguuntur ante omnem ac¢tum intelle-
&us;Probatur confequentia; quia diftinétio ob-
iectorum preucnit diltinétionem actuum, ficut
caufa effectum.

Refp.Cai.falfam effe confeq, fufficit enim (in-
quit) vtobiecta intelletus & volunzatis praedi-
ftinguantur fundamentalitersnec elt opus diftin-
€tioneadtuali protunc , ficut nee intellectus &
yoluntas Dei pro tuncdiftinguuntut 4 nifi fun-
damentali diftinétione rationis.

Sed aduerfis refp. hancinfurgit Rada. Primd:
quia non eft aGualis diftin€tio a&tuum finea-
ctuali diftin&ione obieGtorum. Secundi:quiaa-*=
&us quo videt Deus fuam effentiam vt veram, &
attus quo vult eam vt bonam , terminatur ad
réexiftétema parterei: veligitur terminatur ad
veritatem & bonitatem {ub vna ratione forma-
dia parte reizvel fub diuerfis. Si primumsergo a-
€tus volendi' & intelligendiin Deo non diftin-
guuntur cx parte obiecti ex natura ret, quod eft
abfurdum:& per confequens non ¢lt dicendum;
quod tendat intelleério illa in veritatem & non
in bonitatem. Si fecundum:ergo meam fateris
fententiam, Refp. Ad primuin negatur allumptum;
fufficit enim diftinéio virtualis obiectorum,

Naz.in 1a pavi D Thton. 2,

Articulus Secundus, »3
Ad feeandwmadmitto primum:  Adargumentum
in contrartirelpondeo eo toto adini{lo nullum
iequi inconueniens colitranos & veritatem;nam
neque actus intelligendi & volendiin Deo , di-
{tingutitur {ecundu feex parte obietti ex natura
rei, nequé intélletio fecundum fe tenditin bo-
hitatem vt formaliter diftinétam  veritate, ne-
que volitioin bonitatem vt formaliter diftin=
¢tama veritate ; fed hecdiftinttio fit perattum
intellectus noftri dinina fuo modo cognoftétiss

Qttartum: 111a que Formaliter diftihéta intel- obja

liguntur intellectu intuitivo, habentdiftinétio=
nem veexiftenté:fed perfettiones dining intelli-
guntur formaliter diftinétz ab ipfo Deo intel=
lectuintuitiud; Ergohabentdiftinétionem ve
exiftentem in eis : talis non poteit effe diftinttio
rationis : oporterctenim intelle€tum dininum’
fuaintuitione caulare aliquam relationern ratio=
iiis in fud elfentia vt exiftentem, quod eft abfur-
dum;igitur talis diftinétio eft Ex naturarei. Ma-
ior patet ex differentia inter intellectum intui-
tittum & abftractivum. Minor verdeft clara de

{e. Refp.Caiet. & negat minorcm;Nam licee Deus Soldie.

intueatur perfectiones fuas abaterno diftinée,
pon tamenab @terno diftinétas actualiter;quan-
quam afferere diftinctionem rationis actualiter
caufari per actamintelleftus dinini non fit alie-
num & Philofphid. :

Sedve(ponfionen hanc impugnat Rada, Primo:
Namvel Deus videt perf
ex pakte obiedti,fic vt obieétum ipfum diftinéie
concipiat, & tunc vel concipit ea vt omnino v-
num formalitera parte rei: vel vt diftinéta obie-
¢ta formalia;Si hocfecundum ; ergo diftinguun-
tur formaliter:{i primum;ergo n6 videt elfentis
pluribus perfectionibus fimpliciter ornatams,
Lt praterea non videt intellectum & volunta-
tem vt principia diuerfarum emanationum;quia
yvideteavtomnino indiftinéta. Etpratercaaba
furdum eft intelleGtum intuitinum caufare cn-
tia 1in rebus quasintuetur;nam tuneentia ratio-
nis ellfentin rebus. Refp. Deum initueri has perfe- oy
¢tiones diftincte.i.non confusé ex parteobieét, ;
& eds concipere ve vium aciu formaliter & plus
ta virtualitery& fic videteflentiath fuam ve{cip-
faornatiflimam formaliter, pluribus autem per-
fectionibus virtualiter : &yidetntelledtum &
voltatem vtyvoum tormalitery fed ve plura vir-
tualiter;&confequenter etiam,ve principia dua-
rum emanationumattualiter difl irum, Dis
ximus enim in pracedente q. diftinctioneme=
manationum non efle ex diftinétione princi-
piorum actuali, fed ex rationibus principiorum
virtualiter inter fediftinétis, Ad impugnationé
entis rationisabintelleétu diuino caulati, nego
fequelam § Nam cum intelligit Deus intelle-
€tum fuum & voluntatem per comparationem
ad noftrum intelle€tum & voluntarem, caufat
diftinétionem rationis inter fuum incelleGum
& voluntatem, qu noneft in abieétis fjuc obie-
£to,fed in folo intelleéin obic&tiue

Praterea argumentatur idem autor aduerfus oy :
4

eandem conclufionem. Diftinétic que elt in-
ter intelleGtum & voluntatem, pracedit emnem
atum collatinumintellectus. Ergoilla non eft
diftinétio rationis.Ergo ex natura rei cft forma-
lis, Probaturantecedens ; quiaante omnem a-
&um collativum intelleGus cft principit intel-
le€tionis, & non voluntas,, & voluntas eft prin-
cipium yolitionis;&non intcllettus. Refp.falliim £
eficantecedens. Adprobationé nego con fequen
tiamfufficitenim diftinétio virtualis = ficut et-
iam intellectio & volitio ablolute fumpta, vir-

G tua-

Gtiones fias diftinéee Rolke




Bhio
wowil.

Obi. Rade

¥

¥. To.Pauli Nazarijin D.Tho. Primam Pagr.

wualiter tatum ﬁi'ﬂins{_uumur:Dc emanationibus A cum quidpiam de quapiam predicatur, ¥a que

"

autern iam diximus ad eas ctiam fufficere virtua=
¥em principiorum diftnCtionem. Bt

Alia eiufdemauloris argumenta ex dictis fas
cilé diluuntur, nec probit nifi virtualem diftin=
‘Etionem attributorum & rationis actualé, prout
cadunt in conceptionem noftram : &iamantea
fueranta Capr. Cai. &calijsmultiplicicer contu-
all.

Contraekidem cancl. fint argum. qua profe-
sunt & foluunt recentiores fere omnes fanéti
Dottoris interpretes, ad quos lectorem remit-
timus. :

Con TRA [ecundam condl. Tunt multa argum.
Aur. & Arim. relata & [olutad Capr. wdia diff
$.q. 4. A :

Con TR A tevtiant conel. militant cadem ar-
gumenta, quibusimpugnatus prima. Sed prate-
reaconiraeam protest ?l,adn vetera Scot: & fe=
quacium argumenta lam foluta 4 Capreolo &
Caiet. i .

Primumeft. Aug. 7. de Triniti¢. 55 ait: Noned
Pater, quo Dews, yee co Dess, gio Pater : ex quo di-
&to fic arguit. Deus feclulo omni actu intelles
tus, non eft Deus paternitate, fed deitatet nee
Pater deitate, fed paternitate: Ergointer pater=
nitatem & deitatem it non identitas ex natura
Yei; Patet confequentia; quiadiex natura rei ef-
fent'omnino idemante operationem intelleCius,

Pater eflet deitate Pater, & paternitate Deus,

quod eftcontra Augs _

Refp. Cai, infra ¢. 39. &t ad fimile argumentt
nos balbutiendo vt poflumus excelfaDei refona-
ve, atque idem Aug. & Dodtores, de effentia&
relatione, vt de diftinis formaliter loqui: cum
ramen nallafit earumdiftinétio actualis a parte
vei, fed virtualis tantum, g medio noftri in-
telleus aétu fir diftinctio rationis actualis. V=
de ad argumentum, {i fermo fit de ratione for=
mali parte rei: cadem ratione forinaliindivilis
bilt Deus {eclufo omni opere intellettus eft Pa-
ter & eft Deus;nec tamen fequitur! ergo eft Deus
paternitate vt fic, & Pater deitate ve f1c; quia fic
tranfitus & tatione formali fecundum fe, (ug
prouteftd parte reiy ad eandé prout diverfis cg-
ceptionibus A nobis cognoftitur. Sed temen ve-
rumeft,Deum effe Deum ea ratione formali,qug
non tantum elt deitas, fed etiam paternitas: & ea-
dem ratione formali Patrem effe Patrem.

Alea esfden auctoris argumenta cx antiqua
Scotiftard officina deprompta, nihil aliud pro=
bant, quam virtualem feu fundamentalem rela-
tionis diftinctionem ab cflentia, vE notant etiam
Capr. Cal, & alij.

Con TR A guartam &gttinti conclifiones ri-
litant eadem argumenta, que notauimus con-
trafecundam,

ConTua feptimamarg, Rada premo. Efle Pa-

sené, 7.65¢. trem non elt de effentia &concepru formali Dej,

Ergo nec paternitas et de conceptu formali cf-
fentix: Conleq. tenet; quiaquicquid elt decon-
ceptu formali Dei, eft de coceptu tormali effen-
tie & ¢ conuersd. Antecedens probaturs quia fi
de conceptu formali Dei effer,quod fit Pater: {e-
queretur quod Filiuseller Pater: Confequens eft
plufquam falfum; ergo & illud, ex quo fequitur:
Sequela probatur, Nam quidquidelt de ratione
intrinfecaalicuius communis, eft de effentia cu-
iufcunque fuppofiti & lingularis fub eaconten-
ti. Eigofi deeffentia Dei tormali & effentiali eft
elle Patrem, dimiliter erit de ratione effentiali
Filij fub eo contentiv Antecedens & confequen-
#1a patent ex 1lla regula antepradicamentali;

B

E

e pradicato dicuntur per fe, dicuatur etiam
de fubi¢cto. Si igitur Pater pradicatur quiddi=
taring & effentialiter de Deo, fimiliter predicas
tur de Filio, de quo Deus predicatur . Secundd,
fi paternitas includitur effentialiver in diuina
¢llentia, & divinaeffentia includitur formaliter
in concepruformali filiationis. Ergo & paterni=
tasincludiror in conceptu formali filiationis;
Patec Ct'mi&qu;_nti;]; quia i eius conceptu inclu=
ditur dinina efential Ergo includitur quidquid
clt formaliter diuina effentia; fed Pater eft ealisy
ergo. His argumentis viitur etlam Zum . difh. 2
B Suar. lib. 4.6, 3. .

Ad primum refpondetur falfum effe antec, Ad
probationem negatur confy. Adeius probatio-
nem dicoantecedens non ¢ffe verum in preedi-
catis relativis, fed tantum in abfolutis: inqua
fenfuctiam intelligendaeft regula Arift. Nectas
menex hoc deficit regula Arift. vrobijeit Radag
fed legicimus eius fenfus cxponitur prgfertini in
materiadiuinorum, vbi etiam communitas eft
fingularis vnius fcilicereffentiz numero tribus
fuppofitisidentificatz. Secundd dico regulam
illam, Quicquid dicitus de pradicaro, dicitar etiam de
fubieéto predicari, habere hune fenfum. Quicquid
dicirur de predigaro fectindum eam rationem,
qua vaum et cum fubieGto: dicitur etiam de
fubiedio iplo; ficigitur effe pacrem eft de effen-
tia formali Del, & confequenter etiam cft deef=
fentia & ratione formali Filij fecundum cam ra=
tionem,quakilius & Pater vonum funtin effentia,
non autem ablolute. Tertio dico regulam il-
lam_veram effe, quando formatur propofi-
tio cum figno voiuerfali omuis, vel anllus, quo-
modo formarinon poteft in re preefenti;Falfa ell
enim hec propolitio; omne quod eft Deus vel
ellentia, eft Pater, nam Filius & Spiritus fanctus
eft fecundum rem Deus & eflfentia: & tamen neu=
ter eorum efl Pater. Adfecundsm negatur confeq.
Ad probationem dico primo fieri traniitum ab
abfoluro ad relativum; nam diétio quid f1=
gnificat abfolutum, Pater autem fignificat relas
tiuunt Secundo refpondeo veram il confequé
tiam & confequens de co quod includitur indi=
uinaeflentia fecundum rationem communicabi=
lis, non autem de eo ghiod inilla clauditur feci-
dum rationem conitituibilis in effe perfonali
incommunicabili , vt hic fcité Bannes aduers
tit,

Contraeandein concliargum: Zum . Primd D.
Thom: hicait in nomine eflentiz non importa-
ti refpecium, fed folumin relatione; Ergo. Pra-
zerea 55, Patres Concilia communiter diftin~
guiir effentialiad perfonalibus: abloluta verd di-
cuntur eflentialia, & relativa perfonalia; igitur
aperte [ignificant relationes noh effe effentiales
diuinitatiy alias non diftinguerenturi predica~
tiseffentialibus e D. Th. pluribusin locis idé

Taks

Zupaelfind
Obijc, conis
wandenite

fignificat:Eod€ argumento vtitur Suar. Refp. D. Soliy

Th.Parres&Concilia loquide divina eflentia,né

wproutinieelt, fed ve precisé concipisura nobis

fecundum rationem abfohuti

Secando: Si Paternitas & cetepe relationes ol Okbije, 24

fentde intelleétu & ratione divinz effentie in-
trinfece & formaliter: diuina effentia non effet
resabfoluta (ed relating; quod omnium DoGo-
rum & Sanétorum ﬁ.‘i‘.tcntia";tdt,lﬂ'l.it'.ir.Conii‘:q,
fatis liquet; nam id quod inintrinfeca fua ratio-
nc formaliter cotinet telationem, relatiuym efle
deber. Kefp, nullam effe confequentiam loquen-
do de diuina eflentia fecundum & & prouteft
a parte rei; fed fequitur illam virumaque in

Viia

Solnts

nr—



. NPT AT
Quzftio XX VIIL
vaa {img nafui ratione co
relativum Scablolutum,ve ante diximus,
Piura al :}!1'91%31‘: id:mc.\'}m.'imra‘:'gulmcnt‘.:,
que ex iactis fundamentis & wlporzl'mmbysm-
cilé diluuntur : probant enim tantum rclatlgncs
& perfonas non includi in effentia precise fum-
ptaz velnonincludi [E.'L'undlm} rationem com-
municabilis : vel denique perfonas ipfas & rela-
tiones communicar {ceundum X"[li[[lfCll]L"[\]'..'['I-
tiey quam in fuis conceptibus complere fum-
ptisincludunt, &eadem ratione voamellein a-
ha.

Contraeandem concluf.argum. Suar, Prizd. L~
fentia tota cft communis ; ergo tota eft ablolura;
ergonon includit effentialiter relationes .- Refp
eflentiam pracise fumptam aut acceptam fecun-
dum rationem communicabilis totam efle com-
munem , non autem fecundim fefiue fecundiim
integram & completam fuamratienem forma-
fem; namin ea clauditur effentia cum propricta-
tibus perfonarum.

.!w!eg-
Obirc, conr.
pandem L
dolut,

okije. 2, Secundo : Pater communicat Filio totam fub-
ftantiam & effentiam fuam , ve diffinitur smespi
tulo Damnamus , & non communicat patcrnim—
tem ; Ergo paternitas non intratrationem cf-
fentie, Refp.Patrem communicare totam cflen-
tiam precise fumptam, fiue totam efientiam, fe-
cundum eam rationem qua communicabilis

Sl

i, nempe A-ptibus{ingu

B

elt , nonantem fecundum integram eius ratio- C

nem complectentem omnerelatiuum & abfolu-
tuims

Tertio : Pater prius origine quim generet Fi-
lium cft complere & effentialiter Deus; Ergo per
generationem Filij non producttur aliquid
quod fit eflentiale Deo; produciturautem per-
fona Filij,& noftro modo concipiendi compro-
ducitur cius relatio ; Ergo illa non eft effentialis
Deo. Refp. antecedens verum effe fumendo
Deum effentialiter tantum fiué pracise quoad
clfentiam, nonautem{umendo Deum proutin
feclt &vtresquedam efteminentifiima, conti-
nens quidquid eft abfoluti & quidquid eft ref-
pettiui &c. prout explicauimus in tertio nota-
bili:fic enim Deus neceflario eft tora Trinttas;
qtiod nec Patriin illo priori autpoft, nec vili
alie perfonzconuenit. Etper hoc patetexem-
plaeiufdem authoris petita, ex coceptu animalis
ad etusdifferentias diuifiuas comparati, & de hii-
manitaterefpectu propri¢ perfonalitatis,nonefle
fimilia, nify fumendo Deum quo ad efftntialia
tantum,, vel effentiam divinam procisé;quo mo-
donon accipitur in noftra conclufione . Ex eift
dem fundamentis ac refponfionibus fatishitar-
gumentis Vafq.in 4.¢.

obhi 3

Solur.

Comt- eandi  Contraeanden conel.quatcnus affirmat effen-
obi-Fafg.1 giameflede intrinfeca ratione relationum,argu-
mentatur Vafq.c. 2. Primo: Eflentia dinina non
potelt compararicum relatione, ficut ratio entis
<uan ratione particulari 3 quia ratio entis non eft
vyna communis omntbusentibus particularibus:
atqui eflentia dinina veréeft vna tota in multis;
Ergo potelt prafcindi conceptus relationis ab
eficntia : Confequentiaprobatur; quia omnis
conceptus includens alium conceptum commu-
nemeft refolubilis in duos, qui ad inuicem non
{c includant . Refponderar primd argumentum
nonprocedere contra conclufionem,quz loqui-
tur de dinina eflentia & relatione fecundum
{e non vta nobis concipitur . Secundd ne-
g.u}:raffumptum. Ad cuius probationem dico
rattonem entis effe vnam & communem pro-
portionaliter ; &necelfario inclufam in concee

E

Arti ulis Sceandis,

generumée (p

trinfece elauditur in rationibus rc
cundum foam rationem formalem ,
loquendo, & ¢ conria; Vinde falfa elt confequen-

tia; Ad probationem dicoillam concludere de
efientia ditiina,vt d nobis L'onc.-pirur,nun autem
fecundiim fe,

Secundd : Paternitas & quauis relatio conci- obi. 5.
pitur a nobis vt aliquid adueniens Deitati. Ergo
nonintelligitur vt includens cam formaliter in
fuo conceptu.

Refpondetnr hoe argumento. probari noftram fol.
vndecimat conclulionem ¢ procedit enim de
relatione & efientia non fecundd

4 nobis conci

lm fuam rotalem & integram
1non includit effentiam expli-

rationem fic eni
cite; fed tantlim implieitd & confuse
paternitas creata in fiio e
plicité noninc i L asplicieds
ita paternitas diuina hon includiteflentiamex -
plicite, queibieltlocoin, fed tanttm implici-
te,

Tertio: Si eflentiainclud
cGceptu relationis, hec effe
maliter,paternitas eft effentia feu dil
Deus paternitateintelligit; Ergo
fapiens . Probatur hicconfequentiay quia Pa-
ter eo fapiensquo intelligit . Refponderur nullam
efle confeq. loguendo ad fenfum conclufionis
de diuina effentia & relatione fecundam &
Nam lictt fit cadem ratio formalis eflentiz &
relationis; eft tamen pluges virtualiters propoli-
tio vero diftinguit illam viam rationem forma-
leminduas 5 ficut etiam per modum dustum
concipitura nobis, & vnam dealtera pradicaty
non potelt autem pradicatio vnius dealteraeffe
per fe formalis;veait S, Thomide pot.g, 8. 2.ad 6,
in'optcr ratiopem tactam inargumento . quia
Deus paternitate intelligeret & paternitateeflet
fapiens., Radix autem refponlionisei(t; quia, vt
antediximus, paternitasnon ideatificatureffen-
tik, prout eflentia habet rationem communica-
bilis,que elt ratio omninm abfolutorum:funt e~
nim ompiaabloluta communicabilia. Secundo
admifla_ prima confequentia nego fecundam;
Nam eth diéta propofitio it formalis fecun-
duim {e , propter vaitatem rarionis formalis {e-
cundum fe: non tamen eft formalis quoad nos,
propter diftinétionem. rationis actualem in
virtualifumma acinfinite rei diftinétione fun-
datam ;5 & ided non fequitur Deum intelli
re paternitate . - Tertiodico probari hocargu-
mento noftram decimam concl,

Quarrdfequerettr perfond non conflitui rela- Obi. 4
tione.Probatur (equela;quia perfona nihilaliud
eft, quameflentia relatione determinata & con-
tracta; idautemiplomeffetrelatio; fig
includeret eflentiam:{ed perfona mon conftitui-
tur perfong; ergo necrelatione: - & ira Pater qui
eft perfona, non conftituctur paternitate.  Refp, Sol.
nullam effe confeq.Nam fufficit diuerfis conci-
piendimodus & fignificandiconcreté & abltra-
€te, fiue vt quo & vt quod: propritis énim mo-
dus conftituendiin fimplicibuseft, vt cadem res
abftra&i¢ conceptafit feipfam conftituens con-
cretefumptam, vtfignificatS, Thomasinfrag.
40.4.2 ad 1.8 ibi Caictanus.Quamuis ergo in pa-
ternitate includatur eflentia fubfiltens incom-
municabiliter, non tamen concipitur, quatenus
fubfiftitvtquod, ficut perfona patris , fed e

. G 2 quo,

Wam ficut

0hi »

tur formaliterin
1 I)I'np-)iirm for-
dnitas;ergo
rnitate eft

Jel.




Sel.

06i 3.

Salut.

fol-

obi 5,

Selut,

T.lo. Paul

- t -

'-1""‘"1‘\"“"){ Woc occutritur cuidam inftantig cinls A qu

dom expofitoris. Secundo :‘cfimﬂ:"lcmr hocar-
Sumentum non procedere contra feptimam con
Zlulionem,que loquitur de diuina eflentia & re-
latione fecundiim [cs fed contranonam cui {atis
iam diétapatrocinant 3
ConTna edatam c.m]:l_ar;;.:\it; nus pre=
dicens , & primo VHTUr argUmento primo Fum.
& Suar. relato contra feptimam conclufronem &
{olute. . ‘
sectndy aflumit in fubflantia duoalia priora
srenmienta contracandem {eptimam conelulio-
nem productaex R.ﬂ.ai}@mi‘.cl L. & Suarez. Sice-
fiim arguit contra priorem partem caniclufio-
nis, Paternitas non eft deeflentia Filiy: Ergo nec
deeflentiadeitatis . Antecedens pates. Confe-
quentia probatuz ; Nam quLdﬂqa;id L"ﬂldc effentia
i eftdeeflenti ergd fi paternitas noneft

de effentia Filij,non citde cflentia J"r:i:P.zwtcc_.L{E

de fide; quian!iuqv-in Filius non effet compleré

Deus. Refpond.nullam effe confequent. Ad pro
Lationem lam fupra dictum it illud
dens verum efledceo ; quodeltdee
{ecundum rationem communica
tem de co,quod cft de cflentia Dei pcliim ra-
tionem incommunicabilis, fueconitituibilisin
efle perfonali incommuntcabili , fumimus enim
hic cllentiam Dei prout in fe eft comprehen-
dens omne abfolatum & relatiuumin Dev exi-
{tens.

Tertio Pater communicat Filio totam fi
tiam & elfentiam Dei, vt definic Concilinm La-
teran.. fed non communicat paternitatem v lic;
quiacommunicatio ¢ft per identitatemsat pater-
nitas vt ficmaneediftinéa d FilioErgo Paterni-
tasnon elt desflentia Dei.Ref primam propofi-
tionem weram €lfe de tota eflentia Dei pracise
fumpta, {c.fecundum ratidnemco mmunicabilis,
& non de tota efléntia vt accipitur quatenus
comprehenditin {2ablolutum & relatiuum,fiue
proutinfecit. :

Quartd: Si filiatio vt iceffer de efientia Deita-
tis, fequeretur quod eflentia dinina producere-
tur,clim geheratur Lilius, vel faltery comprodis-
ceretur aliquid pertinens ad efferitiam Del. h‘.i:
plahiliatio. Probatur fequela;quia filiatio per fe
elt deconceptu Deitatis.  Refpnullam efle con-
feq. Ad probationem fam dictum cft filiationem
efle de effentia Deitatis,non pracisé {umpte;fed
feeundim etus integram rationesn,qua compre-
henditabfolutum & relatiuum:& filiationem ¢f-
{e de ratione Dertatis fic fumptz,non fecundiim
rationem communicabilis, fed {ecundum ratio-
nem conftituibilisin effe perfonaliincommuni-
cabili ; & fecundum hocadmittimus, cim ge-
neratur Filivs,produci aliquid pertinens ad Dei-
tatem fecundum rationem conftituibilisinefle
perfonali incommunicabili.

Quintd probat relationes colleétine fumptas
non eflc deeflentia Deitatis. Effe trinum non eft
de cflentia Deis ergod relationes collectiue fum-
pre non funt deelientia Dei. Anteced. probatur;
Nam vel effe trinum , quod dicit omnes relatio-
nes colleétivefumptas, eft de eflentia Dei qua-
tenus efle rrinum reperitur in omnibus perfo-
nis colletiue (Limptis, & hoceft fallum. Na hinc
fequeretur; quod tantum tres perfonz collecting
fumptecllent Deys , & nonfingule perfeef~
fent Deus.  Velefle trinum reperitur in fingulis
peddonis divifiue fimptis , & hocetiam elt fal-
fum s nam Pater diuifim {umptus non efl trinus,
nee Filius. Refp. falfum effe anteced. Ad proba-
tionemadmiteo primum membrum, nimirum,

non at-

i NMazarijin D. Tho. Primam Part.

wn eft deeflentia Del , Guatend
urn reperitur iromnibus perfoniscolle-
Ceiwé fumptis. Ad in
lam , quee nallam habet
inum vtelt in ¢

el de effentia Dei vi eft conftiruibilis in omni
efle perfonali incommunicabili {ibi poflibiliz
reotamiedfentiam adzquatd;s cim
um fiue trinitas,nonex primat nili deter
natum numernm perfonarum,vtait S.D.infr.
i3, Lam autem diximus Deitatem fecundum
{t & complete fumptam, Complecii tam abfolu=
tum quam relatiuum, & confequenter tam effen=
tiam tribus communen, quim numerum triun
perfonarum incommunicabilium ; &ideo, non
e

tionemnego feque-
yarentiam 3 Nam efle

I
bus perfonis collectiugy

B follim tres perfonacolledtiue fumpra, fed eciam
fingule Deus funt;quia dictio Deus dicta de fin-

gulis non predicat trinitatem,que cli incommu
nicabilis, fedeflenitiam preeise, qua eft commu=
nicabilis;nam ficut fingula,ita fimul omnes per-
{one in vnaDeitate continentu munica
biliter,ffue (ecunditm cam rationem,qua Deitas
eltincommunicabilis,

Sexro.Effentiadiiina veelfentiadiuinaelt fors g3 5,

maliter abloluta; ergo non potelt includere in
{0 coeceptuformall refpectiyum ve relpeétiug,
Antec.probatur cx Conc. Tolet. sreonfefiione fids
dicente Deum non dici ad aliud, fedadfe: 'a-
trem vero diciad Filium : quod idem dicit Aug,
C b, 7.de Trin. coz. Refp.ai dens verum effede
Deovteltellentia precise fumpta,prout anobis
concipitur diftinéta contra relationes & perfo-
nas: fed falfum eft deDeoproutin feclt & qua-
tenus non precisé,fed integre concipitir,quoad
omnia intrinfece claufd in ejus ratione formali &
gquidditate; hecenim{unt non tantum abloluta,
fed ctiam refpeétiug, ve fepediximus & oftendi=
mus cum D, The& Cai & per hocfoluitur aliud
cinldem autoris aigumentum.
CoN T R A sionan conclufionem ai
tur: Primo: Quia contraria fententia
D, Tho.fkp.g27 a.r.ad 2.8 Cat.Refpondetir ver!
D, Thom.& Catetani oppofitim e i1

rFuamenta-

<

TCISE |

p ficare, v mirum fit talem illis opinionem impo=

ni,

Secund:Quia finiile qu
<reata,quadi confidercrur fecundiim fe,di
dinem effentialem faltem racicalem , vt pofiit
contrahiad Petrum & 3d Paulum :
vt contracia per Petret
tem, A ¢ contray al

ita tamen

lat Pauleita=

Juit fequeretar quod na=
tura humana inlPetro non diceret ordinem com-,
municabilitatisad Paulum ; atqueadeoaliquod
pradicatum effentiale deellet Petro, {i commu-
nicabilitas effet de effentia natur®: Ergditaets
iam o’ modo Philefophandum eft de effen-
tiadivina & relattontbus 3 itave effentia diui=

. na , quamuisin fenfuidentico fit Pater & Filius

~ & Spiritusfanctus,in {tnfu camen formaliintrin
fece ramtum habear, ve fub diftinctione fic Pater
velFilius vel Spiritus S, ita vt qf intelligitur
modificata in Patre,excludat elleFilij perfonali=
ter. Refp. primd communicabilitatemnon effe de
eflentia nature humane prouteft in Petro; fice-
aimeltindiuidua & incommunicabilis; an au-
tem & quomodo communicabilitas fit deellens
tia natura communicabilis,diceinus infra g.41.4.
siDeinde refpondeo nullam efie confequentiam:
quiadivina natutaclt voanumero & neceflario
& perfe fubfiftitin tribus: natura autem humana
léu:nd(n}i {e non eft vna numero f&d fpecie: &=
deo predicto mode habetordinemad fublften-
Tiain,

Deme

; o 0bi 1. ennp
idetayelil , ,

repertmus tnnatura ob

Sel

e

1




Obi.comp,f1,
comcl.

Molin. dicie
impiicaria

Quaftio XX VIIL

Deinde duobus alijs argumentis nititur proba- A
re fententiam fiiam,ctim tamen nihil enidentius
probent, quam noftram illam decimam conclu-
fionem,

Con TR A decimapmilitant vniverfa feréar-
gumenta relata contra feptimam conclufionem
& {oluta.

Con T A vadecimam conclargum, Suarcz i
dicto lib. 4. ¢. 7. fed cius argumenta probant tan-
tum noftram feptimam & decimam conclufio-
nem. e .

Cont¥a eandem concl.argum.Zum. Impoflibi=
le eft prafcindercrelationem dininam ratione
entis. Ergd impoflibile eft illam prefcindere
drationeentis increati. Ergo relatio diuinacflen
tialiter eft Deus. Probatur prima confequentia;
quia relatio diuina includic rationem entis de-
terminatam & particularem , & confequenter
vel ereatam vel increatam: non primam;ergo fe-
cundam; fecunda confequentia patet. Rep. ad-
miffa primaconfequent. falfam eflefecundam in
fenfu formali: Nam ens increatumeft abfolutum
& relatiuum : quare ficut non ¢ft bona deductio;
Eft ensyergo cft abfolutum:ita non eftillatio re-
¢ta formaliter: et ens increatum , ergoeft Deus:
Sed tantum fequitur,, ergo vel eft Deus formali-
ter , vel proprietas fiue relpe€tus Dei formali-
ter: Dens autem realiter. Secundo refpondetur
hocargumento probari noftram feptimam con-
clufionem.

Contrapradidia conclufioncs funtalia arguiit
ab expofitoribus propofita & foluta, ac prafer-
tim i Ban.& Zum. j

Ex dictis patet primam concl. Mol.difp.6. dicere
implicantia, fic enimait; Relatio diuina przcisé
confiderata qua relatio 3 vt paternitas preecisé,
quarcipeuseft Patrisad Filium , proprietaf-
que perfonalis Patris, idem ¢ft re & ratione for-
mali, cimeffentia diuinay nam {1 concipitur vt
proprietas Patris , iam hocipfo intelligitar vt
tormaliterab eflentia diftincta; Nec conlequen-
ter loquitur idem expofitor i 4. conclyf” clim aity
fumptis effentia & relatione eodem modo, {cili-
cet precisé, eflentia non eft deinrrinfeca ratione
relationis: nam {1 de relatione & effentia fecun-
dim {e loquamur,vtibidemintendit Molina, v-
na eftveriufque ratio formalis, vt idem expofi-
tor affirmat s 5. difp. & confequenter necellario
fefe mutua includunt ; & rurfusfi de relatione &
eflentia fecundim feloquitur,non rectéadhibet
vocem tHlam precist , quead modum noftrum
concipiendi pertinet,

De fententia vero Pefa. & eius diftin&ionibus
acdictis, quaeminiméneccflaria videnturinre
propuiit;t,f;ttiﬁ apparet ex fundamentis & refpon
fionibus,quid habeant veritatis;non enim vacat
nec expedit placitacuiufiiis {Cribentis figillatim
examinare.

SEcVNDACONTROVERSIA, E

Anyelatio vealis dicat per fectionem,

Ratin g Ropniafedes huius Contr.efti §eg2.0.1%
;_':’,’-"“i“‘ biagitur de @qualitate dininarum perfona-
e

rum. Sed quoniam hiceam tangit Cai. i refp.ad
3.1, D.Th, & ex recentioribusquim plures hic
€am examinant, & huicloco vbi de relationum
identitate.cum effentia differitur,fatis eft oppor
tuna & pracedenti Controuerfiz non modicum
Tuciseft a]Iatum,opcrgprctium duxi hiceaexa-

;inimrc,ac iuxtamentem A.D. & cius fchole dif-
nire,

Arriculus Sécundus, i

Ad cums intel ligentiam aduerte duo 5 Primum
propofitum fuiffc quefitum de relatione reali
{impliciter: {fed quod hic precipu¢ intendimus,
eft querere: num relatio realis formaliter fum-
pra.f.quoad id, quoa ceterisdiffert, fc.adreale,
quatenus reale eft, & non fecundiim fuam comu-
nifiimam & formaliflimam rationem pracisé,{c.
in quantumad, dicat perfetionem. Secundionelt
hic de reali relatione abfolute propofitam fuifle
controuerfliam , vt ex communibus omni re-
lationi reali formaliter fumpta facile colli-
gamust an diuina relatio formaliter {it perfe-
ciio,

ToRRES fuper hoc art, difp. 3.par.2.cive fin.duo Sembenti

1 dicit:Promum, Relatio diuina elt perfeétio infini-

ta: Secumduam, Eadem et perfedtio paternitatis &
filiationis,

Bannes dicit {ex. Primnm. Relatio vt dicit i,
eft perfectio fine in creaturis fiuein Deosin crea-
turis quidem finita & accidentalis:in Deoautem
infinita & fubftantialis. Secundum. Relatio fecun-
diim propriam & communern rationem precisé
prout feilicee dicit relpectum ad aliguid diftin-
¢tum, nequeimportat perfectionem neque im-
perfectionem, Tertium.Relatio diuinaquatenus
dicit ad diinum , dicit perfectionem fimpliciter
& infinitam, Quartum. Paternitas quarenus dicit
ad reale, abftrahendo paternitatediuina, dicie
pertectionem. Quintuzm. Siloguamut fimplici-
ter,omnisrelatio realis formaliter eft pertectios
Sextum. Eadem perfectioeft paternitas & filia-
t1o.

Zum.difp. 5 fuam opihionerit explicat fex pros
pofitionibus. Prima. Relationes divina fecun-
dim totumquodin {e habent , tam abfolutum
quamrefpeétivum ; tam communc guam pro-
prium, dicunt perfeGtionem, ac proinde relatio
diuina vtiic dicit perfettionem infinitam. Secun-
da.Belationon folum fecundum rationem com-
munem vt dicitin, eft perfectio tam in creaturis
quamin Deo, fed etiam quatenus dicit ad reale.
Tertia. Abfoluté loquendo,omnis relatio forma-
litereft perfeétio. Qaartie. Diuinarelatio & ef=
{entia ficut diltingnuntur rationeinefle rei,ita

D etiamineffe perfectionis . Quinta'. Perfeétio

quam importatrelatio ve fic , nonelt éadem f&-
cundum rationem,, {eu formaliter inomnibus
diuinis relationibus: Sexta. Non eft concedendid
aliquo modo , quod aliqua perfectiofitin vna
perfona,que don fitin alia,

Val. antere praced.dicit qui nque, PrinitmiRe-
latio diuina formaliter vt relatio eft, dicit perfe-
&ionem (im pliciter infinitam qumdconcepmm
obietinum: Secundum. Relatio diuina quoad fi-
gnificatum fiue conceptum formalem commu-
nem etiam relationibus creatis , nonabftrahita
perfectione : ita vt per alium conceptumnon
poflit concipi perfectio formaliter ineo, cui
tribuimus conceptum relationis. Tertinim. Haee
propolfitio + Aliqua perfectio el in ynaperfona qua
noneftinalia , vera eft fi intelligatur quatenus
perfonz opponuntur & diftinguuntur ab inui-
cemnon autem {impliciter.Nam vnius perfona
perfectio eft alterius,ve eft voumin effentia cum
illa, Quartum.Concedi potelt in diuinis eflc tres
infinitates refpectiuas feu relativas .  Quincum.
Relatio diuina eft perfectio fimpliciter {im-
plex.

Vafq. ¢.6.¢» 7 fequitur fententiam Turriani
&addittria . Primum elt . Si de perfettione,
que eft paflio entis & idem eft quod integritag
reiyloquamur : in Deo vna tantum eft perfedtio,

G 3 Sta

Doftorwm .




	Seite 67
	Seite 68
	Seite 69
	Seite 70
	Seite 71
	Seite 72
	Seite 73
	Seite 74
	Seite 75
	Seite 76
	Seite 77

