UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Georgii de Rhodes Avenionensis S. J. disputationum
theologiae scholasticae tomus ...

Rhodes, Georges de

Lugduni, 1661

Qvaestio I. Qveenam sit regula directiua omnium actuum humanorum.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

uy
it

ples

tio,

Rationes:

Ratio 5.
Thoma.

Ratio &
priosi,

Eftimabia
litas huius
arernitatis
Prima
Tatlo,

Secanda.

De Fine A &uum humanorum.

Ei fic femper cumn Domino evimmud 1. P_c::n ¥s E?fgfusmm'l
o5 0 [hemn vinam 5 18 bereditatem sncorruptibilem, ¢
sncontaminatam & ;'mmarcf_,grz"m'[m:. Idem probant
teftimonia omnia quibus afleritur @ternitas poenzz

damnatorum de qua dictumeft in tractato {upe-
riori. Idem habetur ex fymbolo Apoftolico , alfe-
riturque ab omnibus Patribus vide Auguftinum /. 13
de Trinitate c. 8. vnde hanc vocare poliumus firmili-
mam Fidei anchoram, quam omnes qui dimilerunt
turpiflimum naufragium pafli funt.

Secundo variz quoque rationes id probant aliquas
habet ealque omnino clegantes l‘hilolbphus 1. Ethi-
cortimn €7 &' 10. Ethicorum ¢. 7. Ver enim (inquit ) nec
ona facit birundo,nec wnns dies, & beatum hominem eo-
dem modo necomps dies nec brene wllum cﬂfﬁit Lempits
vonde argumentor ex.communi fapieptum zftima-
tione beatitudo ed piurs fieri [oler,qud diutius durat
ed minoris qub minus durac,{ed felicicas eft bonum,
quo nullom maius poteft dcﬁdcmti,ergo illa efle de-
bet zterna, Deinde beatitudo eft ftacus perfectiffi-
mus,nemo autem fapicns beatum eum vocauerit, qui
ad breue tempus felix eft fururus. Denique 1o.Ethic.
Nihil  inquic ) felicsratis ¢ff imperfeitum o quidgud
anutersfinem habiturum oft, imperfeclum eff.

Alteram rationetn habet S. Thomas g. . art. 5. vt
aliquis ftatus fit beartitudo,debet excludere omnema-
lum,{i aurembeatitudo zterna non fit, omne non ex~
cluder malum ; wel enim fciet beatus periculum cius
amittendz , & fic continuo timore cruciabitur 5 vel
nelciret, & fic eflet mifer. _Q_sgid enim (inquit Augnft.
L12.c.ac.) illi bearitudine falfivs,vel fallacins 5 whios
fisturos mferos,aut in tanta luce veritaty nefciamm » ant
in fumma felicitatss arce timeamus. Aliter eriam ratio-
cinatur .3 3. de Trinit. . 8, St beatus amitteret beati-
tudinem, vel hoc pateretur volens , vel nolens , vel
neurro modo {ehabens, {i volens mifer efler, quia
veller ampitcere fummum bonum : fi nolens mifer
icem effet , qui quod nollet , pateretus: fi necnolens
nec volens, non amarer ergo fuam beaticudinem,
quod effer miferum effe, Denique beatus non poteft
gaudio carere quod {fummum eft , gaudium autem
guod prouenit ex cogitatione beatitudinis nunquam
amittendz,{ummum eft gaudium, quo frui pofficbca-
tussve conftabic ex dicendis fratim.

A priori ratio eft , quia illz operationes in quibus
conhftic beatitado non poflunt amitti ex parte vo-
luntatis ipfiusbeati , nec ex parte Dei, necex paste
vilius aleerius caufe,igitur nullo modo amitti poifunt.
Non ex parte voluntatis beati,quia beatus in illa cel-
{atione nullam apprehendere porteft rationem boni,
nec faftidio affici neque alid allici 5 ergo non poteft
beatusvelle defiftere avifione beatifica. Non ex par-
te Dei quia Deus non {ubtrahit aliquod donum ali-
gui nifi proprer aliquam cins culpam que in beato
nulla efle Pctcﬁ. Non denique ex purre vilius alterius
agentis, quia folus Deus confernat hanc vifionem,
qua nilil contrarium habet , per quod pofﬁt deftrui,

Dico {ecundo,perpetuitas beatitudinis efficit illam
efle infinite maiorem; & digniorem. Quod quatuor
modis probai poteft.

Primo, quia eternitas facit infinité maius quidquid
affecerit, ficut enim vcluptas vnius dieimaior eft vo-
luprate vnius hora,veluptas hebdomadz vnius, vo-
luptate vnius diei,& fic deinceps , ergo aternavolu.
luptas infinité fuperar eftimabilitatem cuiufuis yo-
luptatis,quz non fit @rerna.

sccuudb, zternitas boni quando cognofcitur infi-
nitemagia eft quo liber inftanti;qui enim {cit f¢ abea
felicitate nunquam pofle cadere , fingulis momentis
percipit voluptagem , ex tota arernitate beatitudinis
?ua’: infinita cft vt proinde vocari poffit etiam in co

enfu rora fimul.

31

Tettiv, pefleflio zterna beatitudinis eft perfedtif-
fima fimilitudo diuinz perfectionis vt tradit Avgnft.
1.3.de libero arbitrio c.7. Si magis ¢ magis effe volse-
rissi guod fumme ¢ft propinguabss , guanto ergo ampline
¢ffe amaneris tanto amplises aternam vitam defiderabis.

Tertda

Quartd , ratione zternitatis beatitude haber infi- Quara,

nitam z{timationem {upra omnia tempotalia, gue i~
mirum ( inquit A uguft.ibidem ) antequarm fintsnon funt
G cum funt fuginnt o GG chm fugering non erunt $1AgHe
cum futsra funt nendum funt, cum antem praterita funt,
iam non (unt , quomodoe igitar tenehuntur vt maneant,
guibis boc eff incipere vt Jintsguod eft pergeresut non fint.

Ad primam Rcfpoudco conftare omnind ex dictis

Solutio

quod beatitudo non haber ex fola Dei voluntate dubitatio-
quod fit zterna. Nam hoc habet tium ex ratione com- num.

muni bc:&titudinjs > qua fi zrerna non Eﬁi‘:t,a})Petb
tum non fatiaret, nec excluderet omnem miferiam:
tim etiam ex ratione vifionis quz definere vt dixi
non poteft, vel ex parte beati,velex parte Dei, vel ex
parte vllius alterins excrinfeci agentis.

Ad fecandam Refp. zternitatem beatitudinis col-
ligieriam Poﬂr‘c ex valore meriti, quia cum opus me-
ritorium hominis iufti procedat A graria adoptionis,
mereaturque filiationem diuinam cui gloria debetur
titulo hzreditatis , hereditas autem {emper debetur
filio quandiu maner filius , ille qui videt Deam nun-
quam amitter filiationem dininam quz per folum
amittitur peccatum , ergo nunguam €i rolli poterit
hzreditas.

Ad tertiam concedo , pofle viatorem defiftere ab
actu Fidei,vel ab aétu amoris, quia poteft aliquam in
illis apprehcndcre rationem mali , vifio autembeata
cum tollatomnem errorem , nullam pati poteft hu-
iufimodi apprehenfionem ; atque aded non poteftho-
mo videns Deum velle defiftere a vifione'; qua inde-
pendens eftd phancafmate ; expers eft laboris, 8 vo-
luntatem necelfitar ad amandum Deum clare vifum 2
cuius propterea cognitione vellenon Pore& defiftere.

Msaadtistatadh dhdhdadh dadide
DISPYTATIO S

De Principio divelline humanorwm Actutims
ideft,de Confcientia,

S. Thomas. quzft. 19.

P£ A ¢ 1TE NV s expofuiprincipium find-
’ le cuius gratia fiunt omnia , Beatitudinis
% vidclicer exiftentiam, quidditarem,com-
3 plementa,& proprietates:nunc de alte-
ro illo principio dicere aggredior , per
quod creaturz rationalis adtus fic diriguntur, vt ido-
nei fint ad finis huins affequutionem. Hac enim re~
gula dicitur,qua totius bonitatis & malitiz menfura
& Iudexeft , quia fi ei conformentur hominis actus,
funt boni, & idonei ad finem Beatitudinis : fi non
conformentur, funt reuerd mali. De hac regula vnde
tota pendet moralitas , ve diftinété ac plené dicam
primb videndum eft,de illius natura fiue quenamilla
fit. Secundo, de influxu illius in humanos acus, fius
quomode per illam aétus noftri fiant boni vel mali.

Caa

QVASTIO L

Quanam fit Regula diretiua omminm AGFwin:
hamanorum,

Icut in artefadtis illud a}PPdlatur rtj%ula_, quodelt 1ic: rediz
idea operis artificiofi, ficin Moralibusidea re&tz operaric-
operationis vocatur,Cui quoties conformantur actus nis-

liberiboni fune & laudabiles. Idea enim in operibus
artis,




Neceflitas

xegﬂix.

Quid fit

Iex zterna.

Triplex

dubitatio,

icem 5 vt quoties operatur ficat
it re€tum : fimilicer etiam quo-
cta dickamen regulz , ope-

ageir

ratioeius reéta dic Primim €Lgo 1nquito qua-
ER - 3 g o

ncipalis & primaria, Sccundo,
F

rumentalis & fecundaria.

Quanam fit Regula humancram A uum Princin
palis ¢ primaria.

Ercum eft primo, nliquam neceflariod affignari
Cdcbcrc regulam humanorum Aéuum,ex qua de-
{umatur tota eorum malitia & bonitas. Rario eft,
quia cumhumani actus aliquando fint boni, aliquan-
do mali, non poteit aflignari ratio huins diuerfitatis,
nifi quia illi aliquando funt conformes regule , ali-
quando difformes; entitas enim corum non eft mala,
cumilla caulerur eriama Deo, poflicque idem Ac&us
fieri ex bono malus, & contra.Deindé bonum & ma-
lum Morale non f{unt aliquid abfolutum fed refpe-
& iuwm , nam id quod eft vni bonuim, poteft effe ma-
lum aleeri: fed omne bonum refpeétinum dicitur rale
per qc_nmncnﬂu:a.tioncm ad aliud , ergo bonum Mo-
raletale dicitur eciam per comenf{urationemad aliud
quod proprie vocatur regula,ergo neceffarid admitei
deber aliqua regula omnia AGud & roti® Motalitatis.

Certum eft fecundb,dupliccm efle regulam horum
A&uum. Prima principalis eft & primaria que [pe-
cificaractum & caufat bonitatem eius ac malitiam.
‘Secunda eft infirumentalis & fecundaria quz non
caufac per {e bonitatem aut malitiam aétuum,fed ran~
tum illam propounit per modum inftrumenti , vel
ctiam conditionis ; munus enim eius cft applicare,
feu proponere regulam primariam.

Difficultas igitur nunc eft, quanam res dici poflit
regula huiufmodi vniverfalifima & primaria , quam
alij exiftimant cffe folam legem @ternam, alij rectam
rationem, alij naturam rationalem, alij aliquid aliud.

[
Ftrum Lex aterna fit primarvin Regula torius
bonitatis ¢y malitia.

Vid fic lex ifta mterna plené dicam fecione

{equenti , nunc fatis cft fcire quod eo nomi-
ne appellatur aétus ille intellectus dinini , quo vo-
luntati crearz incimatur quid velit Deus fieri ab ca,
vel omitti : vel etiam v {enfus fit clatior ; homine
Legn aterna,hic intelligitur voluntas dinina,& fenfus
erit,ytraum regula ex qua primarid & radicaliter pen~
det boniras noftrorum actuum fit voluntas Dei,caifi
conformentur actus noftri, fint boni, fi non confor-
mentur fint mali.

Ratio ergo dubitandi eft primd , quia in ominibus
caufis ordinatis effectus magis pendet a caufa om-
nium prima , quam a caufis pofterioribus , quie non
agunt nifi in virtute prima illius caulz,qua cft velut
primum mobile; fed caufa omnium pritna bonitatis
eft recka ratio & voluntas dinina , reda verd ratio
creata caufa eft fecunda qua non vegulat actus , nifi
virtute rationis increacz , ergo actus noftri multd
magis 1’{'gulantur a reéta ratione increata > quama
creata. Quod fignificatum videtur Plalm, 4. Afulri
dicunt quts offendet nobis bona ? ftatim enim re {ponder,

Srgnatim eit fuper wos Inmen vultus tni Domizne, quafi
dicerer lumen diuini vulcus quod in nobis eft in
tantum oftendere nobisbona , & regulare volunta-
tem , in quantum eft radius oft endens folem illum
aterne rationis & legis.

Secundo , omne id quod habetrationem peccaci
tale dicitur per refpectum ad aliquam legem,cuius eft
tranfgreffio,dicitur enim in {cripruris dyopiefeu pra-

nam it regula
§

snam e reci]a
queEnam It regula

SrcTio

Difp.l1. De A&.

Hum.Quzft1.Sea.].

uaricatio d lege ,{fed nulla eft lex

cuius peceatim
tranfgreffio efle poflic, i

mlexz

rerna,quod probas
X praeter @ternam regulage

tur, quia fi aliqua alia
humanum actum,ill seret efle lata per poteftatem
nliqu::m {uperioremtotius creatura,illa porteftas nyl
la eft extra Deum, ergo lex illa lata eft & Deo, arque
adeo eft aterna lex, Idque videtur fignificatum effe
ab Apoftolo ad Rom. 4. Lex sram operaturs vbi e
non eSt lexnec prauaricatio, < .. Vigue ad legem enipy
peccatum non erat inmundo , [ed nen mpurabatar cum
fex non effet. Vnde Auguft.l.22.contra Fauftumc. 27.
Peccatum definit dictum Sfattum SCONCHPILHTL Contra legem
Dei : gitid enim alind eff peccatum { inquit A mbrofiug
lib.de Paradifo c.4.) nifi legis dinine presaricatio.

Tertio, illa eft primaria & radicalis regula totius
bonitatis cuius declaratio {olim & tranfcripeio illa
eft,qua vocatur proxima regula , {ed proxima regula
totius bonitatis & maliria, nempe recta ratio creata
& lex naturalis , nihil eft aliud quam declaratio zter-
nz legis , qua per cam nobis innoteftit, ergo regula
radicalis & primaria cft lex zterna,

Dico primo,regula primaria & radicalis totius bo-
nitatis & malitiz Aé&unm moralium non eft lex zrer
na & voluntas diuina, Ira communius Theologi quos
lequuntur & citant Vafques difput. 95. €& 97. Suares
zmc?.;.dﬁ,z.@“ 3

Ratio eft primé, quia illa effe nion poteft prima &
vuiverfaliflima regula omnium A&uum bonorum &
malord, fine qua multi funt aétus bonizfed muli re-
perinntur actus veré bum',qui n6 funt conformes legi
xterne , nam Deus ‘adextra operatur bené moraliter
vt eft per {e notum , & tamen eius acus non habent
quod fint boni per conformitatem ad legem,lex cnim
l)l'a:CCprum eft fupetrioris, quem Deus nullum.habere
potelt ; non enim fe ipfo fuperior eft. Deinde multi
criam actus fiunt A nobis renerd boni,qui tamen nul-
la lege pracepdi funt , ergo manifeftum eft quod lex
xterna non elt vainerfaliffima & primaria illa regula
quam hic querimus,

Deinde illa noneft regula totins bonitatis Auum,
qua praecisa vel non intelledt , maner adhuc Adus
honeftus ant prauus,fed pracisa vel certé non intelles
&a zrernd legeadhuc amor Dei effer bonus , & eius
odium effer pranwm, crgo lexilla #terna non eft re-
gula.Minor probatur;illud cft renera honeftum & re-
élutn,c]tL:)xi eft conueniens naturz rationali, & malum
quod eft illi ciiltunncnicn\‘;iE,-(lquasnnis nulla Deile-
ge praceptus effer Deiamor,aut veticum odiuin , vel
certe i non intelligatur veticum,, [L':Ilpct amor et
conueniens nature rationali, odium autem dilconue-
n:'cus,fbm]_m‘ enim bonum efler velle bonum Deo
qui eft infinice dignus,& malum eife illi velle malum
infinite bonu;fcmptr etiam malam effet occidere in-
nocentem:ergo precifo etiam pracepro quolibet Df:ri,
bonum eft aliquid & malum.Et hocetiam pater,quia
illi qui nullo modo cognofcunt Deum multa tamen
faciunt veré mala proprer que digni funt vituperio.
corum refpectu perinde lex @eerna fe habet ac i non
elfer, ergo illi precisi manene adhuc Adus boni
aut mali, :

Denique 1 prioriratio eft,quia illanon po‘tcﬂ- dici
primaria regula boniratis & mualitiz qua {upponit
Aétum iam effe bonum aur malum, huinfmodi eft l_w’:x
zterna : quod probo , quadaim obieéta funt eflentia-
liter & intrinfect bona, & alia mala effentialiter »
qua non ided {unt mala , quia Deus judicat illa Ji’f
mazla, fed ided Deus illaiudicateffe mala, quia mala
{unt,hoc eft malitiam prefupponiante legé 2CeInam,
ergo lex @terna prefupponit malitiam & I:omm\r’:m
actumn.Maior eft clara, quiav. g. frigus nonideo eft
malum aque,quia Dens indicat ilfud effe malum , (&d
ided Deus iudicar quiaeft malum, non ided chimazra

implicat

n\“gmuz. !

Tripless

tio.




g,

Solutio
yrium da-
o e
bitationd.

Triplex
dubitatio.

De Regula ActuumHumanorum., 313

jmpIicat,qui:L Deus indicat,fed contra : ergo fimiliter
indicinm Dei de bonirate ac malitia obiectorum , &
aéuum prafupponit bonitatem aut malitiam illord.
Confirm.quia (12 folo Dei indicio,& volantate pen-
derer malitia, nullus effec aéus qui permitei non pof-
fer 2 Deo ; poffet enim codem modo permittere blaf-
phemiarm, & odium Dei, ficut permittere poteit co-
meltionem catnium in qt‘z:lcirngu[inm, ficque nihil ef~
(et intrinfece bonum aut malum neque vilam efletius
naturale, fed folum ius pofitiuum.

Ad primam Rcfp. concedendo quod ratiocreata
haber a ratione increata quod regulet akus noftros;,
tanquam acaufa effectiva per quam accepit elle, %
tanquama caufa eriam exemplari cuius fimilitudinemn
habet perfe€tam , non quod proponat nobis D
judicare aliquid bonum & malum,vel illud imperare:
{ed quia Proponir illud idem efle ‘uomm} & m.zhu'g,
quod Deus indicat bonum aut malum efle. Traque fe-
quitur legem zternam efle primam caufam , {ed non
fequitur illam efle régulam primariam , quia illam
nen proponit recta ratio creata.

Ad fecundam Refp. duo diftinguenda effe femper
in peccato » Primb quod habeat malicam moralem,
fecundo,quod fit offenfa Dei : ratione malstiz moralis
peccatum non dicitur tranfgreflio legis ; fed tantiim
ratione offenfz ; i enim nihil Deus pl’:eCcpiH&t,vci fi
abftuliffet 3 nobis notitiam voluntacis & pracepri
{ui, fempet odium Dei, v. gr. effet moraliter malum,
fed non effer Dei offenf , de qua fola intelligi debent
Scripura & Patres,quoties dicunt quod feclusi lege
nullumeft pecearum.

Ad rertiam Refp, diftinguendo minorem eodem
modo,reéa ratio creata nihil eft aliud quam declara-
tio & tranfcriptio aterne legis , quatenus eft regula
operationum moraliter bonarum aur malarum nego,
quatenus eft regula illarum prove funt capaces meriti
aut demeriti,concedo. Reéta enim ratio creara viro-
que illo modo actiones dirigit, facit enim illas efle
bonas , & facitillas effe meritorias ; fed fub diverfo
refpectu.

imn

. Vi i
Ferum reils Ratio bumana fit primavia Regula
Bonitatis o malitis omuiumn Actunm.

Omine refte rationzs quid intclligutm: non eft fa=

cile dicere , vt conftabit ex fequenri fedtione:
nunc fatis eft retam racionem vocari indicium intel-
lectus dictans hic & nunc aliquid effe faciendum;vel
omittendum. Foc iudicium communius omnes €xi-
ftimant effe vnicam & adzquatam regulam torius
bonitatis & malitiz.

Ratio dubitandieft primd,quia fic inanifefte trade~
te yidetur Philofophus 6. Erhicorum cap. 1.7 2. vbi
oftendit folam efle rectam rationem qui definitur
medium, proprium virtutis: omnes enim virtutes in
illam refpicere tanguam in fignum & fcopum: ficut
in artefactis idea operis recti cft illud ipﬁxm » quod
regula vocatur.

Secundd, illa eft adzquata regula humanorum
adunm,qui fold pofit fublaris aliis omnibus,illi func
boni, & qua fublata funt mali, fed {ublata confidera-
tione rationis,pofitis aliis omnibus, aufertur bonitas
aut malitia moralis : pofita verd ed; etiam aliis omni-
bus fublatis ponitur 5 ergo fola recta ratio eft adz-
quata regula omnium humanorum aétuum.  Maior
non eget probidtione,minor probatur,quia quantum-
cunque aétus fint intrinfece boni aut mali;nunquam
tamen moraliter tales dici poffune, fiabfit confidera-
tio recta rationis,alioqui amentes & puicri operaren-
tur recté moraliter,& ij etiam qui operantur cum ig-
norantiainuincibili. Imd cum aliquis operatur cum
‘Ccnfcienti;_ erronea exiftimans fe profequi obiectum

ome 1.

malum,quod reerd tameneft bonumsille rewera pec-
cat , ergo pofita fold rectd ratione ponitur malicia &
bonitas actauny.

Tertio illa eft vera ‘regula torins moralitatis pex
quam natura rationalis conftituitur formaliter inefle
moralis & rationalis,fed narura rarionalis non cofti-
titur in tali effe mfi per actualem rationem rectam;
fi enim eam przfcindas, natura humana non eft nifi
phyfica, quia no eft capax allequendi foum finem per
fuos actus, ergo fola recta ratio eft regula : probatux
maior , per illud regulantur Aétus humani, & confti-
tuuntur morales;per quod {unt boni vel mali naturz
humanz vt ficsled per hoc¢ funt boni natare rarionali
vt fic, per quod natura conftituitur rationalis ve fic,
ergo illa eft regula per quam natura conftituitur ra-
rionalis & moralis.

Dico fecundd , recta ratio creata dictans quid fit
malum aut bonum non eft principalis & primaria re-
gula bonitatis & malitiz AGuumnoftroram.

Ratio eft , quia firecta effer regula primaria boni-
tatis,fequeretur quod nunquam iudicium rationis co-
gnofcit bonitatem autmalitiam actus,quin Coguoﬁ:at
fe ipfum , hoc abfurdum eft vt pater ; iudicium enim
illud diceret, hic actus non eft mihi conformis, ergd
recka rario non eft mgula. Prob. maior cogno(ccre
Adkum eflc bonum;eft cognoftere aétum effe confor-
mem rcgulm : {ed regula eft per te cognitiuipf& ba-

nitatis , ergo cognoﬁ&rc bonitatem , eft cognoftere
conformitatem cum cognitione ; quod ¢ft cognitio-
nem refleci fupra fe ipfam. :

Conﬁrm.Primb,qum fireGa ratio eft regu'la,debet
redtaratio per fe ipf:un definiri 5 recta enim ratio erit
illa qua cognofcit conformitatem obiedti cum redta
ratione & fic infinitus eric Pl’ogrcﬂhs.l’etnm enim de
hac reéta ratione , qua definietur iterum  per rectam
rationem ; & ita in infinitum. Similiter boniras erit
conformitas cum iudicio cugno[bcntc conformitaté
cit indicio cognofcente conformitaré & fic deinceps.

Confirn. {ecundo ; quia fi recta ratio effer reguld
bonitatis;verus deberet admirci circulus inter adtum
bonum & rectam rationem ; nam recta raricalla eft
que diétar & przcipit acttum bonum; attus verobo-
nus'eft ille quem przcipit recta ratiosvbi vides aétum
bonum definiri per rationem rectam 5 & reftam ra-
tionein definiri per adtum bonum: Quid enim eft
aliud reéa rario nifi easquae iudicat actum honeftum
eum,quii honeftus eft.

Secundbd ; illa non eft regula primaria bonitaris & .

malitiz A&unm humanorum que pofterior eft ipsi
bonitate ac malitii omnitin cbiectoruin; fed recta
tatio,id eft indiciuin actuale rationis y elt alignid pb-
fterius bonitate ac malitii obieftortm omniuin ad
qua terminantur & 4 quibus {pecificantux Atus mo-
rales; ergo redtaratio non eft regila primaria. Prob:
minot; fi ratio prius effet reéta quam obiectuin effer
honeftum; obieéta ideo effent honeftas quia mdican-
tur honefta; confequens cft falfum 5 quia potits 1ded
fefa ratio iudicat illa effe honefta quia ex fe talia
funt, ficut in aliis indiciis, veriras eorum fundatug it
rebug,quia nimitnm illz tales funt,quales indic anturs
ergo prius eft obiectum effe honeftum ; quam ratio-
nem eile re¢tam qua indicatillud effe honeftum.
Dices prius eft atum effe honeftum obiectiugdc
fandamentaliter non eft prins illuin effe honeftum
formaliter,(ed contra, illang eft regula bonitagis qua
prafupponit torum fundamentum & caufam propter
quam adtus eft bonus aut malus, Sed recta rasio pre-
fupponit totum fundamentum & caufam propter
quarmi actus eft bonus auy malus; prafupponit enit
totarh bonicarem aut malitiam Fundarnentalc‘{n: ergo
reéta ratio non eft rcgula boniratis quogi enim pre
fupponit fundamentam bonitatis » przfupponit
o

S ._\‘."lex.'.

Conclufic
negatiua.

Probati@,




Ratio &
priosi.

Solutio
trium du-
bitationi.

Prima
dubitatio.

314 Difp.Il. De A& Hum. Quzt.L Se&.L

gulam toram bonitatis,nam regulaeft fundamentum.

Denique 2 prioriratio efl, quiaid quo d i'}wciﬁt:_ar
A&um voluncatis,non eft cognitio,qua conditio {o~
lim eft & fignum quoddam a pofteriori €x quo co-
gnofcicur fpcciﬁcatio actus facta per obi;‘ctum‘ in
quod tendic adtus. Conftat enim quod voluntas {'c_ra
tar femper inbonum apprcl'lcnlhm 5 led .'-.p_prchcnijo
non eft ratio formalis ob quam appeticur finis.

Ad primam Refp.concedendo quod recta ratio eft
id quo definitur medium virtutis,iuxta mentem Phi=-
lofophi , quia eft id ex quo ranquam a pofteriori co-
gno['citur medium virtutis, non quodipla 1'ec't‘a ratio
tale medium efficiar,(ed quia illud non cognolcitur 4
nobis,neque determinari poteft nifi per retam ratio-
nem quam proprerea merico virtutes omnes refpi-
ciunt tanquam rcgulam Qual:dnm apofteriori, ex qua
dilcernunt illam mediocricatem quam profequi de-
benticum enim voluntas fit potentia czca non poteft
tendere in aliud obicGtum , nifiad illnd quod per re-
¢tam rationem propouitur, neque illud a:lzp!cdi po-
teft qucd' natura rationali conuenic, niﬂiver reckam
racionem illud accipiat. Hine fit vt reéta ratio voce-
tur rcgu[d bonitatis,non qua adtum boni conftituat,
{ed ex qua dignofcatur actus qui eft bonus, vel ma-
lus, quod idemin operibus artefactis locum habet.

Ad lecundam Relp.diftinguendo maiorem, illa eft
regula boniratis & malitiz , qui {old pofitd tanquam
causd ponitur bonitas, concedo : qua fola pofira tan-
quam conditione ponitur bonitas,nego. Polita con-
fideratione rationis ponitur bonitas actus, quia con-
fideratio hec conditio eft qui pofita femper obiecti
elt conueniens naturz rationali, licérilla conditio
non (it caufa huius conuenientiz. Iraque cum aliquis
operatur ex conicientia erronea putans aliquid elle
malum, quod tamen cft bonum , ille reuera peccat,
quiad nunquam obiectum aliquod poreft effe conue-
niens nature rationali,nifi racio illud rale iudicet; &
quoties iudicatur tale, fam conueniens efle incipic vt
polted dicam : vnde redt¢ infertur quod iudicium ra-
tionis eft conditio fine qua nulla eft bonitas vel ma-
litia,fed non lzquiimr illam effe rc‘gul.'lm.

Ad tertiam Rciiﬂ. naturam humanam conftitui mo-
ralem & rationalé€in adu primo,per vim ratiocinan-
di in a¢tu primo,conititui ancem in actu fecundo ra-
lem, per actualem redtam rationem : illanon eft re-
gula primaria moralitatis, per quam natura conftitui-
tur moralis & rationalis in actu fecundo , fedilla per
quam coftituitur moralis & rationalisin au primo,

b el
Vtrum Natura rationalis primaria, fit requla
Bonitatis, ¢ malitiz.

POﬁtu quod neque lex aut voluntas diuina,neque

indicium redtae rationis create , menfura fic 8 re-
gula ex qua derinatug bonitas aur malitia moralis
actuum noftrorum , fola fuperefle videtur natura ra-
tionalis , qua huiufmodi regula dici,& clle poffic.

Ratio tamen dubitandi elle poteft primd , quia fi
natura rationalis conftituatur effe primaria illa re-
gula, neque vitavar circulus vitiofus, neque infinitus
progreflus,quod probarur : natura rationalis noneft
alind quam natura vtens ratione, non cnim ﬁgniﬁca-
re poreft aliud quam naturam prove cognofcit , vel
poteft cognofcere bonitatem atic malitiam aétnum
& obicCtorum : {ed fi natura prove cognoltens, vel
provt potens cognolcere bonirarem aut malitiam,
actuil it regula bonitatis & malitiz,committetur vi-
tiofus circulus in definitione bonitatis , & in defini-
tione naturz rationalis, crgo ‘natura rationalis non
cftregula primaria bonitatis & malitiz : maior eft
€erta,quia (i fumatur natura rationalis prefeindendo
ab co quad ccgnufcar bonitatem, & operetur mora-

liter, non eft magis illi conueniens Eleemofina quim
furtum, neque temperantia magisillam decer, quim
brutum , debet ergo natura racionalis fignificare na-
turam prove cognofcit , vel provt cognolcere poteft
bonitatem & malitiam, Nunc minor probatur argu-
mento fuperits allato, i natura provt cognofcens vel
prove potens cognofcere malitiam eft regula, necefle
cft vt natura rationalis definiatur per bonitatem, &
vt bonitas definiatur per naturam rationalem: natura
enim rationalis eritilla qua cognofcit bonitatem &
bonitas erit illa qua conuenit natutz cognofcenti
bonitatem : imo bonitas definietur pet {eiplam, erip
enim conuenientia cam natura cognofcente boni-
tatem.

Vnde vrgetur argumentum fi natura rationali
provt cognofcens , aut provt potens cognofcere bo-
nitatem eft regula , implicat vt cognofcatur ipfa boa
nitas fine infinitis reflexionibus , quod probo,Non
poterit cognofci conformitas Eleemofynz cum na-
tura rationali, quin cognolcatur Eleemofina vt cos
gnitafecundim fuam bonitatem: rurfus,hzc bonitas
debebit cognofci vt cognita {ecundiun fuzm bonita-
tem, & itain infinitum, quia hzc bonitas eft conue-
nientia cum natura cogno!bcnte bonitatem , omnis
ergo bonitas femper includit cognitionembonitasis,
ficque nunquam cognofcerur bonitas, quin ylrerils
8¢ vlterids {femper progrediaris in infinitum,

Secundb, illud eft actualis regula voluntatis, quod
dirigit a&u voluntatem , natura rationalis noneft
id quod dirigit actu voluntatemsfed rario;ergo natu-
ra rationalis non eft adtualis regula. Probo maiorem,
eodem modo fe habet id quod dirigit hominem be-
né aut malé operantem moraliter ; ficut fe habet
ars & idea qua artificemoperantem dinigit , fed id
quod dirigit artificem cft conceptus formalis ; quem
oftendebam sn phyfica elfe proximamideam , ergoid
qued dirigic voluntatem operantem moraliter 5 eft
conceptus mentis feu recta ratio. Confirm. quia efle
conueniens nature rationali vt fic eft efle conue-
niens rectz rationi,ergo natura rationalis non poteft
elle u‘guin quin recta etiam ratio fit regula , nacura
enim rationalis non cft aliud quam natura provt re-
&2 ratione vti poteft.

Tertidilla dici non poteft regula immediata mo-
ralitatis, qui manente omnind inuariati, rollitur vel
variatur motalitas , fed inuariati manente naturé ra-
tionali , tollitar tamen aut variatur moralitas , nam
cumaliquis confCientiam habet inuincibiliter erro-
neam;zque tenctur operari aut ceflare ab operatione
ac fi non erraret, tunc natura rationalis eodem modo
{e habet ac fi confcientia non effet erronea , ergo ea~
dem manente natuta rationali, variatur tamen aut
tollicur moralitas.

Quartd , fequeretur quod bonum honeftum non
amarerur amore amicitiz , fed tantiim amore conct-
prrcmm: namn quod amatur vt conueniens pro-
priz nature, amatur amore concupifccnri:z: ho-
neftum vt fic, eft conueniens naturz rationali , ergo
quoties amatur honeftum vt fic , amatur yt conue-
niens PrOFl‘]I natura.

Dico tertiv , {ola natura rationalis vt rarionalisseft
regula primaria formalis & immediata totius bonita-
tis & malitiz aétuum noftrorum.

Ratio eft,quia illa fola efle porteft regula quz fola
prafupponitur tanquam aliquid prius ante omnem
bonitatem & malitiam aGuum & obieGtorum , {ola
natura rationalis eft huinfimodi ; lex enim zterna , &
redta ratio (vt dixi) {untaliquid pofterius,neque po=
teft excogitari aliquid aliud,ergo fola natura rationa-
lis eft regula.

Refpondent tecentiores aliqui primo , Regulam

moralitatis efle prepSderantia yniusobiecti pre _“h"é

ide

Secanda
dubitatio,

Tertia
dubiratio.

Quarta

dubitatine |

Conc]ulfu
afismative

Probatio:

|

p;;rpuudf' l

1ankias




Finis vltia
muss
|
!
1
|
tndy
atioy
thia
atio,
|
II
| \
|
A Solutio
primz du-
bitationis
(]
oo
itiod
0,
|
|
1l

DeRegula AGuum

id eft £ftimabilitaté moralem vnius pra alio,v.g.ideb
Eleemofina eft honefta , quia bonum fubueniendi
pauperibus , prezponderat malo amiffionis pecuniz,
furtum aurem ided cft malum,quia damnum lelionis
ininftz praponderat bono pecuniz quz acquiritur,

Verdm ftatim apparet hunc effe merum lufum
vetborum , quEro cnim quid fit ynum bonum aut
malum praponderare alteri, nifi magis efle conue-
niens natura rationali quam aliud: verbi gratia quare
Pr-‘epondcmt bonum fubueniendi Paupcribus malo
amillionis pecuniz , nifi quia conueniens eft dare pe-
cuniam vt{ubuenias pauperi : Quaritur enim hic re-
gula huius preponderantiz, ac xtimabilicatis mora-
lis,quam aflerui effe {olam naturam rationalem.Pre-
terea fequeretur matrimonium ¢fle’'malum , quia illi
fine dubio Virginitas preponderat : liceret etiam
mentiri ad conferuandam integram Rempublicam :
cur enim bonum integra Reipublicz non praualec
Jeui huic malozreijci esgo debet hzc preponderantia,

Refpondent alij fecundo,vltimum finem efle ade-
quatam regulam bonitatis,quia illud eft veré bonum,
quod haber proportionem cum fine vltimo ; vnde
di¢um eft i Philofopho quod finfs eff principinm ad
guod respicientes, bonum vnumguodgue ani malum dici-
s, Sed contranamille finis qui dicitur regula, vel
eft finis fupernaturalis, vel nacuralis,non primum,
quia in pura natura efle potuiffer bona vel mala ope-
ratio : Neque {ecundum quia ille vel eft reétitudo
moralis 5 & fic queritnr quid fitin obiecto, quod
tribuit mihi recticudinem dum illud ample&or ; vel
eft przinium 4 & fic quaro vnde actus charitatis ha-
beat, quo fit dignus premio , prius enim eft illum
adtum efle bonum,quam cffe premio dignum.

Deinde illa (ola cft regula moralitacis formalis.qug
fola eft regula moralitatis obiedtiue , {ola natura ra-
tionalis eft tegula moralicatis objeétiuz,crgoilla fola
eft etiam regula moralitatisformalis: Maior eft clara,
quia bonitas obiectiua vocarur fundamentalis ex co
quod funder ; & fpecificet moralicatem formalem.
Minor probatur, quia illud eft regula bonitatis obie-
&iuz , cui foli obicGum debet efle conueniens v fic
bonum , {ed {ola eft natura rationalis cui obieéta de-
bent effe conuenientia,vt fint bona, bonum enim re-
{pe@tiuum dicitur illud quod eft alicui {ubieéto con-
ueniens, v.g. calor dicitur effe conueniens igni s tan-
quam fubieéo,fola verd natura rationalis poteft effe
fubieéum boni moralis,ergo bonum morale non di-
citur rale,nifi per ordinem ad naturam rationalem.

A priori ergo ratio eft, quiabonum & malum peti-
turab eo quod conueniens eft nature , non ab, co

uod iudicatur conueniens,vt fi aqua pofler cogno-
{cere frigus fibi effe conueniens , non proprerea effet
conueniens quia cognofceret, {ed potitis ideo cogno+
{cerer,quia effer.

Ad primam Refp. nullo modo fequi ex eo quod .
natura rationalis (it regula,quod natura rationalis &
bonitas non poffint cognolci & definiri fine circulo,
& fine infinitis reflexionibus , quia natura rationalis
provteft regula bonirtatis Eleemofina, v.g: non figni-
ficat naturam provt cognofcit,aut poteft cognofcere
bonitatem Eleemofynz , alioqui vt recté probat at-
gumentum nunguam definiretur bonitas Eleemofina
fine circulo & fine infinitis reflexionibus , bonitas
enim Eleemofyna, efler conformitas cum natura co-
gnofcente bonitarem Eleemofyna,id eft conformira-
tem cii narura cognofcente conformitaté, 8cc.Semper
enim obiectum huius cognitionis erit Elccnm{'yna,.vt
cognita fecundum {uam bonitaté,qua bonitas iterum
debebit cognofci vt cognita & fic deinceps : natura
ergo rationalis prove eft rezula moralitatis fignificat
naturam  prove veentem difcurfu , & libertate , prae-
fcindendo abeo , quod hic difcurlus verferuxcirca

- Tom. L.

humanorum. 31

bonitatein 5 aut circa determinatum aliquid alind.
Naturam enim veentem difcurfu & libertate magis
Eleemofina decer quamn furtum , & temperantia mas
gis illi conuenic , quam bruro , nam homo proprer
furtum dignus eft probro, & propter intemperan-
tiam , ob quam brutum non eft dignum Probro.
Inftabis primo, multa effe difconuenientia naturg

Prima ine

rationali , & recte rationi, qua tamen non {unt pec- faniia.

cara, v.g. i velitaliquis domumdificare fine funda~
mentis, plancare arborem inuerfis radicibus, hoc
cnim eft contra reétam rationem , & dedecet natu-
ram vrentem difcurfu, & tamen noneft peccatum.
Neque dicas illud non ira_cffe contra rationem , ve
fic peena dignum,peccarum autem ita elle contra 1a~
tionem vt fic peena dignum. Contra enim drguo,
prius eftactum effe bonum auc malum, quam fic dig-
nus premio & pend,ideo enim actus dignus eft pra-
mic,quia eft bonus, & ided dignus eft paend, quia eft
malus , non autem contra, deber ergo dari ratio , cut
furari fic malum, & dignum pmnﬁ,plnntaxe autem ar-
borem innerfam,non {ic malum & pu:nﬂ dignum,cum
yerumgque fit contra rationem & naturam rationalé.

Refpondeo defectus artis cuinfmodi funt plantare
arborem inuerfam,& defectus morales in eo differre,
quod defectus artis fint aliquid difconueniens naturg
intelle¢tive ac difcarfiuz ve fic, idedque dicuntur
folim errores, neque {uncaliquid peend dignum : At
verd defedtus morales, funt aliquid per fe difconue-
niens natur# rationali veenti difcurfu , & liberrate ;
omnis enim moralitas fundatur in libertate,vnde me-
rentur poenam defe@us morales,quiailli funt aliquid
difconueniens nature , prove difcurfine fimul &
liberz.

Inftabis fecundo, gloriam humanam & diuitias _Seconda
a inftantia.

efle bonas homini provt diffest a bruto,& tamen ill
non funt bona honefta vt patet, quia operari pracise
propter gloriam humanam & propter diuitias non eft
honeftum, ergo natura rationalis i)rzcisé vt differt 3
brutis non eft regula boniratis, -

Refp. diuitias non effe aliquid per fe conferita~
neum naturz rationali, quia cliui:iaa"xmﬂauﬁper {e
habent appetibilitatem : gloriam verd humanam effe
obiectum de febonum , & decens naturam rationa=
lem,quod tamen ex circumftantia poteft fieri malum,
8 dedecens naturam rationalem , idcéque non eft
mitum quod. egregia Ethnicomum opera reprobata
fuerint a fandtis Patribus, quia procedebant ex ni-
inio appetitu laudis & glorizserar enim apperitus ille
vimperabﬂis non prmcisé quia erat apperitus laudis,
fed quia erac nimius.

Ad fecundam Refp. diligenter in hac materiadis v oyndp
ﬁinguidcbcrc duo, id quod eft 1'63111,-1, &i1d q!md ap= dublrat:

plicat regulam, regula cft id cui per fe pnmarid actus
conformari debet,id quod applicar rcgulam . et id
quodillam Emponir,&z cuins conformiras non peg lc
intenditur,fed proprer aliud.Regula bonitatis cit fo=
14m narura rationalis; quia illa eft cua primario actus
debet conformari, recta autem ratio cft 1d duntaxas
quod proponit regulam tanquam conditio,quia con=
formitas actus cum ipfa non exigitur primo X per fes
{ed proprer naturam rationalem. Hinc ad argumen-
tum diftinguitur maior , actualis regula bonitatis eft
id quod aétu voluntarem primd & pet fe dirigit,con=
cedo, quodadtu dirigit voluntatem tanguam propo=
nens regulam,nego : fimiliter enimd quod P}‘lmb &
per {e dirigit artificem , eft conceprus okﬂ:ic&u}us YCI
Potiﬁsprototypum ad cuius {imilitudin;‘ﬁf ﬂlquUd :
conceprus autem formalis proximc‘: dirigit canquam
proponens veram & primatiam rt_egularn. Ad con-~
firmat. concedo quod effe conueniens nAture ratio-
nali,& effe conueniensrationisunt idem realites, led
non funt idemn formaliter » prius enim eft 2 liquid efle
4 Rra ¢onueniens

Selutio

e

SR




216 DifpJ.De A& Hum. Quaft].Se&.11. |

conueniens nature rationali , quant conue niens efle
rationiscum ided res fit conueniens rationi , quia eft
conneniens nature rationali , non contra: (1“.;"1“{{{3
cx eo quod alig id fir conforme rationi, recte infe-

ratur ofle conueniens rationali nature, ided enim ra=

T S
tio eft recta quia dictar conuenire nature rationalil,
id quod illi reterd conuenit.

Ad terciam Refp. quod quoties aliquis operatu

Difficultas igicur eft circa exiftentiam,quid ditarem;
px@}‘.yir:::‘tc. aterna fﬁgis, verum {cilicet dernr in ins
tellectu ant voluntate Dei ackus aliquis , qui fic lex
zrernasqualis ille fit, &

Ratio autem dubitandi eft }mmb s> Quid tuncredta
ratio dimna rationem legis non habet quando nem;.
ni quidquam iuber aut vetat , fed ab zrerno neming
quidquam praeepit , cum nemeo effet cui poflee pra-

secku cuius dicarur lex,

|
TjiP‘;ﬂ \

dubizat,

|
l

eolitl |
:e?iiuo ex confcientia erronea inuincibili ; natura quidem  cipere. Deinde nihil habet rationem legis nify pto- 1
rationalis eodem modo fé habet s fed obicctum & xriu!i_‘,tmr,flgi ab #rerno }‘-1’011\.15!;.111' nulla lex potuit, |
actus alio modo ad illam comparantur, yrnuper di-  ergonon fuir ab wterno nifi reék o diving , cllli 1
cebam, nihil enim eft borwm aut malum , nifi quod  in tempore ceepitefle lex; peltquam fuerunt creary. ‘
taleiudicatur vnde tamen non fequitur, quodiudi-  requas obligare, ficuc ab @rerno fuit Omnipotentiy ‘
¢itim rationis fit regula boni & mali , fed conditio  quamnis illa folim in tempaore fuerit creans,
duntaxar,fime qua nullum cft bonum aut malum. Ad Sccunqlb, lex illa zterna ‘fl‘ datur vel eft adtus libeg
argumentam igitur nego primam hunc maiorems; illa vcz!unmns diuing,vel certé 1llun.1 .fupponir,& eft ali~
non eft regula moralitatis qui inuariati manente  quid Deo liberum :_‘hoc autem abfurdum eft, quia fic |
variatur aac tollitur moralitas. - Nam vt maneatea-  lex naturalis potuifler nonefle ; & Deus pofletinea '
dem moralitas, non fufficit quod eadem maneat res dj[pm!hrr:, potuiflecque fieri ve mendacium effer Jici-
gula, fed requiritur vt maneat idem obiectum huins t}nﬂ,imb Ethnicus qu_i neleit Scripturas dubitare pof=
regule,variabitur enitn moralitass{i vacietur vel obie-  fet, virum ea lex effet a Deo lata, & fic licite poffet
Gum regulz; vel ipfa regula : Cum quis operaturex  mentiri.
conlfCientia ecronea inuineibili; manet eadem natura Tertio,lex illa zrerna non poreft effe actus voluns |
rationalis , {ed variatur ipfum obiedtum quiaidquod  tatis diuin , quia definitur redta ratio, neque dici
antea era[ipﬁ malum , iam incipitefle illibonum, i  poteft ackus intellectus diuini , vclfnim effer actus
apprebendatur effe bonuin , bonum enim nature ra-  {cientiz fimplicis 5 vel fcientiz vifionis, non pris
tionalis eft illud omne quod prudenter judicarur  mum,quia feientia fimplex pracedit decrecum yo-
tale. luntatis 5 & ita nen eft lex qua fupponic femper
Solutio Ad quartam Refp. Conueniens duplicicer poffe  voluntatem {uperioris: neque fecundum, quia fic
quarc®.  {iymij, primd enim fignificar id quod eft alicui com-  effec {cientia meré {peculatiua , nec dirigerct vo-
modum. Secundd,id quod per {e decer,& eft confen-  luntatem. Deinde ided tenemur facere aliquid quia '
tahenm inclinationi nacarali, ficut dicitur incarnatio  Deus vult nos facere, ergo actus voluntatis diui- !
elle conueniens Deo,non quia fic ipfi commoda, fed  nz lex cft nen actus intelle@tus ; non enim te-
quia eft confentanea inclinationi {umimne bonicatis.  neor aliquid facere quia Deus cognofcit, fed quia _
Vaode ad argumentum diftinguitur hzc maior, id  Deus valt,ynde ait Anlelmas Magiffram humane vo- |
quod amatur tanquam conucniens,id eft cx co quod  duwraris effe volwitarem diminam. Ided folemne illud \
fit commoduim,& afferat aliquam vtilicatemaut dele~ eftin Iure, guod Princips placuit 5 legis vigorem babet.
¢ationem;,amatur amore concupilcentiz, concedo :  Deniquelex ordinatio eft, illa non eft actus incelle-
Id quod amatur tanquam conueniens ; id eft confen-  ¢us cam fic actus lurildictionis, ergo lex non eft
taneum inclinationi abftrahendo ab vtilitate , vel  actus incelleétus. |
deletatione , amatur amore concuPiltcnrix s 1ego. Dico primd, recta ratio dinina non eft aliud quéun Reftarti
Quod amatur vt honeltum, amatur tanquam conue-  actus intellectus dinini, quo per {cientiam fimplicem d’“‘ﬁ}[ |
niens pofteriorihoc modo,non autem tanguam con-  ante omne volunratis decretum cognoltit fines om- e |
ueniens primo modo. nes, & media qua poflunt conuenire , vel difconue-
niresemni naturae rationali. |
Sectio IL Ratioeft, guia omnes aétus voluntatis diuina diri- '
_%ﬁﬁmﬂﬁ! ,.Eg,‘[‘; jﬂﬂmmmmm é’ﬁffﬂﬂdﬂid g,un-tur pe_r i'tlaiiciiTj. .ﬂ_iafuo;{ intc!!m:'%‘u‘c‘diuim (}mef |
bonitmtib @ malivia movalis. et reéta ratio , 1llud 311(]:61:1:11 ncceﬁstuu jmx::“xcdz. |
omnes actus voluntatissergo reéta ratio eft adtusan- !
Neceffitas Razter primatiam illam & principalemregulam  tecedens omnem adtum veluntatis: primus enim |
’{%u,:-x torius moralitatis, [epé dixineceflarium efle ali-  actus voluntaris diuine reétiflimus eft,ergo illum di- !
PrOXmE - quod inftramentum per quod illa voluntatipropo- — rigit adus aliquis intellectus quem nullus aétus vo- |
natur, alioqui effet necefle vt in incognitim ferretur  luntatis praccedit. Deinde recta ratio diuina prove di- |
voluntas,ideoque regula illa miniftexialis non poteft  rigit voluntatem dininamnen haber rationem legiss '
eflealiud quim iudicium rationis,quam communiter - quia Deus non eft fuperiot fe ipfo, ergo non necefla- ’
dicimus confcientiam: de illa vt dicam dittiné&e, vi- - 1o fequitur decrerum volunratis, |
denda funt tria,primo quid fit recta ratio increata & Dices reta rario practicaeft dictamen pra&icum,
lex mterna. Secundd , quid fit recta ratio creara, & quo Deus cognofcit aliquid fibi effe faciendum, vel |
lex naturalis quz cam confCientia magnam habent — omittendum ; fed fudicium preecedens decretum vo-
affinitatem. Tertid,demim quid fit propri¢ confoien=  luntatis non dicit aliquid efle faciendum, fed tantim
tia & quotuplex, cffe fadtibile ; ergo indiciumillud antecedens decre-
§ L tum non eft recta vatio practica,
= i 2 Relpondeo duplicem effe pofle fenfum horum yet-
c@:dﬁf recta ratioincreata, ¢ lex aterna, borum ( hoc eft mihi faciendum ) vel enim fignificata
N On hic agitur de re€ta ratione fpecnlativa, que  ¢go decreni hoc facere,quia decer, vel decet hoc
non aliud eft , quim cognitio dinina conformis  mefied , i primo fomatur modo , cercum eft quod
obiecto cognitg,& nullo modo tendensad opus, fed  fuppenit voluntatis decrerum : fi autem fecundo fu-
de recta ratione practica quz dirigit veluntatemdi~  matur modo redta ratio prior eft omni decrere Yo- i\
uinam, S volunratem crearam operantem moraliter,  lunratis dininz, Conclafle '
iml:::tquc aliquando rationem legis, quia dir:’gir im- Dico fecundd, datur lex aliqua zterna , vera & rimen
Perando;,. aliquando non eft veralex,quia non ditia  propria exiftens in ipfo Deo que nec eft forma- bis
i voluntaterh nifi dictando , quid fif cenueniens.  kicer actus valuntatis dininz , neque aétus i;lcdl;ﬂ'
rellectus




| Quid non

fie,

ofe

aiftentia
aremna le=

gis

Quid fie,

De Regula A ¢tuum humanorum,

telleGus qui eft prior omni decreto libero , fed cft
aétus ille intelleétus qui fupponit ldccrc'mm volun=
tatis & illud cognoicit intimarqué quid velit Deus
fieri vel omitti 2 crearuris racionalibus,

Prima pars allerens exiftentiam @ternz liJlius I\(_‘gb
in PDeo probatur a S. Thomag. 91, art. 1. & quiflicne
93 tata , & fan¢ probatione vix eget cum naturali
lamine notum fic daxi principem cam legem , & vl-
timam mentem omuia ratione iubentis aut vcrantis
Dei, ve loquitur Tallius 4 2.de leaibus fufeque le-
gem eam exponit Plato #n Timao ) & dialogo 10, d_e

r. Probariautem prin:b poteft s quia lc__sg onminis
pata cuinfmodi cft omnis creata lex fundatur
n !cgc per cllentiam , qua non porrli clie

nif ergo datut lex zterna, Deinde Deus per-

%
m habes prouidentiam per quam crcaruras
SITACS {1 proprium deducit finem beati-
1is, [ed hoe non efficic nifi media lege , qua pro-
hibet actus niales qui auerront a fine iubet autem
bonoes ghi conducant ad finem , ergo datur vniner-
faliffina lex 2 Deo lata, & feripta incraipfum Deum.
enique (i nulld Dei lege vetarentur ea quae mala
fune, nulla in peccatis cfict offenfaDei, fed {ola ma-
licia moralis , peecatum cnim non offendic Deum
nifi quia eius legt repugnat.

Secunda pats explicat quid non fic lex ille ererna:
 Primd enim negaui illam eife formaliter decrerum

divine veluntatis; probarGirque ex communi accep-
i is, qaam ::l‘?i‘.t‘nli'll' ommes , & definiunt , ra-
tionem, opinionem; veritatis operationem , rectam
rationem in iubendo , & verando : Auguftinus fané
legem weernam appellat , fummane rationem cus fem-
per a[nf;.-.vper.sa;..’ wneff 5 @& incommutabilem veritatems
yiid lex omnty tatom velle dicitur , @ ars omnipoten-
Thom. loco citato vocat eam diuine
i ceptivin quatenis ordinatur ad gss[:erm!:'omm
veriin wh co progenitayum : Boetius perpetnam ratio-
nem, gie mundum gubernat, A prioriratio effe poreft
quia lex imperium eft , quem effe adtum intelleétus
non voluntatis ‘conftabit ex dicendis. Imb lex zter-
ha pars eft aliqua Prouidentiz, qua fpeckat ad intel-
Ie¢tum non ad vol tem. Secundd, negabam =zter-
nam hanc legem effe a@um intelleéns priorem de-~
creto voluntatis dininz , ratio eft, quialex eft actus
poteftaris, & iuri{dictionis ac verum imperium , fed
omnis actus inrifdidionis {upponit voluntatem fi=
periosis ; nemo enim imperat nift volendo : ergo ille
actus cogpitionis diuines quo dictatur, quid fit con-
ueniens aut difconuenicns narure rationali, eft qui-
dem reéta ratio , & diétamen practicum , poteftque
tiin ipfi Deo , tiim creaturis oftendere id quod decet
abiphs fieti vel omitri, fed rationem legis non haber,
donec voluntas accedat iubentis Dei fupremi Do-
taini.

Teértia pars veram explicat quidditatem huigs le-
gis, eft enim atus intellectus duplex;alter cognofcit
quid fit conueniens , aut difconueniens nature ra-
tionali pertinérque ad fcientiam fimplicem 5 & eft
récta ratio , alter cognuibit decretum voluntatis in-
titnarque illud creacuris, & appellatur etiam in nobis
proprie imperium : prior quidem ille aétus prior eft
decreto voluntatis & fic noneft lex , fed eft tamen
etiam pofterior prove fimul iungitur cum aétu illo
. Pofteriori , & cumeo prefupponit voluntatem ali-

quid decernentem. Probatur autem primd 3 pai,

quia in nobis imperinm actus eft ille prafupponens
voluntatém fuperiaris, lex aurem imperium eft fimul

& recta rario. Deinde nowmen (legis ) impofitum eft

ad fignificandum fighum illud quo voluntas fuperio-

t1s oftenditur ; wam ficur lex excerna eft fignum ex-
ternum manifeftacivum huius voluncatis, fic lex in-

2 Y

317

ternaeft fignam illud internum a quo proximé orird
poteft fignum externum , ideft actus ille intellectus
Principis, quo cognol}.‘it 5 & intimiac fuam velunta-
tem. Neque dicas effe promulgationem legis non
autem legem , quia fi pofier innotelcere creaturz
actus voluntatis dininz, tenererur illi obeduc,qumn-
uis non fequercrur vllus aétns intellectus. Refp. enim
actum illum , quem imperium vocabam, non efle
promulgationem legis , quamuis fit promulgario vo-
luntatis diuinz, quz promulgatio voluntatis , lex efk.
Quod fi poflet decretuin divinz voluntatis creaturz
innotefcere abique vllo aéu yoluntatis fequente ,
obligaremur facere id quod fciremus velle Deum,
fed nulla tamen daretur lex formalis fed fundamen-
talis duntaxar, quz voluntas eft fuperioris,

Dico tertio, proprictates aternz legis commode
numerari poflunt quatuor. Primo enun xterna eft,
immutabilis & indifpenfabilis. Secundo primaria eft
& fundamentum ac origo legum omnium quz ab
ipfa eriuntur tanguam radij 4 fole, Tertid eft vniuer-
{aliffima citm ratione perfonarum , thm ratione se-
rum tum tatione aCtuum , tum ratione temporum,
& locorum. Quartd cft fanéhiflima , & uftiffima.
Quz omnia vt vides longum effer Perfcqui, fed indi-
care tamen inutile non erit.

Prima ergo proprietas fic legis huius zternitas,
eft enim cozua zterne Deo, .(\Cl:ip:‘l in eius mente
non attamento, !-cdradijs {apienriz increate,primum
enim, vt dixi, eft recta ratio & idea omnium eorum
qua conuenit fiexi 3 natura rationali , deinde cogni-
tio decreri voluntatis inbentis vt illud & illud ab ea
fiat, heec aurem duo zterna funt , immucabilia indil~
penfabilia. Deinde lex illa pars eft Prouidentiz
cuius proprium eft dirigere creaturas rationales in
finem inbendo, vetando, illuminando , dando media
neceffaria, vnde patet quod prouidentia etiam proye
{pectat creaturas rationales, mulco fatius patet quam
lex qua foliim pars eft Prouidentiz.

Secunda proprietas legis huius eft gquod fit idea;
fundamentum , & principium , legum omnium tim
ciuilium tium facrarum, continet videlicetilla & fun-
dat totum ius canonicum & ciuile, pofitinum & na-
turale, tametfi propri¢ loquendo folum ius naturale
habet fundamentum in illa zrerna lege , vade fola
lex naryralis non habuir opus nouo legiflatore ; aliz
verd leges rametfi fundantur in recta ratjone increata,
in ea tamen non fundantur abfolité fed tantim ex
fuppoficione quod illz 3 legiflatoribus fierint fan-~
cite, alioqui obligzifcnt antequam effent leges.

Tettia propricras legis huius eft vniuerfalicas. Primd
tiim ratione pcrfonarum quia nulla creatura ratio-
nalis eft poffibilis 5 quz non illi {ubijciatur vbi pri-
mum habuerit exiftentiam, omnes enim comprehen—
dit in quos legiflator Deus habere Emeﬂ iifdictio-
nem , eas igitur omnes obligat. Ipfumautem Deum
non obligat , neque refpedtn Dei lex vocari poteft,
quia lex eft aGus fuperioritatis , & iuri{dictionis,
Deus autem nonelt fuperior fe iplo, neque imperare
{ibi poteft ; ergo recta ratio diuina qua cognofcit
quid ipft facere decreuerit nop porelt vocari les.
Neque dicas Deus propterea non mentitur ; quia fcit
quod mientiri eft malum , ergo reta ratio praelucet
dininz Voluntati & eft vera lex. Deinde fiDeus poft-
quam decreuic aliquid facere , illud non facerct ope-
raretur inordinaté,ergo volunras Dei, etiam relpectu
Deicft vera lex. Adde quod dicifolet quod Deus de
lege ordinaria non poteft aliqua facere,ergo Deus ali.
quam fibi prefcripfit legem. Refpondeo verd quidem
effe quod recta ratio dinina ditigit yoluntatem Dei,
fed dici tamen non poreit lex defectu fupetioritatis;
&diftinttionis, reda enim :z;io & voluntas in Do

>3 N

Proprieras
tes @ternz
legis.

Lternitas
eius Jegis

Origo alt
omnpium
légum,

Voiuerlas
liras ratio-
ne perfo-
narams




Ratigne
feram,

$ancétitas.

Solutio
dubitatio~
num.

318 Difp 1. De A& Hum Quaft. 1. Seé. 11

vou funt.Si Deus poftquam decreuit aliquid facere,
illud non faceret, operaretur inordiv.dr_-&, non tamen
contra legem , fed facerer id quod implicat cx natura
rei,haberer enim decrera contradictoria , & volunta-
tem mutabilem, inordinatio ergo illa non oriretur ex
repugniria cum lege,fed ex intrinfeca eflentia nature
diuinz. Deinde creaturas irrationales lex zternanon
comprehendit , cum ille capaces non fint pracepti.
Vnde ordo exiftens in mente Dei quo dirigit omnia
in fuos fines lex non poteft dici nifi metaphoricé , ta-
metfi appellacur aliquado ficin fcripruris, ficut {ubie-
¢tio creaturard irrationalium ad Deumappellaturin-
terdu obedientia,cum fit porius nacuralis neceflicas.

Deinde vniuerfalisifta lex cft ratione rerum quas
pracipit,aut vetat, cadunt enim f‘;\tb cam actus omnes
qui 2 creatura rationali elici pollunt, fiue illi fintita
boni & excellentes vt non imperentur , fed tantim
confizlantur, quia illi omnes licée fecundum fubftan-
tiam neque pracipiantur , neque prohjbc:anrur , MO-=
dus tamen cum quo faciendi funt, ex {uppofitione
quod fiant fcmpcr precipitur, nam actus indifferentes
dirigi dcbent ad bonum finem , 8 opera fupercroga-
tionis qualdam exigunt circunftantias fine quibus
fieri non debent.

Denique vniuerfalitas etiam legis huius extenditur
ad omnes actus ad quos lex aliqua extendi poreft, im-
petat enim, prohibet, permitcit,peenas fancit,pramia
difgcu[-at: neque tcm?oribus finitur , inquibus obli-
ger , cum nulla vaquam veruftate temporum nbroga-
ri queat.Neque locis clauditur extra qua non vigear,
Valet enim vbique gentium in omnibus terris Iura di-
cit, & tribunal eius rotus orbis eftsimo tam laté parec
quam ipfe Deus.

Quarta denique legis huius proprictas Tuftiria eft

& Sanctitas s Lex enim Dowmini imnnacnlata conpertens
animas , teftimoninm Domini fidele (apientiam preffans
pavanlis , Infltitic Domini refla letificantes corda. Quia
videlicet lara et & Legiflatore Sancto,f{criprain ellen-
ria Dei fanéta,in finem fanétifimum, imo totius fan-
Eitatis matrix, ex ‘mp!m, & principium,

Ad primam Refp.legem illam formaliter fumptam
zternam clle, quia omnia qua formaliter conftituunt
illam ex parte Dei {unc zterna,ctiam fi nullus ab eter-
no fuerit A quo promulgarerur , vel quemilla obliga-
ret,quia illa requiruntur tantim ex parte creaturarum
quas lex illa obligat , non autem ex parte Dei , cuius
actus cum fitimmucabilis, poreft ante promulgatio-
nem habere veram rationemlegis , quod non poflunt
haberecreatz leges, quia creaturarum veluntas mu-
taxi poteft.

Ad fecandam Refp. legem eternam effe atum Dei
omnino liberum, potuit videlicet Deus legem non
ferre de Mendacio vitando, tunc autem Mendacium
offenfa Deinon friffer fed malitiam habuiffet mora-
lem , atque ica illud nunquam cffe poteft licicum,
etiam Ethnico , vel ignoranti Denm, vel nefcienti
legem hanc de vitando Mendacio fuiffe & Deo latam.

Ad tertiam conftat ex dictis legem iftam fpectare
partim ad {cientiam fimplicem, partim ad frientiam
vifionis,{cientia enim fimplex folitari¢ fumpta prece-
dit decretum : fumpra vero fimul cum cognitione de-
creti fequitur decretum. Scientia quoque vifiouis fi
fola fit , {peculativa eft, fi fumatur cum fcientia illa
fimplici qua dictar quid fit faciendum, practica eft,
intimart e¢nim decretum veoluntatis.Deinde ad id quod
addirur, ided teneor aliquid facere quia Deas valt me
facere, diftingui debetillud (ided) fi enim fignificer
caufam immediat¢ obligantem negaridebet,{iautem
fignificer caufam primariam mediaté ac fundamenta-
liter obligantem , deber concedi , fed ex co fequitur
woluntatem principis cfle caufam legis,fed nonipfam

legem,que tamen dug {epe confunduntur,quia totus
legis vigor oritur ex ipfa voluntate Principis, quaz
non eft ordinatio,led caula ordinationis.

§° 3k
Quid fit reita Ratiocreata , & lex nasuralis.

Onfideratd intraipfum Deum red¥A ratione, ac

primaria lege omnium legum fonte , non erit dif-
ficile confpicere vtramque veluti cranfcxiptam in
creatura rationali, cuius in mente nunc infpicio vela~
ti {oriptam rationem rectam, & legem illam que dici-
tur naturalis velac cxcmPla magnz illius rationis,
& legis.

Ratio autem dubitandi primo eft , quia recta ratio
definitur Philefop]lu 6.Ethicorum cap.2.caquz con-
formis eft appetitui recto , in hac auté definitione ve-
rus eft circulus , quia reétus appetitus dicitur is qui
conformis cft recta rationi , feu quiappetit id quod
cit appetendum fecundum reétam rationem,ergo de-
finis appe titum rectum per rationem , rectam, & re-
&am rationem definis per appetitum re¢tum. Sed ne-
que definiri poteft rectarario illa qua iudicat bonum
id quod eft veré bonum , quia cum operamur ex con-
{cientia inuincibiliter erronea; operamur ex recta ra-
tione , qua tamen iudicat bonum , id quod eft ve-
ré malum.

Secundd , lex naturalis non poteft effe ipfa reéta
ratio in actu fecundo , fed eft actus aliquis primus,
alioqui i dormirent omnes homines , vel ceree alio
traherctur eorum confideratio , nulla effer in mundo
lex naturalis , hoc autem abfurdum eft, ergolexilla
naturalis non eft indicium rationis , fed natura ratio-
nalis idoneaex {e ad fic indicandum.  Confirmatur
quia , plures alioqmi eflent leges naturales , tot nimi-
rum quot funt in hominibus v.-ui-.l‘mdicia-,“

Tertid, qu.rd.am actiones ita funt ex {ua natufa
intrinfece male , vt non pendeant a dudicio rationis;
vel a prohibitione , fuas enim habent naturas, &:‘CKF
fentiasimmutabiles , qua non pendent ab extriniecis
vllis caufis,v.gr.mentiri non ided eft malum quia eft
prohibicum, fed ideo eft Pmlubi:um,quia eft maluml,
quemadmodum frigus exlua natura eft malum igni,
non quia iudicacuc malum.

Dico primd , rearatio practica bené definitur Tu-
dicium intellectus quo poft diligentem inquifitioncm
proponitur aliquid vt conueniens aut difconueniens
naturz veenti difcurfu & libertate. :

Ratioeft, quia illa definitio cenuenit omnicon=
{cientie erii erronex,modo illa fit inuincibilis,quiail-
la femper proponit aliquid vt conueniens aut difcon-
ueniens prudenterid eft poft (ufficientem inquificio~
nem, alioqui non cftredta ratio. Deinde nullusinea
definitione circulus committitur, aut infinitus pro-
greffus,quia cam dico redtam rationem:Effe I;taiiciur{s
gito propomitur aliguid vt conuenicns narure rationalis
nonidem eft ac fi dicasIudicium quod indicatur con-
ueniens id quod iudicatur conueniens,quod vitiofum
ellet , fed re@aratio includitin fui definitione obies
cbum reéte rationis , eft enim Iudicium quo propos
nitur id quod ipfi obie@iu¢ apparet conueniens poft
diligentem inquifitionem.

Dices,reéta ratio non propenit femper id quod eft
reuerd conueniens ; {ed proponitid quod n}fparct&:
videtar conueniens , fed apparere ac videri conué-
niens eft iudicari conueniens,ergo reta ratio illa efts
quz iudicat conueniens , id quod iadicat conuc=
niens, ficque {emper recta ratio includitur 1n defi-
nitione rectz rationis , & cognofcit femper obie-
Gum {uum ve cognitum,refle@iticque fupra {e iplam,
quod vitiofum eft.

Relp.

Trigler |
dubisi

Redta rae

quid Ui

B~

=




iple

Jratie
it

¢ Regula A¢tuum humanorum.

Refp. dixiffe me quod in definitione recta rationis
non includitur reéta ratio formalis, fed recta rario
obiectina, id eft obiectum rectz rationis : nego enimn
illam minorem,apparere ac videri conueniens,eft iu -
dicari conuenjens, fignificat enim duncaxat , id quod
obiicitur iudicio rationis, nihil autem eft incommodi
definire rectam rationem in ordine ad obie¢tum {aum.

Dico fecundd , datur in creaturis rationalibus lex

Canclufio . ! ;
delegena= aliqua naturalis veram & propriam habens rationem

tasali. legis,quz nec eft natura ipfa. rationalis,neque omnino
idem ac recta ratio,fed eft iudicium illud rationis re-
&Gz quo naturaliter cognofcuntur ca qua a Deo pro-
hibita funt vt difconuenientia nature rationali , vel
quz {ontprecepra vt cidem nature conuenientia,

Prima pars afferens daxi Icgcm 3liquam naturalem
id eft {eriptam cum natura in mente hominis vt tabu-
13 , qud cognofcar vnufquifque fine Legiflatoris aut
Dodtoris vilius voce , quod honeftum eft aut turpe,
apud omneseft indubitara ; colligitur enim aperce ex
Romanorum 2. Gentes gua legem non habent naturali-
zer que legis fint faciunt 5 einnodi legem non babentes,
spfi fans ftbi lex oftendetes opes legis feviptum in cordibi
fass,quibus verbis legem naturalem apriffimé defcri-
bit. Deinde Patres frequentem illius mentionem fa-
ciunt Tertullianus lib. de Corona milicis , i publico
mundi eftin naturalibss tabulis feripta lex ad quas pro-
Hocar Apaﬂ-o[m 3 giis enim nefit d:gem naturalem 5 e
aaturam legalem 2 confians est fempiterna eff 5 & diffu-
Ja in omnes lex ifia, qua negue per fenatum folus pof~
Sfint, neque deregari ex hac aliguid licer , neque erit alia
Rome , alia Athents, alia nunc , alia pofthac,; Facundus
Harmianenfis : Lex vero naturalis (inquit) vna @ tota
an bominis mente defixa , multo fortior snuenitur quam
€4 gite habetur 11 literis. Cafliodorus lib. de anima vo-
cat lumen {ubftantiale quod nobis ineffe fentimus,
quod refpicit fine fole,& videt fine vllo extrinfeco lu-
mine. [ie spfi in veitra penetralia mentis , ¢ snius in-
¢ifis Apices 7 [eripta woluming mentis , infpicite s &
natam vobifium agnoftic legem, A priori ratio eft quia
quadam intrinfece mala funt,etiam fi nulli lege pro-
hiberentur, {unt enim prohibita quia mala : quadam
verd funt mala, quia prohibita , ergo lege naturali
quedam prohibentur non autem alia.

Quod verd illa veram habeat legis rationem , id
eft quod iudicet voluntatem alicuius {uperioris pro-
hibentis & pracipientis contra Vi&toriam , Cordu-
bam & Almainum , probatur quia , omne peccatum
zrepugnat legi, & iufté a Deo punitur , Fbs enim non eff
lex nec preuarscatio, ynde Auguftinus lib.2. de pecca-
totum meritis, Negue peccatum erit, ( inquit ) /7 guod
erit, fi non dininitis inbeatur vt non fit 5 fed quod eft
contra legem naturalem , eft veré peccatum, & iufté
punitur & Deo ergo lex naturalis eft vera lex,quaz non
tantéim iudicat quid fic bonum, fed etiam quod fit
vitandum.

Mirura 12 -~ Secunda pars explicat quid non fit lex naturalis,
tionalis  Primd enim quod non (it natura ipfa rationalis con-
noucltlex tra Valquem diff.150.cap.3 . Probatur quia fequerctur
mwalis.  Degm 2qué habere impofitam fibi legem naturalem,
ficuteam habent homines , Dei enim naturz menda-

cium zque repugnar,ac naturz humanz. Deinde nul-

laefle lex poteft qua non fic Przceptum fuperioris,

non poteft autem natura rationalis dici Przceprum
fuperioris , Deus enim author non diceretur illius le-

gis s quamuis efferanthor exiftentiz hominum 5 quia

lex nature non indicaret Denm ve pracipientem aut
prohibentem. Denique licét natura rationalis it pri-

matia regula , (vt dixi) totius moralitacis ; non eft ta-

men proprerea lex naturalis squiaregula eft id quod

‘h“glF » lex aurem illud eft , quod precipit nonue,
uperioris, potelt natura rationalis dirigere volunta-

tem {nam , fed non poreft fibi precipere vt {uperior,

ins exis
{lentia,

319

Secundo, recta ratio fumpta fecundumtotam fuam Nop refta
ln.til:udinel_n non eft lex naturalis quia reda ratio ve ratio latif*
fic cognofcit duntaxat quod aliquid bonum fit aue fimé fom=
malum narurz rationali , lex autem indicac quid fic pess
bonum, vt preceprum 2 {uperiore,quid malum vt ab
o prohibicum.

Tertia pars explicat quid fit lex naturalis, eft enim
vel iplamet rectaratio creata provt intimans legem
zternam : vel melins eft ipfa lex xcerna prove inti-
mata, & pramulgata perreétam rationem creatam,
adeo vt fit veluti rmnfi:riPtio xterne lcgis in nobis:
Probatur qui feriptura legem illam appellat Signarurm

[uper mos lumen vultss Dei , radius videlicet quidam
eft Indicij prackici dinini , & legis illius que feripra
eft intra ipfum Deum, in quo videmus ea quaz Deus
videt effe conuenientia, & qua fieri vulta nobis,
Idem fignificant {zpe Patres Tertullianus lib. §.con-
tra Marcionem cap. 1 1. legem hanc appellat : Lumen
perfone Dei; quafi dicac illam efle cognitionem illam
eandem , quz in Deo eft przcipiente aliquid aut ve-
tante : Auguftinus quaft. 53. ex 83. Ex bac( inquit)
ineffabili atgue [ublimi rerum adminisiratione gue fie
per disinam prouidentiam tranfiripra eft lex naturals
in anjmaum vationalem. Vnde S. Thomas quaft. 91.
art. 2. legem naturalem definit participationem legrs
aterng animum rationalens , appellatque poftea illam
impreffionem dinini luminis, quz fine dubio nthil alind
efle patcﬁ quam vis naturalis Cognofcendi » quid fic
bonum tanquam conueniens naturz rationali & 2
Deo preceptum , & contra quid malum tanquam 3
Deo vetitum. Sicut ergo confiderati lex humana po-
teft prove ferrur 2 f{uperiore, &{provt feripea eff in
tabulis quz non funt duz leges ,{ed vna lex , fic lex
naturalis prove & Deo inU lata eft illa zternalex de
qua dixi: provrautem {cripta & promulgata s cftipfa
cognitio creata quam ex innata vi {ua format ratio,
dictans aliquid efle 2 Deo preeceptum , aut veritum,
Coalefcit ergo lex naturalis ex increata lege & creata
cognitione i?lius legis , qua non {ine leges duz, {ed
omnino vnica , vnde nec diuerfas obligationes inue-
hant ;loquitur enim lex ®terna per rationem naru-
ralem , & legem mternam ratio naturalis promulgar,
Sed neque lex naturalis obligar vt aliz icges > qua
non (unt nifi externa principia , lex verd ifta interna
eft, docens abfque extrinfeco lumine, vt dixi, nec
exarata eft in liceris fed in mente {culpta, quam in-
ternus [—L-mpcr dickar imperator , nimirum vis innas=
t® rationis.

Ad primam conftatex prima conclufione rectam
rationem fic definiti, vt nullus in eius definitione
commitatur circulus: redta enim ratio non dicicur
cognitio conucnientiz cognite ; fed cognitio propo-
nens prudenter aliquid vt vere conueniens , quamuls
non I[ljr necefle ve illud reuera fic conueniens fed fa-
tis {it vt menti obiiciatur tanquam conueniens, Cum
ergo dicis , recta ratio vel proponit vt conueniens id
quod eft veré conueniens, vel quod fudicat conue-
niens , diftingui debet , recta ratio proponit aliquid
vt conueniens quod iudicatur , prove formaliter iu-
dicatur, nego ; proyt obiectiu¢ iudicatur , concedo;
proponit enim vt bonum , id quod eft obiectum
Tudicij fui.

Ad fecundam Refp. legem nattralem in actu pri-
moefle vim difcurfinam, & ipfum hominis inreilf-
&um : legem autem naturalem a@ualem effe Iudi-
cium illud rationis quod dickat ea qua Deus prohi-
bet aut pracipit. Dum homines dorminnt aut dl.'
trahuntur , datur lex naturalis in adta primo non in
adtu fecundo , ifta quoque in quoliber homine mul-
tiplex eft,illa verd yna. : ;

Ad tertiam Refp, a&tus malos prove mali {unt mo~

raliter non pendere diudicio rationis, & ptohib;tioi;c,
ed

Quid fie
lex natura~
is.

Solutie
trinm dus
biratio=
num.




Yariorum
fentenciz.

Triplex

dubirario.

Conelufio-

Eftin folo
intelledta,

320 Difp.Il. De A& Hum. Quz(t] SectIL

fed prove funt offenfie Dei pendere omnino a prohi-
bitione Dei vtex dictis patet. Dices non apparere
igitur quomodo 1as natarale differat i iure pofiriuo
diuino , cum viramque pendeat 2 libero precepto
Dei. Refp. differre quia, que vetantur iure pofitiuo
nullo modo funt mala, & difconuenientia natur ra-
tionali , fi non P[uhibcnmur : qua autem vetamtur
jure naturali , quamuis non prolubc.mrur {emper ta-
men moraliter erunt mala ideo dicuntur i Deo cile
prohibita quia {unt mala moralicer.

N
Quid & quotwplex fit Confcientia.
PRaptcr hanc dictum haétenus eft de cectaratio-

ne , ac lege naturali , quia recta ratio quatenus
xternam legem in publico promulgat lex eft natura-
lis, quatenus autem ynicuique prinatim dictat in re-
bus fingulis, quid fitagendum aut omittendd dicitur
conlcientia. Difficultas eft enim quid propri¢ illa fit,
verum fitin incellectu per modum actus fecundi ve
docet S. Thomas 1.p.g.79, art. 13. an verd per mo-
dum habitus permanentis vt exiftimat Scotus qui
eam confundit cumfynderefi, & habitu Prudentias
Durandus putat illam clfe aliquid habituale partim
in intellectu partim in voluntate : Aureolus illam
vtriufque potentiz actum cffe.

Rario dubit. primd eft quia, {i confcientia effet
actuale indicium nunquam poller homo agere contra
confcientiam , nunquam enim poteft agere contra
omne iudicium practicum, quod habet alioqui ama-
ret vt bonum, quod noniudicat nifi malum vel fimul
iudicaret aliquid cfle bonum, & malum.

Sccundd, proprium eft confticntiz remordere,
arguere, cruciare, que nen pertinent ad folum incel-
leétum, remorfus enim triftiria eft.

Tertic , ablurdum videtur re quod nulla in
dormientibus eft confCientia : imo {i confcientiaeft
actus, ille ingenerat necellario habitum ; eft autem
difficile dicere qualis habitus ille fir.

Dico primé , confcientia propri¢ dicta in folo in-
tellectu refidet, neque aliquid eft habituale, fed actus
quo ratio di¢tat quid fit agendumaut fugiendum in
aliquo cafu particulari.

Prima pars contra Durandum & Aureolum docet
in folo intelleétu cfle confcientiam , non autem in
intelleGtu fimul & voluntate vt illi volunc. Proba-
tur autem primum ex Apof’colo Roman. 2. vbi ait
confeientiam tefbimoninm veddere quod fine dubio in-
tellectus eft proprium , & ¢. 1. appellat cam fidem
omne qitod ron ex fide pecoatun e5t. Deinde idem col-
figitur ex Parribus Origenes 1. 2. in Epiftolam ad
R omanos confcientiam appellat naturalem corveflo-

vem ; (5 pedagogum anima : Tercullianus c. 6.de co-
rona militis naturales tabulas ad quas prowecat Apoffo-
Ins, in guibus ille gui deliguit 5 legit opus funm indegue
fuffundsrar. Bafilivs in Prouetbia naturale indicato-
vium anime Damalcenus L. 2. ¢. 12. legem intelleftis
softri, quod eleganter explicat Uitlor Cartennenfis
I. de peenitentia , confCientia apud quam non moritur
omne guod gerimus » 1nos in fattis noStris accufat , ¢ -
dicats cumaue non habear loguendi vfum nefeit tamen te-
weve [llentinm : Dorotheus doctrina de confcientia
dicit eam effe in homine velut internum folem, Elegan-
ter Bernardus L. de interiori domo c. 22. confCientia
¢ff cordss [Cientia, quz dupliciter intelligitur, videlicet
vel illa que fe noait per fe , vel illa qua prater I,
alizeriam nouit ex {e, cor & {e nouit {ua confcientia,
& inulta alia. Quando nouit fe, appellatur conlcien-
tia , quando nouit alia , vocatur {cientia, Denique
probatur de nomine ipfo Confcientie ac exmuneribus
¢ius proprijs teftificaur enim , docet, accufat, diri-

git voluntarem qua omnia ('pc{hnt ad intelle@um,

Secunda pars contra Scotum negat illam effe
attwn ;11iL11iCl}t primum, {ed iudicium aétuale, proba-
tur quia confcienria dicitur vera, falfa, dubia, quod
{olius actys fecundielt proprium,non autem habitus;
deinde folum actuale iudicium proponit voluntati
qua bona vel mala {unt, & folum illud etiam eam di-
rigic , confcientia vero verumgque hoc praftac, ergo
eft actus (ecundus.

Conlcientia igitur eft actualis quadam fcientia

verum faciendarum aut non faciendarum fiue ve ex
S. Thoma recté notar Valentia g, 14. p- 4 fignificat
iudicium quod de actibus noftris habemus , fpectac
autem illos Plimb ve preteritos , actus videlicer ille
quo [peculating cognofcimus quid egetimus,aut non
egerimus, ficenim Genel. 43. dicunt fratres Iochh
non eff in confCientia noftra guis ﬁafnerit pecuniam ina
wmayfipijs noffris & 2.ad Corinth. 1. hec eff glovia no-
ftra teftimonium confcientia noffre. Secundo iudicat
actus eofdem prateritos verum boni vel mali fint,
fic enim dicitur confcientia redarguere, accufare, re-
mordere, Sapient 17. preoccupant peffima redarguente
confZientia, Tertid {pectar eofdem actus vt prafentes
aut futuros indicatque practicé quid fic faciendum,
vel omitcendum propter honeftatem aut turpitudi-
nem, & hzceft qua vocamriproprix‘: confcienrtia de
qua loquimur. Denique conlcientia dictac in parti=
culari quid fit honeftum aut turpe hic & nunc, quia
eft iudiciumrationis practicze per rariocinationem de-
duétum ex Principijs vniuerfalibus contentis in fyn-
derefi , fic enim appellatur habitus principiorum
practicorum : nam ficuc omnibus nobis naturalicer
ineft lumen Principiorum {pecalabilium , quem di-
cimus intelletum, fic ineft ctiam lumen Principio-
rum praéticorum , qua vocatur {ynderefis. Haze
enim principia regule funt vniuerfales , & pet fe no-
tz humanarum actionum , & quadam velui lumina
virtutum immutabilia ; quod v. g.iufté viuere opor-
teat , conlcientia verd eft iudicium ex huiufmodi
Principijs deductum.

Dico fecundd , recte conlcientia diuiditur in cer-
tam , erroneam , P[o'oabilcm, dubiam , & {erupu-
lofam.

Rario cft, quia iudicium dictans aliquid elle tutpe
aur honeltum ; poteft effe vel certum , fi proponat
ab{que formidine obiectum ve revera eft in {c hone-
ftum velturpe : vel erroncum fi proponat determi-
nate aliquid vt honeftum aut turpe quod tale non fie:
vel probabile fi proponat obiectum honeftum aut
turpe adharens determinaté yni parti , fed cum for-
midine tamen oppo[irx partis : vel dubium, {1 neutri
parti adhzreat, fed mancat velut in zquilibtio : vel
{crupulofum £ fic apprehenfio ex leuibus orta conie-
¢turis, qua iudiciunt opinatiunm ; aut etiam cettum
alterius partis opinatiuz non excludat.

Ad primam Refp. ided poffe hominem agere con-
tra confcientiam , quia quoties peccar duplex habeq
indicium practicum, vnum quod proponit voluntati
rationes @ternas ideft honeftatem, auc rurpitudinem;
alterum quod proponit rationes inferiores delecta-

bilis , aut vtilis ; primum illud confcientia eft , cui
aduerfatur quoties mavult adherere indicio practico
proponenti bonum fenfibile quam iudicio propo-
nenti bonum honeftum. :

Ad fecundam Relp. remordere prove percinet ad
iplam confcientiam, cffe actum intellectus quiaillud
nihileftaliud , quam confcientiam reprelentare vo-
luntati aétum malum commiffium,ex qua repretenta=
tione fequitur criftitiain voluntate, remorfus autem
noneft triftitia fed caufa triltitie.

Ad tertiam RefP, nullam omnino effe in dormien=
tibusconfcientiam, (ed rantiun potentia , potelt au-

' rem

Eft s
le dics,

Vill:ui 4114
musen,

Quoti
plexilla
fit.

Solutio
dubitatie*
num.




ot
lla

|£i0
e

Triplex
dubitatio.

Primy Te-
gula,

De Regula AGuum humanorum,

tem dici quod confcientia prodit E?tius .ab habirf.: in-
nato,quam ab aliquo habitu acquifite:dixi vero illum
effe fyndercfim , id eft habicum quo nacuraliter cog-
nofcimus prima Principia pradtica:illi au rC]]l‘llablrus
quos conicientia producere poteft , diverfi funt pro
yarietate actuum in quibus confiftic.

De influxn confcientiz in bonitatem ¢ malitiam
Actuum bumanorum.

Xplicard veraque reguli quoad exiftentiam , &

quiddimtcm,fequim[ vt dicam de influxu illins in
omnes humanos actus , id eft quomode illos reddat
bonos aut malos,non poteft autem«efle difficultas de
Regufu principali,qua per {e plam non concurrit vi-
lo modo ; fed foltim de inftrumentali , & f{ecundaria
quz alteram illam applicat, & proponit, & eft(vt dixi)
indicium confcientiz quz {ine dubio influit in om-
nem moralitatem,vel manifeftando maliciam aut bo-
nitatem aétus, vel obligando ad operandum , vel per-
mittendo opemtionetr} : 1. Spectatad confcientiam
ingenere :2. Ad conicientiam certam aut erroncams
9t Ad conftientiam probabilem aut dubiam: guibus
addendum aliquid eft de confcientia {crupulofa,

T o o s e
Virum ad omnem AFum bonum ant malum re-
quiratur neceffario Indicium aliqued
Confcientie

Ve requiretur influxus aliquis, & iudicium con-

{cientiz ad omnem aétum bonum & malum, fi
nullus elle poffic actys moraliter bonus, cui adiun-
&tum non fit indicium dictans illum effe bonum &
honeftum , nullus malus cui adiun@um non fitiudi-
ciumn di¢tans illum efle malum.

Ratio autem dubitandi eft primd , quia multa fe-
pé committuntur peccata ex inconfideratione , obli-
uione;ignorantia vincibili, tunc nullum eft indicium
dictans illos actus efle bonos aur malos ; fufficit enim
vt aliguis voluntarié fe applicet ad opus fine vllo in-
dicio malitiz;ergo fine vllo influxu confcientiz pol-
{unt effe a¢tus boni vel mali. Maior nota eft,quiatim
in Scripturis tim ab omnibys Patribus peccata igno-
rantiz damnantur prafertim autem ab Auguftino,qui
omnem iuris ignorantiam {epé damnar, quamuis
ignorantia facti a peccato excufetur, & poffit effe in-
uincibilis:prior autem ignorantia non cxcufatur,quia
teneris fcire illud fus.

Secundd multi fzpe peccant fine confcientiz re-
morfu, vt fepé teftatur Scriptura,vel propeer peccan=
di confuerudinem, propter quam exczcati, obftinati,
obdurati funt:vel proprer {tuporem mentis,{icur mul-
tifzpe ruftici, qui difcernere rationes illas zternas
omning ncﬁ:iunt,nequt‘ illas vnquam confiderant:vel
denique propeer Palfionem qua rapiuntur s & pra-
occupantur.

Tertid , i obiectum intrinfecé ac effentialiter ma-
lum fit,{pecificabit voluntatem , & efficiet illam ma-
lam quamuis abfic cognitio.

Dico primd,in materid conftientiz prima & indu-
birata regula cft,quod nullus ynquam actus poteft ef-
{e bonus ;ant malas nifi confcientia, & ratio fuperior
cognofcat & dicter illum el bonum,aut malum, vel
certe periculofum. Ira vnanimiter docent primiun
Ethnici omnes Philofophi cum Ariftetele , 2. Ethico-
*umsoap. 4. quos lumen ipfum natura docet, ita eciam
Catholici omnes Thcoiogi cum S.Thoma quos ratio,
authoritas Patrum, & Scripturz conuincit nihil effe
honeftum , aur turpe fine cognitione honeftaris ane

Tom. I

321
turpitudinis : vt merito rideas nouos dogmatiftas qui
fingunt ignorantiam ( vt aiunt ) Iuris non excufare &
Pcccato » contra quos.

Ratio S.Thom. are.3. clara eft & conuincens, quia
ex naturz lumine notum eft neminem bené aue malé
agere nifi velit,quod Auguftinus lib.de duabusanima-
bus c.11.2it : A Pastoribus cantars in montibus s & Poeris
in theatrissab indoilis in cireulis,a Dollis in Bibliothecis;
a Magiftris in feholissa Pontificibus in Templis,a genere
bumano,in Orbe terrarum : Sed bonum, & malum vo-
luntaria effe nequeunt fi non cognofcantur,voluntas
enim non fertur in incognitum , & hec ratio cft ob
quam neque pueris , neque amentibus , neque brutis
animantibus vllum tribui poteft peceatum,quia fcili-
cet notitiam non habent honeftatis aut turpitudinis,
crgo ad omnem actum bonum atit malam requiritur
coguitio bonitatis & malitie. Sed hoc oftendetur
poltea plenius cum probabitur per ignorantiam in-
uincibilem excufari peccatum, quia Pcriilam tollitur
voluntarium.

Dico fecundd,altera in materia confcientiz regula
eft vt aliguis actus moraliter bonus & honeitus fit,
requiritur indicia practicé moraliter certa : vt fit ma-
lus fufficit cognitio dubia , vel {ufpicio quada illws.

Antequam probetur , pars vtraque regule obfer-
uandum cft con{cientiam dupliciter efle pofle certam:
Primo iivcmdnriué , {ecundd praétice : {peculatiué
certa eft illa cui non poreft fubelfe falfum : pradicé
cerea illa,cui falfum quidem poteft fubefle , fcd com-
munis tamenin eo eft adhibira diligentia,qualem yul-
g0 in negotiis adhibent {apientes, Vnde reéte notant
Corduba lib. 5. g9. quest, 5. Sanches lih.2. de M arri-
mgnio difp. 41. mamz. 8. (zpé contingere vt confcientia
practice vera it & {peculatiné falfa 8 contra, verbi
gtatii 3 polrum iudicare quod Pauperi qui apparet
extremé indigens dari ex obligatione debeat Elecmo-
{yna, quod eft pradice verum , {peculatiu¢ autei
falfum. Sic enirn omnis conicientia inuincibiliter er=
ronea , {peculative folum erronca eft, practice auter
ac fimpliciter cft vera , cum folum indicium {pecula=
tiug antecedens fit falfum, Similiter fpeculatiné po~
teft efle dubia confcientia qua practice certa exit &
contra,vt cum quis dubius eft,virum emiferic vorum,
certo tamen iudicat fibi effe licicum illud non 1mple-
re. Denique recte ftare potelt cam indicio {peculati-
ue cerro , de aliqua veritate, iudicium oppo!imm
ctiam certum , vt cum quis indicans audiendam f{ibi
effe Miffam in die fefto, 1udicat tamenfe proptet in-
firmitatem non obligari ¢ qua tamen iudicia non
funt proprié oPPoﬁta, quia vaigetfale illud iudicium
nonincludit calum in quo infirmus hoto teneatut
audire Sacrum ; eft aucem in primis notandum quod
indicium fpcculatiunm non eft illud quod fcqui te=
nemur , fed iudicium practicum & parucalares His
pofiris. e

Prima pars tegule manifefta eft quia fi fequirere-
tur ad honeftatem aétus indicium {peculative cettum,
cui {ubelle non poffic falfum vix vilus vnquam reéte
pofler operari quia huiufmodi certicudo fere {emper
eft impoflibilis: requirituue ergo ad honeftam opera-
tionem iudicium practicé certum ac moralicer , cui
poteft quidem fubeflefalfum , fed adhibita ramen cft
diligentia qualem communiter (apientes in [uis nege~
tiis adhibere folent ; tenetur enim quiliber. vitate
peccandi periculum quantum poteft, atqui fi practice
non fit certus fe malé non operari, fed dubitet verum
male operctur an non, exponitfe periculo male ope-
randi , ergo malé operatur. Nemo enim in uis SiEs
gotiis operatur prudenter nifi moralem adhl‘buat di-
ligentiam,ergo neque bene motaliter operari poreft,
nifi eandem adhibeat diligentiam.

3S Secunda

Sccunda
Lcgula

Confeciens
tia certa

{peculatiué
?E:l pradti=

ce.

Prima pars
regula.




	Seite 311
	Seite 312
	Sectio I. Quænam sit primaria & principalis regula humanorum actuum.
	Seite 312
	Seite 313
	Seite 314
	Seite 315
	Seite 316

	Sectio II. Quænam sit regula instrumentalis & secundaria bonitatis & malitiæ moralis.
	Seite 316
	Seite 317
	Seite 318
	Seite 319
	Seite 320
	Seite 321


