UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Georgii de Rhodes Avenionensis S. J. disputationum
theologiae scholasticae tomus ...

Rhodes, Georges de

Lugduni, 1661

Sectio I. Quaenam sit vera definitio peccati & vitij moralis.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Duo (unt
in quolia
bet pecca-
to.

388 Difp.L

Wy afs

dhshdhiaria: dhsath rdatadid
EFS PV T AT L

&/ pro-

De iis qus ertinent dd naturans ,
prietates Peccati.

S. Thomas qualt. 71. 72.

EccaTvM quolibet contra na-
f‘/_ turam eft , vt dicam ftatim ex San-
i~ Cto Thoma , & tamen natura qua-
= dameft, quia non eft purum nihil,
{cd eflentiam habet realem,quz de-
finicione aliqua (:,\;plic;u’i porteft:
eam igitur vt tradam Plcnilﬁm{‘,
quatuor mihi video effe neceffaria , primod , quenam
fic generatim propria quidditas peccati. Secundd,
quanam fir quidditas peceati commiflionis & omil-
fronis. Tertid , quanam fit propria quidditas peccati
mortalis & venialis.  Quartd generales proprietates

peccat I

J3EY

QVESTIO L
De Nasturs Peccati generatin,

Eccarum quodlibet fine in natura , fiue inarte,fiue

in moribus , receflus quidam eft & regula prafcri-
bente modum operationis : peccata enim natura di-
cuntur 11")011“:1.'3. 3 Llrtiﬁ PCCC([Y& errores l—ll!}t = PCCCQ[J.
[TlOl'n'LMﬂ. i"l'OPl']L\'.' retinucrunt PCCCﬁ[i nomen, qllOl'iIln
naturam hic indagamus , explicabitur aurem pleniffi-
me fi dicatur primo definitio & propria ratio peccati.
Secundo ynitas eins tiim {pecifica,tum numerica, Ter-
tid generales quaedam dinifiones peccati.

SPcr 1o Lk

Ouanam fit vera d{‘ﬁﬁi_z‘ia peccari & ity
woralss.

Ercum elt primo, peccati nomen aliquando fimi
lace ac mints proprié , etiam in Scripturis y ali-
quando autem propri¢ {umi.Improprié {umitur quan-
do fignificat primé peenam peccato debitam Leuit.
20.Loytabunt ambe peccatnm fuum,[ine liberis morientur,
Secundo qunnﬁo ligniﬁcat id quod eft incentivum
peccati, & effedtus eius ficut fepéab Apoftolo concu-
pifcentia peccatum appellatur; ex eo quod prodear a
peccato, & inclinet ad peccatum : Tertio etiam figni-
ficat facrificium pro peccaro:2.ad Corinths. Esm gui
noz moperar peceatum > peccarwm fecit. Qua omnia im-
propria funt yt patet. Propri¢ verd fumitar peccatun
quando ﬁgniﬁcac omne id quod eft receffus a regula
rationis & lege Dei,quia fcilicet illud femper defectus
eft perfectionis debitz ad finem , ex quo defecty de-
nominamur Proprié peccatores, Conuenit autem no-
men peccati maxime proprie peccato actuali, deinde
peccato habituali tim perfonali,rim originali : habi-
tibus antem vitiofis nullo modo couenit,quiailli non
funt formaliter,{ed effectiné rantiim receflis & reoula
rationis,vnde definitur in Trfdcntino,quod in B:;[J.wri—
fmo totum deletur, quod propriam habet rationem
peccati,cum tamen certi {it non tolli habirus vitiofos.
Certum eft fecundd 5 quod in peccato actuali due
reperiuntur.Primo quod fit malum moralc‘,quia fcili-
cerrecelTus eft i regula. Secundd quod auerfio fird
Deo,8¢ ver nfa, qua duz rationes diftin&tz
funt, cum vna {icalcera prior, & illam fundet,poffint-
que inuicem {eparari vt ftatim dicam ; priorem illam
peceani rationem agnouerunt Echniciomnes Philofo-

Eaer e ¥
De Peccatis. Qiati_t. i.

phi s pofteriorem autem 1

idero nunc vtramgque vt plenc incell

Col v tur quii{
ditas peccati primo vt eft malom morale , lecundo ye
cit Deloffenia,vnde tertio perfpici poterit natyra v

. A%
tij moralis.

, Thek 4

Guid fit peccatum precise prove eff malum
morale . ‘

N Vllum eft peccatum morale quod non fit contey Statyg.,
legem Dei, contra reétam rationem , contra na- ‘raum;:\:::l
turam ipfam rationalem , vt fatis conftar ex didks
Secunda: difputatione de regula adbuum voluntatis,
& de rota ratione moralitatis : Difficultas aurep
nunc eft , verum peccatum conftituatur formalicer,
& ellentialicer per refpeétum illum ad ]cgum & ratio-
nem , an vero per oppofitionem cum natira rationa-
li: quod totum quia o loco plené traditum elb;pore-
rat hic omitti , & breuiter tantim attingi debet,

Ratio ergo dubitandi primd erat , quia vt defi-
nitio peccati fit bona , illi foliun defectui cone- ®
nire debet , qui peccatum eft , fed omnis definitio
peccati, qua non tradetur per oppofitionem: enm
lege , conueniet alicui defedui , qui noneft pecca-
tum , nam fi quis atborem , verbi gratii, plantare
velit inuerfis furfum radicibus , vel domum fine fun- |
damentis mdificare , tam facit aliquid contra ratio-
nem , & naturam ipfam provt rationaliseft ; quam
ille qui foratur , ergo eo modo plantare arboren,
tam eft peccatum quam furari : ergo peccatym non
poteft definitinifi per oppofitionem cuim lege.

Secundd , multa {unt mala s qua tamen non funt
difconuenientia nature rationali 5. 8 multa bona
quz non funt illi conuenientia : nam mendacium
elle poteft bonum, fi iudicem inuincibilicer illud e
{e bonum ; ergo tunc peccarum non poteft definisi
pet oppofitionem cum natura rationalis fed per op-
politionem cum fola ratione, quia tunc malitia non
poteft caufari: nifi per illam oppofitionem.

Tertiv , vt definitio pegcari. fit bona opottet ¥t
malum ipfim morale , non includatur in ipla defini-
tione mali, alioqui circulus erit vitiofus , fed fi pec-
catum - definiatur per naturam rationalem’sfemper
malum morale includerur in ipla definitione mali
moralis , quia peccatum dicerur id quod eft difcon-
ueniens naturz confideranti -aliquid effe -malam.
Morbus enim & amentia funt aliquid difconueniens
nature rationali, 8 tamen non funt peccara;quis
nondilconueniunt nature rationali confideranti hec
efle moraliter mala, ergo in definitione peccati {em-
pereritcirculus , nifi definiatur peccarum per oppos
fitionem ciim lege.

Quartd, fi peccatum definirecur per cppoﬁtio-
nem cum natura tationali, fequererur quod pecca-
tum quodliber effee reuera contra: naturam , quod
tamen falfum eft , quia quzdam f{pecialiter peccata .
dicantur effe contra naturam ;: Deinde illad non cft
contra naturam , ad quod homo naturalem habet i~
clinationem , nemo autem hominnm eft, quem na-=
tura nen inclinet ad peccatum. Denique fi Pcccanim
quodlibet contra naturam eft,fequitur quod oppolira
illi wirtus erit fecandum naturam , quod falfiumefts
quia virtutes {upernaturales fecundam naruram non
funt , fed fupra naturam.

Dico primé , peccatum non confticuitur , 7eque
definitur formaliter & primario in ratione fadi mo-
talis per oppofitionem cum zterna lege, vel rer.‘i".’-
ratione; neque per praponderantiam oppcﬁra:bonb !
tatis , fed per folam difconuenienrian-cum narufa !
rationali proye difcurfiva eft & libera, “Ira docent j

Scotus, |

Tertia,

Quartd,




il

iy

:ria, Sotus,
nturam,
Gregorium , Ger onem ; Almainum , Cordebam , &
& plures recentiores. )

Ratio autem breuicer fit , quia peccatim definiri
generatimnon poteft,nifi peroppofitionem cum pri-
& radicaliregula humanorum actunm,illa nec
eft lex zrerna,neque refta ratio, nec inflm:1d<‘1xmr:ii1
vlla oppofita maliriz,{ed natura rationalis provt dif-
curiina-& libera , vt P;'ob.l[mm fecunda d {puratione.
Primo ; enim {i Deus non prohibaifice mendacium,
vel fuamillam legem non promulgailer, adhuc ta-
men mendacinm effer peccatum. Imo fi Dens menti-

L verd peccaret , quamuis nullam haberet leg .

dd, caqua funt elfentialiver mala non ided {unt
i1 recta ratio iudicat, fed ided recta eftra-
e iudicar illa effe mala quia funt veré mala.
rib pregponderantia illa oppofitz bonitatis nuper
sildaim excogitara né videtus admictenda, quia
i virginitatis preponderat matrimonio , quod
tamen noneft malum , ergoillud non eft malum cui
prapondetat bonitas oppofita. Deinde guazritur gua-
ze preponderet mors parentisy v.g. bono hareditatis,
ita vt propter hereditatem occidere Patrem non li=
ceat. . Quared dgitur manet ve fola natura rationalis
srovt dilcurfiaa & libera fir primariailla regula, &
peccatum,nihil fit aliud quamactus humanus difton-
ueniens natara rationali vt eft rationalis:a pofteriori
antem definitur aétus humanus dilconueniens reétz
sationi prefcribenti quid agendumaut vitandum fic.
Quod probatum manet vt dixi ex {ecunda illa difpac.
quiz {cilicet omne malum refpectinum dicirur per
ordinem ad (ubiectum aliquod:fed peccatum malum
eft refpedinum,eft enimmalom relpectu alicuius fub-
iectizergo peccatum eft malum per ordinem ad (ubie--
{tum yid - eft refpeétu fubiedti feu nature in qua eft:
Deinde nihil omninoe eft malum quod reuera non [ic
dilconueniens naturz racionali ve liberz ac difcurfi-
uz;nam-etiam ea qua {unt peccata ex confcientia er-
ronea, veré difconnenientia fint cum natura ratio-
g.Eleemolina etiam fi ex{e fit conueniens natu-
1z rationali pofira tamen confcientia inuincibilicer
errante, dilconueniens eft:nam eadem Eleemofina eft
conueniens 5 & difconueniens pofica illi conditione
iudicij rectivel etronei.

Ad primam Refp. definitionem peccati allatam
non conuenire vlli defeétui qui non fit peccatam,
nam licét @dificare domum , verbi gratid fine funda-
mentis fit aliquid dilConueniens nacure rationali vt
difcarfiuz, non eft tamen illi difconueniens prove
vtenti difeurfu & libertate , nam hoc eft propriuin
folius malitiz moralis qua non  refpicit rationem
foliim & ideam, fed fundatur etiam in liberrate. Si
quis libere veller zdificare domum fine fundamentis,
nullo modo effet vituperabilis, imd cffe pollet fau-
dabilis i faceret in bonum' finem * f autem abfque
fine bonoid faceret, meritd deberet vituperari.

Ad fecundam Refp. feepé in {uperioribus dictum
eft;, nullamrem efle peccatum nifi fic verd difconue-
niens nature rationalis nam etiam tunc quando in-
uincibiliter exiftimo aliquid effe malum , quod eft
in fe bonum, malé operot 5 8 obiedtum hae malum
eft naturze rationali , quia quidquid ratio inuincibili-
tetiudicar effe malum , narure ravionali eft difcon-
ueniens : non quod recta ratio faciar illud malum,
fedquod fir conditio fine quanullam efe poceft ma-
lam ; auebonum,

Ad tertiamR efp. quod in definitione boni & ma-
li moralis circulus fine dubio admittitur ab iis qui re-
gulam primariam moralitatis volunt effe re@am ra-
tionem , quia illa recka ratio fine dubio eft cognitio

1, Bona

a & proprietatibus Peceati.

bonitatis & malitiz , vnde fic vt malitia non poffic
definiri per rectam rationem arque adeo per fe ipfarn.
In illa verofententia quae fatair regulam primariam
bonitatis efle nacuram rationalem vt rationalis ef
prove fcilicer eft veens difcurfu & libertate nullus in
definitione mali circulus commiteitur , quia pecca-
tum non dicitur , id quod eft naturz confideranti ali-
quid efle malum, {ed quod eft difconueniens nature
intelligenti & liberz. Morbus & amentia non funt
ackus hwmani qui dedeceant naturam difcurfinam,
& liberam , vnde nec illi conuenit definitio mali
moralis quam affignamus.

Ad quartam Refp. dopliciter pofle intelligi quiod
peccatum fit Contra naturaim , primo quia eft malum
ipfius nature rationalis ve fic, & illam dedecer ac
male afficit, fecundo eft contrarium ordini quem na-
tura conftituit in operationibus animz vegeratiuae:
pofteriori hoc modo contra naturam funt cesta que-
dam peccata qm’bus ordo generationis peryertituc
vt Sodomia & pollutio. Priore autem modo quod-
libet peccatum contra nacuram eft ; quia malam eft
naturz rationali & illam dedecet. Natura inclinatio-
nem non habet ad peccatum prove eft rationalis , fed
provt eft vegeratiua, & fenficiua , idedque peccatnm
{emper malum eft naturz provt rationali. Virrus {u-
pernaturalis non eft fecundum naturam quod natura
poffic illam e gere ,vel etiam acquirere naturaliter,
fed dicitur fecundum naturam ex co quod fit bona
ipfi natura,illam enim decet & bene afficic ﬁc}lr pec-
catum contra naturam eft quia illam malé afficic.

§. 1L
Quid [it peccatum prove et offenfa Dei.

Efinini ha&enus peccatum provt eft malum mo-
Dmlc, fic enim eft actus humanus difconueniens
nature rationali,{ie receflus voluntarius & regula ra-
tionis preefcribente quid agendum aut vitandum fit.
Nunc alrera peccati confideratio que dicitur Theo-
logica, provt malum quoddam eft ipfius Dei, & vera
cins offenfz.Sic enim iuxta illam confideracionem in-
telligendz {uint definitiones peccati quas Patres ‘affc-
runt per oppofitionem cum lege , Peccatum eff tran/~
greffio eterna legés,inquiunt Ambrofius, lib.de Paradifo
e.8.8 Augult.lib.de Confenfu Enangeliff.c.4. Etiterum
lib.2 2.contra Fauftumsc.27. Dictum, faitum , concupi-
Lums.contra legem aternam:Vnde fit vt peccatum quod-
libet fic offen(a & contemptus Dei cuius legem violar,
cuins opponitut voluntati.

Controuerfia ergo cx iis nalcitur inter Theologos
celeberrima, vertim peccgrum morale in materia gra-
1,8 11101-taij,v.g. furtum & adulcerium , effer pecca-
tum mormlc,dignmn @terna peena & priuatione gra-
tiz Del,ifieo qui Deum, & lcgcm xternam ignm‘:u’c’t,
vel cerré qui actn illam non confideraret : tunc enim
haud dubig peccatum non haberet rationem offenfz
Dei, haberet autem rationem peccati.

Ratio enim dubicandi primoeft , quia fiquodliber
peccatum commiflumy ab eo qui Deum vel ignorat
vel non confiderar,eft veniale tantiim , fequitur om-
nino quod multa & graniffima fcelera {zpe fiant
eriam a Chriftianis fine vllo peccato mortali; Vnde
primd fequeretur quélibet in Confefione interrogati
debere 4 Confeffario, vertim atrendiffée ad Del affen=
fam. Deinde fequeretut quod fi quis innumera com-
mififfet adulteria, & homicidia;Deiactu né cogitanss
non obligaretur illa confireri, atque ita malti fcelera-
tiffimi {gpé homines dubicare poffens,veri rencrentur
fua peccata confiteri.Sequeretutsteteivsilld-hominem
qui {ciens fe peccare cétra rarioné;"fi_[c" furaui,occi-
dere;machari; & omne fcelerd genuscomirrere minus

Ceoec 3 peccaturum




390

peccaturum qn';z:n eum qui cognn{'ccns Deum, vellet
furati vnicum numium. Denique fequerctar illum
qui omniailla crimina commitcezer polle tamen ma-
nere amicum, & Filium Dei, dignum eius amore ac
eius hzredicate , qua omnia nemo non videt quam
finc falfa, & abfurda.

Secundd, certum eft mulros infideles habere igno-
rantiam inuincibilem Dei, ac dinine legis, atque
aded committi ab illis infinita {celera,nihil cogitanti-
bus Deumn & diuinam legem , vnde primod fequitur 5
nunquam illos mortaliter peccare , neque infernum
mereri. Deinde fcqulmr quarcum aliquem locum de-
bere dari, vbi poft iudicium illi maneant ; non enim
e po[ﬁmc in celum aut in pu{gatorium cum ha-
beant peccatum originis,neque in Lymbum cum ali-
qua imo plurima habeant actualia peccata , neque in
i'llf(fl.'lllll'ﬂ cum P\.'CC.".HIH‘. non ]JJ[)C'J.T'.[ lI’]Di‘Cﬁll‘:.’. 5(.’-'
quitur quod {atius eft non annunciace illis Deum,aut
dininam legem,quia cum ea cognitione g[:m‘iti!r pec-
caturi {unt , & damnabuntur , fine illa non funt pec-
caturi nifi venialicer.

Tertio, illud peccatum mortale appellatur , quod
eft graue , Dedque grauiter difplicer,fed feclufa omni
aduertentia ad Deam aut lcgcm cius adulterinum eft
peccatum graue , Deoque grauiter difplicer »ergo fe-
clufa huiulmodi aduercentia illud eft peccatum graue:
probatur minor s quia illud Deo difplicet , quod efl
malum,Deus enim odit omne malum,{ed aduleerium
ante omnem prohibitionem cft malum , ergo feclusi
omni prohibitione Deo difplicet. Deinde omne pec-
catum quod grauiter Deus odir , grauiter etiam valt
punire pmnﬁ zterni,fed Deus grauiter odit illud pec-
catnm,ergo vult illud punire peen @eern : probatur
maior,quia illud peccatum Deus non odit tantiim le-
uiter,quod maiori peena vult punire,quam velit puni-
re peccatum leue,led fi non veller punite peni rer-
ni peccatum graue quod grauiter odit , minus illud
Yclicr puaire, quam multa mendacia leuia , quz pol-
fentfuperare paznam peccati grauis : ergo Deus vult
punire peena zteina illud peccatum quod graui-
ter odit.

Quartd , fequitur quod in quolibet peccaro mor-
tali duplex eft malitia , quarum vna eft feparabilis ab
altera , ynde fequitur quod ratio dinin offen(z non
eft generalis circunftantia cuiufliber peccati grauis,
fed habet oppofitionem fpecialem cum charitate ac
iuftitia. Deinde fequeretur quod ifte actus non effet
Eeccatum nifi veniale,fi homicidium non effet prohi-

itum a Deo, quamuis illud effet rationi diffonum
ego vellem occidere homines centum. Denique fe-
quetetur quod omnia pegeara mortalia in ratione
peccati mortalis , funt eiufdem fpeciei,quia funt mor-
talia tantim quia funt offen{z,

Dico fecundb , peccatum morale in iis qui Deum

vel omnino ignorant, vel non aétu confiderant; veré *

aihilominus peccatum eft graue, fed nullo tamen
modo eft Dei offenfa , neque peccatum mortale dif-
{oluens Dei amicitiam , neque dignum wterna peena.

Primam partem communiter Theoloei docent con-
tra Zumel in hane articulum dif,8. & Curiel ibidem
dnb.3.quinegant adtum malum peccatum effe feclu-
s Dei cognitione.Probatur autem quia tunc eft pro-=
pri¢ di¢tum peccatumn quando eft a&us rationi dif>
conueniens , fed quamuis nullus effer Deps adulte-
rium tamen & mendacimm effer rationi difconue-
niens , eflenr enim aliqnid quod debetet non fieri
fuxta rectam rationem, & quod naturam rationa-
lem dedeceret , ergo illa effent vere peccata. Dein~
dF‘ tunc manet verum peccatumquando maner quid-
ditas peccati, fed fublari cognitione acoffensi Dei,
maneset tota quidditas peccati ; quz diffonantia

Difp.I. De Peccatis. Quaft.I. Se&.1.

eft cum natura rationali,c

tet autem quod tanc il

20 maneret pecéatum, Pa-
ud non effer offenfa quia
ficat malus nunquam et malus fublatd cognicione
malitie , fic nunquam eft offenfa , {i non cognofca-
tur elfe Dei offenfa.

Secandam partem exprefsé afferunt Leffius, lib.1,
de attributis cap. 26.num. 183, Henriques b, 3, do
Panitentia cap. 1. num. 8. litrera K. Conink , traga.
tu de Charitate difp. 32. dub. 5. aum. 39. de Lugo
trattas. de Incarnas, disp. 5. [ec. 5. wbi citat S, Thes
mam, Alenlem, Albertum , Richardum , Bonauentu-
ram , Bellarminum, Suarem. Contrarium autem cen-
fent Vega ,lib.3. in Tridentinum cap. 1. quaff.4. Azor
tom. &, l1b.4. cap.1. quaft.4. Salas. traélat, 13, difh. 16,
feét. 2. qui fententiam quam pl.'opuhfui vocat 1"mpm.
b.lbll(‘.l‘.: > parum tucam , Pcriculomm in fide, pera

riciofam.

Probatur tamen quin peccatum mortale proveeft
diftin¢tum a veniali dicitur illud quod repugnat cha-
ritaci & amori Dei {uper omnia , quod privat homi-
nem gratia , & eft dignum peena zterna :fed pecea-
tum quod fieret cum inuincibili Dei ignorantia non
repugnarct charitati , non priuaret hominem gratia,
neque dignum eflct paena zterna : ergo illud nonel~
fer peccatum mortale. Minor probatur primd , quia
illud ex parte obiecti non pugnar cum Dei amore fu-
per omnia , quod ftare poreft cum aétu amotis il}pc:
omnia,fed potler aliquis velle furari contra rationem,
& tamen effe omnino paratus ad non furandum, i
furtum difpliceret Deo quem diligit fuper omnia , ex-
go illud peccatum non pugnarer cum amore Dei
{uper omnia. Secundo, quod illud peccatum non
prinarer gratia Dei , probatur, quia non expellicur
habirus chariratis nifi per actum oppolirum charitatiz
fed peccatumillod , vt probabam, non eft oppofitum
amori Dei ﬁlpcr omnia ; ergo per illud non exPEHc-
eur habitas charitatis ; atque aded neque gratia. De-
nique quod illud peenam non mereatur ztemman,
Pfobo > quia tota ratio cur peccatum mortale peni
zternd dignum fit, eft vel quia conrinet grauem con=
temptum Dei ratione cuius aliqguam habert infinitatem
omnino incmnpenﬁlbilcm pet finicam fatisfactionem
creatura: , vel certé quia tollic principium vitz quod
eft charitas , vnde fit vt ‘irrfp:ll‘:lbﬂe maneat ab in-
trinfeco. Sed peccatum commiffum fine cognitione
Dei non contineret vllum contemprum Dei , neque
tolleret habitum gratiz , ergo non effer dignum ater-
na paena: Denique {i aliquod peccatum efer mortale
quod tamen non effer offenfa Dei fequeretur quod
ratio diuinz offenfz non effer generalis circunftan-
tia cuinfliber mortalis peccati , atque ita explican-
dumeeffe in confeflione peccati cum actnali aduer-
tentia ad Deum & ad cius legem.

Ad primam Refpondeo nunquam contingere pof~

fe inter fideles , vealiquis aduertat fc peccare contra pime &t

ationem , quin aduertat falcem confusé fe peccare
centra Deum. Rario eft ; quia fidelis quiliber abini-
tio affuerus eft apprehendere peccatum quodlibes,
non vt contrarium rationi, fed vt contrarium legi
Dei, & vt veram eius offenfam , ac propterea nun-
quam concingere vt commitatur ab aliquo graue fur-
tum aat aduleerinm quin peccer mortaliter , & te-
neatur confiteri. Quod fi metaphyficé fupponas con-
tingere vrﬁ‘nc aduertentia vlla ad Deum committat
aliquis peccara grauia , fateor quod in eo cafir ;qui
nunguam contingir , ille non peccaret mortaliter,
atque aded fihoceffet certum non teneretur confi-
teri; minds peccarer, quam is qui Deum cognofcens
furaretur vnum aureum : manere poffec Dei amicus,
& dignus @rerna vita : QU omnia nego abfurda f:f.Te
{uppofit coditione illa queg moralirer eft impoffibilis.
L]_ﬂ'abiS,

Soluia

itass,

R ——




1tip
dge

| De Natuia & Proprietatibus Peccati.

vere in [e malrs , ergo ellct obicdtum c\d_ij diuini,
neque Poﬂbt amaria Dco,nilm-:y.u DCEIS 1)9![(’1: amaie
id quod reuera eltinfe malum. Imo ot’rgld’crc a‘l:~
quem eft dare illi rationabilem canfam indignatio-
nis contra ipi'um, paze;cnim‘ indign.}ri\ }wotglk con-
tra filium , ob turpem eius vitam, licét ﬁhusf non
aduerterit  periculum incurrendi paternam indig-
narionem. .
l Solutio Ref'p.iilum qui peccaret contra rationem cﬂl rete-
found® ) malum moraliter,{ed non efle malum malitia mor-
rali, vnde diftinguitur confequentia illa, f_nbicc"h!m
effer odij difplicentiz , concedo : odij inimicitix,
nego : Deus illum hominem non odio lanw?rgt vt
inimicum , fed vt malum moraliter , ficut difplicere
Potci‘t filius patsi, & incurrere i.l'liu‘: indignationem,
propter crimina qua® cominifit, fed non Putc{t of’fmf
dere patrem nifi contemnendo eius Maundata &Iaml-
citiam 5 offendere igitur aliquem eft dareilli rationa-
bilem caufam indignationis propter contemptum
aliquem, & violationem debiti honotis , fed noneft
dare quamlibet caufam indignationis. .
Ad fecundam Refpondeo »cognitionem ahqu‘am
Dei vt fuperioris & prohibentis ea qua mala {unt
homini,ita effe impreffam homini & quodammodo
innatam,vt nemo etiam infidelis & maxime barbarus
plenam de Deo & de illius lege ignorantiam habcqt,
vel habere poffit faltem pro longo tempore. Iraenim
fuppono ex dicendis in tractatu de fide,tenentque €o-
muniter Theologi cum Abulenfi Lyrano , Victoria,
: Vafque, Granado, Conink , vt merito dixerit Tertul-
L lianus neminem effc gui masuraliter hac in ve non fit
r Chriftianms. Nego iraque nullum effe barbarum , qui
| peccet aduertendomalitiam moralem, quin fciat vio-
i lari & fe legem aliquam, @ offendi 1L1Prcmum aliqgtcm
legiflarorem quem tamen confusé folim cognofcit :
batbari enim quoties longo aliquo viuunt cempore
peccant mottaliter , quoties {ciunt {e malé facere in
1e graul vnde neque necelle eft vt detur quartus ali-
quis locusin quo puniantur,quia pertinet ad Dei pro-
l uidentiam, vt nemo cum folo peccato veniali moria-
tur , cuius originale peccatum deletum non fic , {ed
neque fatits eft illis non annunciare Deum, quia pet
illos tunc ftabit vt abftineant a peccato.
Ad certiam Refp. duplicem in peccato confiderari
polle grauitatem : Prima eft puré moralis , altera cft
Theologica, qua confiderarur folim a Theologis,
cum altera Philofophis nota fit : homicidium fadtum
cum inaduertentia ad Deum,haberet. priorem illam
grauitatcm,non autem pofteriorem per quam pecca-
tum mortale conftituitur, & homo eflicitur indignus
Dei amicitia. Deus ergo peccatum illud graviter
odiflet vt malum morale , non vt malum & offenfam
fuam, quia non effer Dei offenfa. Itaque ad argumen-
tum refpondeo illud peccatum mottale dici, quod
eft graue ; non grauitace illa Ful:é motali » {ed gr:lui—
tate Theologica in ratione offenf{z Dei. Ad alteram
probationem omne peccatum quod Deus grauiter
odit, vult etiam punire peend etern,fi odir granites
grauitate puré morali, nego : fi odit grauiter in ra-
tione offenfe Dei, concedo. Nam quamuis magis
oderit illud peccatum, quam peccarum veniale ; quo
non veller tamen punire illud zterni peeni, non
video tamert cur plurima peccata venialia non pof-
fint mereri maiorein peenam , quam vaum aliquod
huiafmodi peccatum , quod non meretur penam
Fternam.
Ad guartam Relp. efle in omni prorius peccato
graui mulciplicem malitiam generalem, quia eft con-

] Inftabis,ille qui fic peccaret contra rationem eflet
}

| Selutio
fertiz,

Solatio
fuarz,

_tra charitatem, & iuftitiam,& gratitudinem fed mali-
tiam fpecialem non effe nifi vnam,vt patebit ex fe-

391

quenti feGtione, Ille actus quo dico , fi homicidium
non effer prohibitum 4 Deo, & rantum effet contra
rationem , ego te occiderem , poteft confiderari vel
Prmcis:‘: ratione obieéti , & fi¢ eft tantum peccatum
veniale,vel provt eft grauiter 2 Deo prohibitus, & fic
effer peccatum mortale, quiaille actus fit contra ra-
tionem , Deus etiam illum prohibet grauiter. Dices
actus nont eft malus & prohibitus nifi propter ob-
iedtum , ergo {i obiectum non eft malun: motra-
liter, actus eciam mortaliter non eric malus & pro-
hibitus.

Refp. diﬂingucndo antecedens actus, non eft ma-
lus,& grauiter prohibirus , nifi propter obiectum
contrarinm rationi, & morrale fundamentalicer,con=
cedo : uifi propter obie&tum vt mortale formaliter
nego. Actus enim malus eft & prohibitus prove ob-
ieftum , provt contrarium rationi : obieétum iftud
quamuis non cognofceretur prohibirum a Deo , co-
gnofceretur tamen VU grauiter contrarium rationi:
idedque femper actus ille grauiter prohibicus eft &
Deo, habet enim malitiam mortalem fumpram fun-
damentaliter, Denique peccata omnia mortalia con-
ueniunt in ratione generica peccati grauis & dininz
offenfz, fed {pecie ramen differunt , quia funt offen(
diuerfz vt patebit ex {ectione fequenti,

i U

Corallarin de malitia formali aétus & ha-
bizss mali.

Rimum eft , quid fic malitia formalis actus mali,
| Ex iisenim qua hatenus dixi, conftat duo necef-
farid diftingui debere in peccato provt eft malam
morale. Primum eft materiale peccati,nimirum enti-
tas ipfa phyfica actusliberi, vel eius emiffio, Secun-
dum cft formale peccati, feu malitia ipfa formalis
quz non eftaliud quam diftonuenientia illius actus
cum natura rationali & ratione. Hac autem difcon~
uenientia non ¢ft effentiale acintrinfecum aétui ma-
lo, quia fine vlla mutarione inerinfech fackain ipfo
adtu,poreft volli vel aduenire: {i enim ceffet prohibi-
tio,vel aduertentia, tolletur etiam illa difconuenien-
tia & malitia. Deinde illa noneft aliquid produci-
bile in actu malo per veram aliquam efficientiam, fed
tantum refuleat inaéu Poﬁti libertate, & aduerten~
tia rationis. Ratio eft quia difconuenientia illa eft
folim connotatio , quz non eft aliquid diftinctum
abiplo adtu, & in eo producibile , fed eft tantim
actus ipfe connotans naturam rationalem cui pofita
libertate, 8 aduertentid, peccatum £ft difconueniens
vnde fit vt Deus, & habitusiple malus, tametfl con-
currant ad totam {ubftantiam phylicam aétus malis
nullo tamen modo producunt malitiam formalem,
quia ille adtus provteftd Deo, vel prove eft ab habi-
tu malo,non habet quod (it difconueniens retz ra-
tioni,& naturz rationali,fed hoc tantim habet a vo-
luntate ; qua cum aduertentia rationis facit adtum
quem tenetur non facere. Cerrum videlicet eft rela-
tiones & connotationes omnes non propric fieri,
neque habere caufam aliam, nifi eam  qua {ubicéum
inquo funt , habet quod connoter talem terminum:
fed hzc poftea fulils. X
Secundum corollarium eft,quid fit malitia Fo;_:;z_a-
lisin ipfo habitu vitiofo: duo enim etiam in co di-
ftingui debent. Primum eft materiale feu entitas
phyfica ipfius habitus inclinans ad ackus tendentes
ad malum. Secundum eft formale fen malitia, que
non et aliud , quim difconuenientia huius habi-
tus cum naturz tationali,ex o guod mclinet ad attus
qui mali {unt, quando fiunt eum liberrace & aduer-
tentia. Differt autem malitia fopmalis horum habi-

tuim

malic
formaalis:

Maliria
formalis
habisus
yiriofis




—~ N
&

9 | D P,
2G 2% SORS A e A'C
m & malitia formali a&uum ; quod malitia forma-
dilconucmentia cum narura
sfecundi: malitia vero ha-
bicuum eft difconuenientia folom mediata per mo-
dum aétus primi: Id eft quia eft p:'j'lzuip'imu"éndim;\:s
ad actum fecundum malum quando ille fiv libere,
cum actuali aduercent

Deinde malitia quee eft in habica, noncft aliquid
incrinfecum , &ellentiale habicui malo, fédeft pura
connotatio feparabilis ab encirace habitus protius im-
mutata vt dixi de acku qui fieri poteft de bono malus;
quod mulro magis verum eft de fnh_itu > qui etiam
nou concarrit ad formalemn malitiam fed ad phyficam
dunraxat entitatem actus. Cum actus non fic malus
prove eft ab habiru, qui eodem Fnu:‘?u) concurrit
quando actus eft liber, & quando fic fine vila liber-
tate.

Terrium corollarium eft,
vitiolus prove formaliter vitiolns cft nullo mode in-
fundi AnaHftﬁ Deo rpoteft tamen tota entiras phy-
fica vitiofi habitas infundi & Deo [olo.

Prima pais eaidens eft, quia ficutaétus non porteft
effe vitiofus proveeft a Deo, ita nec habitus, nam ha-
Bitus non hab. t quod fic malus nifi quatenus inclinar
ad inalum , ergo fiaétus ¢ife non potelt malum qua-

enus eft a Deo,ita nec habicus.

Secundam partem docent mulri cum Valque
difp. 98. ¢.4- Moncao 4. 12. ¢. 3. Henrique £, de fine
bominis c. solitr. L, Anguﬁo co 14, JMoralinm,& Plun'_
busaliis apad Salam difp.2. feét, 3.contra Victoriam iz
relectione de bomicidio, Suarens disp.qy.Metaph feil.g,
Becanum trafh, 1. 4. 2.

Ratio raien eft , quia primd , ille habitus in f&
nullo medo haber rationem culpe, neque inclinat in
culpam vt culpaeft , ergo Deus infundens entitatem
itlius habirus , non erit vlla rutione auchor culpz ,
magis quam quando concurrit 2d mareriale peccari

1

Iis actinnm eft immiedia

rationali, per moduma

da

Conclufie quod quamuis habitus
bi :

Ratio
prima.

Ratio fef neque dicetur inducere ad peccatum. Secundd ef:
eunda. ;

omiaimoda paritas inter appetitum fenfitiuum , &
habitum vitiolum % nam apj

petitas nén minus incli-

t ad bonum deleétabile rationi diffomuiin, quam ha-
bitus malus , fed potnic dari nobis 4 Deo appetitus
ergo infundi etiamn poffer habitus,

Dices primb , i Deus producat habitum vitiofum,
inclinabit volusiratem ad materiale peccati in ijs cit-
cunftantijs in quibus malitia 'formalis et ab co in-
feparabilis,, fed hoc eft impofhibile , qui enim praede-
terivinat ad id quod eft infeparabile amalitia , derer-
minat ad smlitiam.

Refp. eodem argumento probari pofle quod Dens
non potuit infundere nobis appecitum fenfitiunm.
Nego igitur'quod (i Deus infunderet entitatem phyifi-
cam habitus vitiofi , proximeé ac per fe inclinarec ad
aliquid quod eft infeparabile in ijs circunftantijs a
malitia formali , nam inclinaret folum per accidens
& remote,ita vt voluntas relu@ari pofii. Qui proxi-
mé ac per {e inclinat adid quod eft infeparabile 3 ma-
litia 5 ita vt volunrtas non poflic tefiftere, ille inclinat
ad malitiam : qui autem rémoté duntaxar & per acci-
dens inclinat iea vt voluntas refiftere pofiit 5 non in-
clinat ad maliciam.

Dices fecun do, Deus me reqery induceret ad pec=
catum i fuaderer mihi ve mentirer, fed (i habirum ma-
lum infundac fuadet mihi 8 inclinar ad actum ma-
lum, ¢rgo inducetr hominem ad peccatum,

Rcfp.cﬁ'c impofibile ve Deus {uadearalicui aum
malum v. g. mendacium quia tunc teftaretur {& de-

: + 1 auteminfndar habitum ma-
fiderare , vt peccem,
0, poterit ergo fimiliter Deusinfinde-
2ol

1Tym erroris auc estiam actualem er~

na

fiderare vt me

fam

Nt CRR d

B

G5y

] L‘{,’Lﬂta

Fic £ Y113
A..E\?. 5 ;

p
]

7
W

L.

tur Deus. Tmd }:u.’}&rcti:zmjm
m udJJ Bei.

Relp. polle infundi 2 Deo habitumn erroris 5
etiaim errorem fi potclt & Deo folo produci
talis , neque proprerea mentietur neque per (¢ gy

rorem, & fic 1

: : s
fundere voluntatiaé

aue
ackus vz

thor erit falfiy quia non ceflificabitur falfum, feq
tim faciet veram reprzfentationem falf vi recte doe
cent Valques 8 Moncaus citatis locss, De acty odi
Dei cadem ratio eft, cuius fatcor infundi pefle i Dég
entitatem phyficam.

1L

LQualis fit vnitas & diffinttio peccarornyy.
S. Thom. q. 72,

SEcT10O

Y)M quid fir peceatum , nunc ad quiddiraten;
criam eius pertinet , quotuplexillud fir, Prifig
fpecifice , fecundd nomerice 5 tertid quEnam fi e
nerales dinifiones peccati : quorum omnium vrilicas
lacitlimé pater , prafertim ptopter confefliones 5 in
‘Euihus tenemur exponere {peciem & numewmm pec<
catorum.

§. I

Dualis ﬁ: vHit# aut d.ﬁi;:c?io'fpeufm pec-
carersm.

Onftat ex dictis ﬁlperiuri difparatione , quod
malitia moralis in adtu velunratis caufacur ab
obicdlo, circunftantijs ; & fine ;- quod non eft alind
quam actum in genere moris fumere {peciem ab
obieéto, circunftantijs, & fine, Difficultas ergo eft
quandonam habeat peccatum vt ex obiecto , circun~
ftantiys, & fine (it eiufdem {peciei cum alio vel diues-
fz , & quibus notisid poflic dignofei.
Ratio verd dubicandi eft primo,quia non poteft di-
uerfitas {pecifica peccatord fiumi ab obieétis,vel enim

illa peteretur ab obiecto materialisvel ab obiedo fore ©

mali ; non primum , quia nunquam ab obieéto mate-
riali petitur {pecificario:non ['{-c1111L!L11r1,qui:1 obiectum
formale eftid qiod mouet appetitum , fedimalom ve
fic non mouet ;1pput='cu:u,crgﬂ malum vt fic nunqaam
eft obiectnm formale, fed folum malum poteft [peci=
ficare actum in satione mali, ergoid quod fpecificat
actum , nunquam eft iplem obiectum formale.}

Sccundd , neque poteft illa 1Pucz:]c,lrio defumi ex
circanftantijs’, quandiu ilke non fune fifi circunftans
tiz, fed quando tranfeunt in obic@um > ergo ab obie-
&o folo {pecificatio fumi deber. ‘Deinde i & circuns
ftantijs pecitur {pecificatio vel neceffe eft vt ille fint
e volite , vel fufficic quod indireété ac inter-
pretatiué volicz fint : Si primum , ergo qui oceidit
{facerdotem non commictic duplex fpecie peccatum,
nifi occidar eum ex odio ib.ccrdotjj : quod idem ve-
rum eric de illo qui committic peccarum adulrerij:
Si fecunduim ergo {candalum , inuidia, odium erunt
{pecie diucrfa peccara ; quamuis non fint exprefse
volita,

Tertid , neque peticur illa fpecificatio cx dinerfis
praceptis quia viura quamui$ prohibica fie lege divi-
na & humani vnicum tamen peéceatam eft , qui vig-
lat quadragefimale iciunium fibi & fuperiore impera-~
tum , viius peccari reus'eft, Idem dico de diuexfis;
nam homicidinm & furrum opponuntur eidem infti-
tiz, & ramen {pecie dinerfa peccata funt: Imo eidem
virruzifcmper opponuntur duo vitia excrema ip.ijfiv“
diverfa , liberalitaci v. g- Opponuntur prodigalifas
& auaritia : Imo fi aliquis voueret caftitatem. ex
{olius caftitatis motiuo , non commitcerer nifi ynum
peccatum quando illam violarer , quia illa violatio
non nifi ynl viseati opponcretyr.

Dice

Secunda

Tertia,

————————————————

%0




	Seite 388
	Seite 389
	Seite 390
	Seite 391
	Seite 392

