UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Christophori Gillii, Ex Brigantio Lvsitaniae, Societatis
lesv, Et in Conimbricensi Academia S. Theologiae
Professoris; Commentationvm Theologicarvm De Sacra
Doctrina, Et Essentia atque vnitate ...

Gil, Christovao

Coloniae Agrippinae, 1610

Tractatus Tertius, De obiecto Theologiee.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82291

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82291

uis ob fpeciesmemoratinas principiorum,
& conclufionum inanimo remanentes, &
habitus acquifitos ex principijs fidet hu-
mang creditis, vtinterdum fierifoler, et-
iam a Catholicis non femper recordanti-
bus reuelationis, retinebunt aliquam faci-
litatem, & vium difcurrendi de ifdem
obiettisTheologicis per attus,quoad fub-
ftantiam modo aliquo fimiles Theologi-
cis, quoad rationem verd formalem, &
{peciem dinerfis, Itaque,vt vno verbo di-
cam, quodnam fitfubiectum proximé ca-
pax Theologiz,eit intelleGtus non habens
difpofitionem vilam fideidivin® oppolfi-
tam, cuius fundamentum eft, quoniam
intelleétus capax habitus principiorum,
eft etiam capax habitus, & a&uum circa
conclufiones; habitus principiori Theo-
logiz noftrzelt fides, vtfupra diGumeft:
lergo intellectus non habens vllam difpo-
fitionem fidei repugnantem,erit proxime
capax Theologie viatorum.Hzc vero ca-

acitas eft remota, nam proximé requirit
habitum fidei: ideoque {ubieCtum proxi-

me capax Theologiz, eft mens fide
diuinailluftrata,
£.°)

BT e R TR P TR e z
"

7% Liber 1. Tra&at, 111 de obietto Theologie. Cap. J. [
quim fcientiam, Manere in hzretico fi-| | ‘
dem acquifitam, cuivs nomineetizinclit T R A CTA T VS

et dunt Theologiam, docent Scotus, in 3. d. ] =

A ] 3 & 2 D T
lochansa 23.q. v, §. deprimo. Ocham in3. quait. S.i TE KIQ“CIT%S 1 I‘E)EFE) O B-
art. 3. ad primam difficultatem, & in finc| e -

sabriel.  |ad 3. dubium, Gabriel. d. 23, quett.2.art. ;

waior. |2, conclufiones. & Maior. quzft. 4. pro- 2 Nter caufas habitus mécalis, pre-
In Haretico|] o1 o 3 ntial | S&HEE . s e
sontaiet [0, _catata{,r szr{‘;”} tam?n I:i’?:;‘_]_m O *:«‘g cipuurn locum obtinet obiecta,
Theologia [OMNINO 3lierendaeit, iuppolita OWIING | (B quod refpeu. habitus haber
mgni:iniJ _|communifuperius explicata, qued prin-| ' 4 omnes ferd caufandi modos;ha-
uam habuig i ide infufa: : : i g A
En:cquam e TPCOIOgIEE.CJ‘GdFIDtLIIr hide m}_u{a.‘ bet enim rationem finis, efficientis,ac for-
cfict haze- (qUam cim hzreticus non habeat, vers, me; nam quamuisdicatur materia,non ta:
ticus, ac proprizT heologiz incapax erit,quam-

men elt materia, ex qua, fed, circa quam, vt
docet. S. Thom.r. 2. quatt. 18. art.z.ad 2.
dicitur tamen materiz, propter aliqualem
fimilitudinem ad fa&ionem arrificiofam
terminatam ad materiam externam: cum
enim intellectus dicatur hane, vel illam
rem agnofcere, intelle&io adtiug fignifi-
cata,concipitur per modum tranfeuntis ab
intelle@u ad obie&um:re autem veranon

iectum refpectu habitus, vel attus, non

Scot, quelt. 3. prologi. §. Ad argumentum

73.art.3. ad 1, quatenusintentio operantis|
per habitum fertur in obie&um. Habet|
autem rationem formz, in quantim dat|
fpeciem,vtaitidem. S.Do&or.1.2.quzlt.|
18.art, 2. ad 2. rationem verd efficientis,
quoniam, vtex Auguft. lib.o. de Trinita-
te,cap, vlrimo frequenter viurpant Theo-
logi, ex obiecto, & potentiaparitur notitia. Bt
ita caufalitatem eius refpeétn aGuum, &
habituum efficientem agnoftunt Scotus, &
{Baflol. vbi fuprd. Cum itaque tot modis
lcaufet, ad exa@am notitiam caufarum
(Theologiz, oportet de eius obicéto dice-
re. In primis autem premittam termino-
rum expofitionem, ac diuifionem obie@i
fcientifici, deinde ad inftiturum appli-
icabo,

lObr'.c&um eft materiale, ac formale:
materiale triplex, primum, fecun-
darium, adlquatum: primum peg

{e continet veritates in fcien-

tia demeonflra-
biles,
Casrvr 1,

D I&utus de fubie@o Theologiz, ne-
é &/ ceflarium duxi prills exponere no-
tionem , ac proprietates ipfius iuxta com-

munio-

tranlit; fed manetinintelle€tu. Et ita ob- Obicdun
fcienuzhi
I ZaE : . bet Oﬂ?::ti[
habet veram caufalitatem materi®, vtait fere cauud

modos.

\prima queftionis, & Baflol. queft. item 3./
art.I in fine. Eft tamen finis, vt notat. S_:gajg'.'a.‘.
Thom.1. 2, quzlt.72.art.3.ad 2. & quaft.

Thom,

i &

e

E




e Bt

Obieftum &
ubjeftum
ienciz an
incidem.

Dirdnds
(Ochaws. 3

Toletass,
Capreal
SyluefFs

I

3. Thom,
Obie@i di-
uifio,

T Liber I Tradar, I11. -‘L{é.-obicc?toéflklcalogj?c. (—p_ I

nunioremm jententiam {Joctorum, vein-
Je conftet, quid de fubiecto Theologiz
{tatuendum fit. Inprimisautem obferuan-
dum eft 3 Do&oribus Theologis inter-
dum confundi, & pro ecodem viurpari
hazc duo nomina, obietum, ac {ubie-
&Gum veriim, {i propri¢ agendum fit,
ohieGtum magis laté paret, quam fubie-
Gum: quidquid enim {ubieéti rationem
habet, obieéti quoque habet, quatenus
terminat aCtum potentiz. Sed non quid-
quid obieGum elt, fubieCtum quoquedi-
¢i poteft: fiquidem vt notat Durand. q.
5. prologi, num. 6. Ocham, quaft. 2. an
mexa. 3-principali, que eitin ordineg. lit.
T. Foletan, quelt.s. art.1, & quelt.6.art,
r.Capreol. quaft. 4. art. 1. conclufionez.|
& Sylueft. 1. p. conflati, quaft.r. art.16.§,
3.totacoelufio,de qua habetur aétus fien
tificus, obiectum illiuseft,non tamen fub-
ietum: hoc enim proprié dicitur id,quod
{ubijcitur proprietati, que deillo dcmon-:
ftratur:vndeetiam proprietas eft obieéta,
n6 verd {ubieftum aétus, & habitus{tien-|
tifici. Hinc oritur, vt porentiz dicantur
proprié verfari circa obiecta, n6 vero cir-
cafubiectum: habitus vero tam circafub-|
iectum, quim circa obieGtum ; quia nimi-
rum habitus femper eft principiumiudi-
cij, quod {emper cadit fuper fubieGum, &
pradicatum; potentie vero velid non ha-
bent, vt {enfitiuz; vel nonfemper, vtin-
tellectus,

Sed hoc difcrimine omiffo, quod re-|
peritur etiam in fubic&is, & obiectis{in-|
gulorum affenfium , dicendum eft de ob-,
ic&to, quod perferefpicit habitustotalis,|
&2 quo {ortitur fpeciem, Secarur autem|
{obiectum [cientificum auétore D. Thom.
(2.2. queft. 1. art.1. in formale, ac materia-
le, non quafi fint due res diuerfe in ge-
nere obiecti: fed quafi in duas rationes
conflantes integram rationem obieéti {pe-
cificantis : qua diftinétio nata eft exinde-
terminatione obieéti-materialis, quod|
idem omnind fecundum rem propter di-|
uerfam rationem formalem intelligibili-
jtatis , aptum eft terminare notitias{pecie
diverfas : atque adeo cogfideratum, fe-
cundum folam entitatem fuam, precifa
quauisalia ratione formali, non eftaptum
diftinguere aus, vel habitus, qui ver-
fantur circa ipfum : quodinipfometDeo
cernere licet; cuius {i natura confidere-
tur, abitrahendo ab hoc, vel illogenere
luminis, fub quo eft agnofcibilis, non
diftinguet vllum habitum, vel aCtum:
{ed erit indifferens, vt ab hoc, vel illo
percipiatur. In hoc vere, cap. agam de

|obiecto materiali; n fequenti de forma
In primis fuppono nomine fubiect,|
{vel obie¢ti materialis, non inteiligi con-
|ceptum fimplicem, quifubijciturin pro-|
I[Joﬂtione mentali,vt voluit Marfil.quaft.|
|2, prologi, art. 5. notab. 2. & alij Nomi-|
nales: fed rem ipfam pro quainpropofi-
tione fupponit fimplex conceptus men-
tis, que efl fententia communis docto-|
|rum, exceptis quibufdam Nominalibus;|
quam confirmat Toletan. queft. 6. pro- Teleran,
logi, art. 2. conclufione 2. & 3. & argu-
menta opppfita foluit, art. 4. ad argu-
menta contra tertiam conclufionem, Eft Subicftum
igitur propri¢ loquendo fubieétum ld‘ﬁ:ﬁﬁ?;i;m
quod terminat, vt quogd actum eius ha- g,
bitus, cuius eft abieGum. Diniditurau-

{tem trifariam: nam aliud eft adequa-

{tum: aliud primum, ac precipuum,quod

{aliqui vocant fubieétiartributionis: aliud

|denique fecundarium, ac minus princi-

pale. Adequarum vocat Bonauent.quatt. s. Bonsmns.
L, prologi, vniuerfale. Petrus deTaran-{Petrus de
tafia apud Merfil. \queft. 2. art. 5. nmab,:TH“’"ﬂﬁ
4. & Diony{ium quaft. 4. prologifubi -]
¢tum executionis, Ocham quait, 2. an-
nexa 3. principali, quz eft in ordine .
ad 3. dubium, fubieétum primum primi-
tivz predicationis:Gregor. quaft. 4.art.1, Gregor.

'§. Nune dicendum, primum primitiue a'om"I
{muniatis, vel predicationis. 8. Thom.|$. Them.
5. met, le@, 7. initio, & Sylueft. 1. p. con-gluefh.
Hlatiy quatt.v, art.16. commune. Eft veroil-
{lud,quod ambitwu fuo continet omnia,quz
ipertinent ad confiderationem habitus, &
'eius actus terminant, vt quod;fiue ratione
fui , fiue propter attributionem ad aliud.
Huius né autéeftalreraconditio requifira,
\quam vt fubftet rationi formali diftincti-
tue habitus, & nihil excludat eorum, qua
eidé rationifubfunt. Defe&u primecon-
ditionis,no eft obiectum ad=equatum geo-
metriz quantitas, vt continuam, & difere-
tamample&itur, quoniam numerus non|
poteft induere rationé formalem obiecti)
geometrici:defectu pofteriorisnon eft ad-
equatum eiufdé geometriz obietum cor-
pus, quoniam excludit lineas, & fuperfi-
cies,qué fub ratione formalieiufdem con-
tinentur, Aliud genus fubieétiadequati
inuexit Bonauent. vbiﬁzpl‘a , quod vocat . Bonasent,
integrale,quod contineat tarnquam partes
integrales omnia, que in {Cientia tractan-
tur, & vocatur ab Ocham vbi proximé, ocham.
fubie@um primum primitiuz totalitatis. |
ObieGum fecundarium eft, quod
fubire poteft rationem formalem ob-
ie@iuam habitus, non tamen ipfius agni-|
tio perfeintendirtur, fed ratione alterius,
G 4 ~ adquod

T

ds

I

Marfil

Ocham.

Iv.




{Obieftum !afsignam a Commentatore lib. 4. Meta-
\fecundarium

quod fir,

Bonauent,,

Atireol.
|

1Egyd.,
Henvic,

Splueft,

fusé nimis diftin&ionem obiecti fecun-
darij 3 primario declarant ex difcrimine

phyf. interfubieCtum, & materiam : nam|
fubiedtum eft aliquid actu, & fecundum)
quid in potentia: quemadmodumy corpus
{naturale eft actu per formam fubftantia-
lem ; potentia vero ad accidentales; ma-
teria verd vepote de fe carens omni for-
ma, eft fimpliciter in potentia. Hoc in-
quiunt modo fubieéum {tientiz, de quo
fupponi debet, quod fit, & quid fit, eft|
altu cognitumin fe, in potentia tamenad|
{terminandam nouam cognitionem, qua-
!tcnm fubtat propriecatibus. Materia ve-|
{ro in fcientia propri¢ dicitur, quod nulle
{modo elt cognitum antefcientiam, fed eft
{terminus inueftigationis fcientiz de ipfo,
imm quoad quid eft, {fed inquantiim habet;
fattributionem ad fubiectum primum , ac
[principale {ienti®: materiam verd ap-
pellantid, quod alijfecondarium vocant.
{Traque in hoc confiftit apud ipfos difcri-
|men inter fubieGum primum , ac fecun-
darium, fiue materiam: quod primum
{formaliter feipfo continet rationem eam,
{fecundum quam omnia confiderantur in
(fcientia, ratione cuius ipfum eft praxcogni-|
tum , & virtute continet cztera difcur-
{uftientifico cognofcenda+ fecundum ve-
{ro nequaquam continet.in fe rationem
|eiufinodi, fed folim eft in potentia, vt
“conﬁdcrari pofsit fub ea: exempli cau
{fa gemmz, liquores odoriferi, herbe,
\& fimilia nequaquam includunt fanira-
‘tem, quz eft forma, & ratio propria
thbi ¢ti medicine: funt tamen in po-
tentia, vt in ordinead ipfam confideren-
{tur, & ira pertinent ad materiam artis
medice.

Obieftum primarium, quod Alen-
{fisy T, p. queelt. 1. m. 3. appellat materiam
\de qua fecundion effentiam, Albertusin 1. d.
(E art. 2, fubiectum [peciale, & traltatu 1,
{lumm. quett, 3. m. 1. fubiectum principali-
iter intemtums, Bonauent, queett.1. radicale,
}cxcmplzf tamen, qua affert, fcilicet li-
‘l;(.lT refpeétu grammatice, & pundtire-
fipeciu geometri®, vt notat Aureolus,
\quzft. vitima, art.3.non funtaccommo-
data. AZgydius1.p. prologi, q.3.Henric,
fin fomm. art. 19, quafl. 2, & Syluefter

sk

o R —— g

‘ i e) Liber I. Tra&at. I11. de obieto Theologiz. Cap. I. |

N.ﬁd quod habet ;zrzributiohem;qua {ubla-| |quett. 1. coﬂﬁ.ltf,art.l.s. pri:}dp:ﬂc, Pc‘

ta neutiquam ad ciufmodi habitum re-| ltrus de Tarantalia, vbiproxime, (ubiectd| revumtas,

|ld11rrc;‘crtlr: quod vocant materiam, Vi Imtcntionisl. Ocham »bi proximer. pri (0¢ham,
4Egyd,  |diftin&am afubieéto, Agydius1.p.prolo-| imitiua pericf':%on_i?, Baflolis, quait. 3. aJ‘:,'BJ__;‘?Df-
Henric. I'g'i ,» queeft. 3. Henricus in fumma, art. 19.| 1{ §. De primo. Et Iolet:an. qu‘;ﬂl_?—v artoz. Iw:nm.
Richard:  |queil, 2. Richard. quait. 6. prologi ad 5./ iprimum, Gregorius citat, (_Ja_bric]. q- c/\‘(’:zi;‘::;
affal. Baffol. queett.z. art. 1. §. Qnarto powam, & lart.1.in fine, primum primitine attribu- i

\tionis. Ettandem abfoluté fubieGum ap-|
ipellant Bgydius & Henricus, quail. 1.\ 4525
& 2. cit. &alij. Eft veroillud, quod pra- Hewi
{cipué ratione {ui, & nonalterius venitin|
{confiderationem habitus, Huius prima,&|
.‘Pi-av:ci;\ua proprietas, quamaisignat Arift. | 4rifta.
\lib. 6, Echic. cap. 6. &lib. . Pofter. cap.|
6. & lib. 7. met.t. 53. & 54. eft ve fit ne-|
ceffarium : nam de contingentibus non eft]
Icientia, vt ibidem probat Philofophus.|
iHoc nen requiri indicat Scotus, queit.s. Scos
lprologi in 4. lateralli, §. fed alind : quo-
[niam notitiaintuitiva euidensobie&icon-
tingentis, eft vere fiientia y; Vertm li-
cet demusfecundum modumaliquem ha-
ibereftientiz rationem, non tamen ad {fen-
{lum Philofophi, nec ad eum, de quo mo-_siffee.
do loquimur, quandoagimus defubieGo
alicuius habitus totalis intelleCtiui: nullus
enim datur,quifit per feprimo deobie&tol
\contingenti. Ad hoc vlterius requirit Phi-|
lofophus, vt fit vniverfale, lib, . Ethic.
cap.6. &3.met. .12, & lib,7,cit. Cuiusra-
tio eft, quoniamapud Ariitot, fingularia
non{unt neceflaria; item non habent pro-
priam eflentiam, definitionem, aut pafsio-
nes, fed hecomnia habent ex narura gene-
rica, vel fpecifica, quam includunt; fib-
iectum auté debet habere partes, proprie-}
tates, ac pafsiones: & ob hanccaufam fin-
gularia excluduntur i ratione fubiei.
Preter haec, in quibus omnes feré cum
Ariftor, conueniunt, adduntur 3 nonnul-
lis aliz conditiones primi (ubie&is praci-
pua eft, quam afsignat Scor. in quaft. ERL
prologi.§. De fecundo, vbialferit deratio-
ne primi fubiecti {cientie effe, vt conti-
neat in feprimo virtualiter omnes verita-
tes pertinentes ad eum habitum, cuius eft|
obieftum. Quam dorinam fequitur|
|Aquilan. q. 2, art.t. &declarat Lychet, in|4guiles.
\hunc modum g ramittit in primis vericates|yebet-
|@licuiss (cientia, alias effeper fe, fiueex termi-|
nisnotas, alias ex alijs , hoc efF, virtute prima-
YU, QHE fUnt ex terming nota s ¢ primdas ait
{contineri in prim (ubieétonon prasise virtuali-
{ter: fed quia fubiectum continet Sformaliter,ér|
if_{ﬁnr'i.?liter definitionent, ided enunciatio, qua|
\definitio affirmatur de definito, eft per fenata vt
(e dicitue homo eff animal rationale: quiave-
|ve definitio eff caufic immediata, ¢» adaquatal

CERTIC,

YL

pafionis,ided etiz piropofitio enunciars pafiionem
de de-

-




{dureal.

|

0rkans,
s
\Toletan.
|

Greger,

Gabriel,

Boreitrs,

laeft,

Caietan,

VI

ota, O i ;.m',ztf,l
‘JHML Et itafub-
~amturad definitionem, |

illam propofitionem| |

1

iieCtum, VL €
lcontinet prir

am

ft iter, atque effentialiter: vt vero|
d em continet fecund: vircua—

io formalis fubiectielt cau- I
11*<-r‘-rc%ii o:‘.:s! cu.nh

sinentur is per 1?:1
:r* it s, 3 quibus de ";: untur, cfnpfo con-|
[tinentur virtualiter infubietto, in quo
contineatur ipforum caufe ii]lﬁ]ﬂdiﬂta.‘
Deinde obferuat veritates, de quibuslo-|
quiturScotus, non fumipro notitijsiplis,!
aut propolitionibus, fed pro habitudine
prad ad fubietum. Ex guibus ex-
icat quod ait Scotus, nempe fub-,
¢tum debere continere veritates om-
dem fcientie, quia feilicet inclu-
{dit-aflentialiter mufﬁm pracifam, &ade-| |
{quatam pafsionis demonftrabilis. Con-
ra hanc an doétrinam arguit Aureo-|
lrf;. quelt. vie. pr ologi, art, 1. & fuf fifs1-|
mé bd.am, quaft. 2. annexa 3. puncrpa—
li, que eft ordine 9. Toletan, queft. 5.
art.2. conclufione 1. Gregor, quett, 4.|
prologi, art. 1. Gabriel. quaft. g, art. 1
Nicolaus Bonettus, lib. 1. metaph. cap.
{4. Primo, quoniam pler?m ie{cientiz ha-
lbcnt pro oa:e@to primonaturamigeneri-
cam, que non continet virtute veritates
omnes demonftrabilesinea ftientia: ver-
bi gratiaarithmeticze fubieGtum primum,
elt numerus: in ratione autem commu-
ni,numerinon continentur adequateé paf- |
fiones omnes, aut veritates, que inarith-
metica demonftrantur de varijs {pecie-
bus numeri: contrd verd inferiora eiuf-|
dem primi fubie&i continent veritates
omnes deillo demonftrabiles , quidquid
enim continetur in natura vniuerfali, in-
cluditur in eiusparticulari. Deinde, quo-|
niam fubieGtum noneft caufa efficienspaf| |
fionum,aut veritatum de ipfo demonftra-
bilium : veenim demus aliquas }nﬁones'
diftingui realiter & fubiecto, plerzdue ta-|
men non diftinguuntur, vbiverd non
diftin&tio reali neqmtehﬂafm caufeef|
ficientis ,aut cffectus.
Primum argumentam {oluendum iux-
ta dincrfas fententias de vnitate {tientia-|
rum,circa ﬁmaes contentas fub eodem ge-|
nere, & participantes eundem abtraétio-|
nis modum, Nam qui dixerit de omni-
bus haberi candem fpecie fcientiam, re-| |
fpondebit cum Sylucft. quaft. cit.art.16.
§.3. & Caietan.1. p- queelt, 1. art. 7. 6. Ad|
h:mc a!”mmzem 3 mgcndo pumum fub-|

lr

iectum debere continere of
non perfede, & qcf\souaré,

lcurfi aliorum p.mc.p:m um ¢ fed vt cau-
{fam primam in fiio genere,
'dum fol continet effeGtus horum infes
\riorum, & in fuo genere eft cauf: :uriu
ima, atque completa; & tamen ad plt
{mos indiget concurfu agentium inferio-
{rum: Ira pri}m!m fubiectum non conti-
net adequaté per fe folim omnes ifi"sio—
{nes dcmonma‘mfcs in {cientia; verbigra-
|tla; numerus non continet perfed pafl-
fiones numeri cubl, vel quadrati: conti-~
\net tamen radicaliter, quoniam ipfa ra-
‘UO numeri illis {peciebus inclufaycum J'I)..l-
rum differ emm eft adequata ratio paf-
{fionum pe1tmmm‘.n d eandem ftien-

{tiam fub eadem abftradtione. Itaquefub-
lie€tum primum fecundim fefolim con-
‘t‘II]C"13dit liter, vt inclufum autem in par-
Uupam ibus continet adzquaté omncs ve-

iritates fcibiles in eadem {cientia. Qui au-
{tem {ingulis fpeciebus {peciales proprieta-
tes habentibus exiftimat refpondereicien-
tias {pecie diftinctas, vt fentit Scotus, &
feius fectatores, facilé refpondebic cum
|Lycheto, Scotum foltim loqui de pafsio-
nibus, per fe, & conuertibilibus cum fub-
has enim planum eft virtualiter
|in ipfo centineri, ‘& confequenter habi-
tudinem ipfarum ad illud. Cum verd
fubi 1 eft vniuerfale, id non conti:
(net per fe pafsiones inferiorum: fed in-
|feriora fubieGta, de quibus pro varieta-
{te ipfarum, funt etiam diuerfz {cientize fe-
‘cundum Fpa em refpondentes obieétis
{continentibus virtualiter omnes verita-
{tes earundem {cientiarum: vt exprefse
|docet idem Scotus, quait. cit. §. Con-
l#ra illud, ad 2, ait enim, ficur 3 fubie-
{€tis particularibus habentibus vnitatem
ﬁ;chlhmm poteft abftrahi fubieGtum v-

'num commune communitate genur:c.aj
ita ab ijfdem fcientijs fpe ecificis abftrahi
])oﬂe {cientiam vham communem com-
|munitate generica. Que x.ouzma vt fit
|vera, non itaintelligi poteft, quaijdz il-
lu h.h' efo ¢ -ico non habeatur {cien-
m etiam ip~ nam de {ubieGo illo
-comm i generico haberi po teft hmn-
[tia vna Mccxh«.k y qua Plopll tes 1 puus
lex mnnmcnc demonftrentur s huic au-
{tem n& refpondebirvilum fubiectum fpe-
ufmm] nam {cientiade corpore mobili in
corn:rwr, quae non defcendar ad vllam
|eius 1},’\21611’1,(&&.‘1101(.1"11 confideret paffio-
Ines eius in communi, \cxccrltiacunafpc—
|czhcz,1mn.:u Caietan. 1.p.q. I.art.7.§. 44
than obiettionen : & per {e patet,nam J:abeA

1eC

bit ve-

LEU:J]“R’JIIV} |

Lychet,

Scofs

Caiefdi,




82 Liber I. Tractar. I1
,Jlt Vera indinidua i hoc, velill
hpl.n contemplantibus eas pro
{5 nihilominus non erit de vlla fp
g'nar[imlan corporismobilis, 1 -L-
{hizcelt fententiaScoti: nam Scotusip
§. A di. arguinentiin 2 f’wfzam:, alier
minlz;um habere p obiettoensinc
mmi,qun pmtu“ "nt‘a){.a iales opor-
fret effe aliquam communem in
{bentu 1m1nmum ymnia,quz funt com-|
! {runia llhsipu alibus. Ad alterampar
f efpondetur id, quc

shilo-

Seot,

2
il
T

t“ .rm., & ..J_‘Lmk.tcmm net

; pu fe
! tesinf{cientiademontt

[nes, & verita
continere ratio
at fpecies, et effentiali
pus, & cius c‘;ci'imuo_ncn
llem ibt, n6 tan
;tcnu» lpﬁr, caufi
"'c.ulmndu Taed
|
I

v rynrnuir.r:m—
Lm.OE)C;ll].,c.. EEll’lf
onum, fed ratione
aded,qui pafsionem)
lgeneris per {peciem demonttraret,néred-
deret caufam propriam, & adequatam, vt
ait P 1111,,10}3:1m,|1l).r Polt. t.39.vbi uﬂ'cw
dit eum, qui cognoftitifocelen habere tres
ulos duobus rectis zquales, non quia
ulus, fed quiaifoceleselt, minus co-
ere, quam fi cognouifiet,quiatrian-
a,ulh,u,h. Et ita vera eftquoad hanc par-
{tem {ententia Scoti de continentia virtuali
1pc1‘ {e prima,& adequata,
| Sccundum argumentum multum ne-
ootij facefsit Lycheto, vbifupra. Evin pri-|
| mis negatScotum afferuiffe fubicctum ef-
‘l {e caufam effeCtivamapalsionum: & qui-

ijr:ﬂor.

Seotes. ' dem Scotus, q. cit, prologi, id non afferit,|
affirmat tamenin 2. d. 25, quaft. vaica. §.|
‘ ‘Contraconclufionem, ad finem, menstamen|
!c&LJs eft fubieGtum non hal JEICP].}SCNLIC{—
%l’umcm cauf®e materialis refpectu pafsio-
{nis; nequeidcirco continere, aut vendica
ircih‘umncccﬁﬁric},quhiibictmt'vtcnin
lait Philofophus g. mcm,m)f texruI7,can-|
| Iamls materie {iue potentiz p.mu ® eft
! u): tradictionis: atque aded expi caufz|
; \[1 ecis¢ materialis in ‘ordine ad formam,|
‘nu colligitur neceffaria con'uw'ioii.:rrr.:l:
.imci:m;n ietatis cum fubiecto:qua propte
i Lum fubietum dicitur continere virtu-
lte pafsionenn , intelligi debet fecundum
alium modum, fruemt'oncm caufalitatis:
thic autem modus,, quando pafsio diftin-
{guitura fublecto, reducituradcaufam ef
Ihc.mtem,qunm licet forma,que necella-
[rio coharent fubiecto per modum natura
Ilu'dlu]m:t ab eo: omm progrefsionem
{Ph '-ofopm, ac lheo.om emanationem
npm,.aut Non cft autem mens Scoti, v
ftlnpu' fubiectum habeat veram ratio-
[nem cauf refpedty pafsionis, vt[nmu

|

Jcot,

. de obic:io Th

iqu

cologiz. Cap. 1.
¢ ct_h'.a eiuldem citata, qua

L. §. Ad primsn argumentum 1
.pc ndens 3. argumento ; quo obiet
tierat Deum non (.“(_ﬂIOLCﬁ'Iﬂ; Theol
giz, quoniam non habet pafsiones,s EU" .
funt fub vietto, & funt extra ipfius eflen-
tiam, refpondet illud in¢ -'-"mc.'mvm eflel
do pafiio re ipfa caufatur i fubietisy

t.2. prol

' II'ammd uinis non reperitur,clim tamen

;'|)}'EC'JTC quid fit cont
‘I
t{ |idem eftfpeciem. A
3'!rr|]ita1 notit

\cmmm putc{.mtaxd ne rationem,ac i
[ab ea re ipfa diftinguerentur, Itaque nil
alind vult Sc otus, quam fubteérum eflel
veram,ac propriam rammmnpﬂ;mmai -
fue per veram fml]d[l’&*uﬂ, t accidit in
mjhtm diftinétis: fiue noftro modo in-
telligendi, vtin ijs,qua {olaratione
guuntur, ita tamen concipiuntur, vt, fi
|primum fegetur , alterius ratio non fub-
hﬁ‘.:,&fncm‘m metur, hoc ipforatioal-
|terius conuenire :'n‘..m'.."m s quomodo &
:lu’uct ratio actus puri 4d immutabilita-

diftin-

B11

pu
{tem, & ®ternitatem bu,

‘ Alto quoque modo dictum Scoti in-{ IZX.
| Iif’lt I‘\C 1et. vbi fdpl’l, nimirum de|Lyches.

alitate

Icau: quoad notitiam ipfarum ‘.L1=-J

fatum: Ei] ﬂ”() ]CHJ, eam IL” Ll]t”lTl i(—"
quitur ﬁaFoIfs, queft. 3. prologi,art. L§. g,ﬁz,

| De primo.Contraquem uphc.mdz modum|
eft duplex obieétio : prima quod pr inci-|
‘pm communifsima {unt, & cognof
|vera ¢ abfque canfal litate {ubiect
{totalis, vt{e hal
‘I![ll]tlil' in: principio {cientiarum : ex his
{autem pendet , .1c:crrwar I omili S\«Cl‘i?AS
{cientiarum, ergononafi 1b1 tm. :
‘da, ouonnuv cognitio 1
betur ex notitia{implici
\que aded ad affenfum immed
principij, ex 2quo requiriturn
plex medij, pafsionis, ac|
quippe {emel {umitur in premifsis, me+

dmm autem bis: ergo notitia verita
Im.monfimm ;r'umrmmg!)m
!‘L(.m quims: war,[\)m, v.cI ned
Etionibus re

icnma‘
ent d}gnitatw,qum fuppo-

"Ll'l-'

|

atum primi
tma fim

1
1§41

imilibus obi
Bl o e n i i
{telty €x doctripa quortundam [
r| |flum, quos fequitur Lychet. vb §
{Sed antequam. dicunt enim fubieGum el
I(c caumm m)tw.L rm]mm (r)lmq pa ifsio-
{nis, Imo & notitiz definiting -JJLOHEP
nee elfentialiter J Im ummm, ¢

Lychets

| x1q

a ipi'ms, & prece
tus vt refert Gregor. \-'bi fim

ionem manu pm[:rin addiditi
. continer

continere. B. quo

-

e S T T




———— e

de

ac

mente Scoti

= notitie|
'“k[”]‘ﬁ*i
{plicet. \.1 m quem:-|

ot

pl i
imodum mﬁ.umvs i pofteriore, e-|
iselicere nonfenfatas, ¢ 1

leiebus effectuum , {pecies caufarum, itaal
musex 1, 8 {}LLICLJU{ !

{

o:n.rt'!siim;nlcx
ad ipfum ff:llﬂ-

|riim q* 1AM s .l;oc.up{m Imr_ﬁ f;u.]qcn eI
Lﬂmmal ter {feres h: sionum, Ve
& cemprius|
ueeflentiz|

nepr ‘\H'i‘:]‘.u te ﬂ’l‘
ita gigni, Deinde Vuo, vt
| n potius, quam pafsio dicatur
caufa, & ratio notitiz complex® con-
iclufionum demonftrabilium, proucnitex
leo, quod ciim ipfi caufa pafsionis,
caufa, cur ea fibi infit: & quia

ctmm eft
licet viderenexum inter duo , non pofsi-
musabfque vifione vtriufque, ratio tamen
videndi nexum propri¢ non eft vterque
terminus, fed ille pracipug, quieftcaufa
ipfius: caufa yeronexus inter fubiectum,,
ac palsionem non eft p.lﬁ.o {ed fubie-|
@um: & ided hoc, non illa pmnne d1-
lcmur caufa notitiz veritatis complexa :
qm {citur’pafsio inefle {fubiecto, vel de-|
finitioni. Ad primum 110umcn.um re-
‘f}JOI]U tur, licer Pmmma communifsi-| |
ima fint vera ex terr wmw\,, ea tamen non|
pzmn gignere n dem onihﬂmmm'

pm\.b,n.‘-,

nper in minore
im fubiedtum: |
mplicem no-|
'“;.11 per lﬂu]g
i‘r'uS T 1[1 Pr\.‘
mqncaumud ﬁ;:;.spl.nu.m.
principium eft definitio fubieéti. Ad fe-|
wndum refpondetur ex dictis }u.ew:.m!
Mp.a reducantur in proprios terminos, |
ltamc quia notitia fimplex {ubietti pro-|
prie continet cauf: pafsionis cum|
ipfo, idcirco fubiedo potius; quam p:if
'iu'mitr'lx.[ 5 :;110:]1‘5";“.11.3 nu-Lt.‘tm.,._

{tum m iplexarum: maxime quia pafsio

|11

o

1cie

titiam refolugndam

= o
um aliygs
o

At

ffum imme

n caufacius, in qua uﬁa tri {w iturl

fo ¢l
tur ex m;t]‘-‘u Pri"f‘n:rarv=n 1
- ea rele )!

lidentis,

ca aprioreproced
tiam euidenté vtrumc
I‘cmpL vt &ipfum {ub
ratio omnium pafsic
{{ftrandarum, & notitia 'I
aufa veritatd mmnl >
't'rs. attingit, Vertm {11
‘fit cu’!dchx‘, atque ade ‘) 10h probet pa
| Ines ex vinotitiz cui f{ entis ful biecti,
alio motiuo exurinfec
ditio minime requirit ur, s .
fatetur eadem. q. 3. prologi. §. Ad primam,
quaftionem de T!Jeawgm ﬂaﬂf 4, & patetratio-|
ne,quoniam tunc veritates complex@non,
agn .oitimmr co, quod einfmodi fub-|
iectum in{ [k non ¢ 13'1\11 rinci
pia a'uin.tar t1d fim
minoruim , {e lumextrin{e
propter quod creduntur:ctim verd Thee-|
logicusaflenfus non fit euidens, veinfia ex|
mf.m_'() pl obandum Crt non requitur m
{ubiectd Theologiz, vt per fimplicem no-|
Itiria fui, fit nobis mma,& ratio \..\)UHOJL en- ‘
dl\- eritates I'heologicas. Etitar eftatfo! al
\prima comdmo,\" tratio pafsionum de-

ex

CX

‘)ln

cumy,

|monftrandarum. Hic modusexplicandi
rationem primi fubieéti re ipfa conue

um communi ratione
[logi rradunt;qua,q

(]Uflx‘.'rr‘;_r'. l‘l
afacilio:
m',u' Dlacfcml Lwdt Contin

' 'atur,&’ non "Ld 1~. obieti manifel
tionem:altera, vt cxtera omnia,qua per
a 'l i‘i ‘J'I‘l“ﬂ

€ ntlwur dmu

lmaiorem l}m:_. ag
ltio elicitur ex fine |
inuuifém')r-‘rc:fl‘w:\.itl.:lprc‘-|’31"" b
|q eadeo id, cuiusnotitia per {e,primo, ac|
[praci pn_c intendit I:j de ,\‘.C cﬂcmmmm,
lac pracipuum obied Sec 1._,

"iat ex eodem princij am, {1 habitus
}Vu fatur circa alia cognofcenda, & hzc
inullo modo referuntur ad aliquo
{tium , hoc non cenferi debet pi

con-|

O

|
3|
}
|
-
f
|
|
=




,‘ g

I<' Thom.
{Quid fitr.
U :
tio formalis
obietti,

II

&t I i I

Liber

- obicto T mo}

Cnli oy

pl.x.’mpzat.m, & ncipaliter it
quandoquidem illa,qua abft qm. habitud:
..mudahud},m ¢ terminant
i '1um,=s, fiue habi .
| fecundario, acmmusp'mu'\" I
uc primo, atquealiud pert
tum habitus.

liter, {ed =g
y

neoradit

[Ratio formalis obicctiua eft triplex
!mmiu m, qua, propter quany, fu
LILI'J. €X q‘lll’ 1% (_Olf]OﬂL coa-
lefcit vnica formaobieéti
i in genere (ci-
T bilis.

’3

fione ¢biedti materialis,|
& propriar _mr.‘{nin‘\-r;,cwluan-
[da eft deinceps ratio formakis eiufdem.|
"\"”n veai LI) I'h um g2 d\.v‘nc. art. r,

"ticmcm 013
1cétum mate

stollatur

5, quim 1pium nuA'
nd €0, firatio fm-‘
sSnonmanet.|
(P dici Potc[k' ‘
fw 3, quz fubiectum indeterminatum|
rerfa genera{cibilitatisad vnam con
itr 1lm,ncdcmmmar,ata,v: fubeanon,ni-
i fecundim vnum modum fpecificum fit
agnolcibile. Exempli caufa,corpus anima-
lis pmnﬂ cffe obieétum pln]ofopnm ac|
medicing; v erum {1 determinetur per m—'
ias rationes, & dicatur mom!e,aut‘fﬂn“hi-
fc iam Lontmh tur “dxn'u‘] fpeciem [cibi-
lit Qw.cnm enim iunam, non eft
ctum philofophix naturalis, fed me-|
dicine: quatenus vero mo]mcpn :Lcl\(,\ib—
ks l*tm‘]o afanitate eft fubieGum philo-
'fo un 2, non medicinz : & ita differentiz
illz, mobile, ac fanabile,funt rationes for-
ales obiectiuz, U’L“lddat’ﬁfol‘poll tra-
tilludad fpecificum modum fcibilita-! |
['radita autem definitio competit ra-
(tioni formali complerz qv‘e(\mpl‘ura—
[tione partialicoalefcit: dicuntur autem ra-
itio formalis e, propier qua qum pri-|
madicitur ratic nmmahs cognita,fiue ter-
|mimtiua fecunda motiua, i;umuo co-|
;grmfccndl
| Porroratio formalis, gue,nd eftali ud,|
Cﬂ am *”Tm'ltpm {iueratio uorccrfpnmd )
(v1j confticuens illud £or 'maliterin mc‘lc'
iquod pracipué {tientia con stemplatur: ita
1reolus, q. vltim, lpmlo”[.\ut 4.primal
Pl)[J[IO"]C Cuprgo ug_q
bones. &ary, 5

5rr0 ratio

lis obieéti

Itis,

. artii.con- |
ad argumenta con
andem concliufionem s Q-4 art..concl u-

|L.p.q.La

;,'pm].:.
-1 {locis, cap. 3. Bonettus, lib. 1. met
|& Soncinas, ¢
[ lqua

fiones, Syluelt.q.1. Conflats, are
art.2.§. Adenidentiam. I_} 1etUs.C).{Catetan
21,8, ;'\‘f‘;;f(.’ifh}s,&(‘"l"us ib.12,de|Lychet,
h. c. "“?:’sf
|Bonettu,
Joﬂa.m

o

qu. 3. prolog. conclufione
mkiel,chnn..sehrat:oform:ﬁ is, qux
m eft forma intrinfeca primarij obie-
; qua fublata, quamuis manecre fubf
alia ratione pofiit, non tamen manet id,|

\quod cft primarium obie¢tum medicine,|

nam pracifa fanitate 3 corpore animalis,|
manebit qvaiu‘um corpus fub ratione entis;)
vel mobilis, & pertiner c.pntcx itad obie-
¢tum metaphyiice, vel philofophiz natu-
ralis,non tamen manet fub ratione forma- i
mledmm: Dixiefleformam obie&i pr [~|
mm.;, qua conftituitipfum formaliteri m:
‘eo Lﬂc, quod fcientia per fe confiderats| |
|quoniam noneft opus, ve conftit uatillud|
‘abfolut? in fuo effe fubftanti iali, fed modu
\conftituet in fubftantiali, mndu in acci-|
dcmm : ineffentiali LO[‘HEFiIlt!ﬂtL.m1Ub=

| |1<,chlrn ph l]c)ﬁfph:w elt enim forma m«'

(trinfeca entis mtumhs, quod eft prima-
{riuny obieGtum illius: in accidentali con-|
[tituic differentian vifualis lineam, cuiac-
cidit, vt {it vifualis, & ex vtraque coalefcit
proprium obi @it per Ipeamﬁe, nempeli-
nea vifualis. lraque ratio formalis um.,i e
int ratione rei accidat alteri, fnu.nu ipfi|
tamen primario fubieéto, quaumls jub—‘
ieétum eft, nequaquam :h.ud t,{e duLm~|
trmfuamnum:“hua. |
Ea veronon femper complet rationem{ TIL

formalem {pecificantem, ac dnuns:dcn-l
ltcm habitum: quoniam hec mm ratiofor-
-m”uqm:d uerlimodé confideratur ob di-
juerfa motiua, quibus intelleCtus indml—
tur ad affenfum = vr patet in Theolc
'noftra a, & beatorum; vtragqueen rl.(.lpj-‘
fILn:.Jtmm“m* em formaler el
I“ eandem ratione m Dieitatis: & nihilc
IIHIH:\}J:L: ter motiug, fiue mediadiverfa

habent obieGtum formale ratione diner-
fum. Idcirco prater rationem formalem
que, confiderari debetratio formalis qua,
feu propter quam intelleGtus determina-
Jtul ad affenfum. Tt oly hanc caufam ! hac
|ipfa ratio formalis mm,rr.n rdum reduci-
turad obic@Guffrmar eriale,vicolligitur exy -
|]_‘ Thom.z.2.q.1.art,1. vbi poftquam fmurs. T hom,
{tuit rationem {m malem obie&i fidei efle
pnmnm veritatem reuelantem ) cui fides
{innititur, tamquam medio, fibdirs Rrvcm
\confideremus materialiter ea: xam!ﬂ\ fides af]
titnon folum :-J-l" ipfe D o et
lex quibus conltat ex
Deum pertincread obi |-*-1tcrialc'&'
iconfequenter Deitatem; qua Deuscont

1

JEits,

n
111

tui

6.1

Cin
0, 1

Cﬂ!};




e

aigtan

|
|
|
|
|

& 16 Thom,

I foreal,

Iv.

5\ Thom,

Ceprealus.

L. Tractat, 111

de ot

sieCto 1T heolo

tui conc
|€tum mat
|IL-m qumﬁu &um licet Caiet. longo com-
‘mentarioex ponat \’O]CH\V( D.Thom.no
citatem cll onem formale

pe rtc.u;l"l et '.d quodd

neget De
‘n.iﬂIotn!!ns
{aciletas
moti
co: nam Deitas,vt cft
{fides ac Theologi

al
tur, non el
m p:'nptcr quod|

| i renelate: & Lm

habet

formalem, gre, {.'Lm
comparatam

bere fe quafi

di

-L‘L
[nererel, L:
malis, proprer
enere Wl'

n 'MH.A.‘fL.b,..L_w. ratio for-|
quam, vel, fub qua, reponitin|
. ‘{ ‘Ir‘ll J\J‘ 1 T Tizl

{ubi
es eft, & nihilomints m.ntlm—'
n, quatenus {cibile eft: & quo—|
quod addituralteri, vecompleat|
id in aliquo genere, habet rationem for-|
ima; id vero, cui "dm’ur, rationem m’\—w‘

‘c 1ua conueniat (Ju.()n“r‘im-i
lemh m 1¢

tc1.‘ s Ih) vtratio form l!Jn.’.frux, percom-
p"u_.t.o.,u“ ad rationé formalem , propter
guan, \L‘,ﬁbqa,r dicatur pertineread ob-|
lie€um materiale. Verum quia compsm-'
taad obiecta materialia, mwtermmqm»t'
quodattus, & I.‘.ammmcm totalis habi-
tus, eft fm ma conftituens primum f{ub-|
iectum in ratione obieCtiua, quam praci-| 'm
puthabitu ,:d:pi i .Ljnoet.amsppu.a)
frur ratio formalis obiecti, & l]OL,ul'lf.i]dItl
{D. Thom. cim 7. p. q. I.ai't.”,.]mifm'.ami
ttatuit Deum efle fubicctum Theologie,|
ﬁ‘b'.b Duidam vero attendentes ad e, quaim,
', & hion :ad ratignen, fe-

q qui buchL‘ct
,cLum fecun

Haqne ;muj
tJonmn lic

LT}]I‘,QJ]TUSj vel
Ut in primarijs|
onem.
Sy qita, ditre, proptér quanm,|
.,,EJJU).. citatus, fiue per quar
v tl{:l—'.,uhl.u. Thom.z.2 _.l‘.;iEfL{t.i’.aJ'i.,.&
!Ca}:iu,,l..u 3.d-25. g.vnica, art.3. ad 1. Au-
treoli contra primd cepclufionem, eft mo-
t'luumdcr'-rmimnsimcl]cc-.nm ad certam |

:l\ll.. non

o

IVt Voc:

T
&
P
o
o |
-
é.
o}
=)
2
=
{55
F
=
vl
2 9

ert vllum iud
ahmum :l neve

N de veritate comy ‘R
3 vel appare ,;U.Li..

(a(s

|mouetur intel

I erialiter, aut 'f’lll}’*l'wi'.) vt zut no
[3yluefter, q. 1. citar. art. 10. circafolur
incm ad fecundum materialiter confid
[tayeft resipfa, ve I\'r-r'twobicpt'
leCtus intelligit | pr"mm_:un dL
- ad ﬂmum‘ verbi g
iudicat h

|quia eft anir

!ug ectiua eft d

intel

chir w'iiu'
cata perillam propofitior 1, bwam uj,, 17
malrationale, .Oi':n....l’ reofid ratur ;'(_1.1
|do fumitur quatenus s fubftaralij
cognitioni, vel lumini: verbigrat
|ea 1dem pmpc:[ntmmmdu et
ta euidenter, ex terminis, nuncj
liter ex ratione topica, vel fide
[conftituitalind,atquealiud motit
imaliter diverfum. Et quidem m
imateriale indCientijs naturalibus {umi
c:{rnticmcfbrnm]z.g.z.e,\ caftatexdoé
Ina Scoti fuperiore capite relata: ad quam)|
‘etiqmq HuditCaiet.1, p.q.L. art.3.§. Ad eni-
n’enrmm, vbi fic habei: Rnnofamm,’.'f obietti,
vt res fenguie eft ratiovei obiecte,gia p; imi ter-
minat actum illius habitus, & ex quaflunnt .af
frones ill
demor
{cientia dum_mitr:lm,
formali,gue, primi,s ipui fubiecti,ab
¢afumidebent, faltem aad_ch.nt_y,nmuua.
imaterialia, & rationesaflentiendi. Ab ea-
‘dem quoque pendet idem motiuum for-
maliter fumptum, fed nonabillafola,{ fed|
coniunéta cum lumine propor t.onato, ac
{ufficiente ad penetrandum motiuum ob-|
ietiuum: & ided Theologi diftinguunt|
habitusa vario lumine, {t bquomelsm |
ditin obiectum: namque lumen diuerfum|
gignit diuerfam notitiam motiui materia-
lis, quod fub diuerfa notitia applicatum

a, a'| illa

is nm;i& i ratione

:17 IFECL

{

gignit atus, & habitus diuerfe rationis.
g8 ’
| (Nam fi principia, quibus continctur me

-illll J
{car uL'r €X Ler
left {cientifi
[credantur vera
|opinatiuus :

fine motiuum aflentiendi, cogt
nn..ﬁcnﬁmco‘l iu orw,
i vero folum pjoaql) liter
aiicnflb conclufioniserit
er enim mouentac deter-
[minant intelleGtum prinecipia euidenter
lcognita, aliter folitm probabiliter credita.
("t'.lrc, cum affenfusconclufionisnon ter-
minetur abfoluté adillam , {ed cum habi-
tudinea dpnnupu ex quibus dependen-|
ter agnofcitur, ad A per Im udvn-
refolucionis, & reflexionis idem aflenfu
terminatur crm‘rm:{-nsci} VIpro varie
rJfL IIOT”]". j \I? q ..l motigum s‘ 1N lPl'

10-|

1CUs:

ment. L heol,

i
|
|
|
{
\

H

Caietan.




Theole
¢ 1d, quod accidit in realibus: has|
’ e -
ver fe notieltimpe "hrz obaliguer

Ty N

D

ntis, qua nmsalmqvm &JMILE

endi vi, & pariensaptil re- |
-, nifi deefletcoditio,qua-|
alter ratiuis eftapproxima-|
mm.odwm rationis for

B} ’i"l'ii'.u'}' in-

pDraditum af

plenae ﬂ)]‘?

itentionaliter per i:cctcm m, vel etiam

5
X,

’3

itiam antecedentem, ex qua pofter
i _u, per becint !
, feecundat |

2 qy;uwrn—

ita \ld“)lhc taformalia
qu:c tamen nec 9:.-"1r:un ad fo rm:ur‘a, iiucr
‘.‘3[’?0'1(.‘.".} CL‘” ‘]f1[ ], ﬂLqLV' 3\.; l-il"f'llim';i

f;‘.nt in obiettis naturmum|
i abftractionesd materias)
ttones{unt rnt!c)lpi:‘.
ingitur, aut mn'iuumj

|cuiufmod
{cientiarum v
non enim ha

'::.tmni«;' i\,\

[l—ln”\ Ot J\L\,‘

i habituum, eCtinamedij lleltusaffenti ‘Eul\.om'-:mn
| c.[L.t,.iom.fL {eu indicata, 8 To ; ¢ parte obi

1CL

huius, v
Gea, fub qua, 3| ‘ L-x mstr';bus.
iet. Cano, vbii jac perfectaratiofpe g
,.;111; quod, vt aitCaiet. I.,u.q,:.‘n.). ]wn\—i
1'_1:30'.' '|1C e ”F'L'C"-
i itus fir-
‘tionem. Hec ta

congrue pre

dec hm'mhmf
: juis in genere rei ifitgenus
jin genercobiect
mt"tmL ‘.,:w{’i";i:if
men fententia non placetaliquibus recen-
n, & in3. loco citato, & aliquibusre- tmr:bus negantibus fcibile, vn,lccmnoiu—
-unmmlbusdﬁbn"ms vvﬁmotiuo, {ivera-| bile poffe pertinere ad rationem obied |
_ |tione formali, proprrrmm;;, uxtaquamac-| fpecmc:mte: habitus, vel aftus cc r-"*;uhc. j
| |ceptionem nunc | uqm:r Eft autem con-| {di. Idvesoprobant primo. Quonian |
ditio ai \ELIC\p‘{ltC-’loliml’ fine| |tenusobiectum da tii)ccicmn'.umls,Sx.‘por'
quanec potentiam mouere,neceius actum| (tentijs, {iuchabitibus, quatenus hecad il
terminaz cp(.k {t. Suntau cnm’ures‘ciull‘ [lud referuntur: nonreferuntur autemad
imodi conditiones [iud fumpeum fub ratione {cibilis, aut co-
modo iuxtadoétrinam D Ihon.. ym- [gnoftibilis : ergoftibil 111;,{1u=m"t1017:i~
b ht.mr-rda uicnrh.mb:‘c ada& L.s,‘vi.au
: ‘Q"‘]Ll u(ww'tll ntur
I rift. 5. m;t\.ph
m non re

ileeft;necy 1ﬁ:(" a

{totam rationem
inatura fu 11'.u"t"
capreol. tamen \1 Car

v

Fides Nigif,'ml-w'm E'Jd"'"‘{|<JFtC\P‘}'EC()DLCL' 3
veltnon Viinon vifum opinio, vt I]L non cer
fur a}pn:m, =
- ho cer- ‘J;kL; lQ[!, qui
idebet elicere : ideoque
iam naturalem, aut vilionem obiecti
juinreuelati, vel rationc topica,quam ileeft,fedadre
r;mu’;:;;a.- mp ‘omptu opiml,ii?s,nmc]u.i— la \»1dmt.1:. :.!:o\mi«.‘\.ct'.:

quam circa illud pn terit elicere aétumfi- ilﬂ{lﬂls repetitio in defi
E dei, vel opinionis. Non quia defit, ob-| |ftibile non dicitur, nifi per ordi
ie¢tum “1:‘.[ci‘1‘1](‘, aut ratio formalis, gue, ALCJ]:'.:UT] :d hccr'._x {cibile; cuit srﬁiu 11-‘
| Vvt I)"‘Lf.: non 1[(.”‘1 P]U:J{bl‘:.‘] 0""7’41 L«f.[i{ {j Lie ﬂl_"lﬂ—' GJHC {;).5(_ t
| Imotiuum: fupponimus enim obiectum entiz
ilfud efle ;CL.J'uum,&\mentn] lud con- jct

; {ltare de reuclatione, hoc autem eft mo- ‘ Gi fpe 1f;L:uk15, debet efle pr 1ns, quam
tiuumcredendi : habereitem rationé pro-| |actus, fiue habitus, cui confertd pv 1€
babilem, qua fuapte natura ci’i‘emlioq |tionem: quz enim pofteriora funt, iam
; natiuum, nifi| [{upponunt rem conftitu
1{-.“1‘ flet noritigginidem nmLumu‘(Ecm,ac p '.:Ih-t 1 (c'wumri:r‘ vlr
|certa, cum quaopinio cohzrere nequit; &

haberet éredes 1di, vel opinandi moti-
n.l"'.omm-"uu(.m-mmn litio-
uifite ex parteobiectiadensactus,
itrum poflet elicere. Nec mirum videri| |

t i actionibus intentionalibusin

i 0&'{]‘65 o

‘25%

Caietan,

LAviflan,

cund 1(_)111"1""1(1 quodfeh a‘ac: % p_.xfcob,»',

T

Cai

§i:




VIl

Caigran.

§. Thom,

Capreol,
|

———

VIII

Er L:ha 1. Tra aitar., 111 de

iusicientiaefl 'ﬁo-;lkJ

} id,c efts
Im m dg-"“ﬂucbmu.n, qua nt'ému Arift,
(vbi l'iplu , dicuntur adaliud, ex eo, qudd

alia dicuntur ad ipfa: & mmnd‘, non re,|

Tl
1
Il"U, l:'le mL 17 {ecunc

u
vero elt t;sh:mudv
Fuim.‘(ql"c"1‘1._?1":0%“1!1L‘on{
liectum i n genere i
nam obicctn
ncr.:, mmp- ad genus rei, & genus{cibilis,

& polteriuse lu-mp sio prioris, vt pa-
itetex fecundo de Animay vbi vif:b"]cno—?
Initur pafsio coloris. Has autem duas ratio-|
|nes inter fediftingui conftat, quonii mul-
tiplicata vna nm‘-;uluplf.:s.rm alia-" nim, |
lcolores ofs in gencre rei dlﬂmﬁ wntur
{pecie;in genere vifibilis nequaquam:con-
‘tl.l vero, Deus

nensad duoge-

cifsima efientia, in gencre vero comof;:-r
{bilis pe rlmraddmclf.zgenera: na qmtc—‘

i
'nv« cltfeibilis per lumen naturale,, eft ob-
ietum metaphyficz : quatenus vero per
ILl]'l]“J'hL)UH.AELI: \lereuelationisineuiden-
tts,ci.ow(m fidei: denique quatenus per
lumen gloriz, eft obicéii feientie beate:,
quare, cim ex omcdom fencrc;c:m;ie_«
matur f}:cucscoumnoms qur;,pe cum rcs
eadem terminare pof cognitiones {pe-

2

[ciediftinétas, necellario fumidebetex ob-|
ficctoin genere{cibilis.

Hzc opinio n6 primum a Caietanoin-|
uenta,neque doétrine D. Thome contra-
Iria eft, quo nomineillamrecentioresinfi-
{mulant. Etenim D. Thom.1.2.q.54. art.2.
ad 1. affer tc.a-.qurc{Pcucdllrenmr,qu.\ re-

nus coueniunt in vnaratione cognoftibi-|
lis, pertinere ad vnit habitum CUUIW)I\.L]]

tem: nimirum , quando eft eadé veriufque|
cognofcédiratio,vribidéexplicat. Lth O |
t. Polter. Lect.1s. &r—.mn[utultc.ldmi].l
duo genera nempe pmdnamcnmlc, iue|
entitatiuum, & genus {cibilis: cudcmcluc
modo loquitur opufculo 70.q.5. art.1.vbi
docet {cientias dii’rinwcn&s per differen-|
tias {cibilis, \-'tf'cé.aﬂec‘} &1.p.q.r.art.1ad)
h.almmcahmmt.on mgnci:un[zsnw' .
cere{cientiarum diuer(jtatem:& 1. Pofter.
Lect. 41, fufits docet materialem dinerfi-
taté obiecti no diuerfificare habitl {cienti-
ficum, fed formalem rationem ;.b:us;quﬂ
{umitur'ﬁpr]nc]‘p"jﬂ:&i"almwci]w’hm opi-|
gﬂiunem tamqua{ententiam D. Thom, fc |
I tL.lx.mpmof q-4 pnmos i,art.1,conclusf

nt. Theol.

I[ ‘L] J[(] 0 "1("‘1‘ 1< ‘Ui"t "Cl . ;
Oppofit L.fuw“ en 't\_jac_l p-q.Lar.
3.6 plicem diftinguit| |
ratiot n c}‘;luujnmumnj -
alteram, fubqua: priol -eft ing

n genererei eft voafimpli- |

{ione :.& 6. C’\ art
‘s & 6. conclufior
gentes, ¢, 4. “a\ luelt. q.I.Clt.art.10.
1:. &1 >.C\Chn:‘e\ *1“"\'&1. Que vt ref
i mefh, {cibile fumi
atdenomir !
mal *mtnr.a. [l“a.

habitu, cuiusaé
l‘n eft i“‘ us pnrcnm vel habit
H(\\ﬂ ullF

v qu
non eft pnu.so_:'uw €og

{velintelligl,quam it :
lintelle@io, quz e tnn‘nm,acwmlm. ex-
trinfece denominatur cognitumsitané ft
jprioraptitudo imfl-i--n obieti,veterminet

adtia C(.“"']Ou.eﬂdl. & bcﬁt".i'm‘.ml\‘;::tsr

cc] tum, non LiL ratio formal
actus, vel lmoams,urpm {c pater; quo
noeft priusijfdem. !,Lcu.nn:mw ‘entio-|
res iuxta hanc acceptionemintellexe
fententiani Caietaniyab eius, imo D
ma,& verafententia difcefferunt. \
ea {cibilisacceptioné eft, quam Dodk
iviurpant,quido afferunta ratione formali|
cibilis defumendam naturam, & fpeciem|
thabituum intellectualium, fed alialonge
diuerfa, quean rqck,rr.‘{lus,& habitus. |
\"*\L;(J!dtm nodius

Idinesad actus, vel habitus, quicircai
tur, mn.il'umpmac;‘néj,acrur-
termini, prout actus vleimo ad obi
_tcm,mnrur:p1"1ncip‘r},qu':;.ab'[pﬁ):,r(l:ziqui‘
a primo motore incipit omnis actio co-

gnoftendi. Vrenim re@édocet Scotus, q. Seot.

: ; s Aae
2. prologi.§. Contra fﬁn‘n’, & B‘.‘I{IF)IJS.LI, etid Baf
3.art.L.§. Secundoad finem; Aqluhnus‘f! 2, Aquilan,

lart.1. in fine, obieftum Comparaturau po-|
tentiam tamqui motiuum,fiueactivumad|
paflum, ad aéta vero mgnuiwmhla:..tiui!
caufaadefteCtum : primaacceptio fumpta
tiE.l!at]OI‘l(.U.jl‘“ml, ideo nthil mirum,|
(fifcibile, itafumpti non1.tntmfpcufual
ltina omu_n‘poﬂu‘lur uo, de quanunc|
eft fermo,fumitur ab obie&o, :'mrcnmdb
principium, {ine caufaactus, lumn.pm—
[tentiz oés cognoftentescr ’"tseﬁlnt-m.i?i:l
[uz, & ]?IO"LI'C nequeunt in aétum umm‘
{dum qwn JJIlh L\pl‘HPO{'Cll["l‘H”C nere|
ng\no cibili reducantur ad a@ primums

cauté reduétiofitab ﬁb.!:uva'au {mfjwc-
i:zcn*.-,&l*.tcrucnth eins per confequentes
[notitias fimplices, vel complexas per {e re-
|quifitasad viteriorénotitiam.Nam quf.‘m-!
ladmodum potétia nude fumpta, eft folum
in potentia,&ndin actuad fimplicemap-
|prehenfionem obiedti, ira etiam ante fim-
)humapplu‘cm,om_r ‘minorum, quali

Higeta BT

L)P us

L

=




R e ¢

88 Liber 1. i i oiz. Cap. 11. |
4d {er antur {ola ﬂpruud'numneumam-

T hows,

z
K
i
?
|
|
[
|
|
|

Capreols
Bonasents

Seos,

upu
{rum, né el jtfo“ﬂ]fm i
plctn vt pr odeatin actii {cmm.um ufiﬁw-
,!Ufmi;mp nau, requeante hortaflenfum
euidenté LII\.Omp]orGﬂdﬁdU {um
{fcientificum conclufi Ttal.lnm d
{dum obieftimedi
lapprehéfionem,itahui
[cumintelleGtuelt caufa
rum, & per hosaflen| lﬁ‘f’m[i..11L.lilfll.u\.~
[:110*1&1%110 ergo, ficur primzapprehen-
cificatio fumitur ab obiecto pe
i jd:“:xm nante pc).cwwn de
ad notitiam b u;um, eciei, itaj
odé {ub rationibus motiuis defumen-| |
daeft fpecificatioaGiuum fequétium, Quz.
tiaD.Thom.in3.d.24.q.1.ar.1.|
tiunculax. Ait enim: Quiavaumquodg,
:]zf.m’ eft actu, & per furam formain;
] th actittum 11 Vi )ffff.u.&prﬂ" m;-
b, potentijs viralibus, quas apnc‘ at
‘\ irtutes pafliuas, I{’m z"oﬁb ecir,ad quiaha-
\bet proportionem potentiapafina, eftillud, quod,
e.ﬂfﬂ.' malein ebiedto. Ex quibusverbiscolli-|
lgitur rationem, (fue formar 12 oblefta
_Eéﬂ'it'iiturincrcnm'e fcibilis, efleiHam, fe-
cundiim quim eft aptum agere inpoten-|
tr.lmmuumdo,au rerminando illam ad
\h:mt ,velillam cogmtloms {peciem. Qod
\magis declarat in 3.d.33.q.L.ar.x. queftiun-|
leular. his ver bis. in fpecalativis diver fitas ma-
terie, [écm:dw:’ qﬂod eﬂ' determinabilis per di-
uerfa media, & pringipia, exqmbvszﬁfmlzru
l’gﬂf"'a}'.{fto?m Jfacit diver(a fiientias. Ex qui-
|bu< Capreolus, vbifupri ante quarta con-|
'duhom mncludltdc fententia D. Thom.| |
|r.1tmnc {cibilis, ex quafcientizfpecifican-| |
|tur m:mntmgd:o,{mcm’ncmlo Idédo-
!cctbumucm in3.d.23.art.1.q.3.ad 2.8 vi-| ‘
nmum,aﬂucng actus, & habitus diner 15-.
mllpumobrctt‘l, no vtiolim fi nmunzml
imaterialiter,fed prout habentrationé mo- I
'tiui,&'Scot in1.d.3.q.3.8. Ad rationes, vbi,|
{Rationem , inquit, obiedti dicoeffe eH,rfurmam
[fecundumn qui obiectii eft motinumpotentia, &/
lin fimili materia de habitu chariratis idem|
{docetin 3.d.27.q.vnica,ar.2.Fundamentd
thuius H:ﬂrcnt'a, [l unm“{ubi'n'asaéti-
lua fubieéti, l,()\.l}}l)l nﬂrp{a,autcmmsef
fentialis i ipfius nudéfimpta, fed fub diuer-
{faratione agendi,aut mouendi cofiderata:| |
|fub ea vero h.:ch vim wmpi tadetermi-
Inandi intelleGiad v na potiusipeciem no-
lrmw,qmm ad alteram : ea vero fublatané
habet:ergo 2 dererminata ratione feibilita-
tis ol:rcéuum fuperaddita nature fubiecti,
fumitur fpecies, acdiftinétio actuum, at-| |
que habituum intelle&unalium, Ft quam-

nfus m-hrapm-'

r

lad 1 terminan

icommodata

.m ﬁz_c es emi

iuxta verioré fcntent‘am né agnoefcuntur
‘a{enfibus externis iﬂtt]l'rg"bi]"
iabintelle&u pcmmantm,r*o per hﬂpxrn*o
Idicuntur intelligibiles inordine ad fe, ve
Irim in ordine ad obieGum, quod red-
|duntaétu intelligibile: ﬂlm\]uc appellan-
[tur ex vi atiua, quant conferunt potentijs
lad obicctorii cognitionem : & hac
rationeobiefta dILunmJ [cibilia,ex vi qun

tentiasad fui iy

me prcoar, imo exeoloco colligitur op-
pofitum : pdin prmapm capitis Arift. fci-|
bile numerauit mter relatiua tertij gene-
riszpoftea veroin fine captis,ait ca qug per-
tinent ad duo prioragenera, dici relatina
leo,quodipfafintada hud non vero ex eo,
\qum{ alind fitad :i_aﬁ : acmg‘f veroaddit,
‘Mrnﬁ;méﬂc autens,Cr fcibil e, & inrelligibile eo,

realiter defententia Philofophi 5.metaph.
| |atque aded Deum ratione{cientizhabere
relationé realem ad creaturas, Si vero hoc

{hoc fequiturinanis re
uis hecnomina, fGibile, & fabilitas, qumu! [citur,cuivselt {cier

(’mafucmlﬂe tamrn qm}—

iniam hzc

DICCEL
Jue refpeétui hig
ec nouumeft i
ophos, ag s heologos V:t.rpu—ci'w
.mJbM\ ad fignificanda vim effe
s abobieé

m cas,qua virture intelleGtus|
mu{maus abﬁrahunmr ]ts Ve

atmhmtur, v cl '"tc:hﬂa']m: 5 m[cn lbile,'

1t€ licet

adn'ﬂ

{habent, vt moueant, ac determinent po-

difns} Cﬂ""\”‘]ﬂﬂf‘mn
Adfecundun imentus m,cgmda et X

affu mpno quiauétoritas Ariftotelis mini-{-#flo

[

\quvd alind ad alind dicituy. Ex quibus verbis
|conftat {Cibile ided inter relatina numera-
|ri,quia feientia eft ad ipfum : & hoc modo
{intel] gxitpl;]lﬂi(ﬂ)!]nl) "iJ\c.mm. q.7.de
\potentia, ast.1o. 1d5 niinarg ZT«\_HEL)fIm—‘
pliciter opponit {cientia referria di\.l]hJLi

S, Thow.

ret,quod nd
entiam

{falfiim crederer,abfoluté negs
{facit,fed aflignat difcrimen i
DCE&ﬂ(‘kl}rln}‘"l”'lnLle‘Lhti)L elt caufa,
& menfura rerum: iresautem funt caunfa, &
imenfure {cientiz noftre: & ldCOf\lCl}!‘n
Dein refertu®ealiter ad res,noftra vera
maxime:idemd; docueratin corp.ar.Neg;
verumeft, quodin argumento obijeitur,
iummmr 6 referviad (cibile: na Arift, aie
{cibile efle ex co amclewmnu; que talial
dicuntur ex eo,quad aliud dicarur a:l 1
mhzluutcmn[r quod dicaturad fcib
ratione f-.xblllls quim fu an, -\cquc ex|




I

A
3. Thom.

(Roddene,

Liber ¥ Erattar 1T <de obi

eto Theologie. Cap. 111, 89

1 dicitur ad lcibile; u vero deinde
ut, quid fi¢ {cientia, iam explicari|
In deber per {cibile;tunc enim cémittitur|
Inugario. Lt hiceft planusfenfus Arift. Sed|
Ihec relinquamus philofophis exatits de-
claranda. Addo verdad folutionem argu-|
menti, tametfi {Cientia referaturad ipfum|
jobie€tum materiale, tamen, cim id ita
{fum; m,fitaptum terminare varias habi-|
ltudines, opus effe exquirere propriam ra-|
tioné¢ dependenti®,ac terminationis {cien-|
tizadillud: hecautem eftfcibilitasactiva,
quaid conltituitur in certa, ac determina-|
ta {pecie rationis formalis obie&tiuz, Se-
cundi argumétiaflumptio quoque negan-
daelt: ad probationé negandieftantece-
{dens,nam quomodocumque ftibile fuma-
tur, falfum eft (Cientia privsad ipfum aétu

terminari,quimid Iiti:;ilni]c:&'inprimis,ﬁ

{fumatur prout folim dicitapticudinépaf-

{fimam , vt intelligatur; etenim, vt ait D,

|Thom.1.p.q.13.art.7.ad 6. fiurzeft fimulna-
(futacum fcientia:at verd (cibile prins natura off,

{quam (¢iri : omnis enim aptitudo eft prior

lactu, ad qué dicit nd repugnantiam : atque
‘adcb eritetiam prius natura, qué fit {cien-|
[tia,8ad ipfum terminetur, Si verd fuma-
iturin feciida acceptione,quainuoluit aéti-|
uam caufalitaté {tientiz, reseft perfpicua,
iclim omnis caufa fit prior effeétu. Ad con-
firmationem fumptd ex Arift. refpondeo
{in primis auctoré huinsargumentifecum
{pugnare: nam fuperius dixerat {tientiam
{né effe relativum ad feibile, modo verd ex
lipfius Arift, dictis colligit oppofitum.De-
iinde refpondeo, etfi{cibile né effet relati-
uum reale, de quo Philofophi diuerfa fen=
tiunt, fed folum {fecundum dici, & modus
cxplicandi fCientiam ad ipfum fumatur ex
determinatione extrinfeca, iuxta priorem
acception¢,né proinde{equi carere ipfum
viactiua determinddiintellectum, & fpe-|
cificandi habitusipfius:que importatar fe-|
cunda acceptione , & in qua confiftit ratio|
formalis fubiectiin genere {Cibilis.

Subiectum attributionisTheologiz,

non eft atus meritorius, aut

‘es vila creaga.
C AP VTR

Xpofitis terminis, ad rem veniamus.

Incipiam verd ab obieGo materiali
primario,excludendo prius opiniones fal-
fas,vt deinde veram ftatuam.In primisex-
cludenda eft fententia cuiufdi Roddento-
n1s, quam refert, & impugnat Toletan.q.
7. prologi, art. 3. contratertiam conclu-|
tionem, aflerentis habitum Theologicum|
nullum habere {ubieGum, fed terminum|

tantum, cui inh®rer, quianon eft habirus|
cognitiuus. Quod findamenti inane eft:
nam fi per habitum cognitiuum intelligit
{udicativum , qui {itcaufa affenfus, falfim
laffumit, vt tractatu 1.cap.8. oftendi: five-
\rointelligit euidentem, verum dicir, fed
Inihil concludit; ad rationem enim [ubiecti
|non requiritur euidentia: {ed folum vrali-
|quid deipfoaffirmetur, vel negetur, Re-
iectahacfentétia duz aliz fe offerunt, que
{ftatuunt precipuum fubieGum Theolo-
\giz rem creatam:altera eft Hugonis Victo-
[riniin prologo lib. r.de facramentiscap.z.
aflerentis effe operareftaurationis s altera
{Durandi volentis, vt fitaus meritorius:
|qua fere inidem recidunt; nam, quamuis
lopera reftaurationis latiis pateant, quim
[actus meritorius, hic tamen, & illa funt res
creatz , & effeGus Dei, non Deus. Et ita
|conueniunt quatenus creaturam confti

{tuunt {ubiectum Theologiz, & ijldem fe-
|ré rationib® probaripoffunt: & ided omifs
fafententia Hugonis, de opinione Duran-
di dicam, ex cuius confutatione poterit
{Hugonis{ententia confirtari.

Porro Durandus q.5. prologi iuixta va-
tietatem habituum Theologicorum af:
(fignat obiecta: tresautéhabitusagnofCir,
\primum hdei, fecundum declaratinum fa-
(cre Scripture, tertium deduétinum con-
clufionum ex reuelatis, Et primi, atque
poftremi fubiectum ait effe opus merito-
{riumy feu aus falutares ordinabiles ad
{beatitudiné,fecundi verd Deum. Priorem
|partéfuadera nu.g.viquead vndecimum.
{Primd illud eft fubieétum cuiufuis doGri-
{n, cuius cognitio eft finis proximuseiuf-

\Maiorem propofitionem explicat: quo-
\niam, licet fcientia practica habeatalium
fin€ fimpliciter 3 cognitione obieéti,non
{tamen habet alium proximi : {peculatiuz
|lauté idé eft finis fimpliciter, ac proximus.
Sic explicatam probat : quoniam in omni
|doctrina cognitio fubieéti fecundum fe, &
fecundum ea,qua ¢i attribuuntur,queritur
{tanquam finis proximus. Afflumptionem
{fuadet ex fententia Pauli 2.ad Timoth.s.
\Omnis - doctring  diminitns infpirata veilis eft
tad docendum , ad arguendum, ad corrigen-
idum, ad evudiendsom in wflitia, v perfeins
ffr bomo Dei ad onme jopus bonum inflructus:
lex quo patet inftruétioném debono ope:
re, quod eftadtus meritorius vite zternz,
‘cﬂ'e finem faltem proximum facre doéri-
inz: nihilenim dicitur vtile, nifiin ordine
|ad finend, Secundo, id eft, fubieéti doétri-
'n®, quod primo, ac precipué in ea confi-

Gillij comm

t. Theol,

torius quO-
g 5 : 4 b meodoThea-
jdem: facre vero do&rina finis proximus logie fub-
{eft attus meritorius: ergo & fubieftum, [iestums

2,40 Tim. 3.

Hug. Vilor,

Durand,

Adtus meri-

deratur;




— —5 T ——
. 2 e C o

T

e et i et

L 3

loan. 20.

IIF.

Ad Galat. 2.

| 90

e T e v s PSR
|deratur;& ad quod cetera omnia,que in ca

lrrnduntur,am'ibutinnc habent:hocautem,
maximé cBuenit actul meritoriorefpectu)
Theologia: ergoiseft fubieGtum. Affum-|
[ptionem oftendit:quonia omniazqu‘x pro- |
ponuntur nobis credédaiin tota facraScri-
pturad principio Genef. vig; ad finé Apo-|
icalyplis, fi excipiantur ea, qua tradiitur de
ID¢o in fe,vel de Deo incarnaro,egtera,in-)
quam, emnia clara habentattributionéad
opus meritorium:nd vel func pracepta be-
n¢ operandi, que decalogo continentur,
quantiim ad ius naturale, & alijs Scripturs|
locis, quantim ad iuspofitiuum;; velfunt
‘cxcmpla bonorti operum,quz cStinentur
#ibris hiftorialibus: vel monira falutaria,
que continentur libris {apientialibus: vel
premia,ac peen®, quzbeng, aut malé ope-|
}rantilms proponunturin prophczis: & idé|
iper fingula viderceft innouo teftamente:
\hec auté omnia habent claram attributio-
'néad opus meritorium. Qua verd,inquit,
traduntur de Deo, eandem habent attri-
butionem, quoniam né proponunturno-
bis precipue propter cogntionem, quam
babemus per fidem: hzc enim eft ineui-|
dens, & imperfecta, cui ex parte noftral
non repugnat; vt fitns verorum. Tradun-
tur verd propter actimeritoriumsti quia
fidei aftus cum debitis circumftantijs eft
meritorius: tum quia proponuntur , vere-
gulabentagend:. Ethoc quantumad arti-
culos de Deo incarnato, colligiturexillo)
Yloan.2o0. Hec autem [iripta funt, vecredaris,|
gt Tefis et Chriftus filins Det viui, & vt cre-
dentesvitam habeatis in nomine eins, & ad Ga-
lat. 4. Mifit Deus filyum fusm, faitum ex mu-|
lieve, factum fublege , vt os,qui (b lege erant)|
redimeret , vt adopitonemn filiorum reciperemus:
accedit quodipfaincarnatio,vita,paffio,&
refurrectio Chrifti fuerunt exempla, & in-
jcir:\m enta operis meritorij. Quamuis au-
tem articuli circa Trinitatem perfonarum
non iraexprefsé videantur attributionem
ad opus meritorium, tamen fiomodo ha-
bent;tum quiaipfum credere eft actus me-
ritorius,tum quia notitia Trinitatiseft ne-
lceffaria ad fidem incarnationis, quz maxi-
me refpicit opus meritorium,

Huic doétrinz obiecit Durand.nu.12.
‘Theologiam in hac fignificatione non
diftingui 3 fide, huius autem fubieGum
non effe aGtum meritorium , fed Deum:
nam articuli revelati, qui principaliterad
icredendum proponuntur in Symbolo, né
lﬁmt de actu meritorio, fed de Deo. Re-
{fpondet autem fidéaccipi poffe velin toto
ifuoambitu,, quo ampleétitur omniapror-

Liber 1. Tractat, 111 de obiecto Theologiz. Cap. 111.
“myiteria refpi

imaiorem dignimtem,&cliﬂicu‘mtcm : vl
funt quz continentur in Symbolo,& dici
ltur fides articulorum. Et priore, inquit
'modofumpta eftidé, quod Theologia in
primaacceptione: & habet idem,quod illaj
fubiectum, nempé actum meritoriums|
Ipofteriorevero modo,habet pro fub.rrffclo
IDeum , de quo funt omnes feréarticuli.
[Verdm ipfi quoque articuli habent attri-
[sutionem ad opus meritorium,vt patetex
fecundo argumento, & Symbolo Nicen.
Oui propter nos homines, €& proprer noftram [a-
lutem defcendit de calis. Sicut igitur {cientia)
nautica, quamuiscéfideretaltrori motus,
non habetilla pro fubie@o, fed nauigatio-
nem: quoniam eaipfa{yderum crempla-
tio ad navigandum dirigitur : ita, quamuis
fides, fiue Theologia confideret my {teria)
difficiliora articuliscontenta,non hac erit
fubiecta illius, fed aGus meritorius, quo-
niam ad hunc ipfa dininard perfonarum,)
{& verbi incarnati notitia dirigitur.

| Pofteriorem partemfuz {ententie,nem- IV,
'pé Deum efle fubieGum Theologiz, qua- Vel Dex
tenus elt habitus , quo defendunturacde-
clarantur ea, quz fides docet, & Scriptura
continet,probat.n.13. quoniam fubiectum
ilfs:ien[i'xcﬁ fubie&tain conclufione ',_.-r?wwl
‘paliter fcita: hocautéin Theologiaficac
iceptaeft Dens:ergois eft {ubiectaTheolo-|
igizin hac{eciidaacceptione. Alfumptioné
|probatzquoniam foliarticulide Deo,& in-
carnatione verbiindigentdeclaratione, ag
{definitione:atqui veritatesijs cStente, funt|
iprincipalesconclufioncs illatzin Theolo-
lgia:quibus pofitis,ceter®,quead opus me-
sitorium pertinent, facilé deducuntur,
1& agnofcuntur: & ided Scriptura, quoad
‘hzcnd indiget defenfione, fed {olim quo-
'ad priora, quafunt veluti principia hord.
Quod attinet ad Theologiam dedu&tivam
num. 21. idem cenfet, quod de fide; quo-
niam idem eft {ubietum principiorum, &
conclufionis: nam femper in conclufione
{ubijcitur miner extremitas,que etid fubij-
cizur inaflumptione: in omniautéSylle-
gifmo deductiuo, ex principijs reuelatis|
articulus fideifubitlocum affumptionis, &}
confequenteridem eft fubiectum, de que
oftenditur maior extremitas conclufionis
"Theologiz, & quod continetur in princi-
pio fidel. Quoniam verd fidei habitiicon-
fideraueratlaté,ac prefsé: & faltemhoc fe-
jcundo modo cius fubieGtum Deum efle
dixerat,vta Theologia deduétivahunc et-
iam modi excludat,affirmat nulls fcien-
tiz elie proprium, vt deducat conclufioné
{peculatiua ex articulis:quia talis deduétio

habiwus

Iﬂ!s reuclata: vel preffius, prouteafolum

nthtl

quarenusd

g.

F

Fi

ide
I

St
By
D
A,

4]




sl

5
=
i
a

.f

—re T

V.
Fidel &
Theologiz

jefum.

Alenf.

§. Thows.
Caictaty
Henrics
(Richards
!5 ot
Baffol.
Bachon.
.ngsmin.
fapreols

* Imeritorius, vel occafio eius exercendi, nd

Liber L ‘Tradtat. 111 de obie@to Theologiz. Cap. 111. o1

nihil, vel parum perficeret intellectum:
atque ita Deum non efle per {c fubiettum
Theologi® deductine: fed aGtum merito-
rium,cuius cognitio practica p fe queritur
in Theologia, & ex reuelatis deducitur.
Hzcdoétrina Durandi,quatenusafle-|
rit idéefle fubiectum fidei, & Theologiz,

e et b-| VET2 elt, & communiter recepta. Ita do-|
jden

centAlenf.1, p.q.7.m.3. S. Thom.1.p.q.1.|
art.7.cum Caietano, HenricusinSumma,|
art.1g. q.L in fine corporis 8ad 2. Richar-|
dus,q.6. prologi, Scotus,q.3.§.Ex dictispa-|
itet, Baflolis, q.3.2.2.§,Contrafides. Bachon. |
q.3:art.2.§.1, Argent.q.I. ad 2.argumenti
ex 1. loco pofitis, & Capreol. q. 4.art. 1.

conclufione s.Fundamentum eft quoniam

idem eft fubiectum primum {cientiz, &

principiorum ipfius:at habitus fidei eft ha-
[bitus principiorum Theologi®: ergo fi

Deuseft fidei fubie@i,erit quoque Theo-

logie, Quoadalia, opinio Durandi eft fin-,
gularis, neque firmo nititur fundamento. |
Etenim,vtipfemet cocedit,in quauisfeien’
tia primi{ubiecti cognitio precipucinten-,
ditur:attiin fide, quamin Theologianon:
intéditur precipué notitiaactus meritorij:|
ergo isné eft veriufque fubiectum, Affum-|
ptiooftenditur : namque eius cognitio per|
fidé precipue intenditur,quod Chriftianis

omnib® credendt proponitur: at veritates

Symbolo cotentz exhibentur omnib” cre-

dendz: he vero funt{peculatiuve deDeo

vno,& Trino,& Verboincarnato,nd auté
pratticz, de attumeritorio, vtidemmet
Durand. admirtit: ergo cognitio Dei;non

veroactus meritorij per fe,primo & preci-
pué per fidem, & Theologiam intenditur.

Secundo ad pracipuum fubie&ti debét ha-
bereateributioné cetera omnia,que perti-
nentad confideration€ habitus, ve diGi eft
fuperius,c.1.8& ipfe Durand.ad mittit:cgte-
raverd,que traduntur in facris literis, vel
inTheologiadocentur,nd habentattribu-
tionemad actimeritorium ;: ergo hicne-|
quit effe primi,precipuumdue fubieGum. |
Affumptio patet,quoniam ex eo,quod co-|
gnitio aliqua fpeculatiua poffit efle a&us

habetur {ufliciensattributio ad ipfum tam-
quam ad fubieCtum;cogn.lo verd eorum,
quainScriptura,ac Theologiafpeculatiug
traduntur, ndaliter habere poteft habitu-
dinem ad aum meritorium,quim altero
ex his duobus modis:ergo non daturattri-
butio ceteroriiad aGtum meritorium fufs
ficiens, vt hic {it primum fidei, Theolo-
gizque fubiecti. Maior propofitio often-
ditur, quandoquidé contemplatio natura-
lis agtributorum diuinorum relucentium

ex operibus Dei naturalibus, fiadfint aliz
[circum{tantie requificz, potelt effz actus
meritorius in fe, & occafio alteriusactus
meritorij, nimirdamoris Dei: nectamen
propterea Deus, quatenus eiufmodi noti-
{tlam terminat, haberattributionéadadti
imeritorium. Ea verd, queinfacrisliceris
{peculatiué traduntur, non aliter habere
{ufficientem attributionem ad a&i meri-
torium, patetin primis ex ipfa probatione
Durandi, quifolas has duas caufasaffignat:
deindevero,quoniam emnisattributioad
[praxim, tamquam {ubieGum ftienti®, de-
bet fubeffe notitiz pradice, ne dicamus
obiectum fpeculabile,qua tale eft,pertine-
read {cientiam practicam : at notitia Tri-
|nitatis, & czterarum veritatum {peculabi-
{lium divinitus reuelatarum non eft pra&i-
ca,neque per{¢ ad opus dirigitur, v often-
dam Traétatus.c. g. ergo eius fubieGtum
fub ea eonfideratione haberenequit attri-
butionem ad opusmeritorium. Etira ex
|oppofito fundamento ¢ius,quod Durand.
{{tatuit, ipfius fententia repellitur, Non
enim, vtipfefentit, Theologia eft folim
practica: fed fimpliciter fpeculatiua, vt di-
camloco indicato.

Iam vero diftin&io, qua veiturinter
Theologiam declaratiui , flucdefenfiuam
& dedudtiuam , eftalienai communi fen-
tentia,& ratione : doctores enim commu-
niter admittunt Theologiam deduétiuam
verfari tam circa diuina, qudm circatem-
|poralia: nequeparua eft vtilitas, que ex ea
{fumitur agnitis plurimis veritatibus vir-
\tualiter contentisin ijs, que {untformali-
iter reuelate: quas tamen ignorantij, qui
‘Ic:_n'cnt habitu The_olpgia deductiue: nec
\video cur, fiin alijs {cientijs acquifitio fci-
|enti® nouz conclufioniscontente virtute
[in principijs, eft egregius fructus ftudij,né
fit etiam {baniffimus fructus agnitio pluri-
marum veritatum derebus diuinis,quend
fciuntur explicité, nifi ftudio, & opere
Theologiz deductiue: atq; aded,fi Theo-
{logia defenfiua eft habitus, cuius primum,
{ac precipuum fubieGtum eft Deus,cur non
lidé quoque erit{ubieétum Theologiz de-
duétiuz, Ratio vero eius fupponit falfum,
{nempe defenfiuam verfari folim circadi-
uinitatis articulos:nam {i recenfeantur hae-
refes abinitio nafcentisEcclefiz, viquead
inoftra tempora exortz, non pauciores,
limd plures inueniuntur circa res creatas,
quim circa Deum , perfonasque diuinas:
quibus refellendis, & veritate Catholica
explicanda, atque tuenda enituitinduftria
Theologorum.Itaque vtraque Theologia
defenfiua nimirum,ac deductiva per cofdé

H 4 articulos,




VIIL

Liber I. 1ractat. I11
articulos,per eadégencradifcurrit;& con-,

fequenter habere debet idéfubiectum pri—!
mum,ac prxcipuum:dcdarariux nmé‘."ub—!
tectum, vt ipfemetconcedit, noneftactus
meritorius, ergo neque deduétine. Deni-
que difcurfus probatinus, vel defenfiuus;
articulort fidei nonaliasconclufiones ha-|
bet, quam reuelatas: ergo fi illz in fe refe-
runtur ad praxim , & habentattributioné,
ad aGum meritorium, eandem hﬂbfi.\unri
etiam,quado explicantur,ac defend unrury|
pmbatin enim, vel defenfio non extrabit
illasa ratione, ac fine, quo revelatz funt:
vel fiquatenusterminant refpecti habitus|
|defentiui, né habent eam habitudinem, vt|
{vult Durddus neque fecundii fc habebun
| Primum argumentum quidam foluunt|
{dicendo,né efle de ratione fubieéti primi,|
vt eius cognitio fit finis habitus. Sed hoc|
negariné poteft: nam quod primointen-
diturin {cientiaeft (Cire: & hoc diftingui-
{tur practicaab fpeculatiua, quod hzccon-|
tenta fit cGtemplatione, v vitimo fine,illa
fad vlteriorem dirigatur : & D. Bonauent.|
[Scotus,&alij,quos retuli tra@atii 2.c.1.c5-
lcedunt, finécoincidere ¢t notitia proprij
|obiecti:atqueaded proprius, acpracipuus
‘ﬁnis [cientieritagnitio primiacprecipui
fubieéti.Iraquecacella maiore propofitio-
inenegadaeftaflumptio. Ad confirmatio-
€ eius fumptaab auctoritate Apoftolire-
{pondeo docere,acarguere pofle effe actus
\doétrine fpeculatine docéris,vtfhpcriusj
lexD.Thoma interpretate cundéloct dixiz,
{duo verd reliqua verba Corrigere, dc Ernidi-
re,referriad pra&ticam:cim vero Theolo-
igi;l it mintis principaliter pratica, nil mi-
¢t {i ex hac partereferaturad a&i merito-
rium: ex hoctamen 06 efficitur a1 meri-
toriumefleprecipui Theologie fubieéid, |
fed vt plurimum habere locinter fecun-
|daria, ac minus precipua: quod fat eft, vt
(Scriptura dicatur, vtilis ad erudiendi, vt per-|
étus it bomo Dei. Argumenti fecundi af-|
umprio negida eft,omnia verd illa,quein|
j|eius cofirmationéadducuntur,folim pro-|
bant ad act meritorium reduci qued per|
fe,quaedam occafionaliter,& per accidens, |
{6 vero omnia per fe,&ex intétioneipfius|
ilﬂab.rtm hdc-l_:ha.-l‘c enim, ¢l fit virtus T heo-|
{logica,praecipue circaDeit verfatur,Id ve-|
ro,quoddicitur, fcilicet ea, quede Deo in
il":acris literistraduntur, non effe pracipué
|reuclataeo fing; vt credantur, fed proprer
factd meritorit, dupliciter expont poteft:|
primum ita,vtienfusfit, reuclataeffe pree-|
clpuc propter opusmeritorii abeorii no-|
titiaméfurandit, & hoceft falfum n fides
Trinitatis,ac reliquord myfteriori fpecu-|

02

de obietto L'heologia. Cap. 111,

labilitt n6 per feregular actus meritorios?
thoc auté op® erat vteferattributioa
meritorium. Si vero fenfus fit, ided reue-|
[lata efle, vt homo credédo mereretur, ve|
{ri eft:nd Deus omnia reuelauit, ac fecit, ve
|credéres vita habeamus in nomine eius:fed|
hocno eft ordinari idemad Opu$ merito-|
irium , quatenus notitia eft, {td quatenny
aétus quida humanus elt: quemadimodti i)
pater filium doceat metaphylicam, v is
|difcens exerceat aétd virtutis ftudiofitacis,|
eoque mereatur apud Deum,cétemplatiol
fpeculativa hilij pertinerad aGtum merito-|
rinm ; vt a€us humanus ftudiofus: quod|
non tollitquo mintis,quatenus notitiaell,
terminctur ad obieéti fpeculabile, & fub
arationefcibilitatis né habeatateributio-
nemad aétl meritorium,ita prorfus Deus
quidem reuelauit obieétaf{peculabilia per-

i{ ACT

\
tinentiaad Deitatem ; valuitque vt homo
|
|credendo mereretur, tamquam pe

{ftudiofim, né tamen proinde revelata ha-|

\béattributioné ad aéti meritorium,tam-
1qua_m a\d Fubfe&lj}ﬁr:g:ipnum ciufdé *-wbi.\-—ﬁ
usiimo propterie a cog| C gilals
'ct?n i mnc:iczg] cF; si:'rj: ;{H:f:;i 15217;::1"1: :11\:{ kf;il;

o
ctid ineuidéter agnoftere, vt hec cognitio]

| o 4 ; |
‘ Ifulum propter feipfam cxpenpqﬂ'ﬁ:,wrc,

[veraexpetiturznaDeuspofict ablque noti-
tia S Frinitatis, perfidéiuftificare, & glo-)
rificare hominem; & tamen voluit eam|
[nobis eommunicare etiam propteripfam|
{notitiam infe. |
Ad duas rationes,quibus oftéditur hac|
referri ad aétd meritorium, patet folutio]
exdictis. Ad prim3 quidem, quoniam, vt|
iam dixi,ex co,quod notiria fitactus meri-|
torius, non habet attributionem ad illud,|
[vtadfubieGum eiufdé habitus, Ad fecun-|
dum vero,quoniam fidesS Trinitatis non|
efltperferegula agendorum: quamuis auté|
fidesregulas agendiprefcribat,id habet fe-|
{cundum minus precipuam partem {ir, &
idedné fequitur, vt precipuum fubiectum
fit'a@us meritorins, Auctoritates Vero,
quas ad hoc inftiturum adducit, folam
joftendunt finé extrinfecum fidei intentum
A Deoagente,effe faluatemnoftram,né ve
rt_‘) finem propgrim ipfiusfidei,ac Theolo-
{812, quatenusiant notitie quedicbiedi:
vt fufius exponam in tra@atu de ratione
practica, vel fpeculatiua Theologie: qua
{vero hoc modoreferuntur,né habentat-
{tributionem;qualem ex igit{ubiecti fcien-
[tiee practice,; Ratio verd attributionisar-
ticulorid S. Trinitatis ad opus meritorium|
(ndeftapta, vrex dictis conflat: quiané fat|
¢lt notitidipfam effe opus meriroriti neq;|
effe neceffarii ad percipiend myf{terium|

ety

VIIL§

Wi
De
The
pof
fubi




~ Liber I. Tradtat. 111 de obiefto Theologia.

fincarnationis, q ,u&i_ip!lln'l non eft cm.u;
meritorigm:nequead illud attributionen y
habet per fe, fed folum exintention cDm‘
[operantis. |
IX. I Denique {olutio obie@ionis traditad
[Durado né fatisfacit: nd {1 fides, vel Theo-
Jogia eorum, qu Thﬂbmtnmoi em E‘?(C{]»:
Jemv“l 1r1uumm.. eft ab{queartriburio-|
;’:um meritorium, & habetDeum;|
&o, fang, cum horfi notitiafit ma-
o \'p"tbiiis,&nonmi'lum'-'cHLu’mfin—i
fzulis,quam omnis notitia fidei practica, vty
1pfc;o edit, dice ndummmmnoc[u;mu—
| recta fidei,ac Theo Iog;rm)c,ffc
ladtit meritorium: quandoqmdu néeltfub-| |
ieGum precipuarum conclufronum; quod
lpic req uirit 1d rationé “J”B\.lf')li”klb‘tctl i
e\emylu v ero,qum titur, non tollicdiffi-
cultarem. Nauta enim n6 confideratafira,|
& faciem ceeli, quanauta, fed quaaftrolo-
gus,ac philofophus naturalis,quib.fcientijs
nautica ex parte fubalternatur:&,quamuis
poftea eacognitione vtatur, tamgq uam al-
fumptione ad colligendam conclufionem
Prati;"ci ex principio alio nauticopra&i—
itlatamé fecundiife eft vercfpeculati-|
,\la,&nul mspmxzslmmcdlatucgu]arma.‘

Pracipuum fubieCtum Theolo-
giz cft Deus.
C k- PV el Vs

2 EXpendendum nunceft, vtri Deus fit
primum fubieéti Theologi®.Parsne-

|
{
|
|
|

ipofluntinnotefcer
|Ci1£ﬂ averfatur
jeffectis. Tertio pri {
{re debet virtute veritates oéspert
tad habitum,cuius eft fubie@tum, a'm(|~ G-
Chlilﬂ'l?li‘[‘l“d'),ugl a, Ve 1dmium & cius
‘d {‘I'hlfoncr'"l ﬂfﬂql zl 1(1 Tuliﬂﬂ onem
cognofcendirefolua 'tl'l’uTT]ﬂC‘\'xn'.bdl -
tem no cOtinet hoc modo veritateso mw
in Theologia ,rwoh biles:ergon
accturnanIom<t' Maiorprop !
betur ex dorina tradita: explicatio ve-
ro modo additaeft etiam ad mentem
rum,amtiumconit' t: nam, {i, vt ras ali-|
qua fit fubiedtd cuiufuis h1b.m~, i e:P,vt
{fit quomodocumque cay
(nentium ad illud, Dum eflet primu m. ub-|
{iectd omnit fcientiari: otm.rmx
?ad quamuisfcientiam, vel habitd
{funta Deo tamquam  vera, & pr
tipfarum. Aflumptio verd ofiéditur:
;qucvtveritatu ue refoluantur vicin
{inaliquid, tamqu.;mn, imum {ubie
‘neccfﬂauoulu ui debent Jnmrm] 1
ptum complexum, coftanscodéfubietio:
aﬂcnfusemm difturfinusné refoluitur im-
[mediate in rcrmmosfxmpi{ccq fedremote|
iper aﬂcnfnmr rincipij complexi: Ludatur‘
'amunupu 1cipium reuelat conftanster-
mi:m Deus,loco tL'iJliCU,'.'i quoa o€s con-|
cluhonu Iheologizrefoluantur:ergone
qucml)u'mic olunntur, Minor pu)po"
mmhqu Syllogifmi probatur:ni di ifcur-

\hrifiat, 1gans fimdsrnrin primis ex Philofopholib.| ifiss Ihcoromcvs pro diuerf{itate materie|

?ﬁ::lif;m K Poiler 3. aflerente feientiam omnem! {refoluitur vitimoin p.n},om.()ncs imme-

pofic e €lle vnius gcnq is fubiccti partes , acpal~ |diaté reuclatas: he autéfunt diverf, quas|

{ubieCtum, llonC_‘cCUI‘derantem.Deusautcpartlum,l lomnesno opunﬂConﬁuetelmmo,l‘uus,

' & pafsiont expers elt: quare fubire nequit| ineque Theologieft pr incipiaipfarcuelata
rationem fubieéti. Secundd omnishabitus \]tcratlslciohlezc Etcofirmatur ,quonia 1'
difcurfiuus de aliquo fubie@o procedit, foliaffenfiis enidentes refoluuntur vitimd|
aut per caufam, aut per effectiad demon- |in terminos hn*phacx ineuidéres enim nd
{tranda aimmd deillo: Theologianeutro| [oriuntur e x {impliciapprehéf ,.wcpmu_l
modcpumcdcunotcﬁ non per caufam,| ‘nmum aﬁmuwurt. ll;eoI'w'\.ilet |"”-I
qumd:mn.;cmLntomnmucauia. & fiquis |uidentes,vtcoftabitinferius: nbe ergo pol-
dicat far efle, vtproce edatrationealiquad |funt vltimd refolui in Dcum unp]map—
priore, qua;csiuntmq iuinis, non expedit| ]_)n,hc.ni]o'lurwm u. f)c'u']uocxis.mn |
nodii: namque. vt hunmodoptmcdercr, tia Arift.lib,z anph textu 12 de im"u a-.Ariffor.
opus erat Labe:e cognitioné definitivam| |ring eft feientia : Degs
Dei, in quam reduci debet notitia omnis af left: I'JUU(’U]'}E) eftefle ob Lctum
priore;hancauté in via n6 Mbemus sVt per Dico primum. Deus elt pnmn'um 2§
fepatet:imo fi haberemus,cuidéter agno+| [fubiectum Th eologie, IraAlenf.1. p.q.1. lenf.
{ceremus omnia, qua ptrfdem ac !heu-l m, 3 docens materiam Theologic, fecun-|
logiam obfcure cognoftimus : atqueade :0| |dum rationem effentiz, qu uup:ll-.usi
euacuaretur fides,& Theologiz viaabillal |cognoftitur, & ad cuits notitiamalior: um|
dependens. Non plmtdercaucub effeCtul 'currn-no or {;mtm, effe dininam fubftan-|
conftat; quoniam myf‘ma,qu:cputmcm.‘ {tiam, Albert,int. d. 1. art, 2, & tract. x.|lbert,
uITrum:crun perfonaru, & ad confilium,| Summ:{-,qux{i., m.1. S. '1'hom.1. p. q.1. 5« Thom.
&decrera libera voluntatis diuinz nc)b't| art.7.& q.vnica prologi,art, 4.ad 1.& in2, \MMM
per hdumrg-a_hm,u null ucﬁccmc; eatol ifcript.q. Lart bnn..ut'n. 1. Agyd.r.p.| P-|_s£gyd, &

et T oS omee Tw PlU[U%l,




“de obiecto Enu

| |
F |
vl 2 | | ’

; ¢ notitiam {pccu[ At 1‘1 p um pmm“ g

|Tarantas, ) l

$eot. prnlom S--ot.q.:.s 8. |pué mtcnt“m:n‘ g1 itionead a‘.‘ud‘

Hernams. : I;_;.Mm q.7. & Quodlib,| |iubied veulgpnmum‘ma—

|
|
35 elacheator;quod eft
'1 conclufione 5. Ioannes Ge 1M, Vei oun.nctlermd.ddmlrt:* q-5-Durand,
ctatu de Lumownmr-mrh ylica tologi, n.z5. Veriim refpondebitur , eri:i
to 20, Litera Z. Dionyl. C at Deus .uundu:cwf‘.:bwquI'ufcuul_)llc &zl |
. fidei orthodoxz, art. 2. §. ius cognitio per{e primo intédi queat,ta-
us, Richardus, Au -eolus, Ocham, Bal en,pr nnLL\JrueI.wonczntdf'ﬂ";mst“,i I
lis, Aquilan. Bachon , Toleran, Gre; lnon, mimmvi‘! eui c:‘c;*uu.um ligi. \Cj;
(L""‘"dd Caietan.Can. Mufmlu {1s ,‘:’xz.%o-wl I.Lf!) nfio eft voluntaria: vel enim eo mo-| |
as citandi, ¢.5.& 6.Sumitur ver 0ab 'i {al udo {olumintel -mur qanleluu mtaf:ser; |
{nominis ety mo fot iazeftenim Theologia,| fis telligi:vel quiadefactoveri tﬁrcf;divim.;:L
vt hwrad xi,{fermo,fiucratio de Deorqu no per fe pr imo, aut proj 1

cart.3.ad 1. Algt"“' q.1.Capr.

Capreal.

gr. 21104

7
Da

|Taletan.

ii: reuela
argumento viitur D. Thom.1.p.q.r.art.7, &indagitur,fed folum pera
S t.q.3.pro! logiin principio, Ric hard. -q. |creaturam, vevide rnrfe tir
|t’ & ceteri communiter = nec farisfacic fo- _1},1.1‘?1'1111“111 no eft dice “h'h'l
|'d.|[l;)ﬂ]’ﬂﬂ\.u.q 5. prologi,nu.27. quire-f | nud[zbe:l.ti abenticientia
.1»md;nmnf mper denominationem ha- cu\.m de prmommzm) ]
) i ratione fubiettis 1Ld| \POLHI[‘ ealdé veritates, qua
e fumid digniore, Ifﬂmdmﬁptff lita venoeflet vlla diff rm..cvo
« falutis digniss eft llud, nm[rf- ibiex par-| ‘Lﬂlm » Quiod, fed quo
lte l)c,,q dam q :;ufh” ex paste nofira,iden Theo-| | & modum como{
Uggia, qu crf’fh:ﬁﬂ ;.z:m{f’mﬂ utis, .’fmo»w...mr" Tumine glorize, &1
{aDeo. V 1difputo (.nmm ne| diata iplius
(torm mf, io{u nj |viatores {ub lumine fidei, & reuelationd .
| Theologia Uumuh u)lhgjo b nomr‘u. |obfcura ineuidéter crederent:! -"cmu.pe—

| ; 9l ! ret
letymologia: né enim fumunt {cientizde-! |fito,& fides, & Theologia vte:
1euelat1s przcmm inté C‘L’i':,‘nt ag

iGregor.
‘Conrad.

:ub

{nomination€3 quocumque digniore,fad

\fubiectum habeat fe extrinfece, vt Deus| | .
! {refpedtu of nmmerrtort; in {tntennaDu— 1 ea fides,
E Si vero dignior eft DLL‘LSII‘I‘.JUUI’:-\: Juam habulc*mls de m\;ﬂ‘erl} diuinis, f '
! ‘ i, pr ofeftode ipfo praciy i |Deus ret uclando cémunicaret nobisnoti- |
|tare Theologiadebet, peruerfus enim or- itmm diuiner@ propter e, n6 efleralterius i
do effet ex pluribus {ubiectisad cundéha-| {{pecieiabea,qud nunc habemus:neque ma- i
‘i)lt um pertinentibus,ex inftituto,ac preci-| !”is ,aut minus fuapte natura ordinarett i#
i {pue coliderari ed, que unpuuf_}hnal it/ 'te'n creatam,quam modu--’sg‘,_'] :
| {illud vero, quod excellentiug eft, mintis| tenderetur per fe primo p;uptc
i preci pm,aaimundmu dcctattributione Dcum mnoﬁ;ndmn, mods )u :
lad alia. Accedit,quod fenfusfapientium fa- tt'fn ad ipfam attinet, cundem |
| lculta tcl.ac liﬂcolo"um nuncupantid, fuit d:[ 1€ proprium,atque intrinfe I

=5

afsignare inchoata qua1nd.1 cinsdefinitio-| uis ex decreto Deiextr m.cm.sfsr' i
nem: hocauter fit nomine ipfo indicando fopcra meritoria. Hec cnim exterior di-
‘pmc;puum ac primum ipfius f uuu& im. | freciio, vt capite pracedenti dixi,non mu- !
Secundo Deus, vtagnoitib iaf |tat propriam, atque intrinfecam habitudi-| i
dift ' “mmmus'uwht. lhb— Inem habitusad fubietum. | |
iectii per feagnofc :JLIEﬂ.)l(],:ltti‘lbll[l(?ﬂﬂ | Tertio fides,ac{tientianoftra eftimago| 1V, I
fadaliud, & cit radix, five principid cogni- qL:cdq, acimu itudo fcientize Dei,ac Lca- |
tionis reliquord p ateributionéad ipfum: torum hecauf%{t de Deo tam 1quadepro- It
|
%

LLE

crsm-st{ub-r-mrp]m.u Theologie,cuius pno acpr imario obietto: ergo & Theo- [
-f.ltma‘uhoncy\'f‘u.] ipijsret tl'ltlscruc- {logia viatorum. Antecedensoftenditur,

Tc Confequentia patet,qronidex comuni |quoniam,vtait D. Thom.1.p.q.1,art.3. ad | Thow,
|omnia fentériayea et ra i:)in‘%inlﬁlbic&i, |2. Henricusin Summ.art.19.q.z.ad 2. Baf*|
|veeiuslGentiaperftintédatur,cgterorum| |fol, quatt. 3. prologi, art. 2. §. Contrafides, PP
ﬁt"o‘no"d.nmdr},im}._-\r‘.r_u‘tjcmc-uo- | & Canuslib, Iz.dc.ouc , Cap.2. 11 0'0“1.u‘-”“"'
adp;mrtgaituml' nditur, quoniam Deus| |viatorumeft mwauuummp efsio ftien-|
fecundai fe, eft fubieéu {peculabile,& in- ltiz divine 3 iw".m”* Deo mentes figillo

|
mpu‘mens (1 quouis alio fubieéto, quoad| I‘Lll(ldtl()[‘lls, & lu

ninis fup cnmmmi_s- |




.
I
i
|
|-
|
|
% t

;J 4l Cor13 item, vm::‘ posoblcar

& O Ibuld

vt C(\,1{{‘,L ex :l]n Pauli 1. [(,ur:mh ';.
er [pectlum in wnigmate , ting
ie .w’ f,.,‘,z, : qua Cmmlnpnhtm
a,{iveraque vifionon hiteiuf-

Villermns

non c'i'*

dem obieéti,item exillo eiufdem Apofto-
li=2 'wmp it ,,t 4NC ANLE Co t:wo/?;im
fient & i

CO’"LT

bemt

e b
tur ati

1
LLpt
t1![]L“J

do Theol
fbrr cetl
Itia, inquit,

mailoren
matoerci

atorum, cEL[ o.h adif-

Hl’.!{’b‘

nes Qh
atord eft praminm, u yltimafe-
obizcumeft Deus ful earatio-
ere capacitaten naturalem in-
Hacreatura, aut vatio attriby-
ere: at Theologia,qua de Deo
gitnos ad adtum meri-
rorium non eftp r;ncipa]itcr’i"
Ipi()u...) quam folutionemindicat. n.15.!
citato. Querefponfio, quatenus Fuppcmt
aliquid diuinum latere viatores, quod vi-
deantbeati,veriffimacft. Si v Uoncgcrld
;pium, quod illiclare vident, nos pcr‘:wdt,
lagnef fcere, falifimaeltineceavi idetur més
Dm‘anu. fed foliim , quod vifio beatade
eodem oalccm,cu us eft i fides, non dirigi-
turadaGum,ficut fides. Verlim neque ita
affignatur difcriment ufficiens:nequeenim
vilio Dci eft minus apta dirigendo aétui
amoris 1@10101119,:.:“&101 um ,quosbea-
b 1..p‘* fia qtmm"du;dmumdﬁ
e, i exillominimeé
fubieti primum,
-at®,neque ctiam feque-
turno eflfeprimum ob 1
enim, qu §

le[T‘n (jEO

be

lcitas:a

TS, QLT
3

1
n: iceoque

1o m:m‘.sm actus dirigi-|
ltem mmunn“hrcr
mer 5“0*“: sinviadiri-
a S. Trinita=

eltpr h.!m opter v lla opm a-
ti (mcm, fed ip! 2 vitimi finis
10i11l._ul‘\ eft Deificur mu.n.,‘u p1 gcipui
obiectisita fides,quamuis ex parte, quacfl
pradtica, refpiciat fecundario opus; quate-
-mmw,m prim

LIk )\zl‘ l) 1 u.. ﬂ]lmu,ac
wm ‘n:i\rum.w_:t.(.ad

R TS

inda '“:-', 1'-"L-ris &' 'l'hco‘

creaturas.
logiaperfep
nentad natura

idel. Exeo|
'mtr'%a non itaGusmerito-| |

]L‘-n!mpte:

ta Opcm"'mc vevel _uu.l.LJLlIE\.l‘llHQCI is!

{ein ordinead fidem, ac notitiam filij De
queeft vnaperfona S. Trinitatis:atq; adeo
creata omnia; verk atia, miracula, con-
es Chrifti, & hisfimilia, qua inlibro|
-.u:xi‘ngehmum referuntur, nd w[:tcr ad fi-|
dem pertinere , quim per attributionéad
{Deum ; cuius notitiam in nobispr omoue-
1c]><\fﬁ=nt. Deinde qu;dqui

[traditur, habcr ‘1tt]‘ )uticméadi)eL'lt.m‘n-

|
o |
| |

‘:l.

r
cio

effic ']“nrern,&(ét uc Imd plms perf
{nes manifeltandas: ndenim feriptor fac
|res pure humanas, ac naturalespropter fe
lp!as enarrat, {ed quonidex i s elucen tper-|
1eLU(JneSd1umg propteradmirabiles,mt 1
|tip! icesque cﬁeérusrph um, vel quoniam
lerant vmbrz, ac.rnmaeopemf! pranatu-
|ralium qrs.pch ﬂarmoim efert
Durn. At, inquiet
quecumgquealijs dn_um'uul itorijs tra-
duntur,habere attributionéad Deum: nee
[tamen proptereacorum conliderationem
pertineread Theologiam: quare n6 fat ef-|
{e attributioné, vtcreature pertineantad
obiectii fecundarium. Refpondeo difpa-
rem efle rationem:nam hic non qugrinus,
{queni pertineantad fubieéti Theologiw:
fed fuppofiro pertinere, inquirimus,perti-
[neantne ad primarium, velfecundarium.
Porro certueft fidé efle dereb?® diuinis, &,
creatls,&. Theologiam circa eaf & difcur-
‘rere: hoc vero Pr)'uo dicimus Deum efle]
{ubiectum p:m arium, creaturas fecunda-|
riun : quoniam hz non, nif1 perartribu-
itionem ad Deum , veniunt in confidera-
tionem Theologicam, Curautem resaliz
creatz, quz non nitunturrevelatione di-
uina, non pertineant ad Theologiz {u
u.wunuml abit; cim fermo eritde ratio-
anblr... i obiecti Theologici.

i 1d verd hic eft notandum,nulli
lateributioné creaturzad De
Ireducatur ad {ubiecti Theo
it ateributio ad primiver itatéreuelatems
haceni mpohm..\ rtitia Deiyvel creatura
thabita ex motiuo reuclationis, eft alterius
‘ordinisabca,c’lc;‘-;\)l“l“cii\ijs naturalib’ha

]T'&L.;]'}E‘]
M OmBia, |

|l' 3y eti

logie,nif ad-

Ioan. 20.

Deuseft (ub-!
lieftl primas
irium Thea-
hm ® crea-
lturs {Ecun-
idarium,

ibc.;ur' & cofequéter creatura obiecta men-

Ity fub lummu reuelationisdiuine




e TSR TE it = }'_
e
96 Liber L I;m.ul[ I11, de nb.cm) -

J inata mrﬂnc:c notitiam eius [J]LO]U"’l

( Seot, "\tcm[mutuvum 1t Scot 1s,1q.3 pmmf‘f' runtur partes ncjnpror‘tu ea

{ {6, Aliter tamen, eademmet hitoriarel & 11at10ncfula.cftr quiapar- |

[ |‘, oyfe, {id prophanoau itorereferrerur, m partes ldc.nmq utrit Phi-

J haberer diverfum fubiectum, cmm quate- to, quoniam {Cientia to-

{ nus a Moyfe def talis non vna, velalterademonfiratione

{t Deus, quatenus vero a mmlmw.d | [fed plurium aggr egatione pcmCIru s & |

ptore Um,lm-u ! h-h & J:ncouI us e E vt fubiectum conftet parti-

{i fimilia: & quamui {bus, de quib® \'“1 i paffiones demonttren-

| tur Deum per fe |t1-1 . Deus autem proprcr eminentiam en-

? omn illl"!._, quat continet m'1 JHo- r.mus, ac per ?Lcllo..m u.PIO!Jl'(T Virtua-

i modo Deus mundum Lunchdu it; h lem diftinctionem fiorum attributorum |
num gent ”:1':; nauerit, miraculaedide-' |continet innumeras veritates complexas)

; ‘ j 1 hoc elt necefla-| {deipfodemonttrabiles, quarumaggrega-|

- randem{peétenteini-) [tio eft {ufficiens ad conftitutionem fcicn- |

' 4, quod formaliter narra-| |tiztoralis. Quod nt_tincr ad pni’jﬁfm}es, re-

,f ti urh a&tru;; 1w humana,vel na- {fpondetur cum 8. T homa.in:. h:‘!pro(c_. 8. Them, ;L

| cu:zz'ia, perti men pcr attributio- y.art. 2. ad 2. & Henrico citato, quamuis Hearic, |f

1 ad cuiusmaiorem notitiam  Deus non habeat proprié paffiones, habe-|

' i'\ wes huiusattributionis| re tamen aliquid loco pafsionum, {cilicet]

Richard. explicat Richard. q. 6. prolo-| attributa, qua fecundum poftrum mo- ‘
gi, rec utem ad quinque capt mm\n dum intelligendi confequuntur fubftan- ‘
diuerfit L(\ur.-l-unomnnmm Eft me tia Dei.
opls cre tionis, re .u- Secundum argumentum tangit dif{{,‘ VIIL |

E rationis tionis, ‘(U(rllhrl‘“l(m[& cultatem inferits explicandam : nimirum

| ad que reu ia creata que fa-| vtrum in Theologia fint difcurfus, quis, &

i cris literis conti emdedu-| propterquid : nunc tamen breuiter refpon- ‘
cit. Ad aliaquinquecapitareuocatomnia,  deo formaliter nec efle, quia, nec propter i

Aureol. Aureolus q. vItima prologi,art. 4. propo-  guid : nam demonftratio, propter quid, pro- ‘
(itione 2. fingula vero horum inferuiunt|

{Ecclef. 43. |

VI

Alenf.

Henr.
Scotus,

Aureol,

Baffol,

ci "(u]] of-
funt,

tes die pyy m, qu fuapte natura ex

lagnofcende nature, perfectionibusque

diuinis, vtcolligitur exdicto Ecclefiaftici|
i ’ri"ﬁmrmﬁf'mvmcm ipfz eft:quati fco-|
“ s.dodtrine diuinitus reuelatz fit
!)p:- ’f\.Lh, cuius agnitio per feprimo, &
i

1p .t‘thndltlIL"c‘H" cﬂmpa}'.‘ afitac-|

,_
=
&
7
B
5}
[~
=
-
s
o=

Auc oritatem IJm‘niupl‘l rctpor‘-
primis cum Alenfi, 1.p. q-L m.L ad|
vltimum ipfum loqui de{cientijs naturali-|
bus, quarum fibieéta habent partesfaltem
fubiectivas:quod non eft neceflario requi-
rendum in f{Cientia alterius generis, cui
alioguin non defunt paff mms,qu'}:oﬁcn-‘
dantur dcf'ula]cé'to Henricus in {fumma,|
. ad 4. Scotus, q.3. prologi. §‘
1 ATQUIRENEUR PTimNa g mﬁm.t; 3 Au—
real.q.vltima. art.5. ad L. argumentum ex|
.n}chftlk,& Jaflol. q.3.§.vltime nituntur
aliquo modo tueri in Deol Philofophidi-
¢tum , dicunt enim rrulm.hdimms 1abe-|
re {e modo aliquo ad ar pqum fub- \
ieCtarum s nam, El\\ Dfus hthnnulaaa
{ubtectum nonmuls [cm |“u ra-|
[tione tamen eiufdem ~1:,um I)Umth
[reperitur in {i lisperfonis. Hoc tamen|
nihil retertad :‘.‘,r cmcmpurlumfulmun-
gunt diver{ica-
tem innatura. Cim veroin Deo fit i id, ra-

art. 19.

|fiuus, velex cfh.n.tu L()"ﬂi)f\aLul caulasf1-
|ue caufa in priore cog

ceditex notioribus natura: demonftratio,
quia, €x notioribus nobis fecundum (en- i
fum;vel experientiam:at difcurfus Theo-
logicus {émpcr procedit ex notis lumine
reuelationis diuine : atque aded né habet
eam differentiam, quaper (e requiriturad
difcurlum, guia, velpropter quid - materiali-
ter verd viroque mode difcurrit Theolo-
gia: nam modoex effeGtu reuclato difcur-
rit ad caufam né reuelatam ex cat-
fareuelara proceditad eff 4(:Etim non reue~

1%
5 MOGC

latum. Hoc pofito refpondeo m‘.wrcm Theologts

O
DIropo t[ one 10 JF 3 4 quomo 10
prog fitionem non effe veram ’” demon- el

{tratio 5 propter qrud ast quia, formaliter ac- quia&pe
Upm'm : nam qm ex hdehumana difcur- prerquid
rit,nccMbctpl‘\'"n‘ié,nu formalirer difcur-{"***

{fum quia, nec propt ter quid. Si vero fu-
manmrmntm—h"m cocedendaeft,negan-
da verd aflumptio, vt conflat ex diétis.
Probatio verg, quia mni—‘-nnatur, {olum
procedit de dcinonftratione quia, & pro-
ptmcrudfox.r‘ : ad has enim requirun-
wr ea, que in argumento rece 1]"*!’?11‘,
{namque ad mater ialem fat eft, veex caufa, (
|vel aliqua ratione priore usszm-fw_m ef- I

nofcatur exter
rls five non: fiue tuum-npo{tcrmre(m
grokntm sffectus per e \pt' wcl.ixl‘.m,alm
1011.:’\»{{3(:@ en qux\‘m‘r“n ro

Lo




.

ogn|
odo |8
ibug
pice
.:Jd.

SRR

T -

[odft. 5.

IX.

ek

§ mater:a

[neque eiufm 3
lcaufam , & effeCtumin Th Lo‘nv:msw; A
‘:! rclpurmco efto ncnccz-onum diuina
‘rum non ist»‘]ac;um efletamen aliasra-
'tzoncs aliarum noftro modo untl'mcndw
prmres ideodue fatis efle ad di umfum,
propter quid, vt fufiusloco citato exponam.|
Deinde qumms Trinitas pu!mw um ex|
effeétis creatis nO po lo-|

T LCU.
gummmcnpofcm. aillz dmum:rc mo-|
du. priore, .pmceuat\ }:i'mlp jsad prin
iata: modo A pofteriore, {i ab his ad illa
\difcurrat.  Denique, quamuis ex effeéti-
bus natur \hous non pu[\mr oftendicon- *
lhin, ac decreta Dei fupranaturalia; ta-|

men quemadmodum ex cffectibis, quos|
videmus, cognofcere pnfvmus ex par-|
te };om.!cnt:am Dei voluntariam in or-
[dinc nature, ita ex cffu.cumsﬁ'pmmnn
[ralibus reuelatis venire poflumus in noti-
tiam a&uum liberorum Dei: niquodha-
bcmusc( fide dicente Chrifto.Toan.cap.3.
Sic Dews dilexit mundum , ve filium fuum ynige-
mrﬂm daret : poflet Theologus agnofcere
pex difcurfum pohtazcuda:ionemcalm-
\tionis verbi propter noftram falutem,col-
lJéC[’Id() gternum Dei amorem erga nos
lex tam fingulari beneficio.

Ad ter rmmxdl ondendum eft, 1cqum
\quidem aJ primum fubicftum , vt conti-|
{neat veritates omnes {peétantes ad habi-
mm vel adequate, Glrem radicaliter, |1
lac rcmnrc mudo fupmug C'-.phx,ato non
tamen requi ;1, vt omues reloluantur ﬂd‘
elugnotitiam fimplicem,nifi quando habi-
tuscuidenselt, vt Scotusaduertit. At ve-
l£d habitus fidel eft ineuidé: J#icut & Theo
logicus, neque nititur abfoluré vifionein-
wellectus, fed extrinfeco teftimonio: &|
confequenter né eft opus,vt notitiaTheo-|
logica refoluatur infimplicem apprehen-| |
fionem fubicéti. Refpondetur etiam fuo
imodo refolui in Deum , quatenus & ipfe
left prima caufa omnium rerf creatarum,|
{que fecundario pertinentad Theologiam,
[&in ratione motiui vltima ta 11cfun refo-
lutio fitin iplum, faltem quatenus fapiens,
ZlC‘\.lu\(fl Vlitimum argumentum non|
is probat Deum nogpofle effe fub-
1m fic dei, \{lTl‘coIoc .r, qu:m* piqﬁv
¢ alia Lcmm«a qua vt plurimum {ingu-
quu.unt. Refpondeo autem cum Richar-
-dcz,qmu.d.pn_wgmd 4. & Gregor.q. 1.
@re.z, in fine,Philofophumintelligendum

aribus,que corruptibiliafunt,
propriaspaffiones fibi,& né
5 ¢ Dws auté eft ens maxi-

oftendi,

de o’:"\.to Lheolo

jpb;z & omega, privcipivim

m , & pertectum, folusipfe

ymment. T heol

perfectiones omnes {implici-|

B

1.

’\u‘ a

rer, que de
{is: lunt, v
i,art,2. condit.t. Etidcinc
.J:mu’arc, non defini
L i colonial

um habitus 1 heologicl.

tens
.r‘mm {ubietty

Ratio formalis, gre, fubietti
Theologlci non eft re-
]’PL»LAUJ: |

CAPvT V.

IGum eft deprimario fubico,quod,, 1
j nempe Deo : reflatdicendafub qual
ratione terminatiua veniat in confidera-|
tionem Theologicam,Deusautem confi-
|derari poth‘t'b ratione adequata, conti- |
\nente pcnu:tloncs omnes, ac rationesfor-

ma]ts:phus abfolutas, & r ;ht;ms, quaelt
Deitas: vel fub aliqua ratione particulari
linadequara, qua dup ex efle poteft:vel ab-
1olnta, vt ratio fapientiz, vclrcf‘pccf'tif-aj
|que etiam duplex eft: vel ad intra vnius
|perfonz ad ﬂru am, vel ad axtratotit

|
|
2!
|

[Trinitatisad creaturas. Fi cem inpri-| Verbum di-
Imis quorundam fententic. 1d Baflol. q,[uinf fecune
3.prologi,art.2.§.Exprads’ fentientium| :

verbum diuinum efle pracipuur m Theo-|
log"ﬂhhiréhm:: -adeo iuxt .‘Llﬂldl]“
.f ententiam ratio,fub qua Deus con
turd Theologe, erit refpeé

{uaderiautem poteltex loan.zo. Hec antein rg,m 20,
| fivipta funt , vt credatis quia Tefus eft filius Dei:
Q_ll‘)u‘; verbis | Indicatur totam nDarratio
nem Euangelicam efi~ "~ filio Dei, fecun-
ldum fpecmkm ration: 1ij. Accedit i]la‘
{fententia Apacalyplis y 0. Ego fum al- Apocal. vlt,
¢ finis, nempe
Scr :Pmruwc]aw SuUHdm_nmm Quo-
niam eadé eft ratio terminatiua, g, fidei,
|8 Theologiz noftre,ac{tientiz diuine, &
|beatorum: huius autem ratio termi H"Lu 3
que, eft verbum dininum : ergo & nol 11&
Aflumptio o[hdltm,quldquld enim Deus
[intelligit, in Verbo diuino intelligit; ne-
{que ad vllam rem notitia eius terminatur|
|aliter, quam fi fit exprefla, &rcpra:f'enmrai
ifecundum ecfle intelle@um in Verbo diui-|
no: & beati dicuntur videre Verbum, &|
resin’V. urbm ergo {ub eadem ratione ﬂ-%
des,ac Theologia noftra ¢bfiderat obiectal
Theologica. Etconfirmatur, quor 1.4mla—|
tio motiua fumiturd ratione terminatiua,|
qua:led
Dmextcmmr fumitur 3VerboDel inter-|
no, & zterno; idcirco enim externum eft|

io motida fidel,que eft Verl mm‘ ’

infallibile,quia conformaturinte -
deinc.r. Ecclefiaftici habetur. Fons fapi w.-f-‘zf.r,fn,gﬂ" Z
tic verbif Dei in "ud’; $5 €120 ratio fili i

SR i




T AP, 5 T IR (T D S AU P S s . — e Y =
29 Liber-I. Tra&at. 111. de obietto Theologie. Cap. V. | ‘
Verbi zterni elt, qua per feattenditurin, fiecti Theologici. Et quod de filatione [
‘ |

IL.

Seots

Ioasn. &.

| 1oam. 1.

foan.J.

fubiecto Theologi. |
Hac fententia quatenus folam filiatio-
nem zternd {tatuit preecipuam rationem,
qua terminat habitum,ac notitiam Theo-|
logicam, fingularis eft. Namque, vt reéte
notat Scotus, q.3. prologi.§. Ex predictis, fi-
des,ac Theologia non minus verfatur cir-|
ca Patrem, & Spiritum, quam circa filium:|
&, quamuis notio diuinarum perfona
non ftatim ab initio ita explicité hon..
bus reyelata fuerit,omnium tamen per{pi-)
cua traditio, & conteltatio babeturin fa-
crisliteris:& quidéab initioin veteritefta-
mento Patris perfona multis modis reucla-
tafuit,atque aded cius notitia communior
erat apud Tud=zos, vtconijci poteft exillis
(verbis Chrifti. Toan.S. Parer mess, quemnvos
(dicitis, quia Deusvefter eff , nam {inon fuiflet
{pecialis aliqua notie Patris magis, quam,
Filij, ac Spiritus fan&i, nonmagisillum,
quam duas alias pesfonas Tudei dicerent|
fuunvefle Deum.In Euangelio autem om-|
lnium trium perfonarum diftin&io, ac no-|
tio perfpicue traditaeft, nam cum zterno
[Patre Chriftus loquens Ioan.17. Pater, in-
i‘qu%t, manifeftani nomen tusm hominibus , fe
ipfum verd {epe conteftatus eft Patrem
habere Deum , imo & Pateripfe teflimo-|
nium perhibuit, Alins, inquit, nempe Pater
teftimoninmperhibet deme. Ioan.s. Iam vero
ide Spiritu fan&o fzpe mentionem intulit
{Chriftus, faltem poitremo tempore vite,
(ac pradicationis fuz. Dicere tamen poffu-
mus Evangelio precipu¢ intendi notitiam
perfone filij,in actibs verd Apofteloriiex
inltituto traditur notitia Spiritus fanéti,
Verum quamuis peculiaribus libris huius,
veliltius perfonz notio praecipug intenda-
tur, tota tamédo@rinareuclara né vnius,
velalterius, fed omniit trium perfonari in‘
vnitate effentiz cognitio docetur. Secun-
do, ceterareuelata, quaein Scriptura,vell
Theologiaconfiderantur,né habent attri-
bution€ ad proprid rationé filij,qua diftin-
guiturabalijs perfonistergo hecné eft pre-
cipua ratio formalis, que,fubie@i Theolo-|
g_ici. Confequentia patet ex f'uppof}tione'
facta c.1. nempé, de ratione pracipui fub-|
iecti, quod conftitnitur intrinfece ratione|
qumali » gua, efle, vrad ipfam habeant at-|
tributionécztera, quz fub eundéhabitum|
caldum. Antecedens verd oﬂenditur,qum
niam attributio omnis creaturz ad Denm
Ifundnturin aliqua ratione caufalicatis: Ver
b u‘m'aut.é Deiné habet ex propria ratione
filiationis rationem caufalitatis ad creatu-
ram, {ed ea eft perfonis omnibus cémunis:

crgo filiatio zternanon eft ratio, gus,fub-! |
oAt B i i b

di&i eft, intelligi etiam debet de Paterni-
Irate,ac fpiratione actiua, vel paffiva: nulla
lenim ratio Deiad intra, per{e folzcit ade-
|quata ratio formalis, qus, terminatiua fub-
ie€ti Theologici,

Teftimonium D. Ioannisinconfirma-{ 11,
{tionem contrariz {ententiz adductum,né ‘
[intelligitur de omnibus omnind, qua in
Euangelio {cripta funt:{fed folim de fignis|
L#:que miraculis, vtcoftat exipfo Euange- |

(] textu, fic enim habet. Multa quidem, &
lalia figna fecit Iefus,qua non fupt fiviptainlibro ;
hac : bac autems firipta funt , nempe ligna, vz i
credatis , quia Tefis Chriftus eft fllins Des - figna :
\verd pracipue{cripta funtad manifettan-
dam Chrifti dininitatem:conciones autem
eius multa de Patre, ac Spiritu fancto con-
tinebant, Refponderi quoque poterit, etf3
in Euvangelio peculiari rarione tradatus

notioverbidiuini, néproinde fequi filia-
tionem efle rationem ; que, terminativam|
totius doéti "~ =reuelate, Ad aliud eivfdé

{Toan. teftin.  «umex Apo<alypli refpon-
detur,frequ  erea,quz funt omnib® per-
(fonis comm  nia, tribui vninGadaliasex-
cludédas,fed ad illius Deitaté oftendend:
hic dicitur.Job26. Spiritus eigs ornatiz celos. 146 24,
{8 Sap.1. Spiritus Domnt veplesit orbem tevra- Sapienti |
Tihi, NEC tamen & faorica, & ornatucaelo-
frum,, aut ab immenlitate, & priefentia d‘
jomnem locum excluditur perfona Patris, !
tac Filij, ira cum Filiusaic, Ego fum: alpha, &z |
tomega, non excludit alias perfonas diuinas,| [

B

R e e

ii&d 3113111 Deitatem teftatur. Argumenti
\verd aflumptio eft neganda, Cuiusconfir-
Aation, vtrelpondeatur; obferuidumex
diétis rationem obiectivam,gus,debere ef>
fe faltem noftro intetligendi modo-prio-
:rem,ﬂ:.cund,ﬁ effe intelligibile fcientia, qual
|percipitur: & ita id,quod (e habet ex parte!
icffc intellecti, fiue conceptus,qua tale,non|
{pofle vllo modadici rationem formalem! i
termi natiuam,gque,nd efle intelleGium, uel :
verbum 3 notitia procedens, non eftilla
prius, Hoc pofito,refpondeo cum diftin-|
ctione anteceddtis: nam £ fenfus fit, Deum
quidquid intelligic, intelligere per felpri-
mo, in verbo divino, tamquam in ratione
intelligibili,gh, negandum eft: f& enim, &
effentiam , imo6 & creaturas nonintell it
in Verbe tamqui in ratione termimatiua,
que, hxc enim per fe primo cft effentia di-
uia continens formaliter perfectiones|
omnes diuinas, creaturasauté virtualiter,
Verbum verd ratione pracise filiationis
non continet eas: & ita Verbum {ub pro-}
pria ratione, non eft inftar {peciei intelli-|
gibilis rerd omnium noftro modo intelli-

Fp—

S
gt‘['i’dl




T ——p——rp—

fnur.m ons

;\r( || <

5 uam ex
mquam in \.J!LCP u di¢
a cft :1d.”\.ndzam, in ma-|

tﬁ‘m.u Fr
fu]ﬂi non pmmfz nititue
i, ratio concep

‘,I]L.LILIL.\..-{J\]“;'
tur: aiic)”'ﬁ‘n o

o

efta int

{nla'
ipforum
Id vero, q
b:atm'um,n
[Verbo tribuialiqua per
lqu:r. funt eémunia San
'é\ quia Verbum procedit per modum i in-
lm cE 11S,3,quE d intelleGtum pcrtmcn
iuh tribuuntur: & hocmodo beati dicun-
itur vidercres in Verbo,clim tamé propria
atio videndi fireflentia Cognim.Ad:{)ﬁf-
}musicmemrcfpondetur,verirntéprimam,
\qua interuentu reuelationis eft primara-
tio motiua affenfus, effe propriam Deiratis
pcrloms omnibus communem, &pm ap-
propriationem accommodati filio obra-l
tmncm afsignatam. In formanegandaelt
affumptio, i propricaccipiatur Verbum|
Pml:t conuenit *mlillm non enim ab eo
bum exrernum Dei, &
ﬁ;d proprié ab 1!1td—I
¢ veritas pri-
nam tanderm re-
onis, vein materia
i '-=~h\/’erbnmpr0—
'.f wtie, Ic’uno;-rof
tio omnis cognitio-|
naturalis, fed etitn ‘tu—
) ari:\:ur,adcm"micnfmn
ex} r]ocm% leScripturz.
‘ Exclufa ratione relativa ad intrd, reftat
,cofiftat neratio formali
logi in ratione :'cfp

v'sc\'

L\tL\huLK‘

Theol ectiua
ras con.nmmiomnibu:periimis.'
5, q.5-prologia num.r6.viquead
timat Theologiz articulorum non|
nL bicGum fubratione abfoluta,|
12 ad creaturamy nempé fub ra-
oris: ad quam fcntr.nmm ali-
nem de \}m&m
crfrd!mms effe fub-|
ceftauratoris. !

1 fubieétum
tuta, duobusalijs effe fub
gatoris. P mUlD(fE. Iucrl, &

1Mo [;l(‘"n non effe

lub ratior

ratione fal

nine :i? A l‘._uw:-J'l?.i

| |de Deo ar

lintelleQuale
]l'af:\ol‘-ﬁ"br{)lut'ﬂib veft

B
p

‘OPC] atus eft:ipfe quoque S. Trinitatisarti-

iredemptoris, Tertiumeft, Deus{ub eara-
itioneelt fubiectum fidei,
iticulorum, fub qua maxime

letiam opinionem recidunttres opiniones
|tiz, vel {ecundum quod eft & & #; p.n‘;.u-|
{buitur Agydio, & Gregorio: vel {ubra-#Egyd.

| Hunt in fenfu Durandi, vt oftendam, ¢

a nonpe

It
yneque T
lit, quoniam fide
{pecialem materiam artict
liquo fcibili dc.honr

lutam pﬁ.-r‘nt in via '[:Ju:-a
exempli gratia effe vnum,efie
& fimilia: quare
libieCtum
logiz. Secundum illa eft ratio fubie’
bitus, quzinillo principaliter attendit
&cnnf‘c'crmu, & quz continetalias fun
dan\cntahtm,&}m illasexplicatur: mt‘u1
‘m.untorlsdl huinfinodi, hec enim | princi
iter in fideintenditur ,numqumn enir
etiam in ftatuinnocentiz, vel pof."!_'l_!}iium
fuit fides, quin explicite fuerit de faluato- |
12, non ficautem de alijs: deindecontinet
alias fundamentaliter quod patet in ijs,
quae pertinent ad myfteriaincarnationis,
mortis,refurrectionis,& {imilium: quibus
.exponitur quomoao Deus faluté noftran

{ubft
Dc us fub) J
heo-

% ha

m

my

CIIIU.S continetur lmP]lLItE in ratione Sal-
uatoris propter determinationé perfonz

Theologizar-

habethabitu-
\dinem ad opus meritorium,hanc vero ha-
bet {ub ratione Saluatoris: fub hacigitur

o
ttahic:.&’I heologiz fubiectum. In hanc|

lafferentes Deum effe fubieéti huius {cien-
P, & finis: pro quaaliqui referunt Alber- Albert,
rumyvel fub ratione glorificatoris: qua tri-|

‘tione veri fumme diligibilis: pro qua re- 6re3or
fertur Argentinas: qui tamen :10:1!oc'_:ti/;rgemfn,
1I Iz fententiz fecundum {enfum vmo—'
ruin accepte, C‘hH‘Lnﬂsuhu.gth'"n"lc.‘”t
|Deim fub rationibus refpectiis a‘i crea
{turas efle {ubieGum T J,u)log!.":, j{dem|
feré rationibus oftendi, & codem modo]
impugnari poflunt, & 2 multisfpecialiter
{impugnantur, Ego vero,quoniamde «
nibus his elt eadem ibr&r’l‘io, nihil defin-
gulis particulariter dicam,fed quod dera- 1,
tione Saluatoris dictum erit, de ceteris {i- Deus fub
militer intelligo. nullaratione
Dico it-wq“ Deus ful bn ullarationead ;gc{;t::g:f

creaturas eft {ul)l\.&l"ﬂ ['heologiz. Hec Theologiz.
eft-communis Doctorum.Ita éxprefsc do- Henric, -
cent Henric. in fum.

art.19.q.Lad 1.& q.2. e
mcor, En.ot.(]u"cfL 3 pmiot7 .§

Hergens.




Lol e

|
f.#q-'film.
[Bachon.
Toletan,
{Capreol.

tGabriel,

| Maier,

Sylueft.

VIL

.Jr'i'}foi.

10

Lu;bj;a‘mi_ilun.q.:.art.';. Bachon.q 1.'r.i
[2.§.1. Toletan. q.7.art. 2, conclubionez.|
|Capreol.q.4.art.2.ad argumenta Grego-
Irij contras. conclufionem , Gabriel q. 9.
art, 2. poft 3. conclufionem, Maior. qu.7
dub. vlt. & Sylueft, q. 1. Conflari. art. 16.|
'Eam nonnulli recentiores confirmant hac|
iratione. Glorificator, Saluaror,aut quod-
wis aliud eiufmodi attriburd additG Deo,|
Ihabet rationem pradicati, fiue paffionis:|
hocenim complexum : Dews Saluator, ihp—|
[ponit enunciationem,qua Saluator tribui-
[tur Deo, vt predicatum:at vero fubiectum|
fcientiez debet efle incomplexum, dequo
aliquid enuncietur. Qua ratio, vt pro-
ponitur , non habet vim, non enim fub
iecti {cientieita debet effeincomplexum,
(vt excludat complexionem ex fubiecto, &
forma attriburali, vel accidentaliz nam li-|
nea vifualis eft fubieGtum perfpedtive, &
J&' elt complexum ex fubietto,& acciden-i
te; atqueaded, fi aliunde non concluditur
{oppofitum, ex hoc capite non repugnat
[Deum fub rationeattributaliSaluatorisef|
fe fubiectum Theologie. Aliter proponi-|
tur hoc argumenti abantiquis Theologis|
fin hunc modum. PafSio, fiue proprietas,|
que per fe oftenditur de fubicéto non eft|
|ratio terminatiua,que,eius {Cientie,que il-
{lam de (ubiecto demonfirat:atratio glori—l
(ficatoris, aut cuinfuisalterius refpectusad
Ecrcuturas,per feoftéditur deDgoEnTheo—
ilogia, vt patet: ergo nequitefle ratio, fub|
lqua confideretur, Maior propofitio often-|
idimr,quandoquidé Syllogifmus,quo talis|
ipalsio demonftratur, {i veré pertinet ad|
leam ftientiam, debet effe de fubiecto illius
{fub propria ratione formali;& procedere
|ex proprijs eius principijs;at quando pafsio|
{demonfiratur iam fupponit {ubiettd con-
dticutun: falté prius natura per diftin&3 ra-|
tionéformalem, gue,quare repugnat, vt fit|
Ipafio demonftrabilis, & ratio formalis,|
gue. Etita videmusinperfpe&ivans pro-|
bari lineam efle vifualem,fed fupponi,
Huic argumento affignari poteft triplex‘
folutio, 1.negando maiorem, & reddendo
inftantiam:namque corpus mobileeft fib-
iectum philofophiz, & nihilominus mo-|
{bileelt praedicarum, quod ineadem fcien-|
tiadecorpore demonftratur. Secunda,di-
cendonon effe abfurdum, fi, quod eft pri-
jma ratio terminatiua fubie@i modo ali
quoapofteriore, vel etiam 3 prierein ali]
quogenere caufmdemonih-crur.%o mo-
dt_)_Ariﬁot.iib.:.d(:anim:x, c.2. vnamdefi-
nitionem anime peralteram demonfira-
uit: & tamen definitio, fiue quidditasani-
me eft ratio formalis, que attenditur in

o Liber L. Trad&ac I1I, de obiecto Theologiz. Cap. V.

{{beciali illo rradatu librorum de anima,
}Tcrtm denique negando rationem Salua-
|toris, aut glorificatoris probari per fein|
Theologia, tamquam proprietaté fubi
ipfius: fed cump n6 fitaliaftientia, ad quam
{fpectet probare fubiecti Theologiz, ipfa
|id probat: quomodo 1'eipundcrca{cbmti
lctiam ij, qui rationem formalem fubie&i
dicuntefle Deitatem:quandoquidé Theo-
{logi etiam probant Deum efle,

Nulla hari folutioni fatisfacit. Non pri-
ma, quoniam, vt docet Albertus, & recen-|~#ers.
*tores Philofophi initio Phyficorum, mo-

ile, quod dicitur efleratio formalis, que,
‘ibiecti philofophie naturalis,nd fumitur,
pro proprietate, fiueaptitudinead motii,
que radicatur in naturafubietti: fed pro
intrinfeca differentia,fiue patura entis mo-
|bilis, hoceft, corporis depredicamento
{fubftantiz,ex quo habet ortum mebilitas,
queelt proprietas:{i quisauté velir corpus
mobile, quatenus ipfam mobilitatéinclu-
dit,efle fubieétid philofophizn

{pondebit mobilitaté né oftéd

walis, re-

[cientia,fed fupponi. Secunda qruc ]
lutio non eft idonea; nam, licetinterdum,
quado res habet varias definitiones, pofsit
altera per alteram demonftrari, tamé fub-
lieétil fumirur fub propria ratione eius de-
finitionis, qua fumitur vt mediumad de-
monftrandaalterd:acin difcurfu Theolo-
gico, quoratio Saluatoris predicatur, ant
oftenditur de Deo, neceflarid fumi debet
Deus fub aliaratione, quenoftrointelli-
gendi modo fit prior, quim ratioSaluato-
ris: arque adeo hgc nd poteft effe ratio;fub
qua Deuseft fubieti Theologie: accediz
quod ex ratione Saluatoris probari ne+
queunt qué plurimaper fe ad Theologiam
:!peﬂanua. Deniquenecterria fatisfacit:na
(in Theologia ‘non probatur Deum efle,
|quafi exiftentia fit pafsio, & proprietas
ipliusfed cGrraperuicaces probaturipfum
efle fubieti:quod non fupponitaliud fub-
ieCtum; & non probandum,fed {upponen-
dum erat. At ratio Saluatoris eft proprie-
tas concepta per modum attributi adue
nientis Deo tamquam fubie@o, & ided
difcurfus, qugmottenditur, fpeare per fe
debet adaliquam ftientiam, vel habitum:
nonadalium, quim Theologicum: ergo
Theologiz fubietum non includitper fe
rationem Saluatoris.

Secund® Scotus, Aureolus, Baflolus, &| IX-
Aquilan. vtuntur hocargumento, Theo- /%"

5 : 5

{logia eft habitus realis: ergo n6 eft de Deo/ 740"
{fub r-:lriune refpeétus ad extra. Prius pro-|
jpunciatum recipitur ab omnibus. Confe-|"
‘quentia probatur, Quoniam de fubiecto
fub

VI |

|
|
|
F
|
i
g.

|

s,
Bl
Tole




i

eot.

ne'nut ma
|nr' {mi
tiamr m._ln? vthtdelu J’\.d y
lrcalizquod quidem verumelt,fi ]
de rati one Lnnmmlf ante, non ter minati-
nﬂ vtinfridicam:non ramen, i loquamm‘
|du"|tm% qfnr, terminatiua, vtin praien-
URIUIT] !C{ﬂl{) {,ll' &]'}CIHUH J)L]Iﬂ’?(_. :
nam , Jicet de fubiefto rationis peffitefle
laliquis habitus de vna, velalteraconclu-
mcne {tientia tamen totalis, qmdcnmn-
iihcnrun ver
aeft: nam mcmp]whm, & phyfica funt]
defubietoreali, vt perfpicuumeelt ; ider
quoque patet c‘wphiiuii;pl*'n morali, Scde;
quams fcientia,, & arte practica, que opus,
{refpicit. Mathematice verd omnes funt|
Ide quantitate,qua ensrealeeft: non eftau-
tem vlla prazterea cientia, qual;ls 0 fub-|
alrcm;r”r {ubalternate verd conueniunt|
ex parte in fubicéte cum Iulﬂ]temanu-
'bus, & addunt proprietatemaliquam rea-|
{lem , vt mufica 111[\11numc;umaddltin-i
I!Uﬂ],(‘Llltﬁ(.I’lSlLﬁIC & itain hacfenten-|
zm non folum confentiunt Scotus, & Bs
{ol, fed etiam Toletan. quaft. 7. prologi,
art,2. &alij. Aliterrefponderipofletcum
Baffolo dicendo Theologiam non confi-
Iderare Deum {ub ratione Saluatoris, quafi. |
{relatio ipfarationis formaliter fit, quz eft
!intrinibcn {libietto, ac terminativa habi-
tus, & actuum ipfivs: fed fundamentaliter
iquoad ebfolutam perfeétioné Dei, quam
'{mulnu ,quuu:ru];s Hanc refponfio-
inemimpugnanta liqui,dicentesillud fun-
'dumc ntum refpeGus non efie aliud, quam
teflentiam diuinam; atqueadeo,fi itaintel-
‘]Jf’etm (e} p.n 10 non mi{ulc‘ a com rnum.
\Q&' obictio né infringit refponfionem:
’mm ad diuerfitatem u[) ectinam fac cfty
diftinGio virtualis: at eademmet eflentia)
ldn ina, quat enus principiu m{an&ificatio-|
Inis, & gl onﬁc.momsdlfhngum rafemet-
[ipfa, quatenus primum ggs, & fubftantia
elt: quare ex kocpringip:Snon enincitur,
rationem Saluatoris,autalteram eiufmodi
non pertinere per {¢ primoadfubieum
Theologiz,

Terrio probatur, &
dicio recte 2 Toletan,
huncfere modum. 1
{ima feicntia ex parte 13‘ ti, nomeritau-{
tem,fi{itd ch*- b ratio *ch,};u‘maad'
Creaturas: ergo eft fub ratione abfoluta.!

Theol.

iorem l)l'(‘l’)ﬂ'

licentes, non opus eflead fcien

quamul

meo ﬂ""f}em iu

Laliit] LOmin

x& multiplices pafliones,nul-|

Inltet recepraz
f'l )(‘L"dc]‘ﬂ cO
efpectivaad creas
ertectiffimus eorum,quih
Il:.nhmr deDeo: quaref
: Deo ful ratione perfectioris|
‘ns,:f?;—t l‘nb']ior 'w'“dm lan'\”!ﬁ

.Hl Olr L‘ul

ft.'CtlfmI'I‘OL(I!]LLP{U,ql.LJH
fsint: hic autem non eft prazcis
Deo fub ratione relatinaad creaturas, fe
{ubaliquarationeabfoluta Dei in fe.

Ad primum Durandi neganda eft

ﬁII‘PFIEO Ad prebationem dicendum uyf\f'z
t{dem articulorum efle etiam de fubiefto l“r

dequo pofsintaliqua demen{trari natura-
ter. Nam efle Deum voum, bonum, &|
fapienté naturaliter oftendipotelt. 0:1&111a!

1. art.2. qualtiuncula 2. fides per fe ea non|
\refpiciat, tamen ad fupplendum defectum
dii"cuxlhl;hum.m",u quoque reuclata funt,|
lquz alids naturali vi m'n' -Ctus agnofci|

queunt. Secundi quoque aflumptio ne-|
iganda eft: & ad probationem dicendum,
tameth concederetur etiam in {tatu inno-
teentiz fuifle explicatam fidem Saluatoris,|
inen minus fuifle de Deo vno, mnml“aul I

i
ad Hebr. 11, ftatuit fuﬂc’amf.ntum iuft 11"AdHebr.m

cationis illis verbis: Accedentem ad Dettr,
‘oportet credere , gia est, u"qwamrmmmbm
feresmunerator fit ; atque aded ex hac parte|
inon pmlnrm fub rati orﬂcpmluc Saluato-
ris, quam Deitatis effe Deum fubieGum
T hemog:x Deinde verc quod addltur,
inempé rationem Saluatoris continere cz-|
teras veritates Theologicas virtualiter ue-i
ganduméh nam bomns {apientia,omni-|
potentia, & fimiles continent potitsradi-|
caliter rationem Saluatoris, quam hacil|
{las; £ enim'rH-,v;no-gcnr_ux,nonpoﬂrtum—
iiftere opus falutis noftre; denique perfo-
nz ipfz, quamuisex oper ibus faluationis
ducum,nun amenidcirco earum cogni-
tio tr admn, v tmagu pauearlmo Salu
ris: im0 vero exnotitia huius rationis, &
ceterorum refpectuum Dei ad creaturas,
|qui nobis ex reuclatione innotuerunt, ma-
IUH attollitur, ac manuducitur intellectus
|a dnon iam De;inb rati o"upmf.r 2,8 ab-
{folutaipfius, Tertijargumenti prima plo
poﬁmncqand.uu {i ipponitenim falfur
imdumcnrun Duyrand. iL.gLr'ulf capite

T 3 impugna-

{uisautem vt docet S. Thom. in 3. d.2.4.q. S, Thom,




5. Thom.
|Heuric,

Richard.
Herugids
Scor.
aureol.
Ocham,
Baffol.

A :J'x:f an.

Gregors
Capreals
i

\Gabriel.
|

| Maior,
.c). ”“,,

Theologize !
eft Deitas.

102
ugnatum, nempc aCtum meritorium|
p:.u!puum torius Theologiz fub-
eCtum, ‘

Ratio formalis, gue, fubiecti Theo-
logiz,tam de contingentibus,
quam de neceflarijs,eft
Deitas,

CarvT VL
FKC!HG.\ rationibus refpeftinisad crea-
_turas, deinceps agendum deabfolutis.
|Conueniuntautem do@orescommunirer
nullam’ perfettionem attributalem perfe
fumpra effe rationem, gue, fubiecti Theo-
log =, fed ipfammet Deitatem,que noftro
modo intelligendi eft forma Dei, & fun-|
damentum attributorum , que a nobis in+
telliguntur aduenire Deo, conftituto per
De[mt(.m, tamquam per propriam for-
mam, Ita exprefsé docent 1D, Thom. 1. p.
|q.1.art.7.& q. vpica P ‘ologi,art. 4.1n fine
|L(}I}Jf‘)!1§ Henric, in fum. art. 19. q.1.ad1.
& (.2, 1T \fl’ & ﬂli(}fi lib,12. q I. GJ Immem. ‘
‘f\un ard. q.6 n*nlr:"f Heruaus,q.7. Scot. |
3§ Cnf?*mzﬂ"f Aurtul q.vlt,a.4.2.pro ‘
puurmm Ocham,q g.litera BB. Baffol.q.!
4 .art.I. §. Sn!rortm, &art.2.§.1. t‘.qurhn l
\vbiproximé, Bachonus, q.3.4.2 §.t. Tole-
|tan.q.7.ar.z.conclufioner. é%m Gregor.q.
4 art, 2, conclufioner. & in {olutmrnhus|
a:gumuno:um Capreol.q.4.a.1. conclu-
[tiones.&ar.2 .ad argumentacontra5.&6. |
|unnl=1fummn Canradusr, 2. q.3.'91L.6. 6§, |
Notaprofuidamento, Gabriel &Mmur»bx,
iproxime Sylueltiq.r. Conflati, artir2.§.1. |
& art.16. Ferrarienfis lib. 2. contra ncntca,
Caictan. 1.p. q.1. art.7. Hifpalen{is, q.
4.prologisart.t.conclufionez.&art.3.no-
leaibi32: Caniis hib: 1z.'de locis, ¢.2. Einfdem
{fententie funt Agydius, Arqmrmas, &
()wrmms ,vicap.lequéti dicam,Oftendi-
t!l] '11]LL[‘H ned !(.HFLHUJ. 'Onlamlﬂ Df.’l'
tatem concurrunt conditiones neceflariz| |
jad rationé formalem, que, fubi ecfipr:mr,
Acprec ipui. Nam ipia.elt,nrmq Deitatis,&
moltro intelligendi modo hmdmnenrum,
(& radix perfectioni reliquarum ab ea vir-
tualiter diftinctarum; czrera omnia ha-| |
[bent w[wqut modu attributionisad ipfam:
{ipf a vero eft prima ratio formalisdiuina
Ino conueniensalteri per modum proprie-
tatis: & Jcl)co,qmt(nuspcrcnm confti-
tuitur, dicuntur czteraominia preedicata,
fiucabfoluta,fiue refpectiua dircta, & na-
tura 1,:r1d1tac1:me & Theologico difcur-
fu probantur. De: ndeTheohwu velagit|
de Deofub rati mnudpeétusadu\tm vel|

Liber I. Tra&art. I11. de ebiedlo Theologiz. Cap. VI

{ub rationeattributali,vel fub ratione com
|muni, & vniucrfali, vel fub propria ratio
‘u: Deitatis, que intelligituri nobis ran;-
{quam forma conﬁlruuudiplmf.i)u non
'lf'at vllo ex tribusprimis modis; ergo ful
;.Jnm.cDu atis. A[Iumprm,qm:“dm mii i
‘}mm'ex capite precedente, Quoad fecun- !
dum oftend tur; quoniam Deuseft fubd
iectum Theol Us‘{l‘e fub perfectiffima H-l

tione: nam cum fit nobilifsima {Cientia, i
|debet effe circa nobilifsimum genus, vt

|paret ex Philofopho 6. Metaph. rcm"v' i
lib. 1. de anima rextu 1. cognitio au- | '
jtem effentiz eftperd fe@ifsima, vrairidem i
Ar ftor. Ilb., Metaph.text. 4.ergo Theo-4ifi,
,Ingm potits confiderat Deum fitb ratione
teflentiz, quam proprietatis atcributalis,
{Preterea rationes omnes attributales re
{duci pofluntin rationé Deiratistamaqud in
{tundamentum, ac primam rationé earum:
[adeo, vt fi perimpofsibile diftinguerenrur]
|rcalircr1‘3 effentia, hee, veaitScotus, efier
\ver CL?I[{! ac ]'J‘I ‘I'!LIP um IHAI "Im e 1]’}1 'I ve-
o ratio effentiz nd eft reducib! lisinprio- |
Tt'm."crgo Deusnod elt fubieGum Theolo- :
\gize fub vlla rationeattributali. Probatur i
deinde eadem n{fumpr'u) quoad tertiam |
|pattem,quoniam ratioilla comnunis nonl
‘el perfectifsima , neque continet virtual
teromncspmpoi.noncsm]):oa yelatas,|
acdemm, trabiles: igirur fub ratione pro-
prmj)utat[sciﬂub e€tum Theologiz. ‘{
In hac opinione, vtdixi, conueniunt
TIICO]()glLommullltu. l“.o taméreftant
ldubia ex Scoto, alterum fumitur ex o~
domrclhgmdl no!m) alterum ex diuer-
fitate veritatum, circa quas Theologia
|\criaru|,alﬂ: namque flmtmuimm,nhx
contingentes, Quod attinet ad primum,| I
Scotus, q. 3. puﬂnm §. Ad primuam quaftio- seot,
nem de Theologia. quem lequuptur inter-|
[pretes ibi du.., v Aquilan, quaft.2. 'll‘t.\.l.:gm'l’sm. |
conclufione 3. exiftimare videtur Deum| |
efle fubiectum Theologix viatorum, fub
Iratione infinitatis, quoniam fubieGtam eft
fub pc1ﬂ,ét {sima ratione cognofcibilide
IELL a viator 1?)[1? hivero non habent pro-
prium conceptum Dei, fedagnofcuntil-
lum per concgarus communcs copularos,
|&appropriatos: horum autem perfectil
|l1n‘us eft concepeus infinitatis,in quem re-
t{olut poffunt veritates omnes cosnoiti
iles 2 Theologo.Iraque mens Scoti s
“Hl”l[d{elﬂ ]P]ai'! (4 }C EU" mam I‘()1 tror JU‘:
{do conftitutivam Deiynec primam
nem eius elfentialem, nec {ecundu
le fimpliciter h.muum]

1L

L}l

ratio-|

heolc

Ef.’lb‘, quas non PL‘.‘I}\'.‘II'Q.IT] us




T——

i

IIL

Aireohs

Tnfnitssnd

left propria
|Dei forma, ; ¥ i 2
{quam viato- non effe primam rationem,quam viatores

1és conci=
plliat,

1V,

jmus p
Inotas,
lattingamus, eam d

nfenon

1aml

?pricmtcm eius precipnam nobis notam,in

| = By ] P

|quam refoluimus ea,quae de Deo ftimus.
Scotum i;-_c.pu;;nutAu]'co‘.11;,:mg:{}_‘.-k_:

_pmh}gr, art, 2. verfus finem

il

!ccptum entis infiniti non effe perfectifsi-| |

Imum, quem viatores habentde Dm,c&m:
thabeant conceptum eius proprium, licet|
obfturum. Vertim hec queftio né elt hu-
ius loci, illud mihi certum eft,infinitaten!

lconcipiunt , tamquam forma intrinfecam|
}]’)ei.S;c idem concipimusipfam,vtetiam|
{Scotus admittit, tamquam modumeflen-|
itiz dininze, & omnium perfectionum di-
[uinarum: id vero,quod concipitur vemo-
|dus, neceflaria fupponit rem, fiue effen-
tiam, cuius eft modus:atqueaded,quamuis
{Scoto demus nos non habere conceptum
]Deiquiddia':1r5u11m,&'agl1o{kcrcilium per
coceptus communesappropriatos, de quo
alibidifputandum eft, non proinde fequi-
infinitatem efferationem, qua prims,
acper fedefignamusDeum, & arebuscrea-
itfslciung'm us, Néclim dicimus, Deuseft
finfinitus, non intelligimus 2 partefubieéti
infinitatem , fed quafi proprietatem tri-
{buimus Deo conttitutoin fuo effe per for-
{mafubftantialem Deitatis : & ita licetom-
|nes alie veritates cognoftibiles 3 Theo-
logo refoluerentur in infinitatem, tamen
[quiaipfa quoque refoluitur in Deitatem,
{fupponitaliam rationem priorem, imo de
{facto Theologi reddunt i priore ratio-
nem ipliusin is, vtoftendamlib.4.
tractatu deinfinitate Dei.

Quod attinet ad fecundam Deitatem,
le primam rationem,qus,fubieétieius
partes Theologi®, qua tractatde contin-
géribus, quatenus Deitas,fed quatenus vo-
tuntas, eit fuadetur primo. Quoniam illa|

|

n6 eft propriaratioformalis, gue, fubiecti

alicy

ius habitus,quaimmutara poterat efle |
tas penes veritates complexas perti-
nentesad eundem habitum: effentiadiui-
na ita fe habet ad veritates contingcutcs‘
Iheologicas : ergo. non ¢ prima, ac for-
l'fm.lif; ratio fubicétirefpectuipfard. Con-
{equentia patet; itemjue aflumptio; nam-
que Deitasin feipfaelt formaneceflaria,&|
immutabilis, ex libero verd decreto Dei
potluir efle varietas penes veritates Theo—i
I:I)guas contingentes.Maior vero propofi-|
tio oftenditur,quoniam tunc ex vi notitie |
|evidentis talis forme, non cogno!‘cuntm‘f
veritatesillz conris !
qua non haber necef

‘ntes:etenim veritas, |
lam connexioner

—_— e

~r [. Tractar, 111. de obiefto Theol

esnobisy cum aliquop

|viitliys;cim verd ratio formalis eiufmodi

;!Tt.'}iu.

probanscon-| |

imediat? coniunguntur Deo per formam
| Deiratis, quatenus fubftantiaeft , {ed qua-
\tenus voluntase{t:neque agnofcuntur per
|Deitatem fub precifa ratione Deitatis, fed
{fub ratione volunraris,noftro enim modo
{immediata ratio volendi eft voluntas, &
[confequenter immediataratio cognofcen-
‘idi effeGtus contingentes, qui 3 voluntate
{pendent.

neceflariz, quia habent habitudinénecel-
Hariamad {ubiecti continentnr in ipfo vir-
\tualiter,& co cognito cognofcuntur: can-
ftfngentes auté né continentur virtualiter:
{quod intelligi debetcerto,acdeterminaté:
!nam contineri cum indifferentia quadam,
|&libertatead oppofitumné eft negadum,
ifiquidem a&us liberi voluntatis contin-

XY 163

pfancceflario,ac immutabiliter per-

potueritelle dinerfitas penes ve-
tates aliquas, non eft harum cum illane-
ariaconnexio : atqueaded ex vi cogni-
tionis illius non cognofcentur veritates.
Deinde veritates c{mtingcntc non im-

| Scotusin1.q.3. prologi.§. Nunc autem,
|\t Scotiftisinterpretibus ibidem, & Aqui-
\lano q.z.art.3. coclufione 2.nonihil difcri-

iter primum {ubiecti veri-

minis {tatuit

itZITL'l neceflariarum, & cétingentium,Nam

'genter deipfadicuntur, & tamen c6tinen-
{tur virtute in ipfa, tamqué effe€tus in cau-
fa,indifferente tamen, & indeterminata: &
propterea cognito hoc fubieéto, nonne-
effario cognofcuntur. Itaque tamquam
{firmum ftatuic nullum fubieGtum conti-
{nere virtualiter veritates complexas con-
ltingentes circaipfum,quoniam ad contin-
igentes ex zquo {¢ habet, atquead oppofi-
|tas. In ipfis tamen contingentibus, inquit, eff
tardo, quoniam aliqua eft primaveritas contin-
|gens, & imﬁ;bwc"fumpi‘im‘ﬂmvvi'fmmm coi-
tingentiumpoteft effe illud,de quo prims , G im-
mediate dicitur pradicatum primeveritatis con-
tingentis:que eft quafi prisum prinipism in or-
{dine contingentis: dicitur vero primum Ihb:
ieCtum prima veritatis contingentis,quod
vifumvttalenatum eft,primo videri con-
;iungi cum eius predicato: Ouia, in-
|quit, primmum notum in contingentibus non eft
mifs per intuitionem extremors Ex hoc
[autem infert, primum fubieCtum Theo-
llogi® contingentis, efle diuinam effen-
{tiani, eodem mode fumptam,quo diGum
eft ipfam effe fubicGum Theologie ne-
iceflarie. Hic autem difcurfus, vt con-
Iftet, neceflario fupponit effentiam diniod
lefle primum , & immediatum fubicctum

V.

Ariftot,

Aquilan.

alicuius veritatis contingentis: qua fit

1 4 Pl'“l'td,




P o . Eig

L P T 0 . e
104 Liber 1. Tractar. [11. de obictto Theoiozie. Cap. V I, :
dicat, omnesdicuntur de Deo 1eal-|

puxm, & quals p:lm,, plum cEterarum.
\Qudd Scotus non probat, fed fupponi
Ividetur auté intelligere adusliberos Dei)
circa vltimum finem: mn.prlmun‘pfc;‘.l .
catum i Hf:'uvn,'m( contingens, vt ipfeap-|
pellat; dictum de fubftantia intelleCtualil
operante per telle€tum, ac voluntatem, |
efledchet circatinem : quiin agibi buseft
principiumy ex quo czterz actionesli

nbcra:
promanant: &ita intes 1t10i)l(3|1.‘£dlllln’i3,
& pndcﬂwmo eleCtorum, feruato ordi-
Ine, erunt prima pradicatanonneceffaria
|de Deodicta: ex qwibusdeinded-‘Juaen‘
? ur aliz circa media neceflaria ad hos fi-
nt:, & executiongem plorum.

! Vca iim fup":of.tm, meo quidem iudi-
icio, falfaelt. Veenim p.leutumﬂulL,od
Ipr Imo ., satqt ue immediate dicatur inefie &
'; onuenire alicui, non fatis eft, vt thl‘
.x, l\!I‘x‘;LleL[lOﬂl[?tCuitH!LJJUIH -‘ealc Sed
requiritur vt non interueniat ratio reci-
piendidiftinéta virtute. Etita etiam ij,qui
probabiliter cenfentinter praedicataeflen-
tialia metaphyfica non effe differentiam
ex natura rei, fed folim virtualem for-
malem , dicunt predicata fuperiora non
coniuenire immediaté inferioribus per {e
ipfa, fed per intermedia, Verbigratia,ho-
mo non vendicat vcgetandi vVim imme-
diaté per fe ipfiim, fed per vinens, cui con-
ngitur interuentu animalis, Quare, ta-

metfi effentia diuina fit fua voluntasabf
{que vlla differentia ex natura rei, tamen
(alia ratio formalis eft voluntas, alia eflen-
|tiaz Prim"s autem aétus liber conuenitef-
{fentiz diui iin@,, qua voluntas eft,nonqua
pru se cflentia: fi enim per intelleGum
de;,aerLs rationem voluntatis ab effen-
‘tm,;‘cm remanebitin hac vllaratio volen-
di: ergo eflentia dininanoneft pumum &
l!mmtdl’ltum fubie¢tum prime veritatis
cummncnm Ltconfirmatur c*{\pfo&m-
tO, pr.ma veritascontingens nonaliter v i
detur, quam perm' toné cxnemolum,
fed, fi per impoflibile ingamus viderivo-|
]unt“t{md'mmm &aéum uus,nonw@
effentia, adh uLanqurm veritasilla pri-
m'\C(mf"‘f‘cns contravero,ii eodem mo-
do fingamus. videri actum, & ¢ Tentiam, |
I'IOT'{\IE‘!\O][M‘#T’['L :1-11 omedogognofce-
mus vilam v t m'deefien-
tias ql.mdnqmdma cim aétusille volendi |
noftro mode intellicendi non mmIcmr
immediate eflentiz, fed interuer ntu volun-|
tatis, repugnat vt videamus aftum effe|
unéta eflentiznon perfpecta ummnc’ho—)
ne :vmurn\olunm[c. Deinde fi loqua-|
murde veritatibusad extra, nimirum qua
mumun' aliquid creatum ex parte pre-

[l‘)

i
I:Lm';; a

tem.s rationis formalis diftin&
Deirate,cuius interuentu dicuntar de Deis
tatei pia. nam {1 {int veritates pe

‘ad omnes tres perfonas, dicuntur rationg

!mnn‘:}mtcnsi.ﬁ,‘.:}\pimtix,& aliorumattri-

ilaur('ru*} fi vero fpecialiter Verbu
n{rncFluina“m'msu{Ju'nprr,Vu bi gr
Deuseft incarn: :tt,\,,umw,urumﬂ.us,& fi-
miles, n6 coniunguntur immed {iare eflen-
tu,ffamtmm\fubi atque adeo hisom-
nibus p.aututz\ non effentia , fed perfo-
inalitas Verbi, aut aliz rationes &mma;cs
immediatits copulantur.

| . Baflolis, q. 3. prologi,art.2.§. Contra,

y

{Dens, & duobusfequentibus, & §. DeTheo- |24

Ifqzzg ;rufh'g, & qu:eﬂ. 4.§. De "I'bcufacg'i{l ‘»‘.‘33:5
ontingentisih, impugnat opinionem Scori,
|& fubdit aliam' fententiam Scotocontra-
Iriam = afferit autem rationem formalem
l{ubieCtinam Theologiz de véritatib® con-
ltm gentibus, non effe eflentiam divinam
Ifecundum pr’ccd'm conceptum effentiz,
fed {ub ratione voluntatis, quatenus ac-
[cipitur, vt ftans fub dererminationeipfins
[voluntatis, qua ratiene continet ompes
Iveritates einfmodi. Verim quia vo!un—
[tas fumi I}OTCF[ noltro intelligendi m
ldo, vt potentia elicitiua actus, & vtactus
-elmtus,‘utrpiammtionema&us iberieli-
|citid voluntate non cadereinfrarationem
i!ub;ew_ primi, hoceft, non pertinerein-
{rinfect ad ipfam rationem formalem fub-
lieCtiuam : fed tamquam conditionem,fi-
ne qua voluntas non habebit vicem pri-
imerationis formalisfubiective, Primum
‘oftendit, quoniam a{.EdS!P{‘:’lIOCT volun-
itatis diuine, eft preedicatum prime veri-
|tatis contingentis cu*np!exm atque aded
{debet ex parte {ubieéti fupponere primo
rationem formalem integram : & idcirco
{ipfead eam non pertinet. “Secundiim fua-
det, quoniam , vt voluntas fit fubieftum
|veritatum contingentium , requiritur is
actus in prums, ¥ [1})|U.1T‘ habeatdetermi-
nate, & per tpﬁ:mdct&:mi,mc ac fcibi-
htcr, hoc eft, certd contineat alia con-
:ingenm extrinfeca, vt fic per pr‘mam
comple\mnm}. immediaté contingen-
tem, qua non poteft cognofci x,cv(,r'w—
naté virtute alicuius alterius o b[.,atz,
primi fubie&i incomplexi, fed per intui-
tum extremorum , Deus fub ratione vo-
luntatis contineatcateras omnes veritates
Theologicas contingentes, & pofiit efle
ratio muno(ccm‘nhﬂs Naonulli u_un.;o—
ires impugnant hanc fen
'quoni"m fubieétum prin*vmh.
£ entiz,d E:”td chphx, tl

\
|
|
|
|




1L

s T R S e

i————

VIIL

dureal,

1 Liber I. Tx I de
!:1‘56'&31”1 fubiectum fimplex: ergo vol

inon eft ratic formalisprepria Dei, quate-
inus eft primum fubieétd Theologi®. Ve-|
lrim hzc ratio non eft vllius mumcnri,'
Inam, vtiam fuperius dixi, de rationefub-
ie&ti primi non eft omnimodafimplicitas,|
fed {oliim ea requiritur, que opponitur|
iconiun&ioni enunciatiuz. Perfpicué ra-
‘men ex diétisipfius Baflolis, & ratione re-|
fellitur eius propofitio:n ratio primi !‘ub—;
fiecti, vtidé cum omnibusadmittit, debet|
efle prior omnind, & independensa paf-
fionibus; quas virtute cStinere debet, & ef|
{fe medium proximi copulans prima cum
fubieGo, & czteras perprimi: quod vero,
cotinet aliquid virtute,neceffario eft prius
illdifaltem ratione;& id quod interieGum)|
ie& quali medium inter duo extrema efl
iproximius vtrique ipforum, quamipfain-
fterfe: atactualisipfa volitio eft predicati
[Theologicum, quod przdicatur de primo
{ubiecto Theologiz,ergo nullomodo're-
lquiritur tamqudratio, vel conditicipfius:
ratio enim atque conditio eft prioreo, ad|
\quod preerequiritur tamquam conditio.

| Itaque, vt veram fententiam proponam,)|
fuppono non opus efle, vt rario formalis
primi fubiecti ipfum immediaté copu]ct,f
cum omni pafsione, vel predicato deipfo|
lenunciabili, & cognoftibili in ea {Cientia;
cuiuseft fubieGtum:fed fat efle,veid proxi-
mé ciungat prime pafsioni, & ea median—i
te cum reliquis. Prior parsfuppofitionis
patet, nam in quauisicientiz pluraordine]
quodidemonitrante de eodéfubiecto, ra-
tio formalisfubiecti non eft proximaratio|
demonftrandi tertiam, vel quartd pafsio-
nédeipfo, fed indigetinteruentu prime,)
facfecund: & tamen clim omnes demon-|
ftrationes ad eandé {cientiam pertineant,|
fidem eritprimum {ubicGum omnium, &
leadem ratio formalisipf{ius. Pofterior fa-

cil¢conftat,etenim ratio formalis ﬁ:bie&i|
et forma intrinfece ipfum conftituens, at-

1
que adeo magisintima,atque immediara:
ipli,quim queuisalia forma,& ita per (&,&|
non interuentu alterius illi coniungitur. |
Preterea eft caufa, fiue ratio immediata
prime paffionis, & confeguenter, inftar|
winculi cuinfdam conneétentis primi pal-|
fionem fubiecto: quam rem bené declarat|
Aureol. q. vlt. prologi, art. 4. 1. propofi-
tione. Aduertendi preterea cit, non quid—l
quid elt ratio immediata cuiufuis pafsio-|
{nis, effe rationem formalem fubie&ivam:
{quod perfpicuum eric conlideranti con-|
pexionem multarum pafsionum, ordinLI
quodam ex eadem radice {ubiecti pullu-|
lantium, nam tertiaeft proxima caufa, fi

état. 111, de obiefto Theolog

as| jueratio quarta,

{ta, neque vllaex fequentih
ieft per fe ratio pre 7
{Ex hacluppolitio:
|pofitam quaftionem. |
Dico itaque propria ratio formalis
(fubieéti Theologici quoad ver ‘
tingenteseft effentia diuina |
\{entiz,non fub ratione volu
\de mente Scoti vbi fupra, & exp
diturab Aurcolo,q.4. prologi;a. 4.2
pofitione, & dici pote
tentia Theologorum, quiinitio cay
lati funt:omnes enim,abig; vilarel
nead veritates neceflarias, abloluce dic
Deitatem effe tationé formalem fu
| Theologiz: atg; adedintelligun
lompium Vveritatum cognofcibilinm in
| Theologia. “Probatur, quoniam Deitas
inoftro intelligendi mode eft forma in
'ma Deo,per qua reducuntur in ipfum om-
nia predicata fiuc neceflaria, finecontin-|
geniia, itavtnon nifiipfiusinteruentu co-|
pulari pofsint : voluntasautem no eft hu-|
ufimodi: ergo Deitas,non voluntas eft ra-|
tio formalis Dei, quatenus eft fubiectum, |
{Theologiz. Confequentiaconftat ex fup-| i
pofitione: prior pars antecedentis proba-| ‘
tur, quoniam prima veritas Theological
contingens,coucnit Deo radicaliter ratio-
ne Deitatis, & per hancipfi coniungitur:
exempli gratia, veritas huius complexi:
Densintandit manifeffarioné glovie fite: redu-
cenda eft ad Deiratem, ita, veactusille in-
tentionis noftro intelligendi modo con-
iungatur Deo, quia coniungitur Deitati.|
\Etenim quotiefcumque forma ineft, feu)
conuenit fubieéto interuentu rationis non|
lintrinfece, nd aliter coniungitur fubieé i
{forme illi, quim perconiunétionem cum
lratione,que eft immediati principium,fi-
lueradix ralis forme: atqueadedid ipfam,
'quod eft medium, vt ciungatur radici, {i-
{ue principio eiufdé forme, eft medium, vt
|coniungatur' forme: fed aGus primus De
liber circa finé rerum omnium, conuenit
{Deo ratione voluntatis,& voluntas, vtpo-
te perfectioateributalis,non concipitur vt
forma, Deum intrinfecé conftiruens; neg
laliter coniungitur Deoy quam ratione
effentiz, in qua radicatur: ergo de pri-
!mo ad vitimuma&usliber nonaliter con-
|iunbirur Deo, quam per eflentiam. Id ve
Ird planius explico, vt intellectus percipiat
thanc veritatem contingentem , Dess mfen-|
\dit finem gloviefue. opus eft, vt intuitiug
cognoftatactum intentionis coiungi Deo;
latque ita, {i per impofsibile viderer folium

== Ehnnc

=
Fa N




i o S N P o Py M— ‘
| 106 fl,.l,u i -
!1;61§_j:3-bc’}¢cl1‘ poten i?L;-!mr?mn mn.mxr licata on
dicuntur chor..uonﬂi uman
.(.E:(‘l‘:'\ ex m,_', 1c !l nmm,i‘cv onueni MM“,‘_J ‘“.f_cr—‘
]nmnh hoc non videtur, qui jue Immrzr_srj_uh rationis fubi !
ituravoluntate: c)nnrreti.u [ ufmet Deitatis.
isliberé decernétis vnio-
nem hypoftati cam, & adiplam cHiciendi
"p’lm.m omnipotentiam, tamen ipfa
{ultentatio hypottarica, :{tm CL\I‘U]TW&[:O
tLI..LJ"II connexio actus nature affum 1pte 11111‘1c_|!_hc con
{hutus car n Deo per effentiam; atqueaded; tione hypoftafis Verbieterniz & 1
effentia eft immediataratiocopulidi Deo! |huius mr)r er identitatem cum diuinirat
a etiam contingentia, Quod i ibuitur Deo: i ita, vt, fi hec f)msej}!m.vg
ft in exemplo atis(omy. xzex, refoluidebear,dicendum fit, Verbumeft | 0+
fubie@to increato, & pradicato creato.' mo, Verbuns eft Dens,evgo Dews eff homo : nam
Verbi gratia, Deus eff mortans: namorsim-| humanitas per Verbi perfonalitatem |
mediate conuenit huic homini ratione na-| pularur Dumri,& hutus interuentu, Deoz|
turz humana: hicauré homo eft Verbum, |in quarefolutione non deuenitur ad.,anc,|
propter coniunctionem illius cum natura,  habens volunratein eft boma,
{humana;Verbumaotem eft Deus ,propter, | Ex hac vltimarationefumitur uﬂc"n-
;{nrmu.n Deiratis,quam habet: itaque licet, 'm ad folutionem argumentorum, N am-
videretur mors coniu ngicum :Uolmmmc lque ad rationé Eorm alem fubieétivam no
.umdn m formam homi i . lcf}futn , VI fitvirumque caufa veritatis, fed
effe Verbum,& Deus,neq {requiritur, vt fit ratio fubietiua, acre-
formz, & rationis immediatz,; per quam Yrcprmnpr.‘ed:g.tr:; itavt hoc dicatur per fe
[conuenit, cognolcipofler Deum effe mor- [defubiecto conflituto per einfmadi ratio-
ftuum. Etitaconftat fundamentum radica- ‘nem‘ quo modo dicitur, Deus eff inftus, f2-
{le cgiuné Ctionis Deiy quatenus eft fubiedti \p:em emnipotens,vel Deus creat,conferuat,|
Il*m ogic 1, cum ('ummptedluatocon‘i {8 gubernat vniuerfum. Ex quo fit, vt
fle | iquadisi mupo‘,uuterr‘,;-‘th1..Z.La vpﬁ'i
X. .s-nE\Ln[()('hﬂ(‘lldi!‘l‘.r fe- ,'Iunm1s,no.1frtmmﬂnm" {ubiectina, cui
tonis; quoniam, licét paf-| limmediaté coniungatur ecclyphis, & per
{2, fiue predicata contingentia,| {illam lunz, ‘Sun.umrﬂum mula?c-u.]h{)(,o
lictade Uco immediatius cnruLmntm \o—- |conueniunt,ex tempore ratione uwm})m‘
_Jmmt!,q:n\m cchnn per voluntatem ta-| meanmr is, pendeant efficienter 3 volun-
'u;\-n nonimmediaté conueniunt Deo, fed ::.r=d mm,tpfua'mm on elt proxima 3'1—!
pereflentiam: ad rationé verd formalem! itio fubiectiuaeorq predica chum, fed per«
fubiccti primi,veeonftat ex dictis,necfufs! {fonalitas Verbi:né enim vol untas,fed hy-|
ficit, nec requiritur, vt immediaté per fel |poltafis Verbieft ratio terminanc idepen-
-mmun"wturonm l)11<n:i>lu‘rimm,m pre-| .dn amnatureaflumpra. Iticue omnium|
idicatis : fed requiritur, ve fit immediara) | pradi 1, f;no; on nr\rlh-
{ubiccto, & vtipt J;mr(-.‘.mcg-tuuf.npw'cn— ri6 conuen
turs: fu-ml noé conuen: t‘.cs’-:.:rari,\tparc-r:. lungensclt cfiu‘" f'ﬁ‘
iI!M entm non, nil per eflentiam Deo con- eéruum comunium toti 1 :
llungitur, & 6 ir_qucn erperillam quogue \\c}ll.nms diuina; ! anitatisaf]
gopulat Deo predicataomnia,que fibi im-| ‘h'mpt’t‘ & conuenientium per commiuini-|
mediaté conueniunt, Secundd non emnis |cationé idiomart et h) ﬁoul 1fis Verbi. Ad
\u'r s [ heol og zica conti ngens reduc po-, ‘“utm u ’n‘ﬁlr.nf"r ic..m detur ma ‘Ottlll
eft in Deum, tam (!L‘.‘] \ my*i.uum fub-| pmp(mt onéfolim effevera E.,nhutla ve=
Cty mlﬂi(" uentu voluntat: Sy mmh ratio- r;mrU neceflaria arum,non contingentiums'
is proxima, & -.nrmdlnn, uiprimé |namgueetiam ‘.o;x::;rnccip!mittgr!]a, in fe
un? at ;,m:du .;c.agmpﬁ .mnc{l‘ "c-un:ri entitatem immutabili (-xiﬂ_.gm;g,!
ua veritaty amr?n—: |poteratefle va srietas pencs actus liberos, &
1m: cani .quf“w ia ]ﬂrLt C‘{ t[‘iwnol mnlcqu..mcr penes Veritates cOtingentes:
L.] ne cor nmuniter admailla, etiamab plo| jatque -IUCU:'J!Q"?J‘.CI. um vim haber spro-
.,‘.'.ol nimiram quod latmf ».-:mf:slnb [bat etiam neque voluntaté efle rationem|
ectinaclt;cut primo mnrunu.m, Pre dica-| ‘;mrnlcm s-que: etli vero Baflolis conce: |
r,i'“__ & mediante | P"“n‘“—tm Antece-{ |dat, & velit voluntatem fimul cum adtu,
S e SR e - el

=i

XL }
|
fi
|
:
:.f
E
|




S

i

o

XIL

Liber L Traétat. I11. de obieéto Theologiz. Cap. VI1.

107

|efle rationem formalem, non tamen con-|
gruenter,vtiam fupra oftendi, Ad confir-|
mationem maioris refpondeo,nd requiri.
¢t veritatesomnes pertinétes ad habitum,|
[velfcientiam, cognoftantur per folamra-
{tionem formalem fubie&ti, ablqueinter-
fuentu aliarfiinteriacentium , inter predi-
lcattit veritatis agnoftend, & prima ratio-
,Incm ; & ided mirum non efle, {i per folam
‘Dcirarem n6 coniunctam immediatealijs
rationibus predicati contingentis, id non
cognofcatur: {ed quemadmedii coniun&a
cum alijs rationibus intermedijs necefTarijs|
eftratio cognofcendi veritatesneceffarias.|
Verbi gratia,prout eft radix intelle@us no|
immilti potentialitati, eft ratio cur Deus)
‘ﬁt neceflario intelligens. Ita coniunctal
cum rationib®intermedijs veritatum con-|
ftmgcnt‘:um , eft ratio cognofcendi vcrira»i
tescontingentes, Verbigratia, coniuncta
cum voluntate, que elicitactiliberumeft
lratio cognofcendi hanc, Deus liber? vult,|
!coniun&a cum eadem voluntate, & cum)|
actuelt ratio cognoftendihanc, Deus creat,
lundum, & ficin ceteris. Argumentum Ve
Ird folim probatné pofle per fefolam effe
;!miionem cognofcendihas veritates, quod|
i'eﬁ veriffimu, nec requiritur ad propriam
‘rationem formalem fubieéti.

Vit fatisfiat fecundo argumento, obfer-|
jpandum eft eripliciter fubiectiinteruentu
:aiicuius rationis coniungi predicato,nem-
pt, velita, vtratio it immedtatafoli{fub-
ieCta, vel {oli predicato, vel vtrique: im-
mediataeft {olifubiefto definitio fubieé&t,
quando predicatum eft quartavel quinta
proprietas: immediatafoli pradicato ter-|
tia paffio refpectu enunciationis,qua quar-
tadicitur de fubie&o : immediata Vtriquc‘
definitio,quando veritatis complex® pre-|
dicatum eft prima pafiio defubiecto. Ex
his tribus folus primus modus immedia-
tionis eft neceffarius ad rationem forma-
lem, gue: nam in plerisque fcientijs natura-
libus propria fubieéti natura eftratio for-
malis,que,& tamen non eft immediata paf-
fionibus remotis, fed fubiecto, acprime,
quod requiritur, vt per primam cum c2te-|
ris copuletur.Hoc pofito peganda eft con-
fequentia fecundi argumeiiti, quafuppo-
nitur opus efle, vtipfaratio formalis{ub-
iecti it immediata, & proxima omnibus,
quzdicuntur defubiecto. Refponderi et-
iam poteft negando antecedens: na quam-
nis ratio formalisfubieGiva per feimme.
diate non copuletur omnibus pradicatis.
tamen quatenus contuncta ceteris rationi-
bus, & ipfaeft proxima, atque immediat:

fubieéto, dicitur per fe iplamimmediaté

tiz: ergo quamuis in Deo nulla entitas|

opulare {ubiecto, hocelt néperaliamra-
lonem interpolitam inter ipfam, & fub-
cftum : & hoc modo Deitas immediarg
copulat omnia praedicata Deo, non autem
voluntas, vt in fuperioribus dixi. Quod
vero tangitur in pofteriore parte elufdem
tecedentis deratione cognoftendi, iam
fuperiusexplicatum eft, nam,quamuis im-
mediata ratio cognoftendi exiftentiam|
actus liberi {it coniunétio ipfius cum vo-
luntate,tamé immediata ratio cognoften-
di hanc complexionécontingentem , Deus|
liberévult , eft coniunétio voluntatis cum
Deitate, qua eft formaDei.

Finitas virtualis intelligibiliratis ob-
iectiuz eft ratio formalis, fub
qua, cx parte obiecti
primarij.

Carvy VIL

Oft rationem formalem obiectiuam
fubie&iprimarijfequiturratio,fub qua,
qua: eft inftar conditionis concomitantis,

ione 1. &2. & queelt.7. art.2. conclufione
4+ & quelt.8, art.2. conclufiones. & 4. &

habitum Theologicum intelleétus creati
efle de Deo fub ratione finita,, tamqua de
obietto primo. Probat Toletan.1. Deus
agnofci poteft ab intelleGu creato fub ra-
tione finita: ergo & habitus Theologicus
verfari circaillum fub eadératione. Con-|
fequentia patet, quia totarepugnantiaeft
penesactum ; idecoque {i is non repugna-
bit,necrepugnabit habitum {ub eadem ra-|
tionein Deum ferri. Antecedens oftendi-
tur.Nam, {i repugnaret,maxime,quia nul-
laentitas formaliter finita eft Deus:hocau-
tem non obftat, quoniam nulla entitasdi-
uina, faltem abfoluta porelt effe neutra,
hoc eft, nec finita, necinfinita: & ramen
Deus poteft cognofci fub ratione neutra,
& communiad finitum,&infinitum; Ver-
bi gratia, {ub ratione entis, vel {ubftan-

(it finita, agnofti poteft fub ratione fini-
ta. Confirmat, quoniam Deuspoteftage-
re ad extra, non {ub ratione infinita, quia

tra, quoniam finitum , & infinitum funt
contradictorié, vel privaté oppofita, &
cofequenter immediata, quorum alterum
necelle eft inefle fubiecto fingulari: er-
go fub ratione finita; quare ficut poten-
tia infinitaagere potelt fub rationefinita,

ita entitas infinita terminare potelt noti-

cffectus effetinfinitus: né {fub ratione neu-|

tiam

I.

Toletan. quaft. 6. prologi, art.2. conclu-Tolesan

Argentinas q.1.ad r.principale,exiftimant] argentin,




108 Liber L T Tradtat. 1L de

fam fub rationcfiniza. Secunda, l):_{'at“,

|tubieGtum habitus Theologicifub rationc |

| Deitatis cognofcibilis ab mlcl efto crea-| |

b hoc autem eft cognofcibilis finite,|

Ino"l infinité: ergo Deus cft Ij_;h}cd'um
T,

(Theologiz fub ratione finita. Hanc opi-|
inionem efle contra communem fatetur
idemmet Toletan. q. 7 7.2 V erfus Emc-n,
{& comitra fuam Uru;-mm nonnulla _,mtr
jmenta, quorumhacelt vis. Primo nullal
[cientia confiderat {ubie@tum fub aliqual
ratione cidem intrinfecis repugnante, &‘f
oppofitaformaliter propriz rationi for-|
maliipfius: finitudo vero repugnar deira-|
ti:er ::,o"l heologianon confiderat Denm
{ub ratione ﬁ"n;a..‘ucundi:,mrie formalis
fubiecti preceditaétum potcnt?m: non e-
nim habet feex parte potentia, {ed fubie-
€ti; finitas autem  non fe habet ex'parte
Dei,fed potentiz creatz, vel aGus: ergo
non eftratio fubiedi. Vitimd ratiofor-
malisfubiectiTheologiz fatiatappetitum
creaturg rationalis ;" eum vero nihil fini-

{fubiedt.

11.

{quam fi effet illi proportionata formali-
ter,& finitain ratione

tum fatiat:ergo finitudo nequit efle ratio

Pro {olutione ob{eruatidem Toletan.
dupliciter rem efle finitam:nempe forma-
lltf'1 in genere reiy & virtualiter in eflef
lobieéti cogniti: quod ad agoitionem fui
mouere pntcf% intellectum finitum , luxea
C..[)JLI'{"(CID ipfiustef minatam,non minus

agendi.Aititaquefe
loquihoc fecundo modo,né priore: quo-|
niam Deus eft infinitus in eflendo, mouet
autem ad agnitionem fui modo finito. Et
hoe pofito ad primum refpondet finitum |
virtualiter inagendo non repugnare infi-
nito in effendo:Deum verd efleinfinitum
in efifendo, fubieCtum verd Theologief |
{ubrationefinita,virtualiter in mouendo,
Quia Verd obijci poterat etiam in mouen-
doecfle 'virtmIiterinﬁn:tum:quoniameit

:iuxm.u]w itatemi
{dum,qui ha

abieftum adzquatum {cientiz diuinz in-| |
finite, refponderid, quod eft infinitum
(Virtualiterin mouendo, continere etiam
‘\-‘irnau! ter Ein?tam raticnem  mouendi
cllectus;quemadmo-
et vim moucendicentum,ha-
{betetiam vim mouendiviginti, i folim
lad hecmouendaa ‘}\’autur. Adfectidum
fre p(mdtt,dl!:;[@u:‘:‘domk..()rcm,&nev
igando requiri s vt ratio illa precedat for-
{maliter,concedendo opusefle, vt faltem
pracedar virtualiter, quomodo },razccd

f:: :su\]mru Yel,quatenus eft obiectum
imouens: quand qiidem habet vim mo-
wendi firito modo fecundum beneplaci-

n,r-wfrmu X

f
L

Advltimum refpondet ratio-

obie

mmnumm -z, non ¢{le fini
ter ineflendo QL.axufutcE}.\*taz} petitusex-|
nen finitam vi
quod requiritur, vt ratio

el {

[pem,quz fatiat voluntatem,atque intelle Il
| o al
|

|

effe ta rtualiter 'ir

-mcatm'
i

’mmr“'zd(
|qu\1| eusterminat fcientid Theologic

ani.y
|

L In toto hocdifcurfu Toletan.cumait] ITJ,
Deum effe [ ubmdum The ‘mog_f_rh fub ra-
Jtmne’

itione lc 1';13 ur

!TILI. an

quamui |
Imhn.(u aar . I

{ |
opinionem ¢ u.omr\unmﬂ‘uucm. idem|
[indicat: pam quwd finitas fit ratio, fue‘vm: :
{concomitans,non eft contra communem,|
:\'t':.m‘bpbchnn{}ab't fed felim quod fit t!
{ratio teterminatiua, gue. Idcirco in viro-
qucim{u qull ioni fatisfaciam,

r‘ Dico primum, finitas noneft ratio for-| [y,
{malis, gz, terminatiua fubiecti Theolo-

lgiz. Hanc ex inftituto probar Hai} - Q. 4.3afll,
prologt, art. LS§. vitimo, & eft communis
omnium, qu fdhr':atc u'eurmnvn

{formalem. Et facilé oftenditur ex notione]
rationis formalis ;”‘Uli!mriu:& fuperius|
traditz.Confiftit verd praecipudin hoc, ¥t
|fttormaiubmé‘tl,qu“l fe attingatt
fit prima, atque immediara ra
{noftro intelligédi modo interiace
{fubiectum, & P‘lf&!()l]&\ qua deipfo oft
(duntur in Cad(. fcientia: at hnuuu]mir
{hord conuenit : né enim ¢ft forma D
'pq:st-nequcpcrf?;atrinzrérm':nnn €
{vilus affenfus Theolo
|dlfcurﬁ,s circa Deum finitum. Denique
{forma,qua nullo modo L'Ullfﬁl?irf“_ib-(_'ff_i_]?
_[](3 potelt c’]bj'ﬂ.tio,rL'r.'.".r eidem co

iant,& multd mints prima ratio; finitudo
IaL.tr, repugnat Deo, quare fieri nequit, vt
ratione ipfius conueniant alia attributa,|
qma‘lmﬂm repugnat homini, vt ratione
|trrationalitatis > &LI_IUHILUL]J polsi-
bilis,céueniant hum ‘11.")10611 s, Se-
lcumdo msun}wﬂ bilenequitefle for :}::1‘1:1
ratio terminatiua {cientie verifsime & no-|
\bilifsime: conflard vero ex Deo,ac finity-|
dine eftens ingrofiibile: ergo fierin cqui‘,‘
vt Deus fub finitudinet fit primi fubieéti|
‘1 heol ogiz. Nec verd ad diluendaar gu-
menta in hoc fenfu propofita valet diftin-
|¢tio im‘mdlmsm{m*mum, AC Vi aru;\,Lm,
qua\tlrur] oletanus:in primis quia forma
|conftituens fubie@ fih er'-anL tiua
[{Cientie,debet efle formal z\1mm\ irtualis:
deinde quon
{eribitur & Tolet.in
n“uc 15:atq; adeoe

nim

1alis de-

tudo hzcvirtu

tionéin-

creatu-

e e

Hen
Tole
Argg

Sen
|1e
Greg
Tolg




YL

Hewrit,
Toletay,
Aigentin,

Seaime,
Aitentiy,
Err‘gur,
Tlesay,

1ﬁlf_f‘;m{,

{{ertionis
| .
thuius. g

“[telleGtu De;ram, nec capi pateﬁ notitia

Liber L Tractat. 111, de ebiecto Theologiz, (;“p VI

jad creaturas. Viautéipl 1cOmL
n'rme;om edit, mu’: mﬂnncl"ulm.h%‘
lcreaturas effe 'm"»ﬂ ratio formalisfub
Theologicizergo neg; finitudo vi
i Hance p!am concly wu_m'"n]c cowhr—,
mant argumenta, que ibimet obijeit To-|
}Ist:mus, & apté [oluitin fenfu fecundzaf-|
‘ ifraftatuends, nd veréin fenfu
!ndnqu:q/ firritas, (i fumatur vir-|
tualiter, vt ipfe exponit, mqmr(,llc forma|
conftituens Deum, quoniam eft refpectus|
ad extra,quo nihil abfolutd conftituitur:fi

{fumatur formaliter, eftformarepugnans
{Deitati , str)rnm);rﬂunlpntwopp:mmu

atque adeo nequit conflituere Deum fub
certaratione {cibilis. Similiter folutio fe-

teandi n&eftadzquata: nam ratio formalis

terminatiua eft, qum{ pr vcepuh,( primo
intelligitur in fuLieé‘m {cientiz, & quod
habet vim efficienté determinativam po-
tentie, & habitus; atqueaded preexiftere
debet formaliter,, quod enim formaliter
no exiftit mouere nequit per fe,nec termi-
nareintelleGtionem;nam quamuis non re-
pugnetintelligiid,quod eft virtualiter,re-
pugnattamen intelligi per fe primo,& né,
interuentu alterius, qued cft formaliter,
in quo ipfum eft virtualiter. In Deo verd
formaliter eft Deiras, & infinitasipfius,in
quib®eft virtualisillafinitasinduétai To-
letano : ergo hecné poteft intelligi per fe
primo, {ed ratione Deitatis, & infinitudi-
nis formalis. Eodem modo impugnatur
refponf;otut Naiid quodagnofatul di-
recte, & vt forma propria,atque intrinfeca
fubie&ifariat,vel n6 fatiat 1§,pcritﬂp0ten—
tiz:nihi lauu cognitl vt finicd fatiatappe-
titum: & ita finitas nullo modo poteft efle
ratio formalis terminatiua cognitaex par-
tefubiecti Theologiz noftre, acheatord,
Dicofecundo finitas eft ratio formalis
concomitans ex parte{ubiecti Theologie
omnis creatz {ecundum a&tum, non vero |
{ecundum habitum. Hecquoad priorem |
parté traditur exprefseab Henrico quod-|
lib.12. q.1.ad finem. Toletano,& Argen-|
tinate citatis. Eiufdéfententiz funt do&o-
res, qui afferunt Deum n6 effe fubieCtum
Theologiz, vt Deus eft, fige fub ratione
Deitatis ablol oluté: quia h"c' iatiodicitim-
menfitatem, quz eft per fe, & primo in-

creata:hi verofint,Scotus inreportatis,q.

2.prologi, Argentinas, q. 1. Gregor.q. 4.
art.z,conclufione 2. & 3 & Tolet. q.6.3.2.
conclufione 4. Hoc etiam Iblﬁmintendit
/Err\ diusi. p. prologi,q.3. in 2.d.1. p-L.g.
Lart.l.ad . art.2.§. Prima ergovia, &art.,
- quatenus docet Deum

G L

&quodlib.z. g.2

Aub ratione “'t}'!{.\. ttoris efle fubiedtim
; hunnf" ;s foltim enim intenditexclude-
|rc afubieto Theolopiz creatzration
jcomprehenfibilitatis, & praef
|num notitizcrearede Deo,  Et quoniam|
potentia, vtait Philofophuslib.t. decce-
{10, t.116. definiri debent per maximum; & |
|habitus, maximé JUE)I”HSLUT"I‘LB quoad
{hoc habent quandam rationem potenti
maximum verd, quod de Deo Theologia
|cognofcit L[ild,qund attingit vifiob
1dum) dmt Deum fubrationeglo 1-
-mm effe fubiecti Theologiz, hocelt fuib
|ea menfura, quaf feoftenditbe -atis, Atque
ita Greg. q. 4earta. ad 4. duplicem diftin-
guit coneractionem fubiecti \u] er addi-
{tionem rationis minus communis,&iradi-
|mt nointelligi doctrind Egydij, & fuam,
{quando dicit Deum fubr atione glorifica-
|toris efle {ubiectum 1_‘1(.010"1(1“ vel per
ireftritionem cohduqrmms, ¢ exclufio-
nis vniuerfalis comprehéfionis: &ira vul
intelligi,quatenus nimira Deitas obijcitur
{intellectui creato {ub determinatoconfi-
|derationis modo, ac termino fCibilitatis
"obie&iuae. In eundem fenfum Agydium
‘intellexcrunt Argentin. q.cit, §. Aduerten-
dum tamen, & Toletan q.6.art.L.& q.7.art.
‘q. ad argumenta Aureoli contra fecundam
|conelu fonem, quin verdiplemet Agyd.
quodlxb . g.2. fuam mcntc,c\pln.at dum
probqt T)enm fub ratione glorificatoris
|efle fubieGtum ftientie create, non verd
quatenus Deum,id eft,non quatenus pela-
guseffentlxmhnnu c|umhq uerctur{cien-
{tiam creatdeffe mﬁmtam,&§ vltimo do-
cetrationem glorificatoris,non excludere
ration€ omnium aliorattributorum, fed
|illa-omnia reftringere ad terminum con-

{uenientem beatitudini, eundem fenfum|

fufius cxp!lcamt {peciali quett. quamedi-
dtc defubiecto Theologie. Eandem fen-
{tentiam, Vtconh)zmem D. Thomz , ap-
|probat Capreol. queft. 4. plo]ogl,art
ad argumenta Gregorij umrm).cnmlu—
{fionem,& Hifpalenfq. 4.art.3.notab.3. &
art. 4. ad argumenta Gregorij contra 2.
conclufionem,

| Suadetur autem, quoniameaeft per fe
|conditio concomitans ex partefubiecti, fi-
ine qua id non poteft terminare habitudi-
|nem habitus,& actus Theologici : at Deus
|non aliterterminare potc{h.vcusTlmofo—
glm create, quam {ub ratione finitudinis
{virtualis : ergo hzceft ratio formaliscon-
{comitans. Quia tamen Toletanus breui-
{ter,& obfeuré declarauit, quidfit hzc fini-
tas vn‘tualls, obferuandii eft,in primisnon
lefle terminationem aliquam perfeétionis

Gilli) comment. Theol.

I'_‘-Q

.fuﬂ'nh

Argentin,

Toletan,

J[capreal.

Hifpalenf,

VIIL

K diuine




Quid fie fi-
Atas virtua-
lisin Deo.

VIIL

[concomitantem ; quoniam loquendo de

tudinis intrinfecum, fed folim extrinfe-

110

diving infe, fed iplammer cognolibuiiti-

tem Wei indeterminatam , quatenus eft ¢
n

lapra mouere finito modo mentes crea-
|tas, ad agnitionem fui, Nam quemadmo-
dum omnipotentia diuina , quamuis infi-
nita,non operatur modo infinito,fed fini-
to, numqud attingens fummum, quod po-
teft: & itatota quidécocurritad cffeCtum, |
non tamen totaliter, fed modo finite, &|
prafriptoabarte,& voluntate diuina: ita
etiam intelligibilitas Dei, quenoftroin-
telligédi modo praefupponitur omniactui
intelligendi, etiam diuino, refpectu huius)
|adzquaté, & compleré {e obijcir; ita, vend,
minus fit in actuali {cientia Dei, quam in
intelligibilirate-obiectiva fuw effentice: at
vero refpeétu intellectus creati,vipote in-|
adequati , & improportionatifolum obij—l
citur fecundum menfuram, & proportio-|
nem activitatis, quam habet exinfufione
luminisglorie, quod femper eft finitum:
vel iuxta reuelationem, & lumen fidet,
que {imiliter finirafunt:itaque Deitas, vt/
intelligibilis ab intellectu crearo fub rer-|
mino, & menfura, el ratio terminati
fubie&i Theologiz: ipfa verd menfura,
ue finitudo efk ratio,fine qua non {ive con-
comitans. Et hocfolim probantrationes
Toletani,vtexipfarifolutione conftabir.
Dictum veroeft infecunda parte afler-
tionis, finitatem fecundum z2étum, non fe-
cundum habitum efle rationem fubieéti

habitu fidei,acTheologiz,(ecundum pro-|
priam naturam, non eft vllus terminusin-
telligibilitatis obieCtine certus, acdeter-
minatus, vleraqué progredi nequeat. Pro-
batur, quia fides,ac Theologianoftraex-
tendipoteft ad omnia, quz cadere poflunt
{ub renelationé Dei. Theologiaverobea-
torum ad omnia, que lumine gloriz pol-
{untinnotefcere: obieétoriiverd, & ratio-
num formalium 2 Peo reuelabilium, non
eft vllus terminus certus citrainfinitum:
lumen gloriz per ordinem ad abfolutam
Dei potentiam non habet termini magni~

cum, ad quem né poteft accedere, hoceft,
infinitatem : & eodem modo effentia diui-
na refpectu eius nd habet terminii certum
intelligibilitatis obie®iuz, atque itanon
poteflttatim intelligi A creatura, quin pof:
it plus,ac plus in infinitii s ergo fubie¢tum
Fheologiz fecundum habitum non habet
certum,acfinitum terminum intelligibili-
tatis, fed eft intelligibile in infinitum fyn-

carh_egorematicé. Neque ego puto aucto-
resfuperius citatos voluifle hoc negare:{o-

cunawim actum 3 LIL!UT}!E]I!! Omni
ia creata in particulari habetterminum
am cum obieftum neceffariointelligi ded
eat modo finita, vel infinito, & nullu
aétus Theologicus poffit effe infinitus,)
{emper fuble&um,quoad atualem termis
nationemaétuum T heologicarum, obijci|
debet finito modo. Accedit quod delege|
ordinaria terminus maximus Theologiz
omnis creatz,elt vitio Chrilli:hanc autem|
terminat Deitas fub determinata, & finita
rationes non verd comprehenfiua : ergol
quoad aétu Deus eft {ubiectum Ti:coic:w

gie, creata fub ratione finita cocomitante.

que opinionis, quatenus aduer{antur do-
Grinztradite, Ad primum cécedendaeft
confequentia iuxta fenfum fecundzafler-|
[tionis. Lo enim modo Deus non folim
cognoftipoteft,verim etid altu cogrofti-|

tur {ub ratione finitacécomirante, negan-
daverdinfenfuprima; & ad probarion:mé
|dicendum aliud effecognoftere obiectum
{fub ratione neutra per abftraétionem ab
vtraque forma oppolita, quarum altera
(neceffaric debetineffe: aliud vero cognof|
cere fub oppolita forma, qua necellarid)
inelt:primum eft commune in omni noti-|

tia abitrahente,ndqui cognoftithominem|

{olum,quatenus animal, cognofcit per ab-|

ftraétioné a rationali, & irrationali, & qui

hominé iufti cognoftit quatenus viuens,|

abftrahit3infto,vel iniufto, abfirahé&tium

vero no eft médacium, vt ait Philefophus

2. Phyficorum t.18, Quando vero obie&i Arifel
cognoftitur fub ratione terminatiua op-

{pofita eius , qui habet, necellario interue-
nit falfitas formalis, vel virtualis, vt fiho-
mo cognolcatur fub rationeirrationalita-
tis:at in cognitione Theologica, nullain-
tercedit falfitas, & ideo (ubicétum eius nd)|
;eret fumi fub ratiene terminatiua oppo-
{fitaei, qua necellario includit, hoc eft, fub)
finitate oppofita infinitati,qua eft ateribu-
td Dei. Nam fi finitas efle debeat ratio ter-
iminatiua, cognoftidebetin fe, & vtcon-
junéa fubiecto , cuinsratio elle dicitur: fi
(vero fittdtiim cocomitans, tunc n6 debet
@etingi,fed (olim eft modus, fub quo diui-i
nitas,ve obieC.u intelligibile,mouetintel-
le€tum. Secundum foltim probat fecund?
aflertionem: nimird quod quemadmodit
omnipotentia dinina cft apta producere
effectum limitatum, ita eflentia, quatenus
obie&aintelligibileelt, determinat intcl-}
lectum creatfiad notitiam fui finitam : fed
(icut ex eo, quod potétiafinito modoagit,|
[non fequitur principium agendi effe fini-|

[um enim videntur locutide finitudine fe-| [tum, itaexeo, quod eflentia mouet ad no-

titiam

Reftat vt diluanturargumenta veriui- IX. |




XL

1.Cor.13.

_'__“—*———‘___,._..;

'bul FReactar LIE

de 0\16&0 Thcolo*m Cap. VII

It

efTentie efle finitudinem,qua fitobietum
terminans notitiam; far cnim elt, vt fir|
conditio, fub qua natura diuina obgmtm ‘
mgel”mbl liter intelle€tui creato.
Ar< umenta contrari® fententiz i 'arn

{'upenu«io uaiunt.rcftrcndoimtentlam|
Toletani:fed breviterad prunum refp on—‘
detur,finitudinem virtualem, hoc cﬁ, po-|
tentiam ex parte Dei,quatenus cft obitftfl!
intelligibile ad mouendt intelletum, vt|
'ﬁmromodoattm{racDeltatcm nequaqu
-ﬂcpuqmra cum infinitate Dei formali:
[quel‘ﬂadn]ﬁﬂll”n "l{.(‘lle cum Oml]‘PDtCE'I'
tia pugnat finitudo \utuaha hoceft, po-|
tentia ad produétionem hmus vel 1]!1115
effeGusinfiniti., Ad fecundum refponde-
tur finitudinem virtualem , quatenus eft|
conditio fubiecti Theologi®, precedere|
ex parte ipfius fubieéti, na prius cft Deum
poflefinito modo mouere , ac d:.tc;mma—n
re intelletum ad notmam finitam cirra
comprehen{mnem,quammteliL&um fer-
riinillud. Ad tertium dicendd, maiorem,|
fi intelligatur de ratione formali, quz at-
tmgmur,cfﬁvaram :hac enim eft, que fa-|

\ar,vclnon fatiatappetitum potentiz:fal-

fam vero, frintelligatur delatloncformu-
liconcomitante quunnmzlla non atting
tur, & ided eius non eft fatiare: & mde
[priore recté concluditargumentum, non
Ide poﬁeum B
| Exdicistoto hoceapitecolligitur re-
fponfioad ea,quorum occafionehzcdidta
{unt,nimirum rationé formalem -.\‘fuac,f-ub-J
ieCtiT '.colom'c mnind,bcarm & reuelate
per fidé, {zcundiim effe quoad entiratem,|
Li.\cmat(,m offendonon diff crw,ciiemm
eademmet vnica, atque indiuidua ratio|
formalis effentiz diuinz, prout elt forma
Dei {ubitantialis: drﬁerrcautcpenesrqtm-
nes concomitantes , quoniam, vteft ratio
terminativa {ubieti Theologiz dining,
fumitur fub inte lglblhtatc infinita, cui
adequatur actus fcientiz diuinz: vt vero
elt ratio termiinatiua Theologiz, fumitur
fub finitudine, hoceft, citracomprehen-
fioné fub proportionata ftibilitatein ordi-
ne ad virtutéfinitd intellegus crearti etiam
eleuati:& quoad hoc,adbuc eft multo ma-
ior limitatio Theol ogi® viatord, quorum
agnitioné Apoftolus comparata beatz vo-
[cat, exparte : hxc vero limitatio eflentiali-
ter eft penes modum,ac medium cognof-
cendi,de qua dicam, cim fermo inciderde
ratione formali motiuazaccidentaliter ve-
ropenes plures, vel pauciores veritates,né
ftatus bcatimus exigit, & habet agnitioné

”-n_pillj unrrgmn,no L()IJ g tur C\I'/ .1 te | ‘ 111111‘131‘111’1’1 CI{]JTT'I ﬂﬂ us V'” O
‘mter hos dum {tatus differentiam indica-|
‘mtSmtus,&A:gEntmus, vbifupra. |

zum, hane

l

| [Veritas omnis creata pettinere po-|

teftad fubieCtum Secundarium
Theologiz.

Eap vy NILL \
E,Yp[icatn {ubieéto primario,& eius ra-|
tione formali,que, dicendum eft de fe-|
cundario. Id vero duob® modisaccipipo-
| |teft:primum quidem pro quouisfubiecto,
de quo demonftratur aliquid in fciential
habente diftinétionem, faltem virtualem
primo fubie€to:quaratione(pecies ipf, acj
partes fubie&i vniuerfalis, quod primo
{cientia refpicit,dicuntur pertineread {ub-
iectum fecundarium. Altero modo dicitur
{fubieti res extranea primo fubieéto, ha-
[bens tamen attributionem ad ipfum: quo-
modo fe habent in medicina herbz, & alia

plurium veritatum, ac rationi formalium

medicamenta, quand pertinentad ratio-
nem formalem corporis fani, illam inte-
grando,autparticipando; fed habent attri-
\butionem ad ipfum tamqua ad caufam fi-
mlem Et quidé fi priore modo loquamuri
|omniailla,qua virtucefaltédi ﬁmguuntur
;a Deo,quatc-munmmmtm céftitutus for-
maliter per eflentiam dininam dequlbusl
|aliquidc‘<1’cn latis oftéditur, pertinentad
I{ccundal ium fubieGtum, vt pertinentipfée

lquoque perfonz diuine, vtdocet Ocham, ocham.

9.9- prologi, lit. BB, & G:ﬂ‘ri 1lit.H. Ve- Gabrrel,

{rim prior hicmodus né eft ades frequen- |
ter viurpatus, necita idoneus : qu.dqmdl
lenim modo aliquo formaliter participat
[rationem f‘ormalcm,qm,primifubi:&i ad
1p{'um nd ad fecundarium pertinet: perfo-
ine auté diuinz formaliter includunt Dei-
leaee quzeef'trat.ofmmahspnmduble&r,
1dcoque propri¢ loquendo non pertinent
ad {fecundarium, vt cunf’mtmo oftendam
11b,3. in materia vifionisbeatz. Quare ve-
ritates omnesreuelate, vel per reuelationé
dcdu&ae de Deo ﬁnundum fe, detribus
perﬁams ac de verbo incarnato pertinent
ad fubie€ti primarium, quiainomnibus
fubijcitur Deusy velimmediate per {¢, vell
‘m perfonadinina. Ex ceteris vero rcbus,'
qua,Deumh)rmahtcrnomm. udunt,mul-|
la pertinetad primarium. An vero,& quo-
modo pertineatadfecundarium, deinceps
agendum eft.

IL

Nihil autem creatum pcrrmerc ad fub-Nihil effe

lteé&td fecundarium, fuadetur primo;quo-

1 - - . - 5
peculiares fcientias: quarenon fpectantad
fubiectd Theologiw, Cunic.qu'miapatct.

=5

quoniam

creatii quod
4 ) ad (ubieGum
Iniam res creat® pertinent ad proprias, aciy

“heologiz
pertinear,
quomodo
srobetur.

e
-

=



112
quoniam Theologia eft fapientia, ac fcien-
ria maxime nobilis;& vniuerfalis,cui crea-
r2 omnes fubordinantur:quemadmodum;
ergo metaphyfica, quia internaturales efty
maximé excellens, atque vniuerfalis, non|
defcendit ad confideranda fubie&a parti-
cularium {cientiarum , ita Theologia oby
candem caufam debeti creatarum rerum
confiderationeabftinere, Ecconfirmatur,
quoniam fides, ac Theologia collatz funt|
hominibus, ad fupplendum defe€tum Ju-
minis naturalis improportionati perfcru-
tandis rebus diuinis : ideoque extendinon)
debent ad paturalia: quibus agnofcendis|
fat et naturale lumen intelleGus.Secundo,
{i res aliqua creata ad Theologiam perti-
net, cadé ratione omnes pertinebunt; non
enim res vilacreata defe eft magisimpro-
portionata, vt fit obieétit veritatis Theo-
lagi®,quamalia :non folim autem omnes
creatz, fed etiam creabiles, atqueadeo nd
mints fe extendet habitus fcientiz Theo-
logic®,quim ipfa fcientia divina:quod ab-

urdum eft. Sequela maioris oftenditur,

quandoquidem res omniscreata habetat-
tributionem ad Deum:omnis poteftinfer-|
uire ad eiusagnitionem habendam; omnis
poteft cadere fub reuelationem: quefunt
conditiones requifite, vt aliquid pertineat
ad Theologiam, Tertio denique omnia,
que derebus creatis 3 Theologa fciri pol-
funt, funt ingularia, & contingentia: quo-
rum confideratio per fead {cientiam mini-
me pertinetyatque adeo neque ad Theolo-
glam: antecedens quoad priorem partem
iprobatur , nam {cientia non extenditur ad
{vllas alias veritates, quamad eas, queex
proprijs eius principijs deducuntur: at ve-
ritates reuelat®, que{unt principia Theo-
‘Iogir, verfantur circa fingularia, & con-
gingentia per mod hiftoriz, igitur etiam
conclufiones Theologiz defubieis crea-
tis, non, nifi circa {ubiecta fingularia, &
contingentia verfantur,

TIT, Dico primtim. Rescreatz pertinentad
Res aeate fubiecta (ecundarium Theologi, Ita fen-
r;;::?:ﬁ‘?ﬁlll tiunt comuniter Do&ores neque eft opus
Theologiz fingulosreferre, Fundamentum eft, quo-
ubieftum  'niamné neceflario requiritur, vtid, quod
PEIREaRt. lod fubie@ fecundarium pertinet, forma-

liter includat rationem primarij: fed vead
ipfum habeat attributionem in ordine ad
eandem rationem formalem,acfinéfcien-
tiz:res autécreate, quamuisndincludan
Forfnal‘irer Deitatem, habent tamen attri-
*‘buuon?‘ ad ipi‘am_, & inferuire pofluntau-
igi_fndz: illiuscognitioni, aur promouendz
pictati erga Deum, qui funt duo fines
'I_"h_e_gl ogiz:pofluntergoadeandem perti-

|

Liber I. Tradat. 111 de obieo Thceologiz.

|nere. Deinde Theologia ad ea omnia fc
extendit,qug ex p rincipijs reuelatis colligi
poflunt : exijsautéeruuntur conclufiones
verz nd folum de Deo, fed eriam de crea-
[turis: quare de his quoque tamqui de fub-
%teé‘m fecundario Theologiadifputat. Neg
{verd ad hoc eft opus multis raticnibusy
[fufficit enim £i per ingulasTheologiz par-
itesdifcurramus; plereque agunt deactibus
{humanis,de virtutibus, ac vitijs, de iuitifi-
|catione,ac facramentis,que omnia funt res|
|creatz. Neque predicata, quzin fingulis
Theologie partib’decreaturis oftendun-|
tur,poflunt comode referriin Deum,tam-
|quamin {ubiecti praedicationis,cui forma
{infit,fed foltim ramqua in fubieGtum attri-
\butionis, in ordine ad quod Theolagiade
ipfis quoque creaturisaliquid oltendir.

Dicofecundtim. Non omnesres creatz
pertinent ad fubieftum Theologiz. Pro-
{batur exScoro q.3.prologi principali, ver-
{fusfinem, quoniam non plus extenditur,
jquam fides,fides autem, vt conitatex A po-
{ftolo ad Hebrzos 1, Eff argumentum non ap-
| parentinm, atque aded obieéta {cientiarum
{naturalium , quatenus fubltant euidenti
fcientie, nequeunt ad Theologiam perti-
nere,Praeterea,que nd habent vtilitaté per
fe ad verd pictatem, & ideo A Deo reuclata
non {unt,ab codem fubieéto excluduntur.
Quod fuse profequitur Agydiusinz.d.1.
p.1.q.nart.3.& Henr, infum.art.19.q.2. &
probat ex D. Ambrofij, & Auguftini fen-
tentiz. N3 Ambr, in Hexameron de rebus
naturalibus, & eorfi notitialoquens: Que,
inquit, quia altiorafunt & noftro ftudio, & i di-
uine lectionis fevie, his, quiforis funt, relingnad
mus:quid mibz,quarere que fit menfira circuisns
terrallibenter fateor me nefeire, quod flire nibil
proderit: Certo Mayfes eruditus in omnifeientia
AEgypriorum, fed bivitum Dei accepit, quafi my-
nifter Dei inanem illam, & vfurpatorie philofo-
phizdodizinaveritatisvatione poft habuir, & i
deferipfit, quanoftrafide accomimnod s indicanit.
Quibus verbis fatis indicat non pertinere
ad Theologum eori ftientiam confeari.

Cap. VIHIL 7

|
i

Iv.

Seat,

1

Ad Helr.

48¢yd, |
Henric, E
|
¥
i

Ambrf,

Porro D, Aug.lib.14.deTrinitate c.1.defi-
niens materiam Theologizin rota fua fati-
tudine , Difpurgi, inquit, non vrig, quidquid
fc;r@ inTebus hivmanis, vbi plurimion ﬁaperuscm?
Vanitatis, ¢ noxie curiofitatis huie fcientia tri-
buens, fed iliud tantammiodo,quofides (aluber-
rima, qus ad vera beatitudinem dugis, nurritur,
defenditur , acvoboratur, & lib, 5. de Geneli|
dicens queri folitum , quz figura ceeli, fo-
cundum facras literas credenda fit; deinde|
paulifper digrefiusad reprehendends ina-|
aem illori curiofitatem, qui{uperuacaneis
quzftionibus occupantur, refpondet: Quia,

defide |

Angullite




thti

s “Liber I Tractat. 111 de obie@o Theologiz, (ﬁ_‘.i_lﬂpi.' VIIL 1'137;

de_fhfﬂ‘;’ i / >
{figra ceeli boc fenfiffe a
vitas babet:fed (piritam Dei,qui per eos logqueba
i fulutipro-
futura. Et ob eam caufam Apottoli; quo
Magn. Dioayfhius Theologorum apice:|
appellat, harum reriinotioné nequaquam|
tradebant; quiaalienaeratab infticuto, ac
{ubieto vere Theologiz. Cim veroali-
lqua ad {écundarh@ Theologie fubiecti
pertineant, alia verd non, oportet notam
apponere, qua difcerni pofsint; ex diffe-|
rentia quidé Henrici,vbifupra,fubieGtum
Hecundarium Theologi® itapotelt defcri-
bi: eft guod habetaliquam attributionem
ad Deum,fecundum rationem, qua confi-
deratur,ve fubiectum Theologiz: qua de-
{criptione dux continentur partes,altera
exigitattributionem ad Deum, altera mo-|
dum eiusexplicat. Etquoad primam nulla)
eftdiffentio , omnes enim illa exigunt, ita|
D.Thom.1.p.q.L.art.3.ad 1.& cgtericom-|
muniter. Porroattributio eft duplex, ma‘i
terialis, & formalis: materialis, quatenus
resvna fecundum propriam entitatem ha-
betattributionéad alteram entitatiue con-
fideratam. Et hacrationend elt vlla crea-
tura, quaz n6 referatur in Deum tamquam
ad caufam finalem, efficientem, & exem-
plarem. Verim hzcattributio fupponitur|
quidem ad rationé fubieéti fecundarij, fed
folanon fufficit: nam ctim omnes creature|
habeant attributionem ad Deum, nd om-
nes tamen pertinent ad {ientiam meta-
phyficam , cuius principale 6bieftum eft|
Deus, quiand omnes referuntur ad ipfum|
fecundiim rationem, qua confideratur i
metaphyfico; requiritur itaque alteraat-
tributio formalis. Hec autem refpicit fub-|
ieGum fubeadératione,qua eft fubieGum|
eius {tientie: hocefl, fub eadéabftra&tio-
ne propteridem motivum, & fubijs omni-|
bus rationibus formalibus obiectiuis, ex|
quibus refultat particularis modus{ciendi
illiushabitus. Et ob hane caufam quanti-
tas, quamais in {e ipfa habeatattributio-
nemad corpus fubftantiale, tamen fub ab-
ftractione 3 materia fenfibili,non pertinet
ad philofophiam natura'®m, que nécon-
fiderat fubiectum fuum primarium fub ea
abftraétione.

endum eff
&
ves noftros, quod ve-

7 Scrip

VL His pofitis dico tertiim. Adf{ecunda- ,‘uelébilia communicarein rationc formali|
’rium fubieéti Theologiz pertinent om-| huiusfcientiz: fiverofermo fitdeis, quz,
Ines, ac folz creature , de quibus exprinci-| aétu pertinent, funt ea fola, quza Deo m;

| pijs reuelatis veritasaliqua coplexa often- thoc rerum ordine renelata funt.
Powanent, \dipoteft. Hzctraditura Bonauentura, q.| |  Hac dixerfin abfolute loquendo. Nam
Hemic, 1. prologiad 2. &Henrico vbifupra, Sco-| difcurfus procedens exreuelatis non, nifi|
e, [t0, q. 3. prologi. §. Sed dubium, cum Sco ad Theologiam pertinet: atque adeod om-|
} ici[’tis ibidem, Bafiol. q. 4.art.3.§. De Theo-| niailla,dequibusaliquid probaripot'efﬁtix‘
.L:—T;I]lij \:mHﬂn‘inlt’ht':.:)-\._-_r—_—u—m.[(_g_m- princip]o |

\lagiavera, Buchon.é."g. art.4.inart2. & 3.
innexis , & elt omnium afferentium diu
nam reuelationem effe rationé formalem|

|obieéti Theologie, quosreferam, c.10. &|

i=v‘:'inripia Theologiz efle articulos fidei,

[quoscitavitract.z.c. 4.Fundamentum eft:)

{Quia cafolapertinentad obieGum fecun-|

il larium alicuius fCientiz,qua habent attri-|

|

butionem ad primarium fub ea ratione,|
|qua eft fubiectum primarium : ad Deum|
lautem,prout eft fubieGum Theologiz,at-|
cributionem habentomnes, acfole crea-|
fturz, dequibusconcludialiquid poteft ex
[rcuc[dtis: ergo illz omnes, ac{ole perti-
[nent ad obiectum fecundarium Theolo-!
lgiz, Affumptio declaratur: nam, vt recte
ideducit Henr. vbifupra, Deustribus mu’i
dis agnofcitur  creatura rationali: nimi—‘
jrum cognitione naturaliacquilitaex crea-
|turis, cognitionebeata per infufionem lu-
minis gloriz, cognitione mediain®nig-
mate per fidem, vel ex fide habita. Primo
lmodo cognofcitur per fcientias naturales,|
(2 quouis viatore fideli, vel infideli: fecun-|
do A folisbeatis: tertio a fidelibusin via: &
fub hoc modo eft fubieétum Thcoiogi:&:i
latque aded omnes, ac fole rescreat®, qua
llmbent attribution€ ad Deum tertio mo-
do confideratum .pertinent ad fecunda-
rium fubieétd Theologiz viatorum. Por-|
ro attributio materialis ad tres modos re-|
luocatur: ni creatur® omnes habentateri-|
\butionem ad Deum,vel tamquiab eo exi-|
ftentes per creationem, Vel per enm 1’ub—I
fiftentes per gubernationem,velad ipf‘umﬁ
ordinatz per ele€torum glorificationem:|
formalis autem confiftit ineo, vt omnes|

|

|

|
|
|
|
|

fint {cibiles per infpirationé diuinam, que
eft ratio motiva aflenfus Theologici.Por-
1o de his loqui poflumus, vel fecundum
adtum, vel fecundiim habitum acpoten-
tiam:fi de potentia loquamur,nulla omni-
Ino res elt, quz adfubiectum Theologie
fecundarium non pertineat: omnesenim
\reuelari 3 Deo poflunt, atque aded efle
{fubieétum predicationis in aliqua conclu-
[Gone deduéta ex reuelatis perdifcurfum
{Theologicum, v trecté nothifpalcnﬂs,'ﬁ;{ﬂu!mﬁ
q.3. prologi,art.4. ad 3. contra 4. conclu~

fionem. Etin hoc fenfu$. Thom.1. p. q.1. §. Thom.
art.2. inc.&ad 2. dicit omnia dininitus re-




Fundamentum eft,quoniam finis Theolo-|
giz it notitia Deinon quomodocumque,|
fed precipue quatenus eft auétor grati |
acrerum ordinis fupernaturalis: nd cogni-|
Itio eius, quatenus eft principium ac finisI
inaturead fcientias naturalis pertinet:ergo|
lille creature per fe proprid fpeQantad fe-|
icundarium Theologiz fubietum, que|
thabent attributionem ad Deum, & con-|
Iducere potlunt ad acquirendam notitiam)|
fupernaturalem ipfius: he vers funt res
lordinis fupernaturalis,atque divini, Huius|
gencris eft voio bypoflatica, iuftificatio,|
facramenta, glorificatio, & fimilia, quo-|
rum cognitio ad nullam ftientiam natu-|
ralem fpectat: & ideo perfefubijciuntur|
[contemplationi Theologiz, fecundarid
{tamen. Reliqua vero, que intra nature
terminos cétinentur, & per fe feiri poflunt
iinuentione, aut ftudio naturali, ex acci-|
[dente cadentin confiderationem Theolo-
giz, ficut &infidem. Verlm quoad hee,
viuselt Spiritus dininus deletu, non om-|
nia abfque difcrimine reuelans, & confe-
quenter Theologico difcurfui fibijciens:
fed eafolum, in quib®eft aliqua ratio con-
gruentie, & vtilitatisad vtrumque Theo-
logi= finem : & ob hanccaufam né omnia,
|quz ad naturales {Cientias pertinent, funt
reuclata, quiaad notitiam {upernaturalem
Dei, vel pietatem per {e non conducunt;
neque continent fundamenta ad fidei ve-
ritatem;hec enimtametfi naturalia,ob ne-
cefsitatem reuelata fint. Ex dictis colligi-|
tur Theologiam fuo modo efle vniverfa-|
flifSimam ; & communifsimam omnium
|rL'IEl‘]tiQI‘LlITl 5 NON quidem ratione Qb[e(:u‘

|dentur & fubie€to Theologi®, fi induant
|propriam rationem formalem eius: nec|
\vero inufiratum eft-rem eandem fub di-
|ucrﬁs rationibus ad diuerfos habitus re-
duci. Ad probationem confequentiz re-
fpondetur duobus modis, ftientiam efle
fuperiorem , atque communem rationg
proprij fubic@i,nem pé communitate vni-
uerfalitaris, vel caufalitatis: & eam, quz
priore modo communis eft, non deften-
dere ad particularia,, quianon cadunt fub
communi illa abftraGione: qua de cau-
fa metaphyfica, qua eft de ente in com-
muni fub abftra@ione ab omni materia,
non agit de fpecicbus particularibus, que
inon {ubftanteiufmodi abftra&ioni, qua-
\les funt omnes fpecies corporis. Exque
{patet non propterea ab earum confide-
ratione abftivere, quia particulares funt:
nam fi hec eflet ratio, non ageret etiam
de fubflantijs feparatis ; que fub commu-
ni illo fubicéto continentur; {ed quia ca-!
rent propria ratione formali, fub qual
metaphyfica contemplatur fua obiea.|
Porro {cientia de fubiecto vniverfali in
caufando  defcendere poteft ad effeGus
||mlis caufe, @Mubftent proprie rationi
Lformah ipfius, vt veré {ubftant creatu-
{r2, de quibus oftendi poffuntalique ve-
ritates ex principijs reuelatis , & hocelt,
quod D. Thom. 1, p. quaft.r. art. 3. ad 2.
docetea, que indiverfiscientijs traftan-
tor, pofle facram do&rinam confidera-
[re fub vna ratione, quatenus nimirum
{funt diuinitus reuelabilia : quemadmo-
{dum etiam non abhorret & prima philo-

e . . ~ 4 .
:io‘ua, inferioresipecies contemplari fe-

o

_——

cundum

¢, Thoms

e e e

L A e E R, 89001 N
% - v 3 -—--..,I

| 114 Liber I Tra&ar. 11 . de obieto Theologiz. Cap. VIIIL. [
principio reuclato, adfecundarium laitem) g:rlm::rij?_:';uod cli‘u?fl,‘.'i‘rni‘fingu!n:'c,fbd\ l
Theologiz fubie&n pertinent,cutuftum | fccum‘{_an]l,quud latifsime patet.Ttadocent ,‘
que gcnfris, acrationisilla fint. Caetertim| ‘Afg}'a}uﬁ inT. p. prologi 5 e 2. §. Hisvifis, Aigyd, f
?qemfnui» omniad Deoreuelataad idéper- |Henr.in {fum.art.7.q.3. Richard.q.5. pro-gemic, ||

s. Thom. |tineant;;tamend D. Thomain 3.d.24.q. |logiad 4. Aurcol.q.vlt.art.4. propolitio-

dewris.  |Larz2.queeftioncula 2. Henricoin fum.art. !:3@ 4. & Argentin, q.2.art,2, ad L, An vero) dureol.
Esp.qn ad 2. argumentum cxi'c:undo}om; _Thco!ogi:} fit dicenda I'I‘IHPIICIICEF ﬁ"lm?- I'

Seat. [pofitis, Scoto,q.3.prologi.§. Ex dictis patet, |tia vniverfalis & communis, nen conuenit E
{& alijs doctoribus quedam perfe dicuntur| linter doctores: affirmant Henr, Richard.
lad fidem pertinerc: nimirum ea, que funt, & Aureol. negant Albert, tract.r.fum.q.3. 4lber, !
lordinis fupranaturalis, ac diuini: nequel m. 4. & Agydiuscitat.quia non agit per {¢ |
ipoﬂhnrn;ltura!ic!Ll&Ll rationisinueftigariz| primo dc_ca"-tc? qupd cﬂ: \'111(161'!;1]::1"9@5— '
alia vero quodammodo per accidens in| ¢tu omnium; & primaric autem ObICC}.O
[fubfidium eornm, qui 11cqucuntbreuitur,1 deber aflumi ratio fcientie. Hac qualtio
{& {ine errore diuina etiam naturaliter| eft de nomine, placettamenratio Alberti, ;
[agnofcibilia perdifcere:itaeriamad Theo-| |& &gy dlj : : i
ltogiz fubiettum fecundarium per fe perti-| \ Primi argumenti fundamemumc[’c fal-} VIIL |
inente Creatur®, que ihntordinisfilperr| fum : namque res creatz ordinis fuperna-
Inaturalis: quodammodo verd per acci- (turalis ad nullam aliam fcientiam perti-|
dens ceterz omnes, de quibusaliquid per (nent: deinde licet confideratio earumy .
renelationem cognofcipoteft, quod recté |qu funt ordinis naturalis, (it propria fci- |

Alenf, }docet Alenfir. p. q. 1. membro gad1 &2, 1‘en:mrum naturalium, non proinde exclu- il




I |

e e S T e

e

Pfal. 110,

148 Titn, 1.

Tacah.c. vlr,

|
|

J

i

gie, Cap. 1X. 115 |

i,

cundiim rationem commuienm ¢ntis. Ad:
confirmationem patet folim ex diét
lnam etiam ex creaturis alique funt or-|
dinis fupernaturalisy ad quarum notitiam|
iacquirendam non eft fatis Jumen natu-|
frz; relique vero reuclate {untiin fubfi-|
idium pature, vt facilius Deus cugnoil‘i‘
!qucut; ex hac parte etiam ad Theo]fy]
giam pertinent, At fecundum patet fo-|
flutio ex diétis: non enim eft abfurdum|
Ires omnes creatas, & creabiles fingula-
ltim fumpras pofle ad fidem, & Theolo-
‘g'mm pertinere, {i mediaté, vel imme-
[diaté revelentur; quamuis per fe folum,
pertineant, quz funt ordinis dinini: ex|
laccidente,, que funt ordinis naturalis mo-|
|do explicato. Ex hoc autem non [bqui—|
itur ®qué patere fidem , ac {tientiam Deis|
nam heec actu adequato percipit omn ef'ci—i
bile: at fides & Theologiancquaquam, vt|
cap.7. explicatumeeft, |
| Materiam tertijargumenti fusé tradat
\Alenfis, 1. p. quaft. 1. m.1. ad 1. & 2. Vbi
{conatur oftendere omnia,; de quibus foc|
‘cra Seriptura loquitur, vel Theologia
difputat, habere rationem aliquam Vi
luerfalitatis, affignat autem quatuor eius|
modos: alia namque funt vniuerfalia in
ipradicande, alia in fignificando, aliain|
exemplando, alia denique in caufando.|
Vniucrfale in predicando notumeft : in|
fignificando funt voces, ac figna hieroAi
glyphica, que ad vniverfalem fignifica-
tionem inftituta fuerunt: in exemplan-‘
do, vt Idea, fiue typus domus fabrican-
de, ad cuius exemplar plures zdificari
potlunt: in caufando, vt Deus. Et qui-
dem Deum , qui elt primum fubieétum, |
habere pofteriores duos modos vniuer-|
falitatis, confpicuum eft: effentiaquippe|
divina eft primum exemplar, & caufa pri-
ima finalis, atque efficiens rerum omnium.
Ex creatis vero quedam funt vninerfalia
!in pradicando, maximeé qua ad mores|
fpectant: vt videre eft in quibufdam fen-|
tentijs voiuerfalibus: Initium [(apientic ti-|
#or Dosping. Plalm. 110, Finis pracepti chari-|
ig5.1.ad Timoth.1. quedamin cx-cmpian—i
do, vt funt hiftoriz fan&™am virorum,
que referuntur ad commune exemplum,|
¥t patet ex illo Tacobi, cap, vit. fuz cano-|
mice: Exemplum ac ipite fratres exitus mali, |
{abaris ¢ patientie, prophetas: denique fa-|
cramenta {unt vniuerfalia in fignificando
fimul, & caufandos: Que folutio idonea
icﬂ'; fed ﬁlppgnitad_mtignem fubiectinon
efleneceflariam vniuerfalicatem in prmdi-f
:can.dq: quz fuppofitio vera eft, iquan do|
;ﬁl_bj‘-ﬁtﬂp rimum eius eft nature, vtfe-

———

’ﬁ Liber I Tra&ac. 111 El;é:l§§ci’co Theologiz

jcundum propriam rationem fingularem|
thabeat proprietates de ipfo folo demon-|
({trabiles, vt haberDeus : non vero quan-|
!do ijs caret,vtfe reshabetin creaturis.Hoc
ipolito, refpondeo fimpliciter non requi|
{ri, vt fecundaria fubiecta Theologie ha-|
\beant in feiphs vniuerfalitatem: fed fat eft,|
vt habeant habitudinem ad Deum), & fub-|
{tent revelationi. Nam, quia non perfe,|
(fed per habitudinem ad illum confideran-|
|tur , fatis eft, vt ex ipfis haberi poffitali-
qua notitia Dei: quamuis alioquin nul-|
\lam haberent vniuerfalitatem ex qua-|
tuor illis numeratis, communiter tamen|
{habent.

Subie&tum Theologie adequatom
clt ens dininum, fub ratione
analogiz per attribu-
tionem,

CAPY T IX:

‘Aquuatum fubieétum ex)primo, &
| fecundario coalefcit. Verum in eo
ipfo cenfiderari poflunt ea,ex quibus qua-|
{i materialiter coaleftit, & ratio com-|
munis , {ub qua confluunt invoum, Nam
quidquid vnum eft, {fub aliqua ratione
vnitatis tale eft: porro ratio fubie&i, vt
«ex fuperioribus conftat, eft multiplex,
que, propter quam, 8¢ fub qua: due polte-
riores funt exdem in omnibus, quz ve-
niunt in confiderationem Theologicam,
vt infra dicam : nunc agendum de pro-
pria ratione formali fubiecti adequari,
vtrum nimirum fit, & quenam fit: ita«

'que duo difquirenda funt in primis, qu|

it latitudo fubie@i ad=quati quoad
\materialia: deinde que fit ratio forma-
[lis vnica, fub qua res diuerforum ge-
nerum habeant vnitatem fubieéti adz-
quatt,

Quod attinet ad primum; fubie&i
adequati, vt ait D. Bonauent, queft. 1.
prologi, duo funt genera: alterum per
modum inclufionis partium in toto,quod
eft proprium totius integralis: alterum
per modum extenfionis, fiue inclufio-
nis in partibus, quieftmodustotiusvni-
uerfalis. Priore modo cenfet idem Bo-{
nauent. Chriftum efle fubieGtum adz-
quatum Theologiz: pofteriore res, &
figna. Fundamentum aliud non proponit,
qudm quia Chriftus comprehendit diui-
[nam,humanamdue naturam, fiue creatam,|

L

IT,

Bonauens,

|& incretam, caput, & membra ¢ quoniam
yero

K 4




R

Ui

Tl

i

| Albert.

|Linconienf,
.(hﬁraﬂ’ar.

L1,

\Agl..

Lonanent,

|Henric,

IV.

[Scot,

Aureol,
1Baffols

Liber I. Tra&at. 111. de obi
’m) ne que‘ hoc modo Chriltus includir
lomnia pcmmmnad] 1eologiam, vt per
fe patet, adiungit accipere fe mmmmru
L]'!IC largo modo id , quod multa com-
itur non folim per compofitionem,|
nem, & o1 dinem: "mc‘
hocauté modeChriftus complectitur nm—;
Inia,que ad T heologiam fpectant : na Dei-
tatem formaliter includit : duasaliasper-|
fonas inuoluit proprer vnitaté in eadé na-|
itura : preedeltinatos, vt caput: mpmbus vt
findex : creaturds ceteras, vrcaufa & finis|
omnivm. Hane fententiam docuitetiam
[Albertus traét.1, fum.q.3.m.1. & nonnulli|
|alij Scholaftici, qui defumpferuntex Lin-
|conien(i in Hexameron, & Gloffa Caffio-
[dori in principio Plalterij.
| * Quod artinet ad {ubie& adzquatum]|
pcrmodum totius vniuerfalis, ."-}awi{‘tr:r 1n
1. d. .initio docet in Theologia (.ﬂ\’.‘ res,&|
figna, cuius fententiam nppmhmr.‘\[mfas
{£.p.q.1.m.z.ad r.&2.c6trafententiam Ma-|
thlt,'\[btnhsnl d.r.art.2.Bonauent.q. |
I. pmm"! & Henr.in{fum.ar.
(& q. 2. in¢. Probatur, quonia
I 1‘\”1’] 1 ({LI]‘)T][!‘\IT\ > \.(JETJUI L.hf.f'dl’.l]ﬁ Om‘l
nia prorfus reticlita, velin T heolc:g a co-|
gnita: neque facile aftignabitur aliquid
aliud, quod 1tacommndninoqmbltucon-|
tinéat fubiectum eius primartum & {ecun-|
dariumsatqueaded pnfsttadgqnvuappcl-
lari: quaproprer res, & fignafuntfi blc&u
adaquard adequatione v niter (alitatis.
|~ Dico primim. Chriftus Dominus fub,
nulla confideratione eft adequatum {itb-
jectum Theologiz.Hzc eft communis in-|
teraliosdoctores,quicomuniter réijciunt,
& ex inftituto impugnant D, Honauent
fententiam, nempe Scot.
Ex pmr{zcﬂu, & fequenti, cum mrerprctrbus_
Aureol. q.vit.drt.3. Baflol. q.5.art.2.6. Ex.
hocetiain, & alij. Fundamentum eft, quo-
niam fubiectum adequatum continere de-
bet omnia per modum inclulionis, n6 ve-
1o follrm per modu attriburionis:Chriftus|
iDum‘nus né continet omniapcrmndumi
inclufionis , imo neque propri¢ loquendo)
per modu m attributionis:ergoné eft fub-|
icGtum ad zquatum. Maior prupohtiocﬁ
eutdens ex differentia fubiecti primarij, &
ads: aati:non'enim funt prorfusidem, fed!
jrarum includ:t aliquid vitra prima-|
(i veroad rationéadzquati fatis eflet|
inére omnia per modum attributio-|
ane primartom efler adequatum:at-
y Deus effetfubieGtum adgquatum
: I\L-! firitur itaque ad adzqua- |
2 _*': ‘lirdat omnia, que ‘.(,muntm\
mmmze, hoc enim indi-|

plecti
fed etiam per vni

ecto Theolog
dicar thmvzm erbi: Ch
[coptinere omni marmoi
{dicitur in affur
laduertit, atque rccurrit adﬂtrrii
Er facilé probatur:nam ea,qug fp:
|reliquas duas perfonasdiuinas, in Cl
minime includuntur: itemdue ea,que
¢tantad pleraque operas ad extra, quam
enim habeantaliqua habitudinéad ij
né tamen includuntur formaliteriniplo;)
neque quatenus eft compoliti incfabile,
vt per fe patet - neque quatenus cit corpus
my{ticum, & caput Ecclefiz mi’*mnriq,:'r-‘
que mumph%r‘ns Hac enim ratione nen

r-c]udttlwmbm dequibusetiam Theo-|
logia dlfputat,ncquuu cereras, fenfusag
rationis expertes, qua etid veniunt in con-|

fiderationem Theologi®. Pofterior pars|
einfdem affumptionis patet,quoniam du
alie perfonz ad Chriftum attributionem|
no habent,fed per feipfas ratione Deitatis,
Iquam includunt, & ratione propriz hypo-
ftafis ad Theologicam contemplationem)
pertinent:quod enim abfg; attributionead)
aliud includit forma,que eft propriaratio|
formalis fubieétiua [cientiz abfo; attribu-|
tioneadillud,pertinetad fcientiam, ve eui-|

dens eft. Pater auté, & Spiritus fanctus abf- 5

que attributione a d Chrifla funt compo-
tes Deeiratis,quz eft ratio formalispropria
fubieéti Theologi®: vterq; enim eft Deus
eflentaliterabfque dependentia, aut attri-
butione ad vnioné hypol Raticam , quare-
fultauit compofita ineffab le, qui dicirur,
Chriftus:ergo perfe pertinent ad Theolo-
giam abfque artiibutione ad Chriftum,
Neque fatis eft Chrifta Domintincludere
Dcita:eper attribution€ad qui cgtera per-|
'tinent ad fubie@uim Theologi®: veenim|
bene arguit Aureol. vbifupra, hac rationg|
‘guguisfpecics,aut mdnndumn fubicéipri-

imarijdiceretur {ubie&tiadequatum. Ver- i

|bi gratia, homo, aut equus fubieétd philo-
{fophi naturalis ;quoniam vterque corinet
{maturd, quaeltratio formalis !mx\.cn phi-
Ioiophm qundrnmeci’tabﬁi rdi, vt patet.
Ad rationem enim adzquari Iulwccn opus
elt, vt quatenus ipfum, & non rationeal
terius ﬁapul"ls, vel inferioris includat,
vel contineat omnia: Chriftus autem, vt
probatum eft, neque quatenus compofi-
itum eft ineffabile, neque quatenuscaput
(mpom myftici cétiner, v ¢lincluditom-
Inia, de quibusagit Theologia: quare non
elt adequatum fubiectum i Hius. E xqu bus
patet{olutio ad motiuum D.Bonauent. ad
rationem quippe fubiectiadequati no fuf-
[ficitcontinere omnia per modum attribu
(tionts, E-tip{Eipr})(ur‘.lr.

|

UALL____/l

g




{eats
Ochant,
Gabriels

Lasgaf,

1. Thom,

Liber I Tratat. I11. de obi

etto Thco'lo'gi:ti

Dico f;;ClllEdL!ﬂ'l.(ll_l_#"mUif? hoc dlliul’]\:tl'j,_
1es, velfigna, contineat inclufiue permoda
yniuerfalis omnia, qua cadere poffuntin
confiderationé Theologie,nd tamenapte
dicitur fubieGiadequatum:accommoda-
tilisdiceretur Deus,& creatura: Primaal-|
{ertionis pars {upponirura D. Thom.rp.|
quelt. 1. art, 7. & queft. vnica prologi ,i
art. 4.8cot.q.3.§. Ad primiim argumentii 1. q.
Ocham,q.9.lit.BB.Gabriel lit. H. & cte-
ris, qui nd eoreijciunt opinioné Magiltri,|
quod aliquid pertinensad fubieétd Theo-
logiz non contineaturillo difiunéto, & ita
|fatentur quidquidin Thcologia tractatur
efleres, vel figna. Et ex ipfisterminis pa-{
[tet: ndhoc difiunéii compleétitur omniaf
|rerd genera; & cum ipfo comunifsimo en-
terecurrit.Secundaindicatur abijfdé,qua-
tenus nd ex propria fententiaid affirmant,
fed potius benigné interpretando fenten-|
tiam Magiftri conceflerunt aliqua ratione
dici poffe fubiectd Theologie. Oftendi-
tur vero primo, quonia fubie@tiadquaa-
tiiincludere debet eafolum,que pertinent|
ad {cientiam, vel habitum: & indicarera-
tionem formalem,que: neutrum conuenit
difiunctoilli:quarend eft propri¢fubiecti
adequatum Theologiz. Affumptio patet,
quoniam multe res,ac figna funt,quz non
pertinent ad Theologiam, & ideo difiun-
Gum illud poreft ex 2quo accommodari|
{fubiectis omnium fcientiarum, imo D.|
Auguft, lib.r. dedo&rina Chriftiana, c.2.|
ex quo Magifter fumpfit occafionem {uz|
opinionis, omnem fcientiam dixitefle de;
rebus,vel fignis. Maior propofitio quoad,
priorem partem per {e patet, quoad pofte-
riorem probatur ex ijs, queadducit Au-
reol. vbi fupra. Nam verum predicatur
de omni fubiecto metaphyfico, fenfibile
de fubic&to philofophiz naturalis, diuifi-
bileininfinitum de omnifubiectogeome-
trie, par, velimpar de omni numero, at-
que aded de omni fubieéto arithmetice:
neque tamen propterea vllum ex his dici-
tur fubie€tum adequatum {Cientiz, de cu-
ius fubiectis dicitur vniuerfaliter,quianon
indicat ipfam rationem formalem, gue:
vide patet fundamentum ™ntentiz affe-
rentisres, & figna efle fubiectum adequa-
tum,e0 quod diliunéum hoc per modum
vniuerfalis omnia contineat, nullius efle
momenti. Denique tertia pars oftendi-
tur. Nam {ubieCtumadequatum continet
primarium , & fecundarium: & in prima-
rio includitur propria ratio formalisfub-
leCtiua omnium pertinentium ad fcien-
tilam: Deus autem, vt conitatex fuperio-
rWe&mn Theolo-|

s huius

Igie, creatur® fecundariums Deus fmporfs
irat propriam rationem formalem, creart 3-
jreattributionemadillam: ergo aptiusdi-
citur fubieGtum adequatum Theologiz|
Deus, & creature, quam res, & [igna,aut,
quoduisaliud. Quiaramen {ubieftum ad-|
zquatum {umi deber per modum vnius,
reftar dicendum an {izaliquid vionomi-|
ne{ignificabileimportans vaam rationem|
tormalem adzquatam, 5

Dico tertium praprié, & formalirer]
loquendo, fubicGtum ad®quatum Theo-
logiz eft ens dininum: éft fententia D.
Thom. in prologo, quaft. vnica,art. 4,
Perri de Tarantafia apud Carthuf. quait.
4. Capreol. queeft. 4. conclufiones. Syl-
ueltri, queft. 1. Conflati, art. 16. vbi reéte
notat S, Thomam non locutum fuiffelo-|
|co cit. ex aliorum fententia, vel 114 pofteal
mutafle, vtIauellus,r.p. queft.rare.7. &
alij Thomiftz arbitrantur, Sumo autem|
ens diuinum non in propriaﬁgnjﬁ:atéo—l
ne, qua folim dicitur de illis, quz forma-
liter participant formam Deitatis: hoc|
enim modo eft fubieGtum primarium,

VL
L. Thom,

Tarentaf,
Capreol.

) :,‘I:rgf?.

Tanelas,

inon adequatum, vtnotat Baflol, quaft.s. 2.1,

!p_rologi, art. 2. §. Dicoigitur, fed accipioin|
{fignificationeanalogicaperattributionem
lad vnam forma Deitatis, quemadmodum|
fumiturfanum, quido extenditur ad om-|
nia, de quibusagitur in medicina: quaita
lappellantur, vel 3 formali participatione|
fanitatis, vel per extrinfecam de nomina-|
tionem ad ipfam, propter arrributioncm,!
{quam habent. Ita diuint dicitur quidquid,
relpicit diuinitatem, vt forma vel intrin-
{ecam, vt perfon® dinine, vel extrinfecam|
iper attributionem ad ipfam. Affertio hoc|
tmodo explicata oftenditur, quoniam ens|
diuinum continer omnia fubie¢ta materia-|
lia, quz venire poflunt in {peculationem

{Theologicam, & rationem formalem, gue:

ergo eft fubieGum adequatiillius. Con-

fequentia patet ex propria notione fubieéti

adzquati. Antecedens patet, quoniam ens

(dininum fumptum modo explicato con~’
tinet in primis Deum tamqué primarium,|
fac proprium fignificatum, deinde vero|
lomnia, que habentattributionéad ipfum,|
nempe creaturas: nihil autem aliud perti-
{net ad {ubieétum Theologie. Nam Deus|
left primarium, creaturefecundarium, ve
(conftat ex diétis:continet etiam propriam
frationem formalem, hoc eft, Deitatem.
{Ea enim eft ratio, fub qua omnia etiam
{{ubieéta fecundaria cofiderantur in Theo-

logia, vtdocet D, Thom. 1. p. quelti 1.8, Thon:,

[art. 7. & patet ex fimilitudine colorati,
qua vtitur: quod ita eft obieGum vifus, vt

e .

i
|

;

|




FoTE P

MEE
Henric,
|#Egd.
| Anreol.

Baffel.

118

Liber L Tractar. 111, de obieéto Theolosie. Cap. 1X.

Ihuius aétum nihil terminet, nili fub ratio-
necolorati : nonenimhomo, vellapisali-
ter videntur, quam fub ratione coloris.
{Poftea vero fubiungit: Ommiaautétractan-|
tar in facra dodvina fib vatione Dei, vel quia,
[int ipfe Dens, vel quia babent ording ad Desir.|
Ex quibusconftat Deitatem cfferationem|
formalem , que, fubiectiadequati, ni qua-|
tenus conftituit formaliter, & imrin[‘ccé:
eft ratio primi fubie¢ti; quatenus vero cx-
trinfece, ac denominatiué fecundarij. At
vero quatenus abftrahitab vtroque modo
denominandi, conflituit proprium {ub-
liectum adequatum Theologie, quod ap-
Ipellatur ensdininum peranalogiam.
Hanc (ententiam impugnat Henric. in
fum. art.1g. quaft.r.ad 1, &quzit.2.inc.
Agydius 1.p. prologi, quett.;. Aureol. q.
vit. art.3. & Baffol. quelt.z.art.2.§. Contra
iftam. 1. arguit Henric. quoniam quotief-
cumque affignatur aliquod fubieGtum
tamquam communein aliqua (Cientia, ce-
{tera confiderantur, non fecundumratio-
]ncs proprias fingulorum, velalterius de-
terminati, fed fecundum rationem com-
munem fubiecti; in Theologia veronon
confiderantur omnia fecundum rationem
communem entis diutnt analogicam, fed
{fecundum propriam rationem Deitatis, vt
conftat ex di&is; nam, etfi ratio commu-
nis entis diuini quodammodeo conueniat
omnibus, forma tamen ipfa, A qua fumi-
tur , eft propria vnius ex illis,nempé Dei:
reliquis vero per fenon conuenit, fed per
folam attributioné ad Deum: atqueadeo
ratio, fecundim quam omnia confide-
rantur, eft Deitas, vt forma propria Dei.
Maiorem propofitionem oftendit exem-
plo.metaphylice, cuius fubieftumeftens
fimpliciter commune per predicationem:
& idcirco non confiderat fubftantiam {ub
ratione fubltantiz , nec quantitatem, aut
qualitatem fecundum proprias rationes,|
fed folum fecundum rationemeentis: nam |
{i defubftantiafecunditm propriam rario-|
nem per fe ageret,de reliquis vero per at-
tributionem ad ipfam, illa profecto effet
{ubiectum metaphyfice,non veroens.Se-
cundd argumentatur Baflol. SubieGum
commune per predicationem debet for-
maliter dici de omnibus {ub eocontentis,
vt videre eft in ente, quod dicitur de fub-
iectis omnib? particularibusad metaphy-
ficam pertinentibus; ens autem divinum
folum formaliter de Deo dicitur: arque|
adeo non citfubieétum voiverfalein pr&—i
d_acnndn. Tertio ens dininum hoc modo
iumptum non vendicat, aut conrinet vllas
veritates Theologicas, aut paffionesin ea

étum, de quo aliquid demoni

demonitrabiles: {1 enim contineret, tra~
\duceret omnes casadcreaturas, de quibus
letiam predicatur. Quarto ens divinum,
{hoc modo fumptum non differcab entes
|nam, ficur Deuseft primum ens per eflen-
l\\riam: cetera vero per attributionem ad
lipfum s itaipfe eft Deusper cffentiam, -
|tera dicuntur diuina per attributionemad
lipfum: itaque ¢ns divinum hoc modo re-
ciprocatur cum ente: ablurdum veroeft
\dicere ens efle adzquatum {ubieéti Theo-
Elr}gix. Etconfirmatur,quoniam ens diui-
num latius patet, quam Theologiz {ub-
lieGtum, nam ab hoe plurima res exclu-

| [duntur , VT patet exinitio capitis: ensau-

{tem dininum omnes amplectitur, {iqui-
\dem creaturz omnes habenr attributio-
}nem ad Denm , & confequenterappellari
Ipoflunt analogict ens divinum, Denique
tvt arguit Aureol. nulla denominatio eft
{ubieftum in fientiareali: ens autem di-
luinum eft denominatio extrinfeca? Dei-
|tate:quare nequit effe ratio fubieéti Theo-
logi,

Hi anftores, quantumex ipforumar-
lgumentis colligitur,nonimpugnantafler-
;tionem propolitam, non enim memine-
runt fubiectiadzquatiexcepto Bafloli: &
{ipforii argumenta potiusimpugnant mo-
{dum fubic&i primi fpecificantis: quam
\adequati ambitu fuo compleétentis om-
{nia, que cadere poffuntin fpeculationem
H{cientiz. Obferuandum vero eft fpecifi-

cationem, ac diftin&tionem vltimam ha-
{bituum n6 defumiab adequatofubietio,
{ficut nec femper potentia ab ipfo (pecifi-
[cantur. Nam mens humana, Angelica, at-
\que diuina conueniunt in eodem obieto
adequato, nempe, vero: & nihilominus
plufquam fpecie differunt ratione prima-
rij, & connaturalis, quod in {ingulis eft di-

uerfum, Cum itaque ensdiuninum ftatui-|

jtur ftatuitur adequatum fubieétd Theo-
logiz, non ed fit, vtab ipfo fecundum ra-
tionem analogicam,& totam cins latitudi-
‘nem fumatur vaitas, ac diftinttio habitus
Theologici: hxc enim fumitur 3 preci-
'puo, ac primoanalogato, quieft Deus:fed
vt innotelca@mbitus materiz Theologi-
¢z, & ratio fub qua omnes eius partes
fubijci poffunt Theologico difturtui, ac
{peculationi. Porrd interdum accidit, vt
idem fit fubie€tum primum , & adzqua-
tum; némpe cum ratio formalis fubie-
€tiua per fe primo conuenir alicui {ub-
{ie¢to communi, quod formaliter dicitur
'de omni €0, quod venire potelt in con-
fiderationem {Gientiz tamquam {ubie-
retur: vtle




Liber I. Traétart.

111

i res habet in {ubicétophitlol
! il\ quod eft corpus natur

“t Lm;ﬂ m;
\\.t}[..l- licabi

IX.

de quouis fubiecto demonftrationis phy-
'{qu; nam, licetPhilofophus multa difpu-|

‘tet demotu, ac tempore, de histamen, &/ |

alijseiufdé generis non agit tanqua de fub-
liectis, fed tamquadepaifionibus corpor

naturalis.Hoc vero difcrimen eft interad-|
a:qumw {imul ’Qpnmu'ﬂ,&’ adequatum

moptlmum quodillud predicatur forma-
\liter de omnibus Pli!l\.uhllbu‘;ii bieétis
uemfd {cientie, vt conltat in ente,quod eft
HubieGtum muapnvhw, & ente naturali,
|qbod eftfubicétd philofophiz: hocvero,
idelt,adzquatd non primum, folum dici-
|I:m‘ formaliterde primo: denominatiug,
atque extrinfece defecundario, vevidere
{licet in fano, quod iure optimodici poteft
[fubieGtum ac lsquammﬁ'imliamadi@ &
|fo| maliter folim dicitur de corpore (a-
[no,quod eft precipuum fubieum:per ex-
{trinfecam denominationé iua;rcns, quz
{hobert ateri bunomadcorpus anum, Ra-
{tio huius eft q 1oniam ratio cémunis vm-;
{voca, vel analogica fecundiim proportio-|
‘ncm habere potefl formalem denomina-
|tionc adomniafuaanalogata: & pr outabf
lillisablirahit, vendicare palsmnes aliquas,
& attributa de primo fubieCto per eam
conftituto demonftrabiles: at vero ratio
analogica’ per attributionem neutrum ha-
bet, vt patetin fano:quod folum decorpo-
repropri¢,& formaliter predicatur, & ab-
firahendo ab analogatis non habet vilam
{pafsionem.
His pofitis ad primum refpondeo pro-
{pofitionem effe veram, quado fubieétum
illud communeeft fimul primum, & ade-
quatumy; falfam vero, quando elt adequa-
tum non primum, qualeeft ensdivinum
refpectu Theologiz, Exemplum vero,
quo confirmatur eadé propolitio, noneft,
ad rem: nam ens ita eft fubieéti metaphy =
fice adequatum, vt fit etiam primum, fub| |
cmus ratione formali cztera confideran-|
r, vtidemmet Henr. contendit. I"adcm-
anonc {oluitur fecundum;nam cns?quod|
eltfubieGum meraphyhu dhmluqum |
né {olim perattributionen Qf'cd etiam per
proportionem: & ided dwitur de omni-
bus analogatis: at ens diuinum perfolam
attributionem: :eiufmodi ver oanaloga,n6
mu[up]uant formam per omniaanaloga-
ta, fed 3 forma primarij ana]ovatrcvrem
extrinfectis denominant: & IdE.O Deitas
vna, ac {implicifsima forma Deiappellat
m Deum formaliter,creaturas tantum
e\nmfeuc,nc dcnommarm@, Tertio nihil
efficitur: jue derarionefubieétiade-

cifacantineat verit >a|'w .1\, & pre
tates; lL'tC!'Ih“ {(J'l‘]'ll L[‘l][!(.ﬂl""dj £q

| ],‘]'I mo: :{dlxﬂl atuim Veronon PI h"llh“

€l \, VI €as C()HE‘;‘(‘ELLH:()E"""') 1
eributionem, ad quod reliqua f
tioné [ubiedti itibilis in hac, veli
't;a At vero ens divinum eft ade -'*T‘lm,
{non primum; tdc.oqjmnlouumm“ quod

|includit, continer veritates, acpafsiones,

|quas non opus eft for nahrcromnc\_lm

{uariad creaturassquemadmodum nec for-
ma ipfa, fiue ratio {ubie&ina formaliter
!ipi:s ineft,fed tantum extrinfectisafficitac
dmomlmt Ad quartum refpondeo,ensin
{fua latitudi ne, & ens dininum an ﬂorruc
{fumptum :;,qm laté patere, fen effeidem
m'\u:ualltcr, ‘.tplobdt argumentum: non
{formaliter , quoniam ens folam dicit ra-

.tloncm e*Tcndl in fubie&isautem potius
latcenditur ratio formalis, quim materia

l:s & quia ens non indicat vllomodo ra-

Itionem formalem {ubic@ivam Theolo.

yz,ens vero diuind maximé; idcirco noc,
‘non illud dicitur adequatum fubieStum,

Confirmatio eiufdem argumenti fuppo»
initfolam rationem marerlalcm, gua,latef

\{c ad complemc:m.m formale fubieé&ino
iconfiderataratione motiua, & ﬂhls conco-
‘YH!"'}HULUS, quod eft falfum: hoc foltim
{modo verum eft ex ratione formaliy gua,
{haberi fufficiens fundamentum , vt acce-
Jdcntc ratione formali moriua compleatu:
{ratio fubieéti {cibilis. Ex quo fequitur res
{omnes fecundiim potentiam pertineread
fubiettum adzquatum Theologiz,quate-
'nus omnes [Ciri poffunt ex reuclatione: &
hoc modo negandum eft minuslazé pate-
're fubiectii adequatum Theologiz,quam
‘ensstamen fecundim aftum non omnesad
illud pertinent, quoniam non de omnibus
left facta reudano, & hoc modofubieftum

| Theologiz minus laté patet,quam ens. V1-|

timum probat quidem ens diuinum non
'efle primum fubietum, quod eft verum:
nontamen probat no efleadzquatum non
primlmr namque ho¢,cum non fecundum
{e totum conferat {pcufuatiomm habi-
‘tui, fed folim ratione primi, quod inclu-
\dit, fat elt, verationehuius contineat for-
!mam realem : licet ratione fecundarnj con-
| tineat folam denominationem 6xtrin-

{ecam attributionisad primum

{ub propria cius for-
mareali

T —

- Sub-




TSN P S ey B .
Liber I Tra&ar. 111. de obiedto Theologiz. Cap. X.

!
i
: L
|
i
|
i
II.

Bannes,

|
|

| 120

Subicftum Theologiz noftre non

haber aur vendicar abftractionem |

ab omni omnino potein-
tialitate,

e v X,

I loquamur de
Theologiz,
nemo nefcit ipfum
materia fenfibili, & ir
ompnipotentialitate, qu:
puro habet modii ma e
Patrés non femel alferunt omnia, {i cum
Deo comparentur, elle corporea, hocefty
potentiw pafsinz immilta. Verum crmrro-:
uerfiaeft vtrum,quemadmodum ad ftien-|
tias naturales ex parte obieéti requiritur
|determinata quedam abftractiod materia,|
lfine qua nihil pertinet ad hanc, vel illam|
{cientiam, ita ex parte obieéti Theologici
requiratur abftractio né foliim 3 materia,|
fed etiam & potentialitate, vt fine illa nibil|
‘\'cnirc queat in {peculationem Theolo-
lgicam.
f Partem affirmantem fecutus eft Do-
{min. Ban,1. p. q. 1. art.3. conclufiones. vt
lita diftinguat Theologiam 3 Metaphyf,
ieandcm tenent quidd recentiores,quicen-
(fent folam diverfitatem luminis penes na-
[turale, ac fupernaturale non fufficere ad|
(diftinguendos habitus {cientiz:nam, (i fuf-
|ficerer, inquiunt, fatis foret lumen fuper-
[naturale reuelationis diuinz ad diftin-
iguendam Theologiam 3 Metaphyf. etf
[ageret de rebus eodem modo abitraéis
iquongitmctaphyﬁca. Non fufficere vero
[diueriitatem luminis penes naturale,ac fu-
|pernaturale oftendunt: quoniam omne
{lumen, quod rebus obfzuris, & nondum
:diftin&ﬁ cognitis adhiberur; aliquid quafi|
[conteGtumsac velatum reuelar, & ita naty-|
rali lumineadhibito rebus{enfibilibus fin-
gularibus, deteguntur in eis primo quafi|
leradu plures natur® vniverfales {enfibi-|
Iﬂcs, quarum abltraione conftituitur phi-|
lofophia naturalis: adhibiro rurfiss eodem|
lumine rcbus materia fen{ibili conftanti-|

quielt

(bus,deteguntur quafi in fecundo gradu ea-|
W‘rum quantitates purae,que infio concepty
(nullam materiam f{en(ibilem inclydunt
[quamuis ipfa extenfio rationé€ habeat ma-
Iff-ri?’ qua inrel’l‘ig]bilis L!idiflif; & itacon-
ftituitur abftradtio d materia fenfibili,non
ramen intelligibili,que eft propria obie@il
jmathematice, Deniqueadhibito natural;

{lu
|

2

| [quedamrerum genera,vp

ipmpria ratio fpecifica (Cibilitatis obic

mine rebus i i { lideod i
M&pwd:m; (tacoque quidquid contine

?
1STepés

abitractio iliJ Qmnl materia tam
|quam intelligibili, nam in omn
[ritur ratio communis entis, & preterca

lia, nullam omnino materi
bilem, nec irtelligibilem
nfupernaturaleadhibetur
-endum, ac reuclandum

necie

[lume

24 1
b eo hatquartaabl
ior ijs, que

v A s
cvero eft abftrattioa

fed et
in rat

per {e conuenit Deo fecun !
fpectato, ratione cuius cxteradiini ordi-
nis cognofcuntur, Poteft vero eadem fen-
tentia corroborari, quoniam , {3 im-
pediret in via hunc modum ab s
imaximé imperfeGus modus E(‘:;;??O[CE-’!J
dinofter, namdum fumusin corpore,in-
telligimus per conuerfionem ad phantaf
jmata, & in ipfo quoque Deo cognofcens
do non prorfus abftrabimus 3 materia,|
{ex ijs enim,qua videmus,Deum cognofcin
jmus, ita vt rerum creatarum {pecies in-
[feruiantcognoftendo Deo: hoc veronon'
‘impedit, quoniam obieftum metaphyfiv
cz dicitur abftrahere 3 materia intelligia
}bili, & nihilominus ad cognitionem fub-
lﬁantiarum feparatarum, & reliquorum
{obiectorum metaphy ficorum vtimur mi=
nifterio. phantafimatum & fpecicbus re
{rum corporearum , quz non abftrahun
4 materia: {icut ergo in his far eft vtob+
iectum ipfum fecundum fe abftrahati ma-
teria fenfibili, & intelligibili: ita quoque
fad rationem quartz abltra@ionis hterit,‘
{vt Deus ipfe abftrahat ab omni materia,
{& potentia pafsiua, quamuis nos in cius
[cognitione non prorfus ab illis abﬁraha,—iE
inus. |

Abftradtio, vt fit propriaratio forma-|
|lis obiecti alicuius {tientiz, debet exten-
di ad omnia, que pertinentad obieGum|
ladequatum ipfius, ne demus obic&um|
materiale deftitutum ratione formali ob-|
ieCtiua fcientiz terminare eins aftums|
thoc enim ipfo non eric per fe, fed pcraclg
|cidens ratio obic&tiva, nam, que per fe

}im-

| [taliseft, non @¥zel} noninefle obiecto ter4

{minantiattum ftientiz:ratio eft,quoniam|
ficut nihil pota!t efle fub certo genercre-
rum, cui non conueniat ratio eflentialis|
propriaeius gencris,itancquit efle [ub cardi
to genereyacipecie cibilis i careat proprial
(ratione {cibilitais illius fpecieizat vero)

T

% Ot e e A
v coftituitur per diverfasab@ractiones:
fub obiecto

I1L




Heibih alicuius fcient cmm;d bc['h;;,n[.\_

|p;i'umlidu'lOU"l']lLlS. Id veroper
lhm fiet difcurren nmrfrzuhmp :
1 natural [um ni m enim venit in
}; : nal ‘ rum , quin
ifubfit pr-.\p;'f-.r !”IU abftractioni , nam
Glum demonit
um fe Loniicfcr;*\-|
-r_p;::-'mcu‘onrracuun" ad materiam febh-|
hamm, Phil o.opimsno.n agitde fingula-|
iribus, nec \]cmp[um de ubm materia
iconftantibus. I :x quorecte colligitur ab-
.lh.;tr,on.,n propriam obiecti prwmiaq.!
il| non (“L‘ rationeimn IU];’ .a €m lL l) (1L\'\ |
lquandoquidem ratio fub qua extendi|
chet ad omnia obieta terminantial
ientiz , vel habitus ,

ivero i.\né.Lmt cffe obiecta fecundaria in-|
iclu[‘a in adequato minimc participan-|

prim‘.i[.n-;

L’.‘!’l 1

ip]

at I).“ii'\'n—:

1

per feactus

J\.\.L.‘

lia abfiraionem obictti

{lis. |
IV, | Obferuandumquaque et lu mcnin:‘c-:
le dupliciter detegere , ac reucla-
re obiecturn , aut quo ad cius um.d-}
iciter apprehendendam , an
lquoa d\‘&!t‘t(‘hum rofceridam 5 quod
tin fiientijs natun 'a'u']:ma apparct : nam in
primis ope intelleCtus agentis abftrahen-
Jl' sV I;ln](.ll-ll[;la [J!l'”lu.:xbtlg quQf! 4MMo-
idodetegitur naturacommunis 2 differen-
tijs indi mamnnbus, & infuapreciione
-, acreuelaturintelleéral, de-
inde vero eiufdem luminis vi, &'pmmrﬂm
tione ter m'nmum detegitur veritas p‘.: !
{mortm pr nb p orum tandem veroac!
dcrcm:nr veri-

£
i

|

{

i
) {;ume 1elatio ve-f
3 Lht.l]m[i"'ﬂ"ﬂﬂh() aflent i
[vel it formalis ini ipfo afl UILJUMLJ.»
{te obicétom : & quidem formalis mani-|
iettatio nullo mudo pertinet adrationem|
fformalem {ub qud eiufdemn 4€tus: quan-
i ratio ol )ruu.m, fub q ] ‘,
tu tendente in ob cctum {ub |l Al

| iC-,iu;i—!
- maditeftum, Caufalispo-l
: !
ad rationen™bic
er cluﬁﬂn di re<

4 5.
1L~

s (i!u | u.a JAUs Co.-

Ph II,L 5 § bamex
J\Ll\E;E!,H' Ve

nen abitrahi=

cta 11\"th it
;m p.\uu.uum apprehenfionem ter.
{minorum cgens in a LU.
Cti 3 mater u,,

ront -:.‘:104:

:itaque lumend

S e o
abltra&tione:

per intery

tioncterminoru
non folt
imorum pri inc

‘1 1\],:] olianmn v Lfl} concl Lu l)\ILMT’ Clme-
dinm illoftratum lumine intellectus fub
thacvel illa abftractione, aut chumbtati-
ir:nf, vr.50:]1;‘.11;:(,azr.ian.:.;r.zr.qu-.zﬂ.t.m: Caieranus;

aum ¢ fola di= Ve
nw_ill_;m T}'-co—

roxine,tr udm,t‘n.hl mtiontm'
proprie fcientiarum ndturali-
erfam abit i<
brationem obicéi; cum!
um deuenit, nonme
abitrattionis,fed folius luminis diui=
{i; dicens feibile T gicum conftitui
per mediunt fulgenslumine diuino: item!
de mente i)im I.M'n 2 ,n"i
. 4d hnem lect. l_], ad du.
tiatumaitlatel

neolc

5. T b,

rum;idem 13

d 3, vbiexprefseat (JL]':t.’..i“: nL-La

bis Phyfics difcipline trad !nnt,ln:u

d h,'.ul-.-f a {uint lum

lum qu
tutalis ratiomis . aliam {cientiam tract:

1
{fertfticd
ecundu

LN inis

undim fc!]_(.-.atul.]l 13-
1 conftituendam diuerf:
em rebus; ex quo concludit
ptie ad faciam

riateita
jentiam de
|his verbis : Viude Th
doctrinam pertinet, d
lille Theolc gra; !j'”f pars Pu
ex {ola ‘m iihts diverfit

ORI §licol,

} ctionem

i iy
’ ‘.
I
I |
| I |
S
|
|
||
fi
H [

e

——t




|Gregariid

| 1
|Capreol.

| Hifpa

mr( ;

S)uuﬁ

VL

= Lib. T de

'ﬁujem am,
el V"‘[‘lim} l\.a.n..uunin) {t Divum)|
smam tradiderunt Henric. Anglicus
\ureolum q.4.prolog. 11.,.(n €gor.
3.Capreol.qu.3. Con lemnc,«.} &|
lad argumenta contra eanc dem conclufio~
nem ku]m!,m dem Sy Iua.n...p q.Lar.
12, !u..d_:tm vero guoniam ob
telligibile , perfidem, & mricmnm.n;
Y int in eadem ub—i-
firaétioneobiedti, & fo lim differunt pe
nes ;1"r)]"c*tio1mnii_'n‘n its, quiaad fidem|
tio motinaeit ILJ'1.~'1 dininum , ad|
nen naturalel

olt‘-.

Theologicam cc
&

Tota

{Theologiam ¥ cro ctiam lun
")
,m d![un‘mn.ammls- icL.m..U minor|

|[um, &t lL{’ﬂ : €rgo
i&tione obietti lnumc: di
fminis diftinguitur a fide,ditlin
tiam A Metaphyfica , [uet\om‘—r

ea in abftraltione obieéti u
left en.or.ns,quom 30| [hUt =D
lferta tide,quoniam nititur
|m in¢n aturali, quo fides m:-nnH:.r

te

Irior cqwu it principla nota ,um'rcm} n‘
naturali, qual uamph){lun :muquuir
Maior verd admitsi debet ab oppolfite,
{ententiz Autoribus , quilumini diuino
tribuunt quartam illam abftractionem,
quam voluntconuenire Theologiz, qua-
tenls eft quedam quali vicaria fcientiz,
beatorum , hoc vero multo aptius qua-
dratinfidem qua:tmmediatim nititur Ju-|
mine diuino. Vertum quiaaliter fLI]l od{:|
huinfmodiabftraétior
|do maiorem. Abftra&io obiectiva , vt
Ipaulo antédixt, per e primo confiftit in/
{impliciapprehenfione terminorum , cx!
quibus coalefcit demonftratio {Cientifi-
ca : hzcvero indifferenter {e habetad
incipia, & conelufiones: quarecum fi-
des verfetur circaprincipia T' hc.)bx?m,r“
pfa verd Theologia circa ¢ ufnfufmms
cadem erit abitraétio {ubieéti ver fu[que,
quod etiam experientia cor ni)utum‘
eft, nonenimaliterapprehendimus De-
um 5 autquoduisaliud obie&urh , cim
eft fubiectum propofitionis. reuclate,|
accum eft fubicétum Theologice , hoc
eft dedu@zex reuelatis , fimilemenim
canceptumhabemus Dei,cim mentecon-
cipimus hancpropofitionem;Deuseft ho-
mo,& cum formamusillam;Deuselt rifi-
bilis,
Dico fecundiim. Abftraétio ab omni
materia , & potentia paffiua non eft
perfe requifita ad fcibilitatem

()L)ACL[[\

1iLde Gblt 7

1 :Vtau(l giur €X
iam abftractio pc
i {cibilitatem
nire {ubiecto cu

1

ibet cot

{ionis demonftrabilis & 1

ita vero {fe habet i
tialitare : nam

| leirca materiale obicétu
{hoc autem vt patet ex di
|8 g.noneft folus DE Vs,
creatz , de quibus ofter 1dt

o
=
o o

juid po-
reft ex prmk,m is reuglatis : rebus au-
tem creatis , Viper fe patct > non Lon-}
uenitabitractio i potentiapaf Tiua :
re hze non eft per fe requifita ad fiibid
litatem obic@i Theologici. Ma
pro Puhr'o conftat , quoniam abft ral‘
&io requifita ‘ad {cibilitatem obied
,putlmr non ad rationtm  formalem,|
que , fed ad ratienem,propter J‘.I‘ll“E,
vel fub qua: inter ques hoc differs,|
[quod prima fatiseft , vtconueniat (o-
flim obiecto primario , per attri ibutio-|
nem ad quod fcientiz tratant dc-l

lari verd poftreme de-
Lrio 15-i)i\:fm ade-
[\ imarium , aclc
im fecundarium fpc-
i 11:!

beng

)
[

quato complec
cundarium ; i1 €
&etur fecundum fe e
lbus rationibus formalibus, nullo
do pertinet ad !'-C.ji,' . Secundo|
hzc abitraétio propri ia fubietto Theo-|
logie , authabetura nobis lumine na-
turz , vt admitiunt oppofite fenten-
tiz aflertores dum ex eo colligunt quar-
tam illam abftradtionem , quon
tur lumen fidei diverfum A naturali ad|

um-. aliquid.

deteger

Drat erea quia fi f‘:u:"" imine natt m\l
;u,punduu illi particularis aliqua fti-
lentia m;m-d}i: , atque adeo danda eff
iiu alia fcientia naturalis de D E o pre-
jter \Icmgn E cam, quod d et contra com-
[munem {ententiam P{ Mm( pnmu‘n
Conﬁqw mzapqmt quoniam{cientiz di

LJLJ.-

mo-

}!

0 da-|

vi luminis nat‘ar:{]k‘e atur quartum ge-
nus abltrattionis , dandum quoque erit
quartum S i'c entie naturalis di-
{tincum 3 tiil atis, Non fieri
au:cmlumlnchdm of .L.,Lm,qmm:unl hu-
infmodi abftraftio aut confiftit in
notitia apprehenfiva obiecti abftrahen-
tis A potentia palfiua » aut in iudicio,
quo aflerimus, D v m cfle ad
purum , aut quemuis alium fidei ar-
[ticulum : i confiftitin s prn‘r.r'm{ "
non gignitur i fide, quoniam fides
per e primo refpicit veriratem obiecti

reuela-




YIL |

dixi, {1 confifii

cum , aut multif

Devs elt aftus
c@t.  opus
Ipium J1‘_;V-
{nes difc

lmé neceflarium eft,

?a ule propofitienes reuclate funt I*"‘m*

principia immediata
non refoluuntur in
DE1 reuelationem :

*>m quis nega

politionem :
adhuc ex hac polict
clufiones

ta lumine fidei eflet

im refj
bus modis {
enolcitur infei
trls & ]*1'(::(3 quide
lentia narurali. cre

ACrety

‘ iem fuam larieg
1_‘—_‘-—""‘—--——v—w

tet ¢ St verd fit vaicun
purus 5
retur, faltem virtute, om- I
curfus Theologicos ) 9 juod mini J
|
|

Theol logicas
Theologico 4 rd\u‘m fierinon poflet, [1
|veritasilla, i)f vseltadt us purus, reuela

,—!‘l cologica P nnemccn m H’I lur

h diftin@a genereabea ,
ente ac *wn..a:m]s 1;')11

oS § M
E‘A\Jl\..nlr 7 U.w‘n\\l‘ﬂ*

amuis aliquo i
Ir y tamen
o abftractus 3
1 nnn DLI]LLLK' perciy
rfectiones, quoad om-
inem , femper enim nos|

5,8 1.1f;-_lci;s,\': ir.;n‘
icio , aut id eft vai-

5 autabitra-

quandoq juidem i

inTheologia,
alia 3 fed in {\),
Vnd

1
I
etl pererro-
|

et Deum efle aGum pu-
rum, & nihilomints crede

1
Verbum

anc pro-|
tum eft,|
cere plures con-|

difcurfu  vere

ro fac

=

)10]’) ‘ia

em muf:n nulh {i
turz polle attingi:

tamen fuper n.kr_!r.:i per lumen di~
uinitys \un:mun'c Atum
ro cognofci quidem al

|
¢ ve-

1 : poftetior
vel An-|

i
Do

D EL, im0 nequeomuss ,

m exprimere v -
- neque effentiam’
hoa pofteriori, &/
r, & non ficuti
10do vt adtus
non percipi-

|

Ilﬂl’ﬁﬂ-i

Ipi=f

BIERE d” hi) co T
*]ui

|l"|i\. e \,kc non vtrelucetin crc:‘.turi

vicaria

vt per fe pa-| |

|2 heol ‘!n lamc

quE nat

a, ad quz cvnnd
[] h 1q‘T"|.t‘.’ Ub]]'.)nt'l'if
npc: .IJH tal rqmpo-

s,ab-~
¢ Clusautem
- vitaeltfuper-
Atia viateyum,q L:,ummtu
it Deum , non quatenis ex
nnoteltit ; neque prout vt in
» fed lumine folius teftimonij di

ftrahirabomnipe

& q
i

¥
'\lll.i Qblesin N

'_tin: :
Heceflt fummar

nonexhaurit
erfeétioniim diuinarar My { _*zmm a,tmmt
{ti muc multas rationes formales obies

- ex modo intelligens

NEn quia

in obi \"’(LJ-,
itio dini-
adeinco-

jonem omittan
jum etiam atti

turalilumine
ueunt, tamen hec
cumg

Pi{ neq
;m'ﬂo y &

| : experceptions crea
“uraru'n » -adhuc tamen appr ehendimus
| ' s H
[Deum , & 1
|

iﬂl LI

.
I...

fimuitu: { ne veimur .‘-J diuina
Ex eovero, quod veritati-
x teftimonio
C a ’1l1k~- mu-
nen abftracto,
n-m ch1'.a_alcr.1-
abltractio-

'L,.'Iu.]

|tetur motiuum y B0 1
‘mno.n'o,l..
phylicalinon c

selaguy

|
|
l

neatr’, inquaco

A Giilij comment, T heol,

VIII.




y Lib.
id um. Etitalicadcm propofitio fitio demon
|!L:c.m -.spoitwom minenaturall, & cre i
daturex luminefidei, aut ratione Theo-|
ica , noneritdinerfitasp enes abltra-|
armvm.!u.pw‘,s medium : g aialt?p‘.c‘
r‘..L).Jo’I.pl)l(,l]f.i'ljcn di fis .1.“tc.‘ic]-'
'm' Lupﬂyn-,.l ac Theologia,nondi
firacionem. Ratio verd cur|
nefubiedti fit Theo-|

e it
"g_r‘”_’r?"‘ J‘i;\-,--'m’1\~

=} '

1. Traét

o

fhe-

{
{runtpenes ab

{fubeadem abtral
llogia fcientia diuer!
ficayeft diverfi
llis, idcirco enim fc
dnm fubiecto , {ube [
ezdem,quoniam n 1r lumrm. nature,|
qvodmbmdun abftractione noninuenit
[dinerfumaflenti cmlmrm ut
mim refoluiturad fim
}ﬂ.bmdcumnfd‘ i
{minar'inrollcf‘n”
I Uﬁi‘»th]lllI[J 10
i‘ 1:1»“1'::1'mln1}:c-;~.crx ,DNECPro
JPI acu kdu'.tu:' :.gn':[a, {ed vltimaratioelt

15 tar ndem C‘

q'.Hl
=

r‘\dtundamwmmcmﬂoh k,iw €
refpondeo non efle opus , vt diverfum | -
men femperdetegatali
éto,fed potell nonun
alioquin iiargm'
fC\'m ﬂbHZl"ICL‘O ref

IL' ﬂi;i." lﬂ 1I‘, L=
m idem reue ,m.L;,
m vim 31:.1“
N ‘!Elns oni,

nar ‘:i

rea, CHIll(lll'lmll_l‘ll“i‘)[
qm.}d veritatem obied

;aa!lautd ape
iuam, vt pra

du non mmun,,- s ¢l |(’, t ;_11rrns.hh

7d tar,

llm .nodn, qu an
left,diui inaproponun

|atq; apertaprovtinfe ium,fc
rum velaminum inue
Mag. Diony. Dionyl.cap.r.deczle

| =
fex modo concipiendi
m PO'{

{relinquitaliqua tatem. Ar:‘.fa:
cundum argumentum refpondetur m ()wi
dum cognolcendinoftrum pofle d ClLlpm.i-
ter conl;duan vel quoad f:c ulationem|
phantafmatum; & quoad ims. nullaeftdi-
uerfitasin vlla cognitionenaturali, quo-|
niam vtait Philoic {op ]*"s...chmm t.9.0- *
}Jt)lfCt‘IIIEHI"LH[Cfue\.ll'.llIPIKIE'“ {mata,
&itaex hoc modo nc\mmcduu: yhecva-
riatur abftradtio;alius modus et inerinfe-
‘uirp[} netitie, que nimirumattis git ob-
¢ctufub hac,vel illa materi: itate, autab-|

itractioneabilla; & quo ad hunc differt
Metaphyficaabalijs {cientijs, nam confi-|

i et

1-iftoteles.

b 111.de obicéto Theo

-.'\(‘.'l']l'(.‘“'w"jfi‘

| 3
4 materia

L]LR‘ re
lcludart

Iy

L)L)]‘.ul."u.\
pisinienot

::;‘
ful 15, Aac
quoniam
'cti-;)nu,:& a

cn VLoD _;\

i G L o e e, S
|

FiX bie& teriali ’F:'iﬂ"ﬁ’

10+

¢ -n'n(], rat

rltgiuina )R

aturalis, en
* .

arigi: Obt

irationis for
{teft diver
tumobiettive ot
|dum gltdeea,aqua
| part.quzltion I
't'o G.ﬁ‘(-ull\.auul biectt
|LS.
] Diuus Thom. quzfion. vnica prolo-
lgi.artic. & . 4.&npart. queftion. 1, artic.
1‘ ad 2.8 artige. cenfet rationem forma-
lem fubqua , fiue motivam effe diui-
namreuelationem : Sic enim difcurrit: v-
{hitas potentix, & habitus confideranda eft
c‘ undiim obieGum, non quidem mate-
|rialiter , fedfecundaim rationem forma-
llem c,bl.E&l' quia igitur Sacra f¢ ilp"
{con |duwrath.a fecu ndum quou funt di
|uinitis reuelata, omnia f]LIMIlrL ue funt
diuinitus I‘LL!LH'E[)I]IJ communicantinvna|
iat-onciorlmimwu,ihu: fcietie.Quo|

[

locoy |

|
|Cairtam
|

15

Lo,

e




2ty

B>

CuTeraMm

Palati,

H‘_.‘.i]‘.

lopi
inoniubicttiu | fog
pl LU.E Caieta. art..cit
it duas quafi
fecundiim

am.Quam

ies {ubietorum.
dinifionem ip

R
tOT U

Primaeft
{quatenus res funt, altera fecundu

l!i'u”,-

m c:xr['{dcar—,mmr:’tma {unt obic il |
biliarationeabltrattionis, & luminis, m,; !
quo moucnt potentias ad aétus !1 i
{pondentes: & ita u“mtd‘: {zibi
per lumen meraphyfical u iJ
illuftratum ;!"1 ablir:
teria, & per lumen matl
mcimn lluftratum immateria
ibili,ob mhrqtvm tam

11 corre

fenlib

1en matertaint

ratii:z:ac in !duﬁhum conditionum , 8

pcrmd'n:vl diuinum,vel per lumen diui-|

num, id eft, mediumdi ut!‘th'u"lci"'

Iparte ol

tio |\\| 1155

{ .
fus T
|

dem p poteftad-
\"[ ration lercu

L ll'l! : '1\11»

i 5 | i 1
hor » formalis Vi {161 ARt
latio, Ma- il

}, tiooftendis

m alfen-|
yolitls -ur:-.
tia con-
‘\J um i"nﬂtﬁ

inatur ad

3 S = i
1ditur quoad

. T §
1I2CIOINIM CIt ra-

1
gens : quod {cibile theol ogicum conili- 10X uc uelatione e l‘
tuit. Iraquefententia Diui Thome duo m citet talis dif~ | ! Hil I
cont ..1(*,5.,lux.m Cii’i'tl(.]'fw(“"""l' ! ! i 141 i
(]
formalis motina,! bt 1 "‘
-nth:11!:-.uru~3 um dicam de| e, quoniam al mq'“ nec i & i 'l ’I =
® vnitate y de pri ore cap. pr L‘ ‘ isab allent ufidei, nec Hill il
ah
N impugnat Loid, I.I rin
2. g‘.i’l()"’l}\ir" 2artic Y motiul
cham, qualt, ‘.‘!i.,L_.! ‘]1”’101\..“1
.nt-..«.iu-\. 11. S '.»“zil;ntq..)iu n,
locens i u-‘J]\)?C.\ m innit
|
ffc il .zmluh f..q :"w‘m.h prim
110, Arguit »\Lutu, quoniam reuelal
clt 1\.['5\\_;..0 rationis ¢ at adeo ne-|
quit elie ratio {Cientize realis
=D‘1....h ¢ u.a ciufdem fcientie non funt
| formales Theolo- :L,tuwuj;l
},.mln.(‘m formali Deita- g
tem: cih.m] i cjun am miulta funt reue
ats s Theologia non confi-
')'.:if‘;hli'wbh-a'in:r—
neccontinentur in fa-
it Ochar u, quia qua-| ok \. m_m |
sk pertineret| | ,};.xu.lu..r.) J '
d The olog hbettalisficdi:| | ) i I
FH? ]!i-{JAJJLJ i:.i{'i-..}(l',_‘{()_f .&: al |
foiam x ‘0 tarm 11‘5 debet efle int '.rz#.;-i nem fo
[fatiibiecto 1 1ali, reuelatio autem di-| m1T'h cibilitatem ex
[utna 5 non in obiectocognito , fed in| |diginafcr item, qui docent
it -‘n-)-‘l‘na, qu ; rationem credibilis eife obtedum forma-
g ;;\,.,.,;xuu."i heol. | i le Theo-

e e —— el i

endum:| .
set {e ex 1 11 TR
yon eft ra- | (W LT




ey - v e S i

1“'6 S Lib.I Tu& Hl de obiecto

nrali; vel inentder
ne immiltum @ & ex

l

tl & qu:!mnmnp,.m,pm ¥ J“
losfidei,quos retulitract .
oluaturin reve-

lcum enim fides vitimo ref
lationem diuinametiam ‘Theologia, que
hm‘: tidem motiuum, in eamn '."'ui:av:t;t:"
‘ln otamendeficitHenri 10,3719, |

iqu:}:‘i._ quod hanc cognofcibili
fidem dicizefle(6lum modum co Tnm(
‘dz ex parte cognoit etenim ,
prm ipioh "t‘.El:&U.‘\: P]”J?L "C-\I
[parteobicctimod scognofcibilitatisacil-|
juz s qua pot entis dcru*m]n:; ad plures|
lmoucu, acfpecies cognitionis mmnu :

atem '?(.i }LAO TCILTI"TL
|

irem : F]("‘l U

[nam Er;!" monium fallibi

inatur ad viam, qua m Mo lus -\JO' 101C
bilitaris [m:m.'e, qu t
!m'm‘cm quati 1
!ob etti, vt terminet
Q m)rmm ionefu
{nim obicétum non .

|1rLd ectum ad agnitionem iz;i 3
1111 Tz { L
I lonc L

}Jl.ﬂl‘l
elt diuir
‘ Dico féecundu

t iuina not
{fed remora .f
[

(81}

b
1cat Ca- pan,

|brlis
!cho-ﬂwhu.
m terminantis

,mﬂ i cognofcen ).3.CON- Bonanent,

ta etiam fenfic D
Suotiaen
vbhidelub

'JH.]L‘(‘El, P

lonis ione
‘lus i efie diuinam 1¢L.Jn::o ‘
[nem: q_,u d1cm dun continentur,alteruym,!
[quod reuelatio fit ratio motiua alterum,
‘c]nuciprimn
(;pqdi miim probatur in huncmo=| ho per 4 idi
dum. Omnis aflenfus vel n-lr ur t efti facceflum 1
ni._\p!.'ﬂprf intelleGus i

rrentis ratiohe

credibulitat
iquodammodo in ration

+

if\ulk)ﬂ{,‘.' 1EC autem el
mmmi it )..

t‘l-lt

em cum
Theologict

lectus deduci poteft ad
ptio oftenditur quoad pri
Primo; quor amfolliim teltimonium in |
telleGus creatinon elt fufficiens adaffen-
fum prebendum veritatibu
rali bLlS.q les maiore exj
mm.].* &ideo fupe
u.{t mdpu.\m caufa
logiz, que vel ex hs'u'.:p'_ru I
» uoniamelt a Deo ta
;n'imi}:iu efficients » deit
um proprijintelleGus \'d el
ertum : & hoci viatore non nifi
bus narurali hus h.n rex:|

Aflum-|
|
rem partem.!

Iz, fedex ratione fundatain
s - YU colligitur ex verbis,
es probantes fi-|

u]wr ful
:< ftram |

| ap batione ,

[autoritatem, illi propter
1

dem fententiz funt quot
cw,v:a. T hc:fmct';.':l, efie articulos
retuli traéar,
fo docent

in mes
,/__——_’




VIL.

mmediatéereiol

illa,quia nimirum non ni-
c¢autoritate, fed affenfu ex

bq_‘.{u iffis ull[t‘illu[-[)l]\) ;.__, |\c o-

matien-
olrmouet a.uu 1f1

lLargumentum
-

A |
1 .u.()“‘\‘.‘., ac

15 VETO el

nidem retie-
alem moti
veruntamen no
¢, importari habitud:-
ionem tanquam ad moti=f

tm reuelabil m reuelari J
|

1

\

GICI gx reueiation

enfumcon-

i funtef
|

e
IL'JIJ CCL

{ L.,: .
f {edi J:;m.

: a Lr_,er.:niu; reci
‘\.c, quarum in argumento me

ol.non recipiu

3 ita L‘i‘-)q"r

&

illa non diceretus

!.“JL\'I ie "] ud de
tis

certaatgu

)
Ram, II

fal-
vt patet ciim utr“»

‘TE u-;tx]\lulll Eccly

ca lunz , que it fubied

Juo demonftratur e —l

‘:x‘iipz’i«. ‘
| Viimumargumentum poftulat,vt ex-|
i |

trum & qu l“J]_.JI&’ IfE

s ‘;‘tp:l[- tex Caie-
ns diverfitatemra ’

II:(}” Ull; )I-Ll] 1‘5\‘;‘\"]“[!:1 ,1(.[1 F" In-
ler :‘}U\uL.mL 1aliter ; atquealiter modi-|
I (.;.\l_:f“'”lh.n.L-I] meminit Henric.cit.are.|
l fto: ;alij, & quod caputelt D,

1“".Lnsn.cd.:l cognolce
nl,il‘.,([’k\lE::lL!l[il.LuiL.m,1 quo,id ve-
mmqu-zLf'blumcu-quid«u; autem
.)Ltlx:tlr)l]h‘: L\ll.' .} s modo .u'\]'J 0 .;)"
ctat ‘.\u“.:q'lox
obi at-

d-

rationem mot

J ¢tum {ubdiuerfo lu

| : ] i3 y

[que aliter mouct i);)Ll;L’:J:‘.}:L, VEro x]m\
| i

<o L'}i.{wiL'IC ad wvar

»faANqUA EX pro-
3 el m abfurdum viti
ficandam vim motiui.|
— P —— .
|

offe circaillam af
amuis conclufio]
rc;J ectu omnium The-|
i quwl?n:i

|
|
|

1x. Authorese-|

i lle pertinere ad
1 "gu LJL.IL‘ I i quodtamen
oneltabliurdum , VT cap, pz‘h{:li; 1ti ho-|

-‘au ration mP.ln.;:r) ref Pu.n. €O pro-|

IX.

(Jl;,.,.?, ifa

J.Thomar,




™

ST homss:
Capreolus
j‘g‘rﬂmfrnﬁ
Conradus.
Caictants,

i

P T T = T o o G g o
S leCl’I Trai 111 ie obicéto Theologiz. Cap. XI. ;
.Lcnmm—h;}cm pofenlm 3 pemnct ad| 71 ~ Hanc do&rinam bené expl licat Caie-l X1
lrationem motiuam. In contrarium mili-| |tan.1. «p-q.1.art.3.§. penultimo conhc‘masc&m
* wmentum, nimirum quiaomne| |duas rationes in lumine diuino. Secadim| %
| habetie ex parte rationismotiug,| [aiteram { habet,vtinfundensad n‘.rui”um,!
{fupponit potentiam in ratione potentie (iue vt caula ad effectum: fecundiim altes
fufficientem ad eperandum ; necfehebet] ram , veratio feumodus cognofcendiob|
| ius r-mi:.\d\uums &\.OH’OBO]JS‘E ieétiz fub quo,feu quaattingatur res reue
) rte obieti mouen-| |latad cognoftente : & priore modo non)|
ltis acdeterm m:n‘*i\‘ ?‘wf'.m- lumenautem| |dat vnitatem, {ed polteriore. Etpaulo|
if ue fupernat .‘w'u_“, fiuenaturaléin-| |poftadargumentum Aureoliait: Lumen
itelle@us habent fe po:;m ex parte intelle- erm iz habet fe, vi intelleGus agens,fed non e
] intelligendi, \tperjc folum mda,kur.rm.zm;Imrfsjm';,-u. ebie-|
pqzc: ; q;.arcnw pertinent ad rationem)| |ck,vt obiectumeff:fupponens vtiquel mncn,'
| otinam obiecti, quatenusfe folum habet exparte intel 1le-
Hagcin recertumeft in primis reuela| |Ctus, nonpertl“mc.wd rationem forma«
itionem ipfam appellari lumen,ficut etiam| |lem motiuam.Idem docet Sylueft, in C5- Dlksfer |
o opcr:ltionesmcnfa]e%, queis intelle-| fHato.q.1.ar.10.ad 2. aflerenslumen i 1{u-‘ '
{Gus illuftratur ad aliorum obic&ord per-| |fum fidei facere diverfam cognofcibi ilita-
LCJL ionem,& hoc modo noneft dubium, tem obiecti mnmcamun noltram Theow - Scotkt,
lumen pertinere ad rationem formalem :ad hocetiam alludit Sc qu:)d-;
‘motiuam, quaratione S,Thom.1.p, q..,i té 3.conclufionen en,in
art.1.ad2 (1}3;00 Hifpalenf. & Conrad.| wfcitur obie@um, hoc eft,cuius

'vbifupra, & aljj "-pr.llanr umen renelati-
'oni cf't leuci.woncm ip
men Lit & .-10um)do locutus eft C
‘cum motiua ftientiarum naturalit
rcanit lumina, ve patet ex verbisipfi®s n:
{lumen metaphylicum, appellat me d‘um
‘ll uftratum per hﬂmétlonem ab om

aretan.|
|
1 VO-|

|
dinmillultratum immaterialitate fenlibi

{li, obumbratum tamen mﬂru ia nm..'g-
bi :medium vero hoc,vel illomodo 1]lu
ﬁl;.m,mhna:m{e]t, quim pnlmw

L)L!& continetur motiyum cn--;ma iL'La .nu
jvelilla abitraéti om Siverd lumen noh
agcrputm hoc moedo,fed pnmhr ua quali-
[tat
diftin&ione opus eft. Nam, fi habeat cx]
h&lf“ﬁblt{tl,\tmm fub eiufimodi lumine
quodammmo colluftratum propor
apt-.mtc”cér_m,\tmou\:luﬂw n poflit ad|
{ui perceptionem, pertinebitad rationem
motivam,hi vero nihil conferat obie&to ad
11:.).um*rm eius actiuam, fed folum inuet
pmcrmr,\tclimcpoiﬁuatum circaob-
lnuu m,null omodopcn.uetmmr.on
|motl| am. Patet ex ratione fup‘.1 ius tacta.
e'cemp".l' fumipotefta vifu corporeo, i
[quo metaphora ll‘mmsad intellecti de-
irivataelt.Etenim duo lumina confiderari
ipoltunt, alterum exteriusin ubn&o,»el
‘{HLJIO alterum in Iprapotmm,qunddh
naturaingenitum, & nihil cofert obie&o,
vt moueat potentiam, fed cumipfa ab ob-|
iecto pr.rlmmlf':memfpcuu deter m;m-
ta concurritad elicienda vifionem: & hoel

{
iquidem non habetrationem motiui yillud] fa
[.l tem prius maxime,

‘matern :lumen verd mathem: ‘-IlCl‘m, mu! ‘.3

e,vel habitu mrumuwrn*pcznm”al' 1

L ,du neceflario interuenit ad dif Lur{u'n &

ffectride intelle@ us eleuatur u;jlﬂm
contraponitrationi formali obiedti,|

{qua YENitio ﬁ;hmz-ﬁ!fw tﬂ deter-|
:.nfa um ac moti ddf!
{t m veritatis e |

| App-l:a{muamcmmmd‘m
prefensinititutum dico,in allen(i

dm

\)IEC

juel;
fupernatural
l{arium per fe,
]\,III.US._)CI,(].H
slq_.zmﬁlm

oc¢ eft omnino necef*
Vel L,AJ;JUL() I L5 !Jl]\ con=|

:tulkﬂf

ipnrc‘ffhgi aétum th
‘md. ate requiri nl»
U\.d\.ﬂ.l

1| |10 quiapofitisaf
lenidentia confec &Gusabique
w[upcl natura iimmediato de-
terminatur a®afenfum conclufionis, Lu-
menautem naturale neceflario concurrit
fadeum affenfum, &habetf{eex| parte po-
{tentie mmxc:uup:m obledti, Exdis
cc \mrctlu.ncn fidei infufim, refpectualy
Imius lhco[oﬂlu habere fe ex parte ratio«
|fils motiuz: Karme“ yquoniam lumen fi

1 (s arum , &

enfum theol logicum,nonimmediardex

.i arte potentiz, \'roﬂcnhlm efty ercodex|

parre

ISR Bl




[luftrati radijsabi

|L:.1ti.:,:<. {1 mh.zh:-)

icluméing (,“L."..ld‘!t':ﬂilﬂ przm
ploiudicandia&

conclulioni,& rec

x h 1.‘ cl );E’.‘i‘t.’}‘l;

LC. fJ( emiilas
apy ones dubi-|

1m Autores,

p-:wn 'll'_.\f\iw!_.

ht.muu-

Cuu.-l.-'l Tels

1conclt IL] 1men r};mx:p
uetex parte potentig,non poffe ha-
bererationem nmuq',w,pcst 1eius adtus,|
|cum ¢ 'LEU ‘r\) "C‘)L ?H‘(L .’ V L]]' JT}"J’\!L].‘]] re-
'r’ ttualte i
Jarte

!'Dl"

eob
0Dl

-mah 1mpii
umen fdel, & re-
'rur‘t‘ﬂnix:n'vu

.1‘11H~ . O

abent ex P“

abetex parte ob-|
gm‘:ﬁs ﬁ ’a’mm‘n

' .n11r onem dwc 1*{1'.111:
I JI!'."‘;"J‘]'(_, IFI(‘IlllL"ﬂ mconc UT'IC-
imediate ad aflenfum conclufiont Syl
{quod eft verum, cum quononre epugnar,ve

1M remoti iu rai luh-.cplg~
juosimmediate cGeurrit, Ad|
snéalter ius partis/piliter refpo. |
v argumento folum conclud i teflti-|
{hicationem diuinam no uﬂa*m mediatum
motuumaflenfis theologic cl,quodadmit.
to:cum quo ftarepote ﬁ,vl fit remotumac
mediatum, '\1",\] 1anui propter teftifica:
tionéim u:‘{; e noneliciatar alins atus,
quim fide 1y pter veritatem tamen cre-
’T:!dm ex teltificatior nemoueri poteft in-
tellectusad habendum alium actum, cir

diftin&am v teltificatis dedu&i,

COVIC

\CL L\ J'\ C1
]O“ celleei {cien:|
T];EILIT?O"L}. 'EL\“ ot l‘r)ul]t.r' L\[\T‘n-
cipiorum, & nihilominusab eofpecie di-

o

u;!‘.”u!ul.l. j
| |
|

Motiuum fermale Theologie debet|
efle Lu.:d.mo mneuidens. |

CAp v X EF,
A Ltera ratio formalis cécomitans cf*
/Lknu..l lentia,ea Vero interueniye
reft,tu m ex parte momu tiex parteo
i ex 't:!n
FErul

neut '.". 15 .U}
ns, |

d:xh:alm‘. virum ob-|
ibiect ‘.Jln,d; quo oftenditur
_’ﬁ. {u wlile (]'L')f'! {La
- ‘i’l\“ {1 ffh(‘"n]-_)ﬂ_u'

iCtl

am euidenté iilius,reaelent

ﬁ\'.“\,"\ quib.difcurfu theologico co-
io aliquade eadécolligat
fupra illum af E..n.,isth 20l
cior fpectat potius ad materiam de
TI le: ;)r:o. qu mreipzut.noumm allentus!
theolog gici,hicexpedienfae [
| - Cieran.1. p.q.L. art.3. i
tione I heo e noltre no SV
'cedat ex lumine reuelato .nauzu‘_'.. N
lu.n\ ixiffer quamcung; rationem for: .n—
:Ctiin genere reicomitari per mo

1r ""‘(J.”E

Ic.n {uk
dum paftionis, rationem formalem obic-|
-;1ii:1\ e fcibilis , fibi obijcirid efle fal)
fum,quonia IILJ.JEJ\UEVI]'])'HIJ formalis
fublectiva Dei,quatenus ens eft ; & tamen|
habet pi_ms rationes formales in genere
m ectifeibilis. Ref p ondet autemdictum)|
fuumintelligédum defeibilitateadequata,)
ntiam diuinam habere vni ade qua-
tam,non in fpecie,fed in genere , quam ait
(,ﬂc medium illy u’hstmn lumine diuino,
[quoditituitKibiletheologicum,lumen)
[autem dininum diuiditin lqmc di u'n m
{euidens, & lumé&divinum reuelans,abltra-
‘bc-ndoabcuid":‘,tisaj&‘Ii‘.cuidmz.a, &lu-
‘mtn diuinum inenidens, Primum eftra-
tio,fub qua Theologi® beatorum, fecun-
'dum noftra,terrium fidei : & ita cum vni-
tate rationis formalis {ubicétt, vereseft,
frc-pcrrrurJkuerﬁtasrr.tioniaibs'm- eiuf~
d m,quatenus obiecta fcibile eft. Exqua
ldinifione acdo&rina conftatr {entire eum
|Iumgdnnne reuelationis, quod eft moriuu
Tl heologie, non neceflar mdlun“uldu.u,
‘& non repugnare vt fit euidens, nam fiab-
]ltr ahitab eui d;rma,& non euidentia,quo-
tmodocung; penes cas fit var zacm,ﬂ. nper
Lmnco it ratio pmp-mmorma Theologie.

Dupli-

ol lmcm_u:c (,Jp. J.II 129 |
Ctu '_Thcu.f

Ir,

febanis




Tl AT, e TR I P : V) DA SR A
130 Liber I. Tra&. 111 deobiedto Theologix, Cap. XI1.
Du p‘.\mﬂl—w_m.ul gi poteit Loc m'—m L‘LIN.);'- dicathanc nen ell ‘iufn-;-ni’idci,:‘.'t_lt:
{€cum Caictani,primum (w-.dun \{mo-r reuelationisobfcure,fed folum lumen die ‘
tur de Lu_dum.,u wmmh.n.n pliusre-| |u linitis infufum,five ficfidei, fuepmphe-[
uelationisin fe, manente inenidentia rr_h— tm‘ula gloriz wdc,tm'ioqu;dc pecIe 1n4
iectireuelati , deindeverd deenide tfm: H.Almqum non loqueretur io;msﬂ ter.
vel me“mmmub;gct:wp:iwv. Non vide- Dcprkq_w caflertione nonelt hic agédilo-|
turautem locutus luxtapriorem fe nfum,| cus,fed folim dcno.hnoae €2 Vero pro-
fediux t"lfmh\.ilmt.m' nameame J‘dm.— ‘bm'iporcifcxpr ncipiys ipfius Caietaniin
timu\om-,d lumini, quod elt motiuum thunc modum, VmalronmeJm um fo-
! Thco]uv'm; quam egat cuamrm-cpoﬁ’.c iumupm accidensinper {e, ac vice ver-
} cum lumine reuclationis ad fidem necef=| |fa, nonmutat rationem formalem moti-
| cautem exiftimatcuidentiam re-| juam ex parte obiecti: fed variatioprinci-
uelationis, quam vocantinatteftante,ne- |piorum Theologiz c\_muvdmmmcw
quaquam tollererationem formalem ob- ‘dcntlﬂ.m,aut ¢contra Jc:u(modl' ergo
iectifideizatque adeo,ctim ait lumen d'u;i-i [non mutat rationé h.-mm::‘m o_b eCtivam
aum ineuidens efle rationem motiuam fi-| [perfe. Maior propof welteuidens,nam
;:CEJ'[L)EJ'.}]L‘X{]Lid]‘(in;’_'lﬁ_dc’}'!t:'\'ﬂ ,qna:rc—'i h.-l,qt.J:!uanu =1h1dcn<, non mutant ipe-
bieé | clesrerum. Al!m;::-riu-.):'ic.'l;i:m:,f.l_‘.&n-
[ 3 14 3} - T ) T S e I, e
euidentera g;m.Lm ilein (L ,& conl (,\]'I{.ﬂ—i doquidem Fh‘;u_f:-ar.: noftra eft fubalter-
ter hanciplam .:r_.rul._tl[m-mcplwm..ml nata {cientie diuinxz acbeate : at habitus
minireuelationis , qua elt motiuum The-| |principiorum fCientic {
ologie noftiz. Hanc pofitionem nullo| iL[L cm.[mh' ipe
com’irmatargl_lmcr‘:m.
I, Verum f1 attent
t iusadar.z. iy
indamentum & met atfenfub
enim d"'irqq}c Theologiam fecund lquanon red
{e,&quoad nos:fecundum (¢ eft notitia fi-
fuefcientia , quam apta eft parere Deitas (bat Canus, quonia
1&‘ undim {e, fed hecsinquit,ek Th eols-| ?(.ti*“mus']'heulug;‘ i
gia,qui {)LL]Sh'ELL‘tLﬂ. lemfu rutfus’ | M'I.r}”‘l flumenprog erant, dift
o\oumn. nottram uu"l h w]zw. i )Lm.- ‘cu:']m;&  poter “he-
UM, ac Viatorum aci ;f.]im._ i ologi iffiimum,
feair fecundiim (e, & quo ad nos: & fecun- Jm.m 1 item m-:pl ctize {uam diftinétio-
dumn fe conuenit ig nem habeta lumin H'l'“‘c‘rgun cuide n-i
pijsnotis fecundu it firitar perfe,ad rationem mo-!
{tien quo ad nosaut | i i
Irum eft creder eprincipia Mbct Vi prode-|
|datex fide. Ex quo concludit conclufio-|
nes theologicas proc cd::‘c ex art Ltl’]ls ﬁ-
{.l 1 \TP] Inc [[)UET"O
in fcientia Deis:
ter habitus pri -;}iagii wa" Lart.2. I—_ en
feelleftiéciam divinam,ha )TH'IK‘CFOE!(.” it“n\CJi'P(‘li'L‘.B'm;‘,Li q.Lprolog. &
accidens fidem:deinde verd etiam nonop-| hisapud Bachonum 13
poni [cientizbeatzex parteobielti iu.l| lth.\LLll-m] itionem ¢ b ;C%',‘i'm‘ fl:'un
{folum fecundum euidétiam & incuidm-l fiam {1 credibilecft
tiam negatiue. Iraquebreuiter colligendo| celfariumeft, VEprincip!
fententiam ipfius rnf'nmus eam ad d1m| (taynon enim ghicétun
[propefitionts reducere, Primaeftdifcri- crcd bile ,qum con
men inter ‘,L\;Inf‘ m viatorum i'ccun—‘ mediaté cr
dumfe, S&quoadnoseft aurunmuurml‘ tur ex Pl'm\mf]sfl lccn
Suun\u dinerfitas -,.nu].nonrn quo adl dum reuclatio nu.)dL:
cuidentiam vel incuidentiam in obiecto| mediatétermineturad
Theologiwe eftperaccidens Eandem fen- ‘rcmoti‘pzr principia; hanceandem all
Canyif. tentiam tuetut Canuslib.iz.delocis Cap.3. tionem contra Caietan. probat Palat, g.2
““‘“[‘“”" L&, &qua ‘U-th non| prolog.& fu pnni:;"%-u['u q. rio.nn
d cat Theolog giam efle vhicam Irm ¢ infi- | 3.8 Dug igitur, vbiait,nor Vi
i ..im,»mmn\nmw_hdL ratione formalil ‘e ffe,vt Theolog ;

i
el

"._""‘!-wh.,,




Ol“‘

csa{r-n
tilio,nar 100 !1(3' i
Amnc!uﬁ-_u\‘T“o dependen

m {i}

3, TEENT OI

-{Te fidecre

{ei peraccidensich
: nomuidn'nr;,
1 illius, i

er

[ AL
!1,nmn [0S, quOon

\’\;q\.‘] 118 CUIX

gia VIATort ctam|
ineuider ;)ri‘:\:;.).m'n.n , 00|
pw ane | 1ratio non eft per|
i_,\. - ita,fed peraccides

{tant&m rati u%{nm\
.pmp: fam ra T
diim propriai r\ {peciem tradere.

Sed Autoribus om i 1
niamus. Omnisv
iremoti, inducés dift

ionem {peci

r wl.ma.L motiuum proximum alte

‘ fed motiuum gignens frdcm
fl‘mnfmi*ur fp&cic ab eo,quod
mina L:Ld euidétem notitiam eorun-
c‘i notitia genitaab vtrogs , eft diver-
{fz ‘IPL\.‘.(.\' )pcll as notitias conflitnet

um p] oximum diftinGum | pc ferc-

[ti ;L..eun‘cn( Propofitionem oftendo,
q 1oniam motivum. remotiiper fe folum

;}4 .‘l‘)‘-\ 1“.] curratfimul cum pr mclmo,
11'175}“:1 ]1()L1L!]'} PIHJLIP‘O—
y Aqm Hus ;mmaJ.ﬂcn.uuomlt
motiua remotain f&fpe
g "l“l}u"l]D*ltI'lSilIh.\.l“l()‘
ecie didtinctas,lam principium, ac|
, quod illis contine-
1tum. Aflumpti n\«cm
W!L(,ndunr_.u_ hominem, & in fe. Ad|
lominemn c[uid:’m,quun":\'1 Caieran.mo-
riw-.m{}dcicon adiniditab omnibus alijs|
tanquam fpeciediftinctum: in [ verd pro- '
b tur quom;tm:Lmu-:ii:siuaqamramcm—
msdutm"w icurfpecie ab entdente : alio-
| nonu‘c vilaratioaur naprr;bam{'-
‘ﬁ dédiftingui i ftientia \".‘.:,\' L patriz:per|
ffeawré patetaétum fidei d liftinguiab actul
ﬁnu..cmc--&' conhquantcr motiuum 1pfms.
‘d ftingui fpecie & motiuo cuiufuis notitiz|
!mumrm ralis enidentis,
SCfmdo,. uando lumen rcuclationis ei‘r;
‘EL’idcm;notiuu[n affenfus theola
immediare abfg; alio principio derermlmt

‘J;\JL ul

X im f

omnesij, qu |

am|
= 4 |
mnu itiam abipfo Jm'n"diaté:>cm{c*cm'

em conclufionis. Co*lfumrn—

aiﬁ ieto fpeciem,aur vnitatem {ci-

di-

1cs'ius' przi:-;j'mj ,neutromodo
d pecici cumn|
hoc oés fa

J‘:Llwc motiud for:

tect !.
niam ad
I\ltlLE:z“l"Cl’JC“!U[]LluIja(.u. e diftinéta, AL
{fumptionem probo, quoad priorépartem
n-’mE.H'L nen dinine reuclationis enidens
‘nm} effe proximum motiuii affenfus
‘rhuﬂ :Lyquoniam hicelt per fedifcurfi-
ftiussergo per fe uqmLt.a‘.admnuu m re-
iwnz.m ter ,nrmlaspms intelleétum ad
lali lmmra: niflarum, & i me_‘..ntilmc
|

:m eiufdé 1mc ¢l cOCurrerenee

l.

‘.d lltmil m u, Llllllullls.ehq, adeo no po-
mine reuclatiGisimmedia-|
ad me iorem oftendo, quc mlm;
proportione itafe habet
difcurfiuusad motiuu 1
difcurfinusadg proximil, &
1)caab_‘swug_mm rationem coltituit motiuaf
proxima aflenfus nondifeurfiui difti nua'{
{peciein generemotiui , variatio quog; in|
n.muuwmncsf:m! ¢m rationem, u){’utuem
etiam inter illadiftin 1cam: fcu‘
mpmp';o itamateria variatio penes cuidé-|
tiam, ac non cuidentiam in motiui \]“[L)\l-
mis, hm eftin reuelationib.obiedtiimme-
dmclct‘c[arl,mf ituie d r!ma*nncmipc-
(cificam;ergd eadem variatio conftituet et-|
liam in motiuis remotis. Maior prop sofitio]
lconft nt”mum,ntloms noenim eft vilal
diuerfa ratio,tur obieGtum immediaté r e-|
chhtuncu_lianoh.w“.n {tibilitatem u.a.u_
&iuam, fiuerationem formalé motivam |
diftinctam fpecie, prout modo fubitatre-|
(nelationi euidenti, modo ineuident, ob~J
fieCtum vero remote renelatiin p;'in«;‘pio, i
!“c quo per difcurfum colli gitur:no fortia-|
fturetid diltmullp-.u:: motiua,prout cog
Inoftibile elt remote ex reuclatione modu
lenidente ,modoineuidére. Afl Jumpr ioatt/
[communiter recipitur , & traditurabipfo|
i(J.uer.mfs )Hupmnmd!a;;oc?ﬂgmtr_‘id!
iration€ formalé motiva fidei lumen reue-|
ifaticmis 'meu'rclcntis,_lrr'. aded, i reveletur|
Iobrcctu enidenter, dementeipfi® diflolui-|
‘tur obieGum,{iue nmtlm.mfotm le fidei,

Hocargumentum praui idifle viderur|

Caietan. ILLLLldlunmulmrnonla uj)nf_rc- >
ilt,wmtu‘ ‘*ml‘:‘q citata.ar.2.§. c)r- 1
cundiivery, redderedifparem nnm.nm in|
lhuncmodum. Neciden indicium deﬁ:vm‘!,q
fubalternata, (qualem dixeratefle T heolo-
|u1.1m ez fide,quoniam lumen dintnum abjo:rm
fﬁpe ﬁ-r.;rmforz?m‘w huttius notitia,in gua it
(eientificaeft : lumen AHECT ¢ distinging obussibya-

iTC \ nitifolol

LD TEH

Lem |

Calelanus.




S e T e IS 5 P T Y R S
\ﬁ—ﬁ J—-T_;é}.g—*fi_ﬁqe_‘r—ml_l I. deobie@o Theologizx. Cap. XIIL ‘1 B
| 'i'rm;afiWr}o_;!ﬁﬁﬁﬁﬁdn, rjrm})c?’ﬂ(c‘%i ' 1on poteltproprium actum a,tjn_j '[

!rc.

[heologia veronoftraex concur

\dens eft habirus hovum principiorsm, Verum : oy g
¢l 5, Nnon cohcurrente alio naoity

ai

thaec 1'cfponl]o nititur fundamento iibc;@i ibitus

fine autm'ira:c,autmtione{umpm: nempe
Equod Jumen dininum abfolute abﬁf‘ahcn‘—?
|do ab euidente,ac noneutdente, eltperfe
{ratio formalis {ciétiz T heologiz,& quod!
fides eft per accidens babitus principio-
lriim noftrz Theolog: :Suppmntcnim-id‘
de quo ¢ft controuerfia, nec reddit ratio
lnem cur, quemadmodum motiuum im-
imediatum variatwmn penes cuidentiam &
lineuidentiam, fitdinerfum fpecie, non {it
lautem fimiliter motiutm remotum: ham
lcodem modo dicet alius motiu fideiper
Ife effe lumen diuinum abfolute y innobis
autem viatoribusper accidens effe lumen
obumbratum, vel {i boc proxime ap;slica—L
‘tum eftper fe motivum vniusipeciet, et
jam remoté applicatum debere effe voius
{pecieizatqueadeo diuifionem lumi 1.isch-i
uini,quatenus motiuum eft {cientie The-
plogizin communi traditam & Caictano,
Inon efle idoneam:& potius lumen reu
tionis dinidendum ineuidens
ldens:& virumg; horum fubdinidendum,
ita veconfideretur ratio applicationis: at
ique aded vtrungue proximeapplicatum

linratione motiuidifferre fpecic i {eiplo
;rcmoté applicato, ex quadinifionereful=
tant quatnor fpecies motiul Theologici ex
idivina reuclatione, nempe euidens pro.\'i—‘
meapplicatum ,'& incuideus pr OXImE ap~
plicatum, & rurfuseuidens remotcappli-
lcatum , & ineuidens remoteapplicatum

lque duo vitima conferunt fpeciem dupli-|
ci Theolegiz,nempe viatorum, que his
betur ex principijs fideiinenidentis, & c;,!
‘qua ex principijs euidenter reuel:is eliq
citur,quam Caiet.appellat fEiuhdﬁ"ﬂfE,&&!
wvultefleinbeatis. Ex duobus auté priori-|
bus motiuis colligiitur dugaligipeciesno-
titize habit@ per modum principij non ex|
difcurfu;aleraclt fides,quz relpandet re|
uclationi proxima ineuidenti, alteraeui-
dens notitia obiecti immediate revelati,
que non haberur in via, Quimodus phka|
‘lof'o 1andi eft multo cangruentior coJ
‘quem: {fequitur Caietanus, -nam hic ferua-
tUr proportio,acratio, & omnia{ibl mu

ftuo confonant.

! ~D'u:()%_cgLai"'{um,;‘i::l_f:s[:nerﬁ',(?s;nonper
accidens efthabitus principiorum Theo-
logiz noftre.Hec eft de mente eorum,qui
principia Theologia volant eflecredita
|fide diuina,quos recyli tract,2.cap. 4. Bre-|
juiter oftenditar, quoniam habitus omnis
difcuriiuus fuppanit habitum principio-

atque ineui- |

Iprincipiorum oftedir proprias CO:]C!}xﬁg-
]ncs , quarehabitusfideinon habet fe per|
accidensadaffenfum theologicum 3 nam
ex caufa peraccidés non fequitur cffcctus
per fe. At refpondebitur, non appellari fi-
dem habitum peraccidens principiorum
Theologiz, quafinon habeat per fe vim
concurrendi ad eorum affen{um, fed quia
hoc non habet per fe, primoquatenusha+
bitusineuidens eft,fed lolim quatenus ha-
bitus diuinus eft coniunétuslumini diving
revelationis,guomodo homo dicitur cau=
faperaccidensfenfus 4 non quod reuerad
{fenfus hominis non emanant ab cius nat=
|rasfed quianon emanentsb o primo, ac
|per fe quatenus homo, fed quatenusani-
|maleft. Atque aded Theologiz fecun dim
{e principium, & motiuum proprium ;f?ci

{lumen reuelationis prouenientis a i'i;cr.)—I

logia dinina vel beatorum,- quibus nofira
{ubalternatur. Qua refponfi onit o=

‘j‘“
i refut

{exfidefumptaa {u
teragnoftateadem
{demonitrarifolent :
rum quod atting
nonvidetur mihi Cai
loquizipfe enim code: §. Circabanit|
diftnétionem afleritin pr & cffentiali
condittone fubatternat® concurrere duo,
[nimirum ineuidentiam in fe cusm cuidens
tizex,&in alio;deinde vero mediatidnem|
cimorumy quelt cauld
Z prinium quidem
quenter gmaing

nate,fiuc eut
{tratione,

L!]t(:l‘l

derativne ellentiali fubalternare; atque
adeo Theologie, femper comitari illam
debenat pofita reuelationeeuidente tollis
tur ratio ineuidentiz conclufiohisin fesers
g0 deltruitur eius obiectum formale: AL
{umprio conftat, impofiibile eninieft, ve|
{cientia vel cgnelufic fitineuidensin {2, &)
habeat enidéiitiam ex principijs; nam cui
dentia redundansex principijs in c(mclu-"[
[fiones,clim nafcatur ex per fe caufisipfard)
{prapria,atg; intrinfeca illiseft ; ideod;ne~
[quiteum ineuidentia confiltere. At refpo-
| debitur inenidentiamin {e fumi ncgatiué,l
non privatiué : atqucitanon 1':p1:5n:1rc|
\vt fcientiaaliqua vel habitus ex fe non véd
{dicet euidentiam, &'nzhi]omimlshuburcl

SO

Sed hecfolutionon

{+um, a quo perfedependet, & finecuius |illimpoffit ex caufa.

) |




e —

IX.

‘ T Liber I Tra&. IT1 de obic
fatisfacit: naml oLn‘ouuqu.u..siutnrm

|difcurfiua non eft euidens ex fe, non cmn,

: |
{habetilla ex ter minis,led ex principijs ; &/
|1ta diceraliquis cundéefle habitd »quUogs,
1.1!1..mltcmui.u aflentitur conclu-
i

II’J fc
fioni [tientificzex euidentenotitia |
QP iorum, yquain habet'; &L\hdv, uacré=
éltmwl!ilJudcm},;umtl)m}nnpu.xe.;t[
'h"mdu 1 motiuum eft fola veriras princi-
|PE {iuc euidéter,fiueineui *u)temgnmu
ltur. Qjcmadmolu ergoin hoc caltr pro- |
|ptgr diuerfitaté notitiz princi E_AOILI penes
leuidentiam, vel ineuidétiam,eadem prin- I
|c1p iamaterialia confticuunt d fa mow
pasitaetiat variatio 1'LllL1JUU‘uS}Cﬂ 5 ¢
luidentiam vel ineuidentiom obiectivam!
'conftituet motinum formale diver{fum.
‘ Aflumptio argumenti Caiet. efitalfa,|
1temq,m110rade us confirmationem in-| |
‘duéta,vedicam tract. 6. cap.6. Sidevera
ac p;opnaiam]tc rnatione fermo fit; Ve~
rumquia parum id refertad praefens initi-
[utum,ea pren iffa izu-.‘mmut.1.1;:_;1;1:.“3}
pam, vt etiam infra oltendam,, in {cientijs
naturalibus fola fides principiori nonelt
fufficiens motiuum,neque per fe,neq; per
laccidensad acquirenda{cientiam fubalter
!mmm,& :Llehh genitus ex principijs{o- |
Lum creditis J.Ciu}\‘)()lii\ﬁ ex{uperiore {ci-
entiaabeo c'ulpﬂl illaconclufiones often-
du:, ditinguitur fpcueﬂbdii(.n‘m nito,
cxplmupl ﬂj{dun cognitis abeadem de-
fmonftratione, propter qmd accepta d fu-
periorefcicntia. Lt codem prorfus modo
tehabet Theologiadifcurres ex pure cre-
‘d‘:tlmfhjc\m.ulm:LL;L;.m»,JL €a,qu& pro-
incipijs lumine diuino curdéter
nt s;nim (pccic Exquoer-
an patet ref -ationem Cant, mmI
('n..rmji... juidem lnmhwm, L\.LiL]—
dem multo excelientior reliquis dmn: b.!
non tameneadem | Pcuc Theologia, qua
nos:ed longe l’101u,u.1: autem 1!
ex reuelatis i bi'n‘m dld:(d.l‘.\..lun.':,ci—j
fent Thec )m:;l,n ccorum Lheologia dif-|
ferretfpecic i noftra,nam communiter o)
qu ndo lume en propheticum cltineul L:(.),
atq uh.\dwnimﬂumuaclmm-m alumine
fidei,que non cuacuat incuidétiam eft per
acci g.u...s“dl ationem moti

xl",J‘

luméautem!|
propheticum , quoad eutdentrim obietti
rreuclati,congruit cum lumine Hdei.Quod,
f. interdumdit euidens , vrpotelt euenire,
Juidem deratione prophetie, fotum cft

Ca,qu 1-}1L)Lu}iul,ttun})m\,, fiueloco
deat,vtait D. Thom.3. P-q.7-art.8.qua-
lobrem Chrifty "mnc.rc, Pl()i)lj.nl, tunc|
crit Theologia alterius rationisanoftra, |

Ca p_ XIL

\px cari naturafubiedti I neo
L:'Jin :!.c ;um],.d 111.

r-wlrp ot If!‘f‘jy!i‘ o~
int applicata, qut
quam ex (.U\_ICTn

eaacm \_'.H!Ei

1
e
Y T

Aureoll cor I
tionem.

serfer

1tra quintam & {extam coclu-
Ea vero continentur omnia, yquz
runtur ad propriam JPC‘thl’ﬂ,;
% vnitatem ebiecti theologici in ratione
cibilis, Tnpri m continetur {ubie-
ctum primarium & adeqhatum, namana-
logum per attrib tionem i’mpficiru‘ di-
[Gtum, {lat pro pot"urih 'Tl‘hL.lI\) & i n.}w.';
|[1‘>HH5H.’U pofitum in ca diffinitione P'\Hh
lacp l(u-PL‘C‘QCCITw’-}I‘ proDeo qu(t {t pre
|pr 1.‘"1,g\} IEI}U- ¢

'-'n ificatum ill 11tl>.,|~
1cancur reliquaomnia,!
ad ipfum diuina de-
I’:n;t-*un&dtu-
) 1a,nempe diui-
{nitas, {ubqua DeusaT bgo confide-
\ratur. Etiraperhancprimam partem fe-
cernitnr {ubiectum The ologie i fubiefto
\caterarum {cie ntiarum, queThe
{nominenon cenf

{inul vero etiam inc

|"”| atiri

‘\j
nominanturextrin

itur ratio formalis {u

{ IU"LE
umverc dd. LJ[
!F'(’.’l[‘!.i' 1, ‘I\JJ !:‘nm
on eft
_D:U‘D!'I]‘

entur.C

1 cognoftibile per din

(v

JITY "\'L.‘I'i’

e

11t)i7:11umn At
tis lumine rnti(s'[:,f. babftractior
{ni prorfis materia.2eindequonia [}
logia fupernaturalis coplecticur omnem
{tientiam Duiupf:m:tuml:m enidentem
& incuidentem, L“Lln.w'um & nodil
[{iam, vtiuhm um noftre Theolog nnrij,
”u:.nuatm afubies nsnimum, adi m'mur
pcr1urel.zfrwwmim’mdﬂfr M, & ta excludi-]
tur & definitionef{ubicctum vifionis beate,
1&zcmuimsa-.'; rius cuidentis notitig de d
ui rlulc1 us habite. JJ\,‘J.‘“:{: qu‘m am ob-
iecto fidet hec omnia conuenigban
(nim ens dininum ¢ g10fit

ineidentem,{abd tar vl

diftutfuwn applicatar , quafig

ctum Theologie non {ublter

té reuclationi: atqueita non

tercredty !L—dri'II]OL‘CE;‘;";;'u
al “Jhmutru euelationem |.k,. prin-

cipiaex fideimmediace
| credita,

T Sl s s B

1
f J«Xdit‘lh toto Ilm tradtatu potcfz bre-
| cmmer

Gillije . Theol,

M TRA-

D.T ;;unnmi};gii'l’a{r.mn 5 & refert Ca- Paludanys.,
preolusq.4.prolog.ar.2, ad ;.argimérum C4preolss.




	Obiectum est materiale, ac formale. Materiale triplex: Primum, Secundarium, adæquatum. Primum per se continet veritates in scientia demonstrabiles. Cap. 1.
	Seite 78
	Seite 79
	Seite 80
	Seite 81
	Seite 82
	Seite 83
	Seite 84

	Ratio formalis obiectiua est triplex: nimirum, quæ; propter quam, sub qua; ex quarum coitione coalescit vnica forma obiecti in genere scibilis. Cap. 2.
	Seite 84
	Seite 85
	Seite 86
	Seite 87
	Seite 88
	Seite 89

	Subiectum attributionis Theologiæ, non est actus, aut res vlla creata. cap. 3.
	Seite 89
	Seite 90
	Seite 91
	Seite 92
	Seite 93

	Præcipuum obiectum Theologiæ est Deus. cap. 4.
	Seite 93
	Seite 94
	Seite 95
	Seite 96
	Seite 97

	Ratio formalis, quæ subiecti Theologiæ non est respectiua. cap. 5.
	Seite 97
	Seite 89 [i.e. 98]
	Seite 99
	Seite 100
	Seite 101
	Seite 102

	Ratio formalis, quæ subiecti Theologiæ, tàm de contingentibus, quàm de necessarijs est Deitas. cap. 6.
	Seite 102
	Seite 103
	Seite 104
	Seite 105
	Seite 106
	Seite 107

	Finitas virtualis intelligibilitatis obiectiuæ est ratio formalis, sub qua ex parte obiecti primarij. cap. 7.
	Seite 107
	Seite 108
	Seite 109
	Seite 110
	Seite 111

	Veritas omnis creata pertinere potest ad obiectum secundarium Theologiæ. cap. 8.
	Seite 111
	Seite 112
	Seite 113
	Seite 114
	Seite 115

	Subiectum Theologiæ adæquatum est ens diuinum sub ratione analogi, ac per attributionem. cap. 9.
	Seite 115
	Seite 116
	Seite 117
	Seite 118
	Seite 119
	Seite 120

	Subiectum Theologiæ nostræ, non habet, aut vendicat abstractionem ab omni omninò potentialitate. cap. 10.
	Seite 120
	Seite 121
	Seite 122
	Seite 123
	Seite 124

	Ratio formalis motiua, seu propter quam Theologiæ est diuina reuelatio. cap. 11.
	Seite 124
	Seite 125
	Seite 126
	Seite 127
	Seite 128
	Seite 129

	Motiuum formale Theologiæ debet esse reuelatio ineuidens. cap. 12.
	Seite 129
	Seite 130
	Seite 131
	Seite 132
	Seite 133


