UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Christophori Gillii, Ex Brigantio Lvsitaniae, Societatis
lesv, Et in Conimbricensi Academia S. Theologiae
Professoris; Commentationvm Theologicarvm De Sacra
Doctrina, Et Essentia atque vnitate ...

Gil, Christovao

Coloniae Agrippinae, 1610

Subiectum Theologize adeequatum est ens diuinum sub ratione analogi, ac
per attributionem. cap. 9.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82291

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82291

I |

e e S T e

e

Pfal. 110,

148 Titn, 1.

Tacah.c. vlr,

|
|

J

i

gie, Cap. 1X. 115 |

i,

cundiim rationem commuienm ¢ntis. Ad:
confirmationem patet folim ex diét
lnam etiam ex creaturis alique funt or-|
dinis fupernaturalisy ad quarum notitiam|
iacquirendam non eft fatis Jumen natu-|
frz; relique vero reuclate {untiin fubfi-|
idium pature, vt facilius Deus cugnoil‘i‘
!qucut; ex hac parte etiam ad Theo]fy]
giam pertinent, At fecundum patet fo-|
flutio ex diétis: non enim eft abfurdum|
Ires omnes creatas, & creabiles fingula-
ltim fumpras pofle ad fidem, & Theolo-
‘g'mm pertinere, {i mediaté, vel imme-
[diaté revelentur; quamuis per fe folum,
pertineant, quz funt ordinis dinini: ex|
laccidente,, que funt ordinis naturalis mo-|
|do explicato. Ex hoc autem non [bqui—|
itur ®qué patere fidem , ac {tientiam Deis|
nam heec actu adequato percipit omn ef'ci—i
bile: at fides & Theologiancquaquam, vt|
cap.7. explicatumeeft, |
| Materiam tertijargumenti fusé tradat
\Alenfis, 1. p. quaft. 1. m.1. ad 1. & 2. Vbi
{conatur oftendere omnia,; de quibus foc|
‘cra Seriptura loquitur, vel Theologia
difputat, habere rationem aliquam Vi
luerfalitatis, affignat autem quatuor eius|
modos: alia namque funt vniuerfalia in
ipradicande, alia in fignificando, aliain|
exemplando, alia denique in caufando.|
Vniucrfale in predicando notumeft : in|
fignificando funt voces, ac figna hieroAi
glyphica, que ad vniverfalem fignifica-
tionem inftituta fuerunt: in exemplan-‘
do, vt Idea, fiue typus domus fabrican-
de, ad cuius exemplar plures zdificari
potlunt: in caufando, vt Deus. Et qui-
dem Deum , qui elt primum fubieétum, |
habere pofteriores duos modos vniuer-|
falitatis, confpicuum eft: effentiaquippe|
divina eft primum exemplar, & caufa pri-
ima finalis, atque efficiens rerum omnium.
Ex creatis vero quedam funt vninerfalia
!in pradicando, maximeé qua ad mores|
fpectant: vt videre eft in quibufdam fen-|
tentijs voiuerfalibus: Initium [(apientic ti-|
#or Dosping. Plalm. 110, Finis pracepti chari-|
ig5.1.ad Timoth.1. quedamin cx-cmpian—i
do, vt funt hiftoriz fan&™am virorum,
que referuntur ad commune exemplum,|
¥t patet ex illo Tacobi, cap, vit. fuz cano-|
mice: Exemplum ac ipite fratres exitus mali, |
{abaris ¢ patientie, prophetas: denique fa-|
cramenta {unt vniuerfalia in fignificando
fimul, & caufandos: Que folutio idonea
icﬂ'; fed ﬁlppgnitad_mtignem fubiectinon
efleneceflariam vniuerfalicatem in prmdi-f
:can.dq: quz fuppofitio vera eft, iquan do|
;ﬁl_bj‘-ﬁtﬂp rimum eius eft nature, vtfe-

———

’ﬁ Liber I Tra&ac. 111 El;é:l§§ci’co Theologiz

jcundum propriam rationem fingularem|
thabeat proprietates de ipfo folo demon-|
({trabiles, vt haberDeus : non vero quan-|
!do ijs caret,vtfe reshabetin creaturis.Hoc
ipolito, refpondeo fimpliciter non requi|
{ri, vt fecundaria fubiecta Theologie ha-|
\beant in feiphs vniuerfalitatem: fed fat eft,|
vt habeant habitudinem ad Deum), & fub-|
{tent revelationi. Nam, quia non perfe,|
(fed per habitudinem ad illum confideran-|
|tur , fatis eft, vt ex ipfis haberi poffitali-
qua notitia Dei: quamuis alioquin nul-|
\lam haberent vniuerfalitatem ex qua-|
tuor illis numeratis, communiter tamen|
{habent.

Subie&tum Theologie adequatom
clt ens dininum, fub ratione
analogiz per attribu-
tionem,

CAPY T IX:

‘Aquuatum fubieétum ex)primo, &
| fecundario coalefcit. Verum in eo
ipfo cenfiderari poflunt ea,ex quibus qua-|
{i materialiter coaleftit, & ratio com-|
munis , {ub qua confluunt invoum, Nam
quidquid vnum eft, {fub aliqua ratione
vnitatis tale eft: porro ratio fubie&i, vt
«ex fuperioribus conftat, eft multiplex,
que, propter quam, 8¢ fub qua: due polte-
riores funt exdem in omnibus, quz ve-
niunt in confiderationem Theologicam,
vt infra dicam : nunc agendum de pro-
pria ratione formali fubiecti adequari,
vtrum nimirum fit, & quenam fit: ita«

'que duo difquirenda funt in primis, qu|

it latitudo fubie@i ad=quati quoad
\materialia: deinde que fit ratio forma-
[lis vnica, fub qua res diuerforum ge-
nerum habeant vnitatem fubieéti adz-
quatt,

Quod attinet ad primum; fubie&i
adequati, vt ait D. Bonauent, queft. 1.
prologi, duo funt genera: alterum per
modum inclufionis partium in toto,quod
eft proprium totius integralis: alterum
per modum extenfionis, fiue inclufio-
nis in partibus, quieftmodustotiusvni-
uerfalis. Priore modo cenfet idem Bo-{
nauent. Chriftum efle fubieGtum adz-
quatum Theologiz: pofteriore res, &
figna. Fundamentum aliud non proponit,
qudm quia Chriftus comprehendit diui-
[nam,humanamdue naturam, fiue creatam,|

L

IT,

Bonauens,

|& incretam, caput, & membra ¢ quoniam
yero

K 4




R

Ui

Tl

i

| Albert.

|Linconienf,
.(hﬁraﬂ’ar.

L1,

\Agl..

Lonanent,

|Henric,

IV.

[Scot,

Aureol,
1Baffols

Liber I. Tra&at. 111. de obi
’m) ne que‘ hoc modo Chriltus includir
lomnia pcmmmnad] 1eologiam, vt per
fe patet, adiungit accipere fe mmmmru
L]'!IC largo modo id , quod multa com-
itur non folim per compofitionem,|
nem, & o1 dinem: "mc‘
hocauté modeChriftus complectitur nm—;
Inia,que ad T heologiam fpectant : na Dei-
tatem formaliter includit : duasaliasper-|
fonas inuoluit proprer vnitaté in eadé na-|
itura : preedeltinatos, vt caput: mpmbus vt
findex : creaturds ceteras, vrcaufa & finis|
omnivm. Hane fententiam docuitetiam
[Albertus traét.1, fum.q.3.m.1. & nonnulli|
|alij Scholaftici, qui defumpferuntex Lin-
|conien(i in Hexameron, & Gloffa Caffio-
[dori in principio Plalterij.
| * Quod artinet ad {ubie& adzquatum]|
pcrmodum totius vniuerfalis, ."-}awi{‘tr:r 1n
1. d. .initio docet in Theologia (.ﬂ\’.‘ res,&|
figna, cuius fententiam nppmhmr.‘\[mfas
{£.p.q.1.m.z.ad r.&2.c6trafententiam Ma-|
thlt,'\[btnhsnl d.r.art.2.Bonauent.q. |
I. pmm"! & Henr.in{fum.ar.
(& q. 2. in¢. Probatur, quonia
I 1‘\”1’] 1 ({LI]‘)T][!‘\IT\ > \.(JETJUI L.hf.f'dl’.l]ﬁ Om‘l
nia prorfus reticlita, velin T heolc:g a co-|
gnita: neque facile aftignabitur aliquid
aliud, quod 1tacommndninoqmbltucon-|
tinéat fubiectum eius primartum & {ecun-|
dariumsatqueaded pnfsttadgqnvuappcl-
lari: quaproprer res, & fignafuntfi blc&u
adaquard adequatione v niter (alitatis.
|~ Dico primim. Chriftus Dominus fub,
nulla confideratione eft adequatum {itb-
jectum Theologiz.Hzc eft communis in-|
teraliosdoctores,quicomuniter réijciunt,
& ex inftituto impugnant D, Honauent
fententiam, nempe Scot.
Ex pmr{zcﬂu, & fequenti, cum mrerprctrbus_
Aureol. q.vit.drt.3. Baflol. q.5.art.2.6. Ex.
hocetiain, & alij. Fundamentum eft, quo-
niam fubiectum adequatum continere de-
bet omnia per modum inclulionis, n6 ve-
1o follrm per modu attriburionis:Chriftus|
iDum‘nus né continet omniapcrmndumi
inclufionis , imo neque propri¢ loquendo)
per modu m attributionis:ergoné eft fub-|
icGtum ad zquatum. Maior prupohtiocﬁ
eutdens ex differentia fubiecti primarij, &
ads: aati:non'enim funt prorfusidem, fed!
jrarum includ:t aliquid vitra prima-|
(i veroad rationéadzquati fatis eflet|
inére omnia per modum attributio-|
ane primartom efler adequatum:at-
y Deus effetfubieGtum adgquatum
: I\L-! firitur itaque ad adzqua- |
2 _*': ‘lirdat omnia, que ‘.(,muntm\
mmmze, hoc enim indi-|

plecti
fed etiam per vni

ecto Theolog
dicar thmvzm erbi: Ch
[coptinere omni marmoi
{dicitur in affur
laduertit, atque rccurrit adﬂtrrii
Er facilé probatur:nam ea,qug fp:
|reliquas duas perfonasdiuinas, in Cl
minime includuntur: itemdue ea,que
¢tantad pleraque operas ad extra, quam
enim habeantaliqua habitudinéad ij
né tamen includuntur formaliteriniplo;)
neque quatenus eft compoliti incfabile,
vt per fe patet - neque quatenus cit corpus
my{ticum, & caput Ecclefiz mi’*mnriq,:'r-‘
que mumph%r‘ns Hac enim ratione nen

r-c]udttlwmbm dequibusetiam Theo-|
logia dlfputat,ncquuu cereras, fenfusag
rationis expertes, qua etid veniunt in con-|

fiderationem Theologi®. Pofterior pars|
einfdem affumptionis patet,quoniam du
alie perfonz ad Chriftum attributionem|
no habent,fed per feipfas ratione Deitatis,
Iquam includunt, & ratione propriz hypo-
ftafis ad Theologicam contemplationem)
pertinent:quod enim abfg; attributionead)
aliud includit forma,que eft propriaratio|
formalis fubieétiua [cientiz abfo; attribu-|
tioneadillud,pertinetad fcientiam, ve eui-|

dens eft. Pater auté, & Spiritus fanctus abf- 5

que attributione a d Chrifla funt compo-
tes Deeiratis,quz eft ratio formalispropria
fubieéti Theologi®: vterq; enim eft Deus
eflentaliterabfque dependentia, aut attri-
butione ad vnioné hypol Raticam , quare-
fultauit compofita ineffab le, qui dicirur,
Chriftus:ergo perfe pertinent ad Theolo-
giam abfque artiibutione ad Chriftum,
Neque fatis eft Chrifta Domintincludere
Dcita:eper attribution€ad qui cgtera per-|
'tinent ad fubie@uim Theologi®: veenim|
bene arguit Aureol. vbifupra, hac rationg|
‘guguisfpecics,aut mdnndumn fubicéipri-

imarijdiceretur {ubie&tiadequatum. Ver- i

|bi gratia, homo, aut equus fubieétd philo-
{fophi naturalis ;quoniam vterque corinet
{maturd, quaeltratio formalis !mx\.cn phi-
Ioiophm qundrnmeci’tabﬁi rdi, vt patet.
Ad rationem enim adzquari Iulwccn opus
elt, vt quatenus ipfum, & non rationeal
terius ﬁapul"ls, vel inferioris includat,
vel contineat omnia: Chriftus autem, vt
probatum eft, neque quatenus compofi-
itum eft ineffabile, neque quatenuscaput
(mpom myftici cétiner, v ¢lincluditom-
Inia, de quibusagit Theologia: quare non
elt adequatum fubiectum i Hius. E xqu bus
patet{olutio ad motiuum D.Bonauent. ad
rationem quippe fubiectiadequati no fuf-
[ficitcontinere omnia per modum attribu
(tionts, E-tip{Eipr})(ur‘.lr.

|

UALL____/l

g




{eats
Ochant,
Gabriels

Lasgaf,

1. Thom,

Liber I Tratat. I11. de obi

etto Thco'lo'gi:ti

Dico f;;ClllEdL!ﬂ'l.(ll_l_#"mUif? hoc dlliul’]\:tl'j,_
1es, velfigna, contineat inclufiue permoda
yniuerfalis omnia, qua cadere poffuntin
confiderationé Theologie,nd tamenapte
dicitur fubieGiadequatum:accommoda-
tilisdiceretur Deus,& creatura: Primaal-|
{ertionis pars {upponirura D. Thom.rp.|
quelt. 1. art, 7. & queft. vnica prologi ,i
art. 4.8cot.q.3.§. Ad primiim argumentii 1. q.
Ocham,q.9.lit.BB.Gabriel lit. H. & cte-
ris, qui nd eoreijciunt opinioné Magiltri,|
quod aliquid pertinensad fubieétd Theo-
logiz non contineaturillo difiunéto, & ita
|fatentur quidquidin Thcologia tractatur
efleres, vel figna. Et ex ipfisterminis pa-{
[tet: ndhoc difiunéii compleétitur omniaf
|rerd genera; & cum ipfo comunifsimo en-
terecurrit.Secundaindicatur abijfdé,qua-
tenus nd ex propria fententiaid affirmant,
fed potius benigné interpretando fenten-|
tiam Magiftri conceflerunt aliqua ratione
dici poffe fubiectd Theologie. Oftendi-
tur vero primo, quonia fubie@tiadquaa-
tiiincludere debet eafolum,que pertinent|
ad {cientiam, vel habitum: & indicarera-
tionem formalem,que: neutrum conuenit
difiunctoilli:quarend eft propri¢fubiecti
adequatum Theologiz. Affumptio patet,
quoniam multe res,ac figna funt,quz non
pertinent ad Theologiam, & ideo difiun-
Gum illud poreft ex 2quo accommodari|
{fubiectis omnium fcientiarum, imo D.|
Auguft, lib.r. dedo&rina Chriftiana, c.2.|
ex quo Magifter fumpfit occafionem {uz|
opinionis, omnem fcientiam dixitefle de;
rebus,vel fignis. Maior propofitio quoad,
priorem partem per {e patet, quoad pofte-
riorem probatur ex ijs, queadducit Au-
reol. vbi fupra. Nam verum predicatur
de omni fubiecto metaphyfico, fenfibile
de fubic&to philofophiz naturalis, diuifi-
bileininfinitum de omnifubiectogeome-
trie, par, velimpar de omni numero, at-
que aded de omni fubieéto arithmetice:
neque tamen propterea vllum ex his dici-
tur fubie€tum adequatum {Cientiz, de cu-
ius fubiectis dicitur vniuerfaliter,quianon
indicat ipfam rationem formalem, gue:
vide patet fundamentum ™ntentiz affe-
rentisres, & figna efle fubiectum adequa-
tum,e0 quod diliunéum hoc per modum
vniuerfalis omnia contineat, nullius efle
momenti. Denique tertia pars oftendi-
tur. Nam {ubieCtumadequatum continet
primarium , & fecundarium: & in prima-
rio includitur propria ratio formalisfub-
leCtiua omnium pertinentium ad fcien-
tilam: Deus autem, vt conitatex fuperio-
rWe&mn Theolo-|

s huius

Igie, creatur® fecundariums Deus fmporfs
irat propriam rationem formalem, creart 3-
jreattributionemadillam: ergo aptiusdi-
citur fubieGtum adequatum Theologiz|
Deus, & creature, quam res, & [igna,aut,
quoduisaliud. Quiaramen {ubieftum ad-|
zquatum {umi deber per modum vnius,
reftar dicendum an {izaliquid vionomi-|
ne{ignificabileimportans vaam rationem|
tormalem adzquatam, 5

Dico tertium praprié, & formalirer]
loquendo, fubicGtum ad®quatum Theo-
logiz eft ens dininum: éft fententia D.
Thom. in prologo, quaft. vnica,art. 4,
Perri de Tarantafia apud Carthuf. quait.
4. Capreol. queeft. 4. conclufiones. Syl-
ueltri, queft. 1. Conflati, art. 16. vbi reéte
notat S, Thomam non locutum fuiffelo-|
|co cit. ex aliorum fententia, vel 114 pofteal
mutafle, vtIauellus,r.p. queft.rare.7. &
alij Thomiftz arbitrantur, Sumo autem|
ens diuinum non in propriaﬁgnjﬁ:atéo—l
ne, qua folim dicitur de illis, quz forma-
liter participant formam Deitatis: hoc|
enim modo eft fubieGtum primarium,

VL
L. Thom,

Tarentaf,
Capreol.

) :,‘I:rgf?.

Tanelas,

inon adequatum, vtnotat Baflol, quaft.s. 2.1,

!p_rologi, art. 2. §. Dicoigitur, fed accipioin|
{fignificationeanalogicaperattributionem
lad vnam forma Deitatis, quemadmodum|
fumiturfanum, quido extenditur ad om-|
nia, de quibusagitur in medicina: quaita
lappellantur, vel 3 formali participatione|
fanitatis, vel per extrinfecam de nomina-|
tionem ad ipfam, propter arrributioncm,!
{quam habent. Ita diuint dicitur quidquid,
relpicit diuinitatem, vt forma vel intrin-
{ecam, vt perfon® dinine, vel extrinfecam|
iper attributionem ad ipfam. Affertio hoc|
tmodo explicata oftenditur, quoniam ens|
diuinum continer omnia fubie¢ta materia-|
lia, quz venire poflunt in {peculationem

{Theologicam, & rationem formalem, gue:

ergo eft fubieGum adequatiillius. Con-

fequentia patet ex propria notione fubieéti

adzquati. Antecedens patet, quoniam ens

(dininum fumptum modo explicato con~’
tinet in primis Deum tamqué primarium,|
fac proprium fignificatum, deinde vero|
lomnia, que habentattributionéad ipfum,|
nempe creaturas: nihil autem aliud perti-
{net ad {ubieétum Theologie. Nam Deus|
left primarium, creaturefecundarium, ve
(conftat ex diétis:continet etiam propriam
frationem formalem, hoc eft, Deitatem.
{Ea enim eft ratio, fub qua omnia etiam
{{ubieéta fecundaria cofiderantur in Theo-

logia, vtdocet D, Thom. 1. p. quelti 1.8, Thon:,

[art. 7. & patet ex fimilitudine colorati,
qua vtitur: quod ita eft obieGum vifus, vt

e .

i
|

;

|




FoTE P

MEE
Henric,
|#Egd.
| Anreol.

Baffel.

118

Liber L Tractar. 111, de obieéto Theolosie. Cap. 1X.

Ihuius aétum nihil terminet, nili fub ratio-
necolorati : nonenimhomo, vellapisali-
ter videntur, quam fub ratione coloris.
{Poftea vero fubiungit: Ommiaautétractan-|
tar in facra dodvina fib vatione Dei, vel quia,
[int ipfe Dens, vel quia babent ording ad Desir.|
Ex quibusconftat Deitatem cfferationem|
formalem , que, fubiectiadequati, ni qua-|
tenus conftituit formaliter, & imrin[‘ccé:
eft ratio primi fubie¢ti; quatenus vero cx-
trinfece, ac denominatiué fecundarij. At
vero quatenus abftrahitab vtroque modo
denominandi, conflituit proprium {ub-
liectum adequatum Theologie, quod ap-
Ipellatur ensdininum peranalogiam.
Hanc (ententiam impugnat Henric. in
fum. art.1g. quaft.r.ad 1, &quzit.2.inc.
Agydius 1.p. prologi, quett.;. Aureol. q.
vit. art.3. & Baffol. quelt.z.art.2.§. Contra
iftam. 1. arguit Henric. quoniam quotief-
cumque affignatur aliquod fubieGtum
tamquam communein aliqua (Cientia, ce-
{tera confiderantur, non fecundumratio-
]ncs proprias fingulorum, velalterius de-
terminati, fed fecundum rationem com-
munem fubiecti; in Theologia veronon
confiderantur omnia fecundum rationem
communem entis diutnt analogicam, fed
{fecundum propriam rationem Deitatis, vt
conftat ex di&is; nam, etfi ratio commu-
nis entis diuini quodammodeo conueniat
omnibus, forma tamen ipfa, A qua fumi-
tur , eft propria vnius ex illis,nempé Dei:
reliquis vero per fenon conuenit, fed per
folam attributioné ad Deum: atqueadeo
ratio, fecundim quam omnia confide-
rantur, eft Deitas, vt forma propria Dei.
Maiorem propofitionem oftendit exem-
plo.metaphylice, cuius fubieftumeftens
fimpliciter commune per predicationem:
& idcirco non confiderat fubftantiam {ub
ratione fubltantiz , nec quantitatem, aut
qualitatem fecundum proprias rationes,|
fed folum fecundum rationemeentis: nam |
{i defubftantiafecunditm propriam rario-|
nem per fe ageret,de reliquis vero per at-
tributionem ad ipfam, illa profecto effet
{ubiectum metaphyfice,non veroens.Se-
cundd argumentatur Baflol. SubieGum
commune per predicationem debet for-
maliter dici de omnibus {ub eocontentis,
vt videre eft in ente, quod dicitur de fub-
iectis omnib? particularibusad metaphy-
ficam pertinentibus; ens autem divinum
folum formaliter de Deo dicitur: arque|
adeo non citfubieétum voiverfalein pr&—i
d_acnndn. Tertio ens dininum hoc modo
iumptum non vendicat, aut conrinet vllas
veritates Theologicas, aut paffionesin ea

étum, de quo aliquid demoni

demonitrabiles: {1 enim contineret, tra~
\duceret omnes casadcreaturas, de quibus
letiam predicatur. Quarto ens divinum,
{hoc modo fumptum non differcab entes
|nam, ficur Deuseft primum ens per eflen-
l\\riam: cetera vero per attributionem ad
lipfum s itaipfe eft Deusper cffentiam, -
|tera dicuntur diuina per attributionemad
lipfum: itaque ¢ns divinum hoc modo re-
ciprocatur cum ente: ablurdum veroeft
\dicere ens efle adzquatum {ubieéti Theo-
Elr}gix. Etconfirmatur,quoniam ens diui-
num latius patet, quam Theologiz {ub-
lieGtum, nam ab hoe plurima res exclu-

| [duntur , VT patet exinitio capitis: ensau-

{tem dininum omnes amplectitur, {iqui-
\dem creaturz omnes habenr attributio-
}nem ad Denm , & confequenterappellari
Ipoflunt analogict ens divinum, Denique
tvt arguit Aureol. nulla denominatio eft
{ubieftum in fientiareali: ens autem di-
luinum eft denominatio extrinfeca? Dei-
|tate:quare nequit effe ratio fubieéti Theo-
logi,

Hi anftores, quantumex ipforumar-
lgumentis colligitur,nonimpugnantafler-
;tionem propolitam, non enim memine-
runt fubiectiadzquatiexcepto Bafloli: &
{ipforii argumenta potiusimpugnant mo-
{dum fubic&i primi fpecificantis: quam
\adequati ambitu fuo compleétentis om-
{nia, que cadere poffuntin fpeculationem
H{cientiz. Obferuandum vero eft fpecifi-

cationem, ac diftin&tionem vltimam ha-
{bituum n6 defumiab adequatofubietio,
{ficut nec femper potentia ab ipfo (pecifi-
[cantur. Nam mens humana, Angelica, at-
\que diuina conueniunt in eodem obieto
adequato, nempe, vero: & nihilominus
plufquam fpecie differunt ratione prima-
rij, & connaturalis, quod in {ingulis eft di-

uerfum, Cum itaque ensdiuninum ftatui-|

jtur ftatuitur adequatum fubieétd Theo-
logiz, non ed fit, vtab ipfo fecundum ra-
tionem analogicam,& totam cins latitudi-
‘nem fumatur vaitas, ac diftinttio habitus
Theologici: hxc enim fumitur 3 preci-
'puo, ac primoanalogato, quieft Deus:fed
vt innotelca@mbitus materiz Theologi-
¢z, & ratio fub qua omnes eius partes
fubijci poffunt Theologico difturtui, ac
{peculationi. Porrd interdum accidit, vt
idem fit fubie€tum primum , & adzqua-
tum; némpe cum ratio formalis fubie-
€tiua per fe primo conuenir alicui {ub-
{ie¢to communi, quod formaliter dicitur
'de omni €0, quod venire potelt in con-
fiderationem {Gientiz tamquam {ubie-
retur: vtle




Liber I. Traétart.

111

i res habet in {ubicétophitlol
! il\ quod eft corpus natur

“t Lm;ﬂ m;
\\.t}[..l- licabi

IX.

de quouis fubiecto demonftrationis phy-
'{qu; nam, licetPhilofophus multa difpu-|

‘tet demotu, ac tempore, de histamen, &/ |

alijseiufdé generis non agit tanqua de fub-
liectis, fed tamquadepaifionibus corpor

naturalis.Hoc vero difcrimen eft interad-|
a:qumw {imul ’Qpnmu'ﬂ,&’ adequatum

moptlmum quodillud predicatur forma-
\liter de omnibus Pli!l\.uhllbu‘;ii bieétis
uemfd {cientie, vt conltat in ente,quod eft
HubieGtum muapnvhw, & ente naturali,
|qbod eftfubicétd philofophiz: hocvero,
idelt,adzquatd non primum, folum dici-
|I:m‘ formaliterde primo: denominatiug,
atque extrinfece defecundario, vevidere
{licet in fano, quod iure optimodici poteft
[fubieGtum ac lsquammﬁ'imliamadi@ &
|fo| maliter folim dicitur de corpore (a-
[no,quod eft precipuum fubieum:per ex-
{trinfecam denominationé iua;rcns, quz
{hobert ateri bunomadcorpus anum, Ra-
{tio huius eft q 1oniam ratio cémunis vm-;
{voca, vel analogica fecundiim proportio-|
‘ncm habere potefl formalem denomina-
|tionc adomniafuaanalogata: & pr outabf
lillisablirahit, vendicare palsmnes aliquas,
& attributa de primo fubieCto per eam
conftituto demonftrabiles: at vero ratio
analogica’ per attributionem neutrum ha-
bet, vt patetin fano:quod folum decorpo-
repropri¢,& formaliter predicatur, & ab-
firahendo ab analogatis non habet vilam
{pafsionem.
His pofitis ad primum refpondeo pro-
{pofitionem effe veram, quado fubieétum
illud communeeft fimul primum, & ade-
quatumy; falfam vero, quando elt adequa-
tum non primum, qualeeft ensdivinum
refpectu Theologiz, Exemplum vero,
quo confirmatur eadé propolitio, noneft,
ad rem: nam ens ita eft fubieéti metaphy =
fice adequatum, vt fit etiam primum, fub| |
cmus ratione formali cztera confideran-|
r, vtidemmet Henr. contendit. I"adcm-
anonc {oluitur fecundum;nam cns?quod|
eltfubieGum meraphyhu dhmluqum |
né {olim perattributionen Qf'cd etiam per
proportionem: & ided dwitur de omni-
bus analogatis: at ens diuinum perfolam
attributionem: :eiufmodi ver oanaloga,n6
mu[up]uant formam per omniaanaloga-
ta, fed 3 forma primarij ana]ovatrcvrem
extrinfectis denominant: & IdE.O Deitas
vna, ac {implicifsima forma Deiappellat
m Deum formaliter,creaturas tantum
e\nmfeuc,nc dcnommarm@, Tertio nihil
efficitur: jue derarionefubieétiade-

cifacantineat verit >a|'w .1\, & pre
tates; lL'tC!'Ih“ {(J'l‘]'ll L[‘l][!(.ﬂl""dj £q

| ],‘]'I mo: :{dlxﬂl atuim Veronon PI h"llh“

€l \, VI €as C()HE‘;‘(‘ELLH:()E"""') 1
eributionem, ad quod reliqua f
tioné [ubiedti itibilis in hac, veli
't;a At vero ens divinum eft ade -'*T‘lm,
{non primum; tdc.oqjmnlouumm“ quod

|includit, continer veritates, acpafsiones,

|quas non opus eft for nahrcromnc\_lm

{uariad creaturassquemadmodum nec for-
ma ipfa, fiue ratio {ubie&ina formaliter
!ipi:s ineft,fed tantum extrinfectisafficitac
dmomlmt Ad quartum refpondeo,ensin
{fua latitudi ne, & ens dininum an ﬂorruc
{fumptum :;,qm laté patere, fen effeidem
m'\u:ualltcr, ‘.tplobdt argumentum: non
{formaliter , quoniam ens folam dicit ra-

.tloncm e*Tcndl in fubie&isautem potius
latcenditur ratio formalis, quim materia

l:s & quia ens non indicat vllomodo ra-

Itionem formalem {ubic@ivam Theolo.

yz,ens vero diuind maximé; idcirco noc,
‘non illud dicitur adequatum fubieStum,

Confirmatio eiufdem argumenti fuppo»
initfolam rationem marerlalcm, gua,latef

\{c ad complemc:m.m formale fubieé&ino
iconfiderataratione motiua, & ﬂhls conco-
‘YH!"'}HULUS, quod eft falfum: hoc foltim
{modo verum eft ex ratione formaliy gua,
{haberi fufficiens fundamentum , vt acce-
Jdcntc ratione formali moriua compleatu:
{ratio fubieéti {cibilis. Ex quo fequitur res
{omnes fecundiim potentiam pertineread
fubiettum adzquatum Theologiz,quate-
'nus omnes [Ciri poffunt ex reuclatione: &
hoc modo negandum eft minuslazé pate-
're fubiectii adequatum Theologiz,quam
‘ensstamen fecundim aftum non omnesad
illud pertinent, quoniam non de omnibus
left facta reudano, & hoc modofubieftum

| Theologiz minus laté patet,quam ens. V1-|

timum probat quidem ens diuinum non
'efle primum fubietum, quod eft verum:
nontamen probat no efleadzquatum non
primlmr namque ho¢,cum non fecundum
{e totum conferat {pcufuatiomm habi-
‘tui, fed folim ratione primi, quod inclu-
\dit, fat elt, verationehuius contineat for-
!mam realem : licet ratione fecundarnj con-
| tineat folam denominationem 6xtrin-

{ecam attributionisad primum

{ub propria cius for-
mareali

T —

- Sub-




TSN P S ey B .
Liber I Tra&ar. 111. de obiedto Theologiz. Cap. X.

!
i
: L
|
i
|
i
II.

Bannes,

|
|

| 120

Subicftum Theologiz noftre non

haber aur vendicar abftractionem |

ab omni omnino potein-
tialitate,

e v X,

I loquamur de
Theologiz,
nemo nefcit ipfum
materia fenfibili, & ir
ompnipotentialitate, qu:
puro habet modii ma e
Patrés non femel alferunt omnia, {i cum
Deo comparentur, elle corporea, hocefty
potentiw pafsinz immilta. Verum crmrro-:
uerfiaeft vtrum,quemadmodum ad ftien-|
tias naturales ex parte obieéti requiritur
|determinata quedam abftractiod materia,|
lfine qua nihil pertinet ad hanc, vel illam|
{cientiam, ita ex parte obieéti Theologici
requiratur abftractio né foliim 3 materia,|
fed etiam & potentialitate, vt fine illa nibil|
‘\'cnirc queat in {peculationem Theolo-
lgicam.
f Partem affirmantem fecutus eft Do-
{min. Ban,1. p. q. 1. art.3. conclufiones. vt
lita diftinguat Theologiam 3 Metaphyf,
ieandcm tenent quidd recentiores,quicen-
(fent folam diverfitatem luminis penes na-
[turale, ac fupernaturale non fufficere ad|
(diftinguendos habitus {cientiz:nam, (i fuf-
|ficerer, inquiunt, fatis foret lumen fuper-
[naturale reuelationis diuinz ad diftin-
iguendam Theologiam 3 Metaphyf. etf
[ageret de rebus eodem modo abitraéis
iquongitmctaphyﬁca. Non fufficere vero
[diueriitatem luminis penes naturale,ac fu-
|pernaturale oftendunt: quoniam omne
{lumen, quod rebus obfzuris, & nondum
:diftin&ﬁ cognitis adhiberur; aliquid quafi|
[conteGtumsac velatum reuelar, & ita naty-|
rali lumineadhibito rebus{enfibilibus fin-
gularibus, deteguntur in eis primo quafi|
leradu plures natur® vniverfales {enfibi-|
Iﬂcs, quarum abltraione conftituitur phi-|
lofophia naturalis: adhibiro rurfiss eodem|
lumine rcbus materia fen{ibili conftanti-|

quielt

(bus,deteguntur quafi in fecundo gradu ea-|
W‘rum quantitates purae,que infio concepty
(nullam materiam f{en(ibilem inclydunt
[quamuis ipfa extenfio rationé€ habeat ma-
Iff-ri?’ qua inrel’l‘ig]bilis L!idiflif; & itacon-
ftituitur abftradtio d materia fenfibili,non
ramen intelligibili,que eft propria obie@il
jmathematice, Deniqueadhibito natural;

{lu
|

2

| [quedamrerum genera,vp

ipmpria ratio fpecifica (Cibilitatis obic

mine rebus i i { lideod i
M&pwd:m; (tacoque quidquid contine

?
1STepés

abitractio iliJ Qmnl materia tam
|quam intelligibili, nam in omn
[ritur ratio communis entis, & preterca

lia, nullam omnino materi
bilem, nec irtelligibilem
nfupernaturaleadhibetur
-endum, ac reuclandum

necie

[lume

24 1
b eo hatquartaabl
ior ijs, que

v A s
cvero eft abftrattioa

fed et
in rat

per {e conuenit Deo fecun !
fpectato, ratione cuius cxteradiini ordi-
nis cognofcuntur, Poteft vero eadem fen-
tentia corroborari, quoniam , {3 im-
pediret in via hunc modum ab s
imaximé imperfeGus modus E(‘:;;??O[CE-’!J
dinofter, namdum fumusin corpore,in-
telligimus per conuerfionem ad phantaf
jmata, & in ipfo quoque Deo cognofcens
do non prorfus abftrabimus 3 materia,|
{ex ijs enim,qua videmus,Deum cognofcin
jmus, ita vt rerum creatarum {pecies in-
[feruiantcognoftendo Deo: hoc veronon'
‘impedit, quoniam obieftum metaphyfiv
cz dicitur abftrahere 3 materia intelligia
}bili, & nihilominus ad cognitionem fub-
lﬁantiarum feparatarum, & reliquorum
{obiectorum metaphy ficorum vtimur mi=
nifterio. phantafimatum & fpecicbus re
{rum corporearum , quz non abftrahun
4 materia: {icut ergo in his far eft vtob+
iectum ipfum fecundum fe abftrahati ma-
teria fenfibili, & intelligibili: ita quoque
fad rationem quartz abltra@ionis hterit,‘
{vt Deus ipfe abftrahat ab omni materia,
{& potentia pafsiua, quamuis nos in cius
[cognitione non prorfus ab illis abﬁraha,—iE
inus. |

Abftradtio, vt fit propriaratio forma-|
|lis obiecti alicuius {tientiz, debet exten-
di ad omnia, que pertinentad obieGum|
ladequatum ipfius, ne demus obic&um|
materiale deftitutum ratione formali ob-|
ieCtiua fcientiz terminare eins aftums|
thoc enim ipfo non eric per fe, fed pcraclg
|cidens ratio obic&tiva, nam, que per fe

}im-

| [taliseft, non @¥zel} noninefle obiecto ter4

{minantiattum ftientiz:ratio eft,quoniam|
ficut nihil pota!t efle fub certo genercre-
rum, cui non conueniat ratio eflentialis|
propriaeius gencris,itancquit efle [ub cardi
to genereyacipecie cibilis i careat proprial
(ratione {cibilitais illius fpecieizat vero)

T

% Ot e e A
v coftituitur per diverfasab@ractiones:
fub obiecto

I1L




	Seite 115
	Seite 116
	Seite 117
	Seite 118
	Seite 119
	Seite 120

