UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Christophori Gillii, Ex Brigantio Lvsitaniae, Societatis
lesv, Et in Conimbricensi Academia S. Theologiae
Professoris; Commentationvm Theologicarvm De Sacra
Doctrina, Et Essentia atque vnitate ...

Gil, Christovao

Coloniae Agrippinae, 1610

Theologia viatorum est vna specie distincta a quacung[ue] alia scientia.
Cap. 1.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82291

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82291

Ariftes.

| et — gl o A
bitibus rationem formalem practici , vel
|fpeculatiui determinaté iuxta diuer{ita-
t . -

[tem obiectorum. ‘

DE THEOLO-

GIAE VNITATE DISTIN-
1 CTIONE,ET COMPARATIGNE
cum alijs habitibus: Tra-
Ctatus Sextus.

A= e XPLICATA narurahabitm?
; Theologici, fequitur de ip-
fius vnitate, & diftinctione)
abalijsfticneijs ; & habitibus
J nonnihil dicam. Etquidem
|diﬂiﬂ6tio fecundtm rationcs effentiales
|

farispater ex dictis. Nam certitudine dif-
fertab omnibus habitibus {uapte natura
finccrt'ﬁ, & falfitari obnoxijs, ineutdentia,
lab evidentibus , fupernaturalitate anatu-
Iralibus,ratione difcurius ab ijs qui difcur-
|Iﬁl nonindigent. Solafupereft compara-
tio quoad identitatem , acdittinétionem
{fecundiim rem , quoad inequalitatem cer-
titudinis, ac dignitatis, denique quo ad ra-|
tionem {ubalternationis actine vel pafli-|
uzad alias {tientias, & habiws tam natura-
Hes,quam {upernaturales, ;

Theologia viatorum eft vna fpe-
cie diftinétaa quacun-
quealia (cien-
tia,

Cavry.r - L |
|

VNitas dicit completam rationem ¢-
ius formea,fecundiim quarm res dicj-|

ttur vna, & indivifionem  in plura fecun-|
dim eandem rationem : & ita duo ob-.
ftant rationi vnius, nempeé negatio com-i
plementi eius forma, fecundiim quam res'
dicitur vna,, & divifio in plura pas ricipnn—!
tiacomplete eandem formam 3 Exdefe-
Guprioris conditionis nullus, quem lege-
rim,negauit Theologiam efiec vnam {pe-|
cie feientiam. Probatur tamen primo
quontam Ariftoteles lib.1. Pofteriorum. .
43.fumit voitatem {cientizab vnitare fib-
leti,principiorum, & pafiionum,at in his|
otunibus conuenit noftra Theologia cum|
Icientia beatorum : eft enim de Deo fe-|
cundiim rationem Deitatis vt illa : vei-|

B 1.b. 1. Tradl. V I. de Theologiz vnitate, difti

fturijidem principijs, quibus illa ; dedi
{cit ealdem conclufiones, quas agnoftit '.!-.‘
(la :quare non eft fcientia voain fe 5 fud
[pars integrans Theologiz , f:ecund;}l‘.
|Theologia eft pars Metaphylice: etenim
{cientia, quaagitdecodem fubigho, &
{fub cademabftractione,quaalia, nondif:
fert fpecieabilla, fed continetur fub illa,

vel faltem cum ea integrat vnam com
ipletam rationem fcientiz "i'l.wfugia'

e a - C 1
{noftraagit de Deo,ve M taphyfica, con-

ifideratillum fub abftractione, A materia
ii&s1f\§bifi,&ir‘.tcllig%!_.)i]i,_'x-rl\r'ict‘!ph):i\' !
lergo nonfuntduz fcientize {peciediftind|
| \ o . ~ . |
Gz, fedinvnam coalefcunt. Maior pro-

cap.1.diftinguenteftientias pencs diuerias
lablira&iones 3 materia. |
Quodattinet ad fecundum dcfc(’:‘hm]}

pofitio fumiturexAriflatel.6.M etaphy il‘,{r:‘ﬁar.

IL

{vnitaris,Goffreduscit.ab Aurcolo,quaft. Gefieds,
4.prologi, articul. 3.exiftimauit Theolo-
igiamnon effe vnam fpecie {cientiom, P4l

fed plures; quam opinionem tacito Au—J
'torisnominerefertetiam Baflol.quzftio,
'6.articul.1.§. Alia eft gpinio, probatur ve-
roprimo , quoniam, vtditum eft fi
pra, Theologia eftfimul practica & fpecu-
lativa : he verd dua ratienes coaleftere
Dequeunt in vnam rationem {pgcificam
{cientiz: ergd Theologianon habet viid
‘tatem fpeciticam , fed generiam.  Affum-
‘ptio oftenditur : nam , quoties habituum
ltines , & obiectafunt omnind difparaa,
necreducibiliain vaum, fierinequit, ve|
;ﬁ:':cntia fitvna, quandoquidem ad ciusv-|
[pitatem, licet non fufficiat vnitas fubiecti
[materialis,elt tamen omning requifita:fi f
Ines verd habitus practici, & ipca‘.u]ariui‘[
[non habent inuicem attributionem,quo-
niamalter eft pura Cnn:cn‘.p]n[in,RITCI'O‘E
iperatio: nequeitem obietta, quoniam li-
icc—: bona operatio conducat ad placen-|
r@uml’)::o,\-‘ddilpnﬂriu{-modcrandopai-f
lhones inferuist ciuscognitioni, tamen vt
;citnhinétum cognitum , nonhabetattri-
butionem ad cognofcendas veritates diui-
{pas :non enim traditur gratia agt]u:reﬂdm‘
{cognitionis , fed bona operationis exer-|
iceﬂda’. Secundo diuerfitas abftractionis|
ex parte{ffiectieft in caufa, vt fcientiz|
!d'-fi(-rm}rfpecic::t Theologia agirdefub-
[tecto adzquato fub diuerfa abttradtione:
"iagitcnim de Deo, & alijs abftrahentibus!
{abomnimateria » agitde rebus Corporcisi
fabitrahentibus 2 materia fingulari : qua-|
[Propiernonerit vna fjpecie : Deniqueex
!p_a{'tc principiorum fumitur diverfitasfpe-
(cifica: Theologia vero viurpat principia
fupcrnaturalia,Metaphyfica, & moralia,|

quare :




g e

o T & coimparau

| = eia e Ationem  in iy e Ery= = |
Iquare habebit triplicem rationem ,f;'k’ki-‘ |quod privcipijs conrineiu: Feucitio ve-|

{frcam. : | [rofumpta modo explicato, non habert i¢|

o | Nondifputo nunc, vtrum Theologial |ex parte motiui , fed ex parte conclutio-|

fit fimplex habitus, anaggregatio multo-| ideoquefub illz coadunari nequeunt|

eum habituum fub vno ordine fo‘L‘Hl(.{)._,! tam diuerfa principia ad conflituendam|

dequo circareliquas f;icnri;_zs P i‘uf-oilhs‘ vnam rationem formalem fpecificam, Ita-|

difputant. Sed vrrouis modo exillisfens |que Theologia fecundim eam acceptio-|
liendum fit,inueltigo verum fit voica fpe- laem non habet voitatem formalem , fed

cie {cientia per {g, ita veneque fittanquam| | materialem , quatenus cft deveritatibus|
parsalgerius , neque genus, ﬂtAxtuggrcgn—i -ompiexis contentisinicriprura Canoni

{tum , continens ‘}ﬂtivl'f'h fpecies , ’-]‘UU_GE [\'9 & alijsdefinitionibus intallibilibus ve

| etiam demente Diu. Thom. notat Caei-| (riratis, 1dem quoque dicendum de Theo-
bigew, tan.1p.queition.rartic.3. mitio, l,.tqm—[ logia, fi fumatur pro habitufolum decla-
' {dem, i loquendum fitde Theologia erea-| |ratiuo facritextus ad verumac proprium

\ta,proutablirabitd noltra, & bear:

! fpecied beata,qua et euidens.Verumnon

autem multipliciter accipitur, vt tractatu
primodidum eft, & etiam prout includit
omnesillos habitus,nonelt voa , virecee
notat Durandus quatt. 4.prolog, & per
fepater = quia,licet {int omines decodem
fubiecto, montamen ex ijfdem principijs,
&fub eadem ratione formali , vtconitac
exdictisloco citato, Deinde habitus de-
fenfiuus, & probatinusarticulorum fidei,
inquo Durand. &alijconitituunt ratio-
nem Theologia , non habet propric vl-
lam vaitatem formalem ac fpecificam,fed
tntummodd materialem, quidquid op-
pofitum dicatidem Purand. quatt. cira-
ta,numer.s.6.& 1. & Aureol. quelt. 4.

+ formalis,vt haberur ex Philofopho 1. Po-
frer.cit.& aflertt D, Thom.infcrius citan-|
dus,ac Doctores communiter, {fumitur 3
principijs, acratione motivaaifenfus : at
Theologia eodem modo fampranon ha-
bet vilam rationem formalem v nam:qua-
‘doqmdcmprincipia quibus vtitur , non
conueniunt fub vna ratione : lant enim
rationcs probabiles, fimilitudines,& ex-
4, interdum rationes Philofophice,
ce, & Meraphylice , vtidemmet
Aureolus fateturquz omnes , nifi coadu-
ientur {ub vna ratione formali fuperio-
respertinentad diuerfas {Cientias , nec pof-
luntdare vnam rationem {peciftam The-

Pt
Tpicuum eltnon elfe yvnam{pecie: quan-
doquidem noftra,vtpote incuidés, differy [notitijs rerum difparatarum folum cohz-|

elthocloco fermo de ea,fed de noftra:hec

e cui alijs habitibus, Cap. 1. 259

fenfum cruendum : conftacenim, veiam
[alibi diximultis,diuerhique habitibus, ac|

[rentibus in materiali obiccto, hoceft total
{{criptura facra: quod fiinterpretes facra-
[rum literarum interdum ex quibufdam
[reuelatis alia colligant ; ac tueantur, hoc
iam prattant proprio habitu Theologico,
lqui haber modum {cientificum, de quo
{nunc ex inftituto queritur.

Dico primum , Theologianecefiarial
{elt completain genere fcientia,neque ha-

\bet rationem partis integrantis alterius.

IV.

Ita exinitituto docent Alenl.1.p.q.r.m.2. | #lexf.

[Albert.infum.tractat.1.q. 4.Egidius 1.p.|4lberins,

|demente Doctorum , quos in if:qucmil
{propolitione referam : qui omnesdicunt|
| Theologiam effevnam {Cientiam, vtaliz,|
{qua integra {unt in ratione {Cientiz,neq;

artic.4. propolitionea, Namquevniras (de hoc vllus , quem viderim , ambigit,

| INam quamuis multi negencefle fCientiam,|
{ lramen fab {ua propria ratione, fiue fitdei-|
!cntia, {1ue alius fpecic habitus intcllectua-|
lis , omnesintegram, & completam elief
|cenfent. Neque Caietan, & alij Thomiftz,|
{qui fentiuntpoile eflc euidentem, &ine-|
[uidentem, coftituunt quali duas partes in-|
tegrantes ipfius , fed quali duo :ucidcn—!
riaciufdem habitus. Vrautemprobetur,|
fupponendum eft duo effe genera par-

[tium {ubieéti alicuius fcientiz,, quadam
{unt integrantes , quadam fubiectinz:
|Et quidem particularcs {Cientie de inte-
\grantibus non {int {ubseCtiue , fed inte-

|erantes etiam :

plogizhoc modo fumpta : fi quis d:c;ul
‘um Aureolo vbifupra,coadunari fub ra-|
tlone veritatis reuclate , quia aflumun-
turadteenda & confirmanda prmc]pmﬁ--l
df:lrcue_latac,m)napr_é refpondebit: nam|
{rm?, lub qua principia fumi debent, v
onllicuant rationem tormalem, debet f¢|
!qbe1c_ €x pareeipforum, & pertinere
[fdmotiuum allentiendi conclufionibus,

e —

h:;;‘mq 1.Pofler. cap.vigelimotertio,fcien-
iavnaeft de vno fubtecto, ac partibuse-|
ius. Iitad Philofophum naturalem per-f
ginet agere de marcria, & forma, quz
componunt corpus mobile , quod eit
{ubiectum Philefophie 5 atque adeg|
partiales fcientiz de materia, & for-|
ma non {uat completx in genere {ci-
{entiz , fed partes integrantes pﬁilof‘o:;

phiz |

|prologi,q.2. Henric.in fum.ar.7.q.1.& eft #E8idinm.
| Henricus.

quoniam ve ait Philo{o-|ariffer,

—————

Aot S S SR S ol e




Mol e e e

-

= — g S

260 e
:‘I.: hiz natu mlls_QGIﬂu cum habetin c-|
'reris omnibus , faltem quatenus cadunt
;ﬁibfandem abftraétionem, Parro de par-|
ftibus fubiedtiuis interdum funt {Cientiz|
ECOET]P!C{‘J,‘ in ﬁmgcncrc, qua ctiam ﬂ‘mrg
"parccs fubiettiue, nonintegrantes ratio-
[nem communis{Cientie generice circall—i
[lud obie&um - exempli caufa, quantitas
{abftrahens & materia fenhibili ingulari &/
ivoiuerfali , eft quadam ratio generic |
lobiecti fcibilis , cuirefpondetetiam ratio|
"'qux’dam genetica {cientie , quam com-
{muniter {cientiam mathematicam appc]—E
lamus : fub quantitate vero® itz fumpta
continetur numerusac magnitudo : qui-|
|bL'13 fub fcientia mathema '.{})ondcnt‘
numero quidem arithmetica , magnitu-
dini verd geometria ¢ & ha funt vere,ac

|

L

propri¢ fcientie in fua ff integrae,
partes {ubic&tiu®, & non integrales {tien-
tiz marhematice incommuni.  Contra,

vero fubente,, quodablflrahitd material
feniibili 5 atque intelligibili, continen-
tur fubltantiz feparate, genusfummum
Hubitantiz, &alia : & rtamen, quiaobie-
[€tum Metaphyfice in ratione ftibilis, non!
jeft voum genere , fed fpecie, {cientia de
lfubﬁmtijs feparatis, non et pars fubiecti-
{na,fed integrans metaphyfica: contra ve-
ird , fific aliud ens fecundim fefpecifi-
{cum,veletiam individuum , & inratio-
{ne fcibilis habseat raricnem generis , illi
|ﬁm1pto fub abllractione 3 particulari-
{bus rationibus fcibilitaris , 1'cfpondc~='
Ibit communis aliqua ratio {cientiz , fi-
ue ea fit vnivoca , five analogica , fub!
‘qua tanquam partes fubieétive , nonin-
tegrales cont i laresfcien-
[tizzqug refpiciuntidem obiectum fub fje-
\cialibus rationibus ftibiliratis.

J His pofitis oftenditur affertic propo-
ffitain hunc modam , omnis {cientia, ad
!quam pettinet fpeculari omnes veritates!
{demonftrabiles , de aliquo fubieéto fub
patione formali 5 non commupi cateris
fcientijs , non habet racionem partisinte

grantis: fed eft completa in genere fcien-
Ltig:id vero conuenit Theologiz, haberer-
g0 integram , atque completam rationem
{Cientiz, Maior propolitio ¢lt euidens
exdiftis, quoniam ftientia de obieéto fti-

lum dep

bilieatenus poteft effe integrans & partia-
lis,quatenus folum agit departe iphius in-|
tegrante,ant fubiectina, velnonelt deo-|
maibus paffionibus cognoftibilibus de

qua fpeculatur omnes veritares demon-|

{trabiles de {ubietto fub ratione forma-|

{licum ceteris non communi, non agit fo-

- g 5 h T . |
{ubiecto, fub vnica ratione{cibilitatis:at, |

rtibus feparatun fumptis, .
{toto fubieéto, ac partibus, & omnesep-|
irum proprietates confiderar : quare noy
ihabebit rationem partis integrantis; Hog
IVero Thm}ogim conucnire patet , quan-
%doqui:fcm nulla eft veritas ex diuinare.
luelatione ineuidente demonftrabilis de
{Deo, autente diiho per attributionem,
{cuius inmftlgutio sautcognitioad 1 ‘
-iugiam nonpertineat : ctenim politare-
{uelatione potelt homo per difcurfum roL‘!
ligere ea, quefecundum forn =mj'\!.‘0-!
?giﬁicam ex principijs reuelatis fcibilial
funt : hocnon eftmunus Metaphyfica,
aut vllius {Cientiz naturalis, quoniam
|:':un innituntut motiuo fupranaturali|
inon {pectat ad Thezologiam beatorum,
|quoniam habet pro motiuo lumen reye-
lationis euidentis, ergoad Theologism
viatorum. Sccundo, vnafcientia tora-
lis,& adequata refpondet vii obicéto !'ci-f
bili perfetio, atque integro in genere fi-

v,
bilis

a

Cl=

‘prolugo,qu;tl"tiun.qu;zrm,armui.]:rimo,
agens, vontraScotum, {icut fe habent con-
clufiones ad efle ftibile , ita habitusess
rum ad efle {Cientie , ira ve fi conclufio
ines lint partes vaius {cibilitatis integra,
arque pertecte, nec qualibetipfarum fit
icompletafabilitas obictiva, habitus quo-
‘quenon litinteger in rationce {Cientiz : {i
[vero ex parte obieti fumaturintegra, at<
\que adequata {cibilitas conftans ex veris
tatibus omnibus de {ubieéto {ub prupria'
ratione formali cognofcibilibus,tuc habi-
tus ci adequarcrefpondensfitinteger, at-
que perfectusin genere {cientie. At The-
ologia noltra refpondet adequaré omni
[veritari feibili de Deo per lumen reucla]
tionis : ergo noneftincompleta, fed in-
ltegrainratione fcientie , & ita cx defed
€ta prioris illiug conditionis non definit
‘efie vna.

Ad primum argumentum contra hanc
affertionem refpondecur , ciim Philofo
phus ait vnius fubiecti voam ;'fwiiacn»‘f
{tiam, imtelligendum effc de codem oble-
[cto in genere ftibilis , nonin genere rei:|
at Deus Optimus,Maximus, licet firma-|
ximeé vol’in  genére rei, poteltinduc-
{re multiplicem ratlonem fcibilis propter
|diucrfa motiua, & rationes formales, nam
{icut &conuerfo ens , quod eft maximé
|commune in genere rei, nd opuseft vt has
beateandem communitatem in 5cncrclcrj
bilis,imd eft vna fpecie in ratioge obicftl
iCibilis, italicet Deus fit maxime vaus in
genere r;—:i, {ubire poteft multiplicem ra-‘{
{rionem fcibilis ob diverfa lumina,, acmo-|

tina, |
Sl

vt cnim recte arguit Aureolus in et

-




|
|
|
i
i
VIL
.qu.‘
i |
i
|
|
|
|
| |
&
i
|E |
|§
J
|
! |
I |
:
v, |
1

fiva, PRIlofo
{fbiectiyprit : :
!igi[\'nimrem fcientiz, quia Iinx:lttrf' de
{cientijs naturalibus , quorum principia c-
aidenter agnofcuntur ex luminerationis :
& quia penes hoc non eft c'ir;uur{.tus ) ne
quit etiam dari.in f‘cie_farf;_s ’i‘zﬁELll'ullizus_
quande funt de codem fubiecto ac paflic-
nibus ex ijfdem principijs: at,quia partici-
putioluminisdiuisﬁ clt mulciplex, cum
vnitate omnium iftorum poteft efle di-
ieriitas{cientiz, {1 adiit luminis diveri-
tas : qua,quia gignit dinerfum {pecical-|
{enfum circaprincipia, eft in caufa diver-
fitatis{cientiarum : & hoc modo Theo-
logia noftra non eft pars integrans The-|
ologie habitz ex lumine diuino : fed)
pars fubiectiua , & completa fpccics.l
perfe. |

ideo ex vnitate
piorum , & pafionum,col-
|

|

Vefecundofacisfaciat Bann. . p. q.1.|
fart.conclufione 3. fingitin fubiecto The-
ologie,hoc elt Deo, quandam abltractio-
nem diuerfam ab abftractione ftientia-|
rum paturalium , nempe quia Deus ab-|
ftrahitnon foltimd maceria {enfibili, at-|
que intelligibili,vtabltrahit, quatenus eft|
fubieCtum metaphyfice, fed ctiamapo-|
tentialitate, quatenus eft aétus purus, Hoc|
tamenneque foluitargumentam : neque
leltneceffarium : non foluitargumentum,'
{iam vel ratio actus puri habet feexparte
rationis, qua,& hocnon eltad rem,quo-
niam etiam Metaphyficus  demonttrat,
(Deumefleactum purum: velex partera-l’
tionis,fub qua, & hocmodo nulla creatu-|
ra ctiam reductiti¢' pertinerct ad obie-
{tum Theologie ; nam quemadmodum
idil omning pertinet ad mcmphyiicam,%
Imii lubabltractioneab omni materialita-|
teita frobiectum formale Thcolog-.x -
midebet{ub abitraétione ab omni poten-
tialitate,nihil omnind cteatum pertineret|
fid Theologiam:fiquidem hec abftraGio|
eltimpollibilis omni creaturz : non re-
qluz_rimr itaque ex parte obiecti Theolo-
gicitalisabliractio, vriam di¢tumeeft tra-
[ats.cap.decimo, ad argum. vero diftin-
edumeftantecedens s nam {i fubcadem
{1altractione non fit diuerfitas Mminis, e-
teadem fCienuia’y fi vero adfic diverfiras|
;luumn-sncquaqimrn : atvero Theologia

;P_mied:texlunmeiupcriore, metaphy-
;Ht';‘a ex naturali:&ideo Th eologia quam-
Wsfub eadem abltractione,qua Inct.aphy-
e d.t Deo agat, nonefteiufdem fpecie,
cum tlla,aut pars eius ingegrans,fed diuer-
lagenere, :

Dico fccundum,Theologia noftra non

ationecum alijs

261
diniditur np]m'cs{g’)c—?i“esi'cxcntim, fed elt|
vna fimplex,atqg; infima fpecics. Iraex in-
tituto Albertus in fum.tractat.r.queft.. |
jm.2.&in 1.d.Larr.;. Sanét. Thom. quett.| pe,.
vnicaprologi, art.2.& L.p.quelt.1,art.3. . Thomas,
[Petrusde Tarantafia apud Carthufianum Tarana.
lqueft.3. prologi, AEgidius in prologo -4£5id.
2P }"J!‘il]]_ﬂl}'i_dl'ti!.Pi‘i‘l‘IL"I‘!}.l!?SQ‘(?’:l’.l’i()ﬂ.;.i'
il’lem‘tcusm111@.31‘.6.qu:f.-lt..:,.l‘\.::l‘.ardi_.f.:Hmricm’
juzlt.3. prologi.Heruzus quett. 4. dum|Richard,
ractat quartam opinionem, & quafl. 5. &| Yeremu,
quodlib. 9. queft.s. Durandusquetti4.
fumero 5.6, & 1. Henricus Anglicusa-
pud Aureolum quett. citata,artic.z. Bafio-
;quq-;a:.tﬂ.(..nrr.;.& Devnitate, &art.4.§.
|Aliasrationes, Gregorius quatt.g.art.;. Ba-|Bachonus,
chon.quatt. g.art. vitime, Marfil, queft.o.| varfil.
art. 4.Capreolus quaft. 3.art. 1. conclufio- [“pr¢ols.
ne4.&art.2. adargumentaAurcolicon-
tra quartam concluiionem. IoannesGer
llon3.p.tractat.deilluminationecordis al-|
{phab.6g.lit.N. Carthufian. quatt.3, pro-|carthyf.
(logi,& lib.1. fidei orthodoxw, art.1.§.z,|
‘S) lueft. 1.p. conflati queft.r. art.12. Pala- $lueffer.
[tius qualt. 9. prologi, Hifpalenfiquaft.;. i@ aariss
art.r.conclufione 4.8 are.4.adargumen- ##be/erf.
ta contraeandem conclufionem. Conrad, <44
inproccmioprimxii:cum{x. Soncin.q.3. Sencin.
pprologi,conclufione 5.Caictanus & laucl- caicranys,
lust.p.queelt.r.art.; & Godefredum im- fauelins,
pugnant.Scotus qualt.s.prologi,dum im- Sceiss.
[pugnat fextam opinionem , & Aurcolus Awreol,
\quzft.z.art.1. ins.opinione, nontamen
conueniunt omnes in {tatuendo funda-
mento huius aflertionis. Quidam vt Al-
bertus, Tarantafius, AEgidius,Henricus,
Richardus,& Palatius recurrunt ad vnita-
{tem fubiecti primarij, & rationis formalis
[qua: quadoquidem Philofophus 1.Pofter, Arifareles.
text. 43. eam fcientiam vnam dicit efle,
qua et de vno fubteGto. Verumhi non
reddunt ratienem adxquatam : etenim]|
|quamuis vnitas primarij fubicét! ad{tien-|
fi® vnitatemrequiratur , eatamen non|
lufficit ad completam rationem vnitatis|
pecificein genere {tibilis: & confequen-|
ter non confert vnitatem fpecificam [Ci-
entiz, vtprater Doftores citatos traét. s,
ieap.2.docet Durand. queft. 4.prologi,nu- ki
imeros.Baflol.q.6.ar.2.§, 8% ergo, Ficcon-:‘f-’?” .
ftacex Philofopho lib.2. Phyfic.ti17.& 18, " 7'# %
inam ad diuerfas {tientias pertinere ait de-|
‘monitrationem huius propolitionis: Ter-|
ra eft totunds, nempead Mathematicam,
& Philofophiam naturalem-propter di-|
werfa media, fiue principia , quibus - |
ftenditur : & ideo Philofophus 1. Po-
{ter.text. 43. ad vnitatem {cientiz non {o-
lim requirit vinum fubieGum , fed etiam

Durayd.
Henr. Angl,

L,

feoa
rrod .

Gerfon,

| a
% !
i ] |
g i
it Wt A
I
i : it f
|F ‘||
Al
| |
| | R
: i
il |
I L il
T |
[l




——

i
|

| -~

| S

1
\Giregor.
1
1
- I
'
k
|
{
I
:
¢
: l
i
"
| |
i
1
I -

| 262
|\principia, ad qua conclufiones :!sducun-]
[turs

§ Quapropter Gregorius q.citata art, 2.|
|pria cius fcientie maximé prima, ad gumi
‘ic;'.tcrﬂ revocantur {icuc plerumque funt
|diffinitiones fubiecti, & prima paffionis.
{Etad hunc modum frequenteralludit D.|
[Thomasle€t. 4rinlib.t.Pofter. & alibi,|
{dusn A principijs ait fumi rationem for-
|malem obiectivam (Gientiz, &alij: cate-
riim hic eriam modus indigetexpofitione
aliquayveladditione: Nam cizm fint plu-
[rarerum genera, & fpecies, qua habent
propriasdiffinitiones,& paliiones,ex qui-
bus conflari queunt principia, finepropo-
litiones indemonltrabiles , & ferivere
demonitrationes defubiefto , curqua-
dam vendicant peculiares fcicntias, qua-
damminimeé ? exemplicaufade quantita-
te,& elus fpeciebusfuntplures fpeciesfci-
entiarum mathematicarum, de qualitate
vero nulla eft fpecialis fticntia, nifi defi-
gura , quatenuspertinetad quantitatem.|
Preterea eadem principia materialite
[fumpta fubefie poflunt affenfibus fpecie
diverfisstatqueadeo potelt enenire, vt e
ij{dem principijs materialiter {umptis ea
dem conclulio demonftratiug {ciatur ab
,vno,ab altero verd {olum ex opinione te~
Incatur. Prior quidem obiettio folui po-
fteltaddendoid, quod addic Philofophus,
!nempe vtiubicCtum habeat pafliones & at
lverd quantitasfolum , prout abitrahird
materia fendibiliy vendicatproprias paf-
iones, quasnonvendicacqualitas,, quz
lquarcnuh abftrahira materia etiam intelli-
(gibili , pertnetad Metaphyficam, tan-|
|quam patfiofubitantiz {piritualis , quate-
|nus autem abitrahit 3 maceria fenfibili
.!ﬁngu]ari,pcrtinct ad Philofophiam natu-
{ralem tanquam paflio entis mobilis , & ita
fpn‘r fenon vendicat vnam aliquam {cien-
(tiam fibi propriam. Sed enim hac refpon-
{{io locum habetin aliquibus, non verdin
iomnibus: nam homo habet proprias paf-
fiones cum nulloalio ente naturalicom-
munes, & nihilominus{cientiade homi-
{nenon {taruitur tanquam fpecies propria
(fcientia integra, & completzinfilo ge-
nere, fed tanquam parsintegrans Philofo-
phi® naturalis, Scio nonnullosid negare,
qui credunt omnium {pecicrum ; que
proprias pafliones habent , efle proprias|
ICtentias Ipecie diftinétas. 1d verd noneft|
d®nente Ariltorcl, qui Metaphyficam v-
nam {olummodo ftatair, & nihilominus|
noneft defolo ente,fed de fﬁb[fantijsnm—f

|

Tib.L Tract. V1. de Theologix vnitate diftin@ione,

|&alij addunt, vt finteadem principiapr()—.‘ |

labttrahunt dmateria, inter que plurima
lfunt!})ecic diffcrentia , qua preprias ha-
bent pafliones.

Vit hee, & fimilia dubia ro]]anrurﬁrp.‘
fponendum fundamentum Diu. Thom,|
Capreol.&caliorum fuperius tra&.*.mp.;‘]
tactum,nimirum {Cientiz voitarem fpecit
ficam fumi ab vnitatc obiecli, nonin ge-
nererel, fedin generefcibilis,in hocayd
tem genere con{fcn tultur per omnia, que|
periefuntneceflaria, vt moueat,acdeterd
minet porentiam ad peculiarem modum
cognitionis.Hec vero funt vna ratio ford
malisfubiettiva ;' que , vnaratio moriug
qtia, & quadamalierationes comitantes,
{ub quibus obiectum haber peculiarem ra
tionem intelligibilitaris active , &ita dcl
mente Philofophi requiritur vnitasfibie-
¢ti,que continetur ratio formalis, que, v
nitas principiorum , ex quibus defumitar
ratio motiua, qus, rationes verd comitan
tesin nataralibus fpeculativis conftituunt
Philofophi in varita & multiplici abfira-

reol, quatt.cirata art. 4. & quaft. vitima,
articul. 2. comprehendic nomine modi
{ciendi fpecifice diftinéti, quem multi]
pliciter explicat: {ed PhilofophicaPhilo-
{fophis relinquamus.  Sanéex propofito
fundamenro recte propofita aHr.‘rrimicdu—i
iciﬂlirin huncmodum : illafcientia habet
vnitatem fpecificam,non genericam, cu-
‘:us obiectum ingenere {tibilis habet i
cum modum {pecificum mouendi poten-
{tiam, & terminandieius a& us: hunc autem
3lmbet'1'heolo‘__;‘;eobicftum, ergoeltvna
pecie {cientia, Afﬁlr?:p{iu oltenditur ex
|dictis in materia de fubiecro Theologiz,
icuius {ubieétum primarium et Deasfub
{propria ratione Deitatis, ratio motivaelt
ireuelatio,ratio concamitans eftineuiden-
tia obiecti reuelati : ex quibus omnibus
|conflatur vnica ratio fpecifica ob &ifi-
Ibilis, quod refpicichabitus Theologicus,
quandoquidem omnia interuenitit in ob-
iS_Cé\m F:.d‘ei squa elt vna virtusintelleCtuas
(s fpecifica : cuiusobieftum ab obieto
{Theolog folim differt penes proxime,
acremote, vt iam explicatumcft , quia
obiectum fidei eft proximé cognofcibile
perreuelationem , obiectum vero Theo-
logiz clt cognoftibile per eandem remo
té,& difeuriu rationis applicatant, quem-
idmodum ergo Deus cognoicibilis pro-
ximéperlumen reuelationis ineuidenseft
voum {pecie obieftum in genere {cibilis,
itaidem , quatenus cognofcibilis remo-
e per idem lumen reuclationis , eft voum

ItL‘1‘f;; expertibus,& ceterisomnibus, quz

X

Cioned materia fenfibili, vt tradit AEgi- i,
|dius r.p.prologi,quaft.z. quzomnia Au- s

——

fpecie | -

filie

\Ditr

durta]

A




iy

| & comparationecum alijs habit

iL

herint

|
|
|
1
|
|

drfoteles,

Egidin,

Ditand,

dere,

fﬂr'erm;,
|

e SRR

|{pecicobieétum in gencre fiibilis: atque]
laded habitusilli adequatd rca‘{;ondcm,crirl
}vnus peciein genere {cientie. Etitaad lu-
"men divinereuclationis, vt ratienem for-
imalem tribuentem Theo‘;og%s: vnitatem
{pecificam récurric S.Thom.Henric.An
‘inc.Grcgmx&' T hqmzﬁ:ﬁ Cit. '

| Hunc modum impugnat Albertus in|
fum.tra&.1.q.2.m.2. in primis quoniam|
lin facris literiragitur de Hiftorijs, parabo-
{lis,& morib.& néfeclidim g accipivnzur
1.perrcuelationcm.Secuud&, quis J‘;(‘n!u—{
lgiaagitde Deo, quatenus per rationem
[inueftigatur: inueftigatio autem rationis|
dittinguitur 3 notigla per reuclationem ;
[denique quia forma conferens vnitatem|
ftiériziuxea Philofophum n.Poflter. . 3.
(eltyque fubicctum facit vaum , & folum,|
&totam caufam paffionis : reuelatio au-|
temnihil panit in obicéto reuclato, fed in!
fubie&to,cuifitrevelatio: Meidiusanrem!
quelt.3.citata. §.Propter ho eff alins | obij

us. Cap. L. 263

¥
uam , que, dé—qmI:)r}?&tﬁl’hiloﬁ)-f
Jphus}&'id ¢go concedo : non ramen pro-|
batnonefle motivam : de cuius ratione|
{noneft,velit forma fubiecei, vereseft, 1E;d'
‘olum veebieGum {Eibileeflts ad hocve-|
cononrequiritur,veinfic , {ed {folum vt
a concipiab intelleétu:quem-|
idmodum abftractio 3 materia fenfibili,|
que pertinet ad rationem formalem ob-|
thematice , nonconuenita
! namquanti
asfemperreipla eft contunéta cum mate
ria fenfibili in corpore naturali, cui in-
oft:  Conuenit tamen il ‘s-'tabfirac‘tunll
a mareria fenfibili, obijcirur intelleétuil
ranquam fubiectum, de quo mathemati-|
cadifputat : ve vero fiib lumineintelle-|
Ctus agentis applicatur per principia eui-
dentia,proponitur {b ratione motiua: &
rlm nulla ex bis rationibus inefle deber {ub-
{leCtod parterel, hoc tamen eft diferimen

- g Al “ - N - .
cig linter fubiectaf{cientiznaturalis, & T heo-

quoniam lumendinine reuelationisita fe. lopiz: quod,cum illa vltimo refoluacur

haberad Theologiam, velumeningelle-|
¢tusagentisad {cientias naturales: fed hoc|
eitindifferensad diucrfas {tientias « ergd.
@& illud:Acvero Durand.qualt. 4. citata,
num.1o. contenditnon diltingui Theolo-
giam per reuclationem diuinam , quiafi
jomaia quibus affentimur per reuelatio-|
nem,pertinerentad vaum habitum pati
Jationeomnia , quibusaflentiremur pe
demonfirationg, pertinerérad vnam [cié
tham: &omnia,quibusaflentircur pe;
inedivm dialeéticum , pertinerentad V-
hamopinionem, quodelt inconueniens,|
Denigsidem impugnat Aureol. quaft. 4]
@tginitio, tum quia poller quis habere|
'{Livm.m‘(mmcspcrim'-‘_iff(mcrn aDeo, vt
probabileeft habuiffe Sal omonem, & ta
men adhue diﬁi!‘lghtrﬁ.‘lﬂﬂl‘fI)Ccf(-: ¢ qua-
remedium reuelationis nondat vnitatem

lidem inferuit omnibus nmaturalibus.

adappreheniiones terminorum, rationé
|earum fubiectum , Ve res virtate conti-
net motinafciendi : atquiaaflenfus Theo-
logicus non refoluiturin terminos, fed in
reuclationem Dei, noneltopus,ve moti-
uum contineatur in fublectistingulis , vt|
res funt,fed fac eft fi contineatur in primo,|
\vereuelans eft. |

primapar. qu.".:iti(m.r.artic.g. in fine,re=
fpondent lumen naturale iurcilutrusnom
dare per {¢ fpeciem [Cientijs : quoniam
\V"L"‘-'
rum obijci poteft, tametfi lumen natura-
lenon conititnat obie€tum fpecificum
genere {tibilis , conftituere tame
ricum : nam {cientia naturalis in com-

Ipecificam , tum quia Deus in reuelanda
ks 00 1 |2
i} :1:=<}[0g‘aichabu1rpcr modum pracipuil |
RECEEL i =10
Woctoris : fed ab codem Doétorepoteft| |

"OH‘UP[”’“ESR'it‘nfmacqu;i‘f:rc:cr;;(‘) &3l |tas abltraltionum multiplicat fcientias,

€0, |
! _Hecargumentanon conuiticuns, Ad l
primum Albert negandumeftid, quod) |
IGE]UInfttlr: omn'mcn':m,quuain'mcr':slitea i
fsdicuntur ab firiptore facro, dicuntur|
iCIX_aH!ﬂentia, acreuelatione Spiritusfan-| |
ircltr. Secundum folum probat reuelatio-| |
e d

mediatfi quod non tollit,quominus fit re-
{hottapplicaraper difturfum, Tertid, vt

|quiuoc:
inem n

mnon effe motiuum proximum,&im- |dam3 proprio motiuo aflenfuum : nam|
I i eiufidodi motinum habeat eundep|
s imodum fpecificum determinandi intei™
ino‘m(‘afﬂa"-ﬂdﬁn-ﬂrt.g.cit. laborate-| {leCtum ad aus , habitus ex ijs geni-
dtione: conuincit énim reuclatio- leus erit vous fpecie : fiautem motiuam|

munidiftinguitur 2 fupernaturali, & nor
nifiratione luminum dinerforum , qua-
re ficur {ub lumine natarali varie-

ita fub lumine fupranaturali multiplica-
t : ita vt lumen fupranaturale it ra-
tio quedam obicétiva generica, quemad-|
miodum lumen natutale ; Vt igitur fatif|
fratargamento,{upponéndum pt'oximmn]
X completam rationem diltinctionis vel
vnitatis fcientiz , vel habitus {umen-

o

habeat modum genericum , nullus

l on efle rationem formalem fubie-| l

act

{ ;
Adargumentum AEgidij, quodpro=l XIIf,
pofitum etiam fuit ab Aurcolo , Capreol.'capreotus;
quzltion. 3. prologi,infine, & Caictan. Caleian,




-r \ I de The olcwm. Vhira :rc diftinétic onc

tcularttumerab o ||JLuL|11 -
h radhucaccetiualterius ratio-
i :Fpn“h\ at _L-:mcnrll!’!w
rdum elt anrecedens : nam|
tus ng(;mi_:, haber modum
mouendi intelle€tam q
Guod per dinerfasrationes s

varias penetrationes termi mn, &rallen-|
{usprimorum prin. \!mn. um contrabitur|
ad plures modos {pecificos r-mnmn-_
diintelle¢tum:at lumen tiden, quarenus re-|
mf)r& applicaruradaflenium conclufionis,|
dum {pecificumn : nam cimintel
lcébus non derer minerur ex penctr ariunc:
terminorum, ed ex hde&autoritatedi-
uina, eodem modo determinaiurad om
1r’su)m[uhrn sade: quacungue material
tint. J:.nur"mf.}ng modo seipondetur ad
argumentum Durand: @ Nam allengiry
imerdumoni'xrafioncm 5 autdiycrla meda
pro babilia eft ratio generiva 5 Gue [pe-|
cie diuerlificatur pro diuerfitare medio-|
{ruiti, & principiorum , quz affumun-
tur.

Ad argumentum Aureoli relpande-
tur ex Car & Caietan. vbiproxime
‘u-p iCiter A i pofle notitiam alicuius
iobiecti perantufionem ,, veliaveintun-
[cmur notitiaterminorum 4 ac prindipto-
rum,ex quibus penderallenius : quomo-
doprobabile elt infufas elie Salomoni
{iientiaspaturales: velitavelolaratioals
fentiendi it teftificario feureuclatio Ders

sitractionis, &

pieol

dantur, eruntadhucdiuerle, ficutiina-
lumlirc;.cquirﬁrmrur > Quoniam infu-

caufa ¢ liue applicans motina. Lo-|
(fterior vero modus. lubire potelt dupli-|
!gem rationem, quia teftificatio Dei nunc|
J immediata ratie allens: L-‘tc*', veim b=
.de nunc remora,vein Theologiat & tuic
latlenfus de Gbiettis quaru-n! lbet fcientia
{i U, [l h] ICTEnt IJIh‘(UH(. CX iL'UCl.\[I!)“

lnc diuina,_effent omneseinfdem fpeciely
[nempe iders imilicer , 11 haberentur re-
Immwvmf’htmnc, Lilemelu[dcmip
(cei cum actibusnoftre Theologie: ver-!
{bi gratia, fiexdiuina rCL](.x&tl(JI‘}Lll]]TI’lC'l
\dmta allentireminenideoter duobusprin-
Cipijs geometrie , & ex illisita cognitis
\onu tionem aliquam elicerem , ailen- ‘
fusad pr.nuw 1 terminati eflent actus cre-|
Jhndt » terminatus aurem ad conelufio-
nem effet Theologicus. Ad confirma-|
tigiem ciufdem Auyreoli refponde 20|
lquamdiu dif upmu.s fola autoritate Ma-
mﬂ:r. dutas aflentit principijs diuerfa-|
rum {cientiarum, &ex ijs conclufiones e-

£

Et guidem [ {cient.¢ priore modo intun-!
G

fio non effer motiuum atle entiendi , fud!

licic 1ob labere {Cicntiam 1Ld4.1T|:mu,c.:
wi{dem {peciet refolubiles in fidem by
manam i Ccum vero explicante magiitrol
percipitterminos , & principijs euidens
{ter alientitur ;  habere dlmrius babitus
pro iatione {cientiarum @ Deus verg
‘mm hocy fed illo priore modo docer!
per fidem ; & idea T heol omaqdﬂctrmai
pr‘rn.m.lmom.m {umit vhitatem pe;,,h ‘
cam.

i.Jd.ugum‘ct]m initio propolita contra fe-
{cundam propolitionem, & quidem pro-
pter primum Goffredus exittimanit The-
| |ologiam nonelle viicam faientiam | feq
mmerito : pam,{i tania alia varieras obie-
~tifccundarijy alioguinad phyfiologiam,
& metaphylicam pertinencis non varia
Iheologiam, cur diuerfitas penes pratti-
cum & {peculatinum variabit¢ hicutenim
wbiecta habitus practici ac {peculatiui dif-
{ferunt materialicer , fic enam differnnt
lobietta naturalia contenta {ub ente ab-
itrahentea mater, lginre]]iglbi!i, &fuben
e mobili = & quemadmodum hzcconfi-
\numtm perarctributionem ad Deum fub
icadem ra: umc!m:mh motiua mldano-
[nisyita & illas arque adeo eadem ratio c'fi
' “heologiamultiplicetur iuxta varia-
itionem obiecti fub m 1eria abilraciione,
Im.lul) diuerfa habitadine ad hnem : qua-
ey um variatio penes abitractionem non
imultiplicet rationem fpecificarn 1 heolo-
!niaz » nequemultiplicabit variatio penes
}:mcmum & fpeculativum.  Adargu-
mentum itaquenegandaett ulﬂ.mplzo rad
iuwus conhrinationem ;c!pcmdtrm iplas
[quoguc praxes pertineread confideratio-
nem Fnu‘:'o\rludm per attributionem ad|
IWeum , cnumaumoiuvn enim ex cogni
Jloﬂ”l); \'li atiua rerum creatarum ,aiiur-
g'tanunusad cognitlonem h}).um. 5 Oz
mmpotentiz , o aliarum perfectionum
diutnarum , ita quoc _ur €x cog"‘tlt‘m
PIJL[ALJ U'”-la[luﬂu”- 3
| muetupernaturaliomalos
plationem bonizacis , fuprentt
ne,& aliorumarcriburorum, Exquo pa=
getdierimen inter praxim q-‘audo clt
{oblectu adequaram  alicuius ftien-
iz, &, quandoeft inadequatum : nam

enaturaliui 11,
rad conteni-|
e diul

priore:modo elt finis, & obiettumom-|

nino diver{um a fine , & obiccto ade-
nluuoluc.mwfpmularut, vt patetr: po-‘
lteriore vero nequaquanm, fed haber ateri-
buttonem adipfum, nonvt adimuupr-f
ipfam d*trngmdu:n 5 aut ‘uqazr:ndum

fed vt ad ()niutumnnm.mum , quod ex|
rllluuw.ntmm.ahqumtum innotelcit, v

cxp]z—

His explicatisfupereft, v refpondeam|:

e

XV,

’—/




wnﬂ nt. T heol,

— & comparatione cum alijs habitibus

licar Heruzus vol (o
iam potelt, quando fubi
2

Cti prima rium

onis

reft obiectum }:mxis, & fp;\;ni;‘lti.;.m,pn(‘j

. circa illud coadunari fub vna ratione

liormali motiua fpeculationes, & dictami-|

na pradtica: hac dirigendo in iplum, tam-

m in finem, opcrationes quas men-

furant illz, iftendo inperceptione verira-
lisilliusobiective. Hecveromodo fe ha-
Ibet Deus refpectu Theologie, veperde p:l—l
ret, Ad fecundim dicendum sbitraétio|
nem per fefolum diﬁinguqef‘c@ntim na-
iruraic\ii}cctllntfm. : nam Icientia moralis|
Imodo agit de actionibus puré f‘pirisusli-!
s abfrahentibus 3 materia, modo de|
Li&tionibus moralibus, qua verfantur circa)
appetitum, & materiam externam, &ni|
hilominiis non eft einfdéfpecici,clim phy-
liologia, aut Metaphyfica. fimili ratione
Theologia nan debet fpecie diftingui ob
multiplicitarem abftractionum, Accediti
quod eft {upranaturalis fumensaflentien-
di motiuum non ex varia cbumbratione,,
aut illuftratione Juminis intelleCtualis per|
acceflum , vel receffum 2 materiafenfbili,|
aut ex ipfa terminorum penetratione di-
verlimode illuftrata ab intelleftuagente:
{ed ex diuini luminis illuftratione iveui-
denti, que ob abftractionis multiplicita-|
tem 06 variatur. Ad vltrimum refpondeo,
tum demt principiadiftinguere {Sientiam
cum conftituunt mediumadequatnm per|
¢, 06 autem quandofumunturad conlor-
tium com principioalterius generis, quod:‘
traducit ea ad conftitutioné vaiusintegri|
medijretinentis candem rationem forma-|
flemex vi principij trahentis: exempli cau-
fa,duoprincipia abftrahétia 3 materia fen-
fibili conftituunt medium gignens R‘icn-i
[tiam Mathematicam: duaitem abftrahen-
tia & materia intelligibili conftituunt me-|
dium gignens ftientiam Meraphyficams|
ratio ¢il, quia vtrobique eft diverfa pene-|
tratio terminorum fub diverfa abftractio-
(e, Srcoalefeunt in vnum medium com-
Plectensduo principia ciufdem generis:at,
i fumatur tanttim vnum principium Me-
taphyficum;autMathematicum, & coiun-
[gatur cumaltera propofitione credita fide|
humana, iam sen habet vim tihendiaf
f‘cnh}m €x viroque genitum ad propriam
lpeciem [Centix quiaptum eflet gignere,
copulareturalteri principio ciufdem gene-
ris:fedipfam trabitur ex ineuidentia fidei
‘h_u”?f*"?r ad preductionem actus no {tien
tiaci: Eadem vero eft ratio in viu princi-
Plorumnataralium, que interdum adhi-
f:tTh_co!ugia : nimquam erim compont!
fi_’ff“_r'u_?_fx duobus principijs naturali-

';{cfjmmi'::r;

bus , fed femper cum sltero naturali fimit

En’rer:im renelatum : ex cuius foc
{rurale prepeditur a partuflientie, uc eui-)
| o e - £ e S |
{dentiz, & trabitur ad gignendum affcn-|

~ = B . et e |
Hum ineuidentem, odue muitiplicitas|
i 5 |

principiorum naturalium, q:;i[;ns;Thr;o—l
tlogia vtiturynon impedit cius vnitatem. |

Theologia ab habitu fidei re, & ‘
ratione diftingui-

tur. 1

|

|

I

Giap v 11,

T&tum eft de vnitate, & diftin&ione

Theologizalyalijsicientijs, nunc vi-
\dendum eft an diﬁingunrur 3 ide. Non
ipanci Doctores cenfent non diltingui re
i'rpfb ab habitu fidei eum, qui verfatur circal
lconclufiones deduétas ex principijsreue-,
latis per euidentem confequentiam, quem;
efle proprie Theologicum oftenditract.!

Aurcol. queit. 1. prologi,art.2. & in1. d,

3.prologi,art. 2. conclufione . &art.3. &
4.in folutionibus ad argumenta cotra cun-!

1.cap, 9. Ira Scot. in3. d.35. quelt. vnica gy,

48.quatt.vnica,are.3.Ocham.in prologo, gepam.
quaft.3. principalilit, I & O. Tolctan. q. roreran,

. " : :
dem conclufionem primam. Gabraquett, Gabriel,

{7.1it.C. & in 3. d.24.quelt.va. art.2. con-

[clufione 6. Maior. q. 4. prologi , Syluefl. saior,
in conflato, quaft. r.art. 10, §. 1. &art. 1L Sylueff,
E: e : :

icirca folutionem ‘ad tertinm, Scot. lib. 1. gooru.

Pofter. cap.3.queft.2. ad confirmationem
I{'@pri_miarg}m:cmiprincipalis,& aliqui re-|
[centiores , inter quos magna eft diffenfio:
alij enim exiftimant ad habitum infufiim |
fidei pertinere affenfum conclufionum ex
prineipijs reuelatis, neque effe propri¢|
| Theologicum, ita Aureol. & Scotus, Alij
{quidé cenfent huiufmodiaflenfusefle pro-
{pri¢ Theologicos:Non tamen conueniunt)
|inaffignando habitu fidel,cum quo cxiﬂi-i
|mantidétificari Theologicum. Kecentio-
res aliqui opinantes Theologicumdifeur-|
tfur fieri ex principijs creditisex humanis|
\motiuis, cenfent per eundem habitum cre-|
{di principia, & deduci conclufiones. Scot.|
vero, Ocham, Tolet.Gabr. & Maior. po-|
[nentes fidem acquifitam circa actus fidei,|
ad quos concurrit infufa , dicunt acquifi-
samverfari etiamcirca concluﬁones.Tan—l
dem Sylucit. cenfer Theologiam non di-|
ftingurab habitu infufo fidei,cui fententiz,
fauet Albert. in1. d.1. art.s. docens haly|
«um Theologiz elle lumen fidei, tamad
sa, quae conunentur in Scriptura, quam|
in, libris {ententiarum. Probatur autem

Z fenten- |

[ . = e
S




	Seite 258
	Seite 259
	Seite 260
	Seite 261
	Seite 262
	Seite 263
	Seite 264
	Seite 265

