UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Georgii de Rhodes Avenionensis S. J. disputationum
theologiae scholasticae tomus ...

Rhodes, Georges de

Lugduni, 1661

Qvaestio I. Virtutum Theologicarum existentia & quidditas.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Virtutum
Jaus,

Fidei, Spei
& Chari-

SCHOLASTIC A

JRACTATY S Kl

DE HOMINE PROVT PREPARATVS

EST AD BEATITVDINEM PER VIRTVTES
Theologicas & Morales.

S.Thomas, Prima Jecunde €5 [ecunda fecunda.

&7 X2 Pelufiota)
ait Nyflenus, & vt loquitur Caffi

non folim ex Deo, fed etiani de Deo &

Mstadhdtishihthdadhdhth dads
DISPVTATIO L

De virtutibus Tfoco!ogm}s generatim
confideratis.

Qdzs) A {unt igirur Virtutes omnium primz
Y b ac nobiliflimz , fecundifimi merito-
rum omnium fontes , & primaria diii-
ree nx (anctitaris in nos effufie participa-
tio , quarnm generalis confideratio tria videtor exi-
gete. Primum eft exiftentia & quidditas Victutum
Thcolngicnrum.Secundum earum proprictates. Ter-
tium carum caufz.

QV ESTIO T
Firsutum Theologicarum exiffentia ¢y quidditas.

D eft,an fint in nobis Virtutes aliquz infule re-
uerd Theologicz , quid fit virtus Theologica » &
quotuplex illa fir,
Town. I,

¢ PPORTVNE poft Tracationem de gratia Dei, fcquitui' Virtu~
tum conﬁdcmtio, quarum mater & nutrix gratia Deieft, naft
cuntur videlicet omnesin ejus finy, eius|
re illius & fpiritu adolefcunt. Deo in
 prodeunt totius Deitatis radij lucidiffimi , & germani {imilitu-
dinis eius colores, Diumne vefts aurea fimbria ( inquit Ifidorus
regia hominis purpura ex:'mmmque paludamentum , vt

odorus, ambicnds diuitie, pretiofus anuma cenfis,
De illis cum S.Thoma dicere deinceps ageredior initio du

acte nutriuntur,amo-
omnibus {imiles a quo

ucto 2 Theologicis que

pure dininz funt. Primo ergo de ijs Virtuti-
bus generatim dicendum videtur , deinde fingulis difputationi
Fides, Spes, Charitas,triplex co]or,quo dininz in nobis Trinitatis ima
wislaus. plex gloriz corona {uper caputiufti, funiculus triplex quo

Deo, & demum triplex dinini luminis radius

b

bus erunt cxphcand&z
: go pingitur, tri-
perficitur vnio noftra cum
in nube Iridem formans.

SEcT ok

CAn flnt virtutes aligne Theologics 2 Deo
infufk.

Ercum eft primd , Virtutem vaigerfim ‘.Elmptam
bené definixi & Philofopho 2. Exhicernm eap.6.
eft habitus qui reddic habentem bonum ; & opera-
tionem eius bonam : dicicur ( habitus ) quia eft qua-
litas permanens inhzerens potentiz rationali , non
autem tranfiens ficut adus, Deinde dicitur ( quod
teddat habentem bonum ) id eft in fe iplo petfe=
&um, quod conuenit vircuti tim incellectus tim
volunratis , vocatur autem optime a S. Thoma #lfi-
i poventia, quia eft vlcimum illud ad quod pﬂ'fil‘l‘
gere poteft porentia ve plané perficiatur, Denque,
dicitur virtus ( reddere operationem cias bonam J
quia eft principium complens potentiam ad opera-
tiomem ibi propriam perfecto modo c[_iciendn‘m:vn—
de definitur eriam , difpofitio perfectiad optimum.
Alecra verd definitio virtutis fampts ex Philofopho
co loco , virtus eft habirus eleétians in mediocrirate
confiftens ea quz ¢ft ad nos , determinata ratiene
VVu quam

Virtus
quid ficex
Philofos
phe.



sz2  Dilp.I. De Virtut. Quaft. 1. Se& I

quam prudens definieric,propria eft definitio viceutis
folum moralis vt infra explicabitur.

Vittes [us  Certum eft fecundd,nomine ( virtutis fupernatu-

Faai® galis ) incelligi habicum aliquem vircos qui fic in-

Baquidil hzreat creato alicui fubieéto, vt tamen fic {upra
exigenciam fubiecti cuiufcunque creari auc cr_cabilis,
ynde fequitur etiam quod & folo Deo produci poffit.
Hancenim propriam cffé notionem entis tu_pemam—
salis probabitur quaftione fecunda. Quid autem
( Theologica ) proprié fignificec liquebit ex fequen-
ti fectione,

Senfusdie  Dyifheyleas igitur nunc eft, verum admittenda ne-

e ceflarid fint in nobis Virrutes infule i folo Deo,fu-
pra omnem omnino exigentiam {ubiecti quod illas
recipit , verum ille in omnibus iuftis [emper cum
gratia infundantur , & vorum hoc fie certum de

Fide.
Prima ra. Ratio autem dubitandi eft primo , quia omne ac-
tie dubi- cidens natutaliter, & effencialicer retbicic aliquod
eandi. {ubiectum in quo exiftar ¢ habitus ifti funt acciden-

tia, ergo naturaliter ifti habitus effe debent in ali-
quo fubie@o faltem creabili , crgo non f{unt fuper-
narales fecundum fubftantiam : Major ex rermi-
nis nota eft, accidens enim cflentialicer & ex {ua na-
tura exigit effe in fubiecto , ergo naturaliter effe po-
teft in tali fubie@o. Deinde habitus ifti habent obie-
<ta naturalia , etgo non {unt fupernaturales : Probo
antecedens , nam obiedtum habiruum qui fpectant
ad intelleCtum continetur intra obie@um adequa-
tum inrellectus, & obieétum habicuum qui {pedtant
ad voluntatem eft intra obieétum adzquatum vo-
luntatis , ergo obiectum iftorum habituum eft puré
naturale.

Secunda. Secundbd, i dantur huiufmodi habitus, illi debent
fpectare ad fpeciem aliquam qualitatis, non poffinc
autem fpectare ad vilam ex (peciebus numerari (o-
litis , non enim pertinent ad primam {peciem quali-
tatis cum potentiam non facilitent,neque pertinent
ad (ecundam quia non {ung potentiz, pra:!uppommc
enim potentias. Deinde non eft maior ratio cur in-
rellectus & voluntas vt eliciant operationem fuper-
naturalem debeant in fe recipere intrinfecam qualita-
tem,per quam clewentur ad operandum connatyrali-
ter,quam aqua v.g.fi phyfice gratid producit in facra-

, mento: fed aqua produceret gratiam fine habitn -
peraddito per folam cleuationem extrinfecam , ergo
intelletus & voluntas non egent vllo habitu {i-
peraddiro. Imo fiad operationem viralem connary-
ralem requiritur principiom inttinfecum , auxilium
gratiz , quod eft intrinfecum potentiz fufficere om-
nino porerir, Denique agere connaturaliter eft agere
naturaliter, {ed potentia quantumuis inftruda fic
habitu agit tamen fupernaturaliter , & eger gratia,
crgo potentia ifto etiam habitu inftruéta nop agic
connaruraliter.

Pertia, Tertio , nullo indicio probari poflunt ifti habi-
tus, qui non facilitant pocentias , neque producun-
tur phyficé per actus, necfunt fimpliciter neceffa-
rij ad operandum non funt caulz inftrumentales
actuam cum fint illis nobiliotes : nec funt caufe
principales quia femper ad agendum indigene cle-

uatione, :
Afertio  Dicendum tamen primoeft , éffe omnino cerrum
prima. dari habitus Virtucum Thc:ologicamm Imo & mo-

ralinm, 3 Deo infufos, & {upernaturales, (cundum
{ubftantiam , quos fimul cum gratia quilibet iuftus
fimul omnes recipic 3 Deo, Ita docent vnanimiter
Theologi omnes cuin S.Thoma 1.2.9.62,

Probatur  Prim enim ita definitum videtur in Conc. Vien-

Ezgh‘; senli, quod Gltem in adultis fmul cum gtatia den-

tur habitus virentom ; & longe apertias idem decly.
ratut in Tridentino 216, c.7. vbi dicitur - Quod g
nibws suftificates infunduntar fimul gratia ¢ dona, uod
magis explicans addit : Ouod in $pf suftificationg e
omnia accipit homo fimul infufa per Lefiom Chriffy 0,3
snferitur Fidem, Spems Charitatem , quod nulla jnger.
pretatione declinari poreft prefertim cumid decl,.
retur in Concilio Moguntino ¢.7. & in Bullis Dij &
Gregorij contra Michaglem Baium,

Secundo, valent hic omnes etjam {criprura qui-
bus olim probatum eft gratiam qud inftificamp eff.
aliquid intrinfecum & inhzrens anima:Chayisy Dei
diffufa eff in cordibms naffris : nune anzem manent Fide;,
Spes, Charstas, maior autem horin et charita:, Rario
quoque allata fupra eft , quia vbieft forma conflie
tuens hominem viuentem vied dining, jbj debenc ¢r-
iam efle potentiz operatiue actuum diuino:um, 'i;;
iuflis gracia eft conftitutina dinini fkatus & vire, er.
go neceffe eft vt dentur eriam habitus operatinj ye-
lut potentiz. Deinde ratio quoque S.Thomye huc -
cit , quia non poteft ordinari homo ad finem fupm
naturalem nifi habear principia {upernatyralia quis
bus poffit bené operari in grdine {upernaturali. Hee
autem principia funt habicus ifti de quibus agimus,
Denique aliz quoque rationes optime {unt, quia iftj
habitus fi effent narurales Per vaicum actum nftia.
lem non reti deftraerentur, v.g. viicus actus infide-
litatis non deftrucret totum habirum Fidei, nam ha-
bitus naturales non omnino deftruuncur per vnicum
actum contrarium : certum autem cft ex Cogeilip
Tridentino quod habitus fidei per peccatum infide-
litatis etiain vhum totus deperditur. Preeverea ifti ha-
bitus {i effent nacurales darent faciligatem ad opepan-
dum, quod repugnat experientiz, nam homo recens
iuftificarus,non experitur illam facilicatem.Imy ean-
dem experitur difficultatem ac fi nullum accepilfer
habicum.

Dico fecundbd, certum effe de Fide quod denturin
omuibus iuftis habitus Vircuram [upernarurales. Tea
communius Theologi, quamuis Setus, Medina, Ca-
nus & Vafques negent id elle de Fide, (ed Theologi-
c¢ duntaxat certum.

Ratio tamen eft,quia in Concilio jam citato dici-
tur quod fufceptio gratiz ac doneram {equitur pra-
patationem & difpolitionem : Il prazparatio fant
actus Fidei,Spei, & Charirajs, ergo fufceptio gratie
ac donorum fequitur actus Fidei, Spei, & Chari
tatis arque aded ex mente Concilij dona Virturem
non f{unc foli actus ; explicat enim ftacim qua fint
donailla , cum addic Ouod in iustificatione hec o
nia aceipit homa fidem , )!j;m s charitatem. Denique

Seffione slia fexta , capite decime guinte, dicitar quod
pet quadlibet peccatum mortale amittiur gratianon
tamen Fides , vbi certum eft nomine (fider) ﬁgniﬁ-
cari aliguid permanens,

Ad primam Refpondeo diftinguendo primam
maiorem : omne accidens relpicic natoralicer ali-
quod fubiectum in quo recipiatur nacuraliter nego,

1n quo recipiatur naturalicer vel obedientialiter con--

cedo : aliud enim eft dicere quod accidens natura-
liter refpiciac aliquod {ubie&um,alind quod recipia-
tur naturaliter in aliquo fubieco : & quod b ille
relpiciatar naruraliter. Habitus Fidei naruraliter e~
fpicit intelledum , fed intellectus non nacucalicer
refpicit habitum fidei, Deinde nego obieéta horum
habituum effe naturalia , vrpoftea conftabit, quam-
ws enim obiecta iftorum aétuum fint obiecta po-
tentiz naturalis , funt tamen objeda potentiz na-
curalis agentis obedientialiter , quzliber enim po=
tentia ordinem habet effentialem ad obiectum

adzquamn's:

Prol
f‘!-lﬂi.‘»-_:
Ctiptng

gy,

Uy

Affertio
{ecundn

Probati.

Salutio

w3

o LY e

—_

B
p
fi




Tertiz,

-

Difp.

aen. otdinem
aturalitate

natura=
vifionis

Ad fecundam Refpondeo , habirus iftos Theolo-

pertinere pofle. aliquo mode ad primam. {pe-
e

agendi.

is , quia non funt prima ratio
1 qua eft porentia & impotentia perti-
REre ctiam 1-01‘1;; nt, quia complent potcncf(ls opera-
, & non dant {olam ;";‘.Cilir.:[cn‘.w;fflj habitus.
ratein inter potential nabedien-

lcnego ¢ fle
m vitalem potentiam obcdi_c.zri\zium non
lem , homo enim iuftus habens in fe form (Iuﬁ
diuino , debet etiam, vt dixi, ha-
rari poffic dininé conna-
qua vere fi obedientia-
‘J_éii.‘l gratiam producit nihil in {¢ habet ratione cuius

exigat agere connaturaliter. Afl hoc autem vt po-
connaturaliter operecur deber habere princi-
rmanens per quod complea-
lufh-~

conftitnitur in e

bere petentias
[ur;

et i
LEr, & permancent

te
pium intrinfecom & |
tor in ordine ad rales operationes : vide nec
itizz quod non dat operari

cere porteft auxilium
conniruraliver , alioqui peccarot quando conteritur,
1 io ¢rgo eft , quia ope-

opcrar

etur connaturalicer ;
1z e
)

selici debet per princi intrin-
1 17 .

O connac;

| 10Q
age re nat
reieétum
Ad tertiam Ref
:bituum non e bus probari, fed pra-
fertimex Conciliis, & ex ;'uk.-krsmrl_sr;!hmtc finis ad
quem elenari fumus & Deo : imo lirpci'r:'m!mlira!um
actuum aliunde probari quam ex {upernaturalitate

habitnum poftea conftabit. Reliqua ex fequentibus
{olui debent,
S B G T 50 s
Luid fis propri¢ virtas fupernatnralis &
Theologica.

“Ertum eft primd, quod ad virtutem Theologi-
nditiones vulgd requiruntur a Theo-
Thoma art. 1. citato. Prima eft vt
nedifcam illins virtutis tim materia-
non fit petfectio aliqua creata , {ed
nda vt fic a Deo immediate infufa,
ser vllum adtum phyficé productatertia

is fitvenclara ideas quome-
do Virtutes ille tote Dei fint & diuing , cum eas &
folus Deus dicat 5 folus faciac, lolus earum fit mo-
titum & fubi

C

tem

ctum.

t fecundd,commodé polie definiri vistu-
-am , eft habitus virratis {npernatu-
ifuss , elenans potentiam vitalem crea-
1

Crium e

heolog
ralis 3 Deo in

tam, & cum illa connaturalicer eliciens ackus fu-

1

CILC

pernatut: unmediate ca Deum. Sic enim vir-
tus 'I‘huo!ulogicn primo  diftingitur 4 Virturibus
naturalibus ; qua acquiruntar per actus, & ad cos
facilitant. Secundd diftis guitur 2 Virtatibus fuper-
naturalibus puré moralibas quarum obieétum im-
mediatum non efk perfectio aliqua increata , fed ho-
neftas n lis alicuius a&ionis create. Tertid di-
ftinguitur a donis Spiritus fanéti qua non funtvir-
rutes. ctria explicari difficilé poffint.

Rat 3 i elt primo, quiafalsd afferi
etur quod habirus ifti non dent facilicatem , ex-
perientiz enim con cum qui multis & intenfis
actibus acquifinic habicum intenfum , elicere pofted
facillimeé actus illis fimiles - quz facilitas prouenire
non poteft nifi ab habica {upernaturali , aiinqui pet
adtus {upernarurales generarentur etiam -in nobis

Tom. 1.

e Virtut. Quaft. L Seét. 11

523
&,
1tHs Imo ex-
perientia docet eum qui crebro actus Fidei elicuie
habere facilitatem ad affentiendum (]uli)ul‘..‘;{‘lm ArTie
culis etiam i effe incipiat infidelis cirea quoldam

wrciculos , & tamen ille cotum amiteic habitum
: ergo ille prater habitum infufum, habicam
etiam ac quxfil]}i naturalem:imiliter fi vir aliquis per-
fectiflimus miferé incidar in peccatum mortale ceree
ille feruac aliquam facilicacem in actibus virtutum
quos prius hcqucnt.ﬂmr: dcniquc habitus ;1((iuiﬁ-
tus ideo tantum dicitur facilitare quia fimul cum
potentia concurxitad iplos actus, & fic auget vim
adtivam eius ; virtus infufa fimul com potentia con-
currit ad actus ipl‘os » & fic auget vim eius adtinam,
ergo habitus infufus facilicat, Imd quamuis ifti ha-
bitus dent fimplicirer operari 5 quando tamen
{untintenfiores dant operari facilé,ficut certum eft
{pecics impreflas dare operari, & ramen quando {unt
tntemfz dant operari facilé, ergo de iftis habitibus
#dem poreft dici.

Secundo, falsd eriam afferi viderur quod virtus
Theologica verfetur immediaté circa Deum , non
autem moralis , velenim hoc intelligitur de obiccto
materiali , vel de formali. De materiali videtur non
pofle intelligi nimirum de re quz creditur aut ama-
tur; fides enim verbi gratia non mugis verfatut cir-

Deum vt obieCtum materiale guam religio , ficut
les credic Deum , fic rehigio illum- colic &
habitas Theologiz Deam habee pro obiecto =qué
acfides: charitas proximi eft vireus Theologica &
tamen patet quod eius obiedtum materiale non eft
Deus.

Tertio , difhcilius ex obieto formalilicer ar
mentati, ham rcljgio & peenitentia non 1
mediaté verlantur circa perfedtionem increatam , ve
motiuum proximum, quam fides , Spes & Chariras,
ergo virtus Theologica per hoc non differr 2 mora-
li; quod obie¢tum eius formale fit perfedtio inciea-
ta. Antecedens probatur primo de vittute fidei s fi-
cutenim Fides Deo credit fic religio exhiber cul-
tum Deo , & ficut Fides mouctur per primam veris
tatem reuclagtem , fic religio per infinitam Dei ex-
cellentiam : Fides Deo credic, quia verax eft, reli-
gio Deum colir , quia cft ﬁlprcn;us dominus : Fides
Cl‘c’di[ ﬁl’ficlllilﬂ‘l PlOFECT lCll(‘L:‘.[iOl’l?lU 1‘:'j11‘|3': VE=
ritatis 5 ita v prima veriras non nioueat ad creden-
dum nifi mediance reuelatione , religio autem colic
Deum proprer reuerentiam Dei fummeé excellen-
tis ;adco vt excellentia Dei magis immediaté mo-
ucatad Deum colendum , quam moueat prima ve~
ritas ad credendum Deo : prima enim veritas nor
imouet ad credendum nifi ve renelans , excellentia
verd Deive fic mouet ad cultum : efgo I'CIF:‘_";O qua
non eft virtus nifi moralis magis immediate verfa=
tur circa perfectionem dii:i‘mm, quam Fides qua
mediante reuelatione verfatur circa primam veri-
racem.

Praterea idem probatur de Spe, nam ided (pes
eft virtus Theologica quia verfatur circa Deum poi=
fidendum vel 1 velis circa Polfc[ﬁonem Dei f{ed, re-
ligio verfatur circa Deum colendum , vel i velis ci-
ca cultum Dei, ¢rgo par omnino ratio eft.

Denique de, charitate res videtur clarior o fidm
charitas ideo eft Theologica , quiz motingm pro-
pter quod vult Deo bonum, eft infinita Dei bonis
tas , fed motiuum proprer quml 1'cligiu vale cultum
Dei eft infinita Dei excellentia , ergo religio non F‘ﬂ:
minus vittus Theologica quam charitas - cur enim
velle Deo bonum quia bonus eft exit actus Thml%p
cus,& velle Deo culed quia fumme cxtfe_ll: ns eft né cft
aGtus nifi moralis, ¢ yrergue Dedt xefpiciac xquc im

YVu 2 mediate,

habitus naturales quod abfurdum videru,

11145 Im=

Secunda.

Ider ap-
gumen-
tum de

e




Quarta.

Afferdo

F’-?J.'J.I!.]2.

I
Prebatur.

Probatur.

Aflertio
fccunda,

s24 Dilp.I. De Vircut. Quaft. I Se&. I1.

mediare. Neque dicas religionem refpicere Denmin
obliquo tantum , ranquam fubie&um cui vule cul-
rum. Similicer enim charitas l'cfpl'cft Deum forma-
licer tanquam finem, cui, & fubie¢tum cui vult bo-
num.Neque dici poteft quod religio mediaté tantiim
verferur circa Dei excellentiam, ficut enim imme-
diacé charitas Deum amat fic religio immediate co-
lit & laudatr Denm propter excellentiam,

Quarcd , non apparet vllo modo quod ifte Virru-
tes que appellantur Theologice differant 3 donis
Spititas Sancti , nam ifta funt habicus boni , & Deo
infufi , & habent Deum pro obiccto formali, er-
go nihil illis deeft quo minus appellentur vircutes
Theologica.

Dico primo , Vircutes Theologicas & habitus fu-
pernaturales aliarum virtorum, efle principia intrin-
feca per qua potentia connaturalicer operatur , fed
per ea ramen non facilitatur.Ita docent communiter
Theologi relati & Suare lib. 6.de gratia cap.vir.Vafque

.2.4:5p.83.¢ap.1.
Ratio cft , quia fi habitus ifti darent facilitatem
potentijs, legueretur cum femper experiri facilita-
tem in actibos fupernaturalibus, qui habet habitus
fupernarurales valdé intenfos, fed multi {zpe homi-
nes in quibus valdé intenfi {unt ifti habirus maxi-
mam experiuntur difficaltatem in exercendis adti-
bus harum Victutum ; fic enim aliquis qui poft mul-
tos heroicos adtus virtutum, incidat in peccacum
mortale , & per plures annosin eo perfeneret : is i
poftea fufcipiat rice facramentum , recuperat totam
gratiam & omnes habitus quos prius habebat, &
tamen certum cft quod magnam experitur difficul-
tatem in eliciendis actibus viccutum quos diu omifit,
ergo fignumeft quod pet habitus intenfos nonacqui-
ticur facilitas.

Similiter fit maximus aliquis peccarory imd hare-
ticus qui charitatis actum eliciat intenfifimum , ille
magnam fine dubio affequerur gratiam, & ramen
eft certum quod magnam in exercitio Virtutum pa-
tietur difficnlcatem. Neque recurrere licer ad habi-
tas vitio [os oppofitos, fi enim habitus fupernatura-
les darent facilitacem potentijs deberent neceffirid
per illos deftrui habitus vitiofi, quia per facilicatem
tollicur difficultas.

Vitum autem per actus {upernaturales producan-
tur habitus naturales facilitantes , fimiles ijs qui
per adtum naturalem gignerentur difficilior contro-
ucrfia eft , in qua partem affirmatinam afferunt mul-
ti cum Molina; Azar, Coninck, alij longé probabi-
lins fequuntur negatinam cum Suare lik,6. de gratia,
capir.i4. Vafque 1. 2. difputat.79. capir.1o, Valentia
guaft.3.p.4.

Ratio eft, quia nullus adus producic habitam nifi
circa idem obie@um materiale & formale in quod
ipfe tendit , nam aéus {cientiz v. gt. non gignir ha-
bitum Fidei vel opinionis , fed habitus naturalis non
poteft verfati circaidem obiedtum materiale & for-
male 5 citca quod verfatur acus {upernaturalis ve
patebit infra , ergo actus fupernaturalis non gignic
habitum naturalem. Deinde habicns nunquam faci-
litat nifi producendo adtum fimul cum potentia ,
modus enim facilitatis , quem aliqui dicunt produci
ab habitu {e tener ex parte operantis, nec eft aliquid
producibile in actu , fed habitus naturalis non poteft
producere actum fupernaturalem , ergo non facili-
tat potentiam ad aftum fupernaruralem. Quomodo
autem experiamur aliquam facilitatem poft elicifos
actus (upernaturales dicetur in fequentibus.

Dico fecundd, nullam effe Virtutem Theologicam
coius obie@um formale immediatum non fic perfe-

€tio aliqua incrsata & diuina : Yirtutes autem mo

rales nunquam immediaté verfantur circa Deum tans
quam obiedtum formale diredtum & immediatam
{ed mediate rantiim & indirects.

Ratio eft, quia Virtutes ideo tantum dici poflunt
fpeciali modlo Thcgilov'c;t‘, quia {peciali modo fiyge
dininz , i_d eft refpiciunt Deum , fed non fumpcr
Deam refpiciunt vt obiedti ¢, muld enim
actus funt Theologici quorum obie¢tum materiale
Deus non eft,qualis eft v. gr. charitas Proximi : eiog
non poflunt dici Theologice nifi quia eoram obijm
&um formale immediatum, fltem inadequatam e
perfectio aliqua increara , quod neque vlli viregs
morali , neque dounis Spiritus Sanéti conuenire po-
teft , vt amplius patebit ex folutione argumento-
rum.

Ad primam enim Rcf})ondco potentiam intelle~
&inam & volitinam ( vt recté annotat Coninel
numero 31.) ita in nobis efle connexas cumimagina-
tione & appetitu , vt nihil vonquam intellectus agein-
gat corporeum aut {piritale, nihil etiam amer volun.
tas , quinillud idem apprehendac pars infesior api-
ma , vel etiam amer provt imagine quadam corpo-
rea vefticum : Cor enim & caro fimul exulrant in
Deun vivum. Vnde fit vt nungquam etiam mericorie
producatur habicas fupernararalis per aGtum {uper-
naturalem & lpirimlcm, quin producacur in inferio-
ti parte anima habitus aliquis naturalis, & materialis
a quo prouenit facilias aliqua mediata , & indiredta
ad actum fupernaturalem : manent enim phantafma-
ta & habitusin appetitu per quos voluntas facilicad
ali_quo modo potett.Quod vnum probant omniaqua
nﬂ-crunprr in argumento , qui emim multos eliciunt
actus fupernaturales , multos etiam actus eliciant
actus naturales circa obie@a eadem materialia s EX
quibus oritur habitus inclinans ad eadem obie@a
materialia, Habitus acquifitus ided facilitar , quia
fimul producit atum ad quem potentia eft complea
ta intrinfecé : fi autem produceret actam ad quem
potentia effer intrinfece incompleta , non diceretur
facilitare , fed daret fimpliciter operari. Habituser-
go fupernaturales cum non {upponant potentiam
¢lfe intrinfecé completam ad actus quos cum illa f-
mul producunt , non facilitant potentiam fed illam
complent. Species impreffa quantuncunque intenfz
nunquam dane veram facilitatem , quia cota facilitas
eft aliquid {e tenens ex parte potentix, pecics antem
femper fe tenent ex parte obicdti.

Ad fecundam fatis diétum cft , habitus Theologi-
cos nullo modo {pecificari per obiefta materialia;
fed per obiecta formalia circa que tota cft diffi-
cultas.

Ad terriam ergo Refpondeo aliquas effe Victutes
morales, quarum ebiectum formale remotum & in-
diretum eft perfectio aliqua increara , fed earum ta-
men omnium obiedtum formale proximum femper
effe honeftatem adus alicuius Deo debiti propter
excellentiam huinfmodi v. gt. cft religio cuius obie-
¢um immediatum non eftalind quim honeftas cul-
tus Deo debiti, proprer fupezeminens dominium;
Deum enim indire&te folam & oinqut‘.‘ 1-cfpicit,qui3-
vult colere Deum , non quia culcus eft bonum Dei
fumme perfeéti, qui eft aétus verz charitatis, fed
quia honeftum eft colere Deam fumme perfedtums:
Virtutes antem Theologicz femper pro Fm'mﬂ-li f?b’
ieCto immediaro & directo habent perfedtionem in-
creatam.

Primo enim fides credic immediaté primz yerita-
ti, ita vt reuelatio fir tantum vel conditio ve aliqui
putant, vel applicatio prima veritaris , vel certe Qb‘
tectum formale inadzquatum , femper enim prima
veritas immediaté mouet , neque reuelatio eft 31}-

quld

Probyy

Solutly
primz
biationis

Secundz,

Tertize

Pam
el




Inftenria:

Obiedtum
Spei,

Obiedlam
Charijras

tig,

Selutio
quartze,

Dona Spi-
iitus Sap-
i

De Viri

quid quo mediante credam
eft conditio vel'obiectum ina
dium credendi primz veritas

im M Verita-

pedit quo minus immediaté ¢

ti, ficut vilio non nﬂpcdlt quo 1 ediace vi-

enim immediatam Fidei eft pi ricas reuelans ,
non autem honeftas credendi propter Pl'im;l!l‘l veri-
tatem : fed nec ipfa reqelatio , fed fola prima vetitas
immediaré in fe ipfa prove applicata per reuclatio-
nem : Mortiuum autem religionis eft honeftas dini-
ni cultus proprer eius excellentiam , vhivides Dei
excellentiam c’i'i}: obiedtum remotum religionis qua
immediate relpicit honeftacem.

Dices ficut honeftas diuini cultus mediat inter
atum L'{'llgionis & excellentiam Dei, fic reuclatio
creata mediat inter a¢tum fidei, & priteam yeritatemn
ergo fides non magis immediaté tendit in Deum
quain religio.

Refpondeo negando antecedens , nam honeftas
dinini cultus mediat inter religionem & Dei excel-
lentiam ranquam motinum adequatum illi
renelatio antem mediar inter fidem & primam veri-
tatem tanquam applicatio prima veritatis cum ob-
icéto renelato, Credo quia Deus;qui eft prima veri-
tas hoc dixit. Colo autem Deum religione non quia
Deus eft excellens , - fed quia honeftum eft celere
Deum ita excellentem,nam colere Deum quia excel-
lens eft actus eft charicatis, vt dixi.

Secundd, de Spe Theologica Refpondeo verum
efle quod {pes verfatur circa Deum poffidendun
itavt tim Deus fummum bonum , tiin pofleflio Dei
fit ynicum motiuum formale dire@um & immedias
tum {perandi ;- quia ve olim dixi finis { qui) feu bo-
num amatum, & finis ( quo ) few adeprio boni amari
non funt duo fines adequati quorum vnus caufet
imediante alip , fed duz rationes inadequatze vnius
finis adequati, {ommum enim bonum {peratur om-
nino directe, & immediate , non enim ad i;&:crﬁ_ndun}
moueor ab honeftate adus ipfius Spei , fed proprer
ipﬁlm {fummum bonum poffidendum religio verd
verfatur circa honeftarem tanquam circa id per quod
{olum mouerur immediaré,per excellentiaim Dei me-
diaté {olum mouetur.

Tertio, de Charirate res quoque manifefté patet,
namilla yulctbonum Deo v fini (cui) proprer infini-
tam eius excellentiam., ita vt direétam & immedia-
tum motivum volendi bonum, ficinfinita Dei cxcel-
lentia,non autem honeftas volendi hoc bomim Deo.
Religio vult caltum Deo vt fini (cui) fed motinum
formale proximum eft honeftas culrus, remotum eft
Deiexcellentia. Fateor ergo quod chazitas & religio
2qué Deum refpiciunt immediaté vt finem (cui) fed
non zqué illum refpiciunt vt motiuam formale, & f-
nem(cuius)Charitas fertur in bonum Ded,quia Dens
bonuseft: religio fertut in cultum Dei quia eft hone-
ftus cultus redditus Deo fummé excellenti.

Ad quartam Relpondeo dona Spiritus Sanéti pol-
fe_quidem Vircutes appellati fi ( Virtutis ) nomen
latits famatur prove fignificat omnem habitum qui
honeftus eft ex obic&o. Sitamen propric fumacur
flomen ( virtutis ) provi fignificat operationem bo-
nam ordinario modo factam , & quafi per proprium
motum hominis, tunc dona Spiritus Sanéki non di-
cuntus Vigtutes , {unt enim habitus quibus homo fit
facilé mobilis a Spiritu Sancto per inftinGum {pecia-
lemillum mouente. Qued inductione omniam ho-
rum donotum Pml‘ml‘i poteft.

Primo enim certum eft donailla effe quofdam ha-
bitus 3 Deo infufos, nonautem operationes tantum

us actus:

325

eranfeuntes , cum per ea dicatur requielcere in nobis
Spm_rus {apientiz, Spiricus igicntim,&c.chuic\s an-
tem illa denotat petmanenciam, qua minus propria
7 : ~ 3 q 1etig)
eft actibus tranfeunribus. Cenfer tamen Contrarium
Valques cum nonnullis alijs.
s T e :
SCCLI}]L{(J,I‘.IH!HU- usillorum donorim quamuis non
fit.omnino certus, commode tamen renocarifolet ad
fepremilla dona que numerantur Iaie 1 1.Reguiefcer
Joper eum Dowint 5 Spiritvs fapientin, & intelleftus i
ritwy, confilif ¢ fortitudings  [Pivitns feremie & picratis
& replebit emm Spiritus timoris Domini , quia {cilicet
omnes extraordinariz motiones Spiritus Sanéki ad
icpw:n reuocanturt:
Tertie

» illa omnia dona fimul infunduntus om-
nibus iuftis etiam indoctis fimul cum gratia , quia
illi participant integram iuftitiam Chrilti ; & in eins
perlona cenfentur promiffa effe omnibus 1uftis: 1ot
decer hominem iuftum vt facild 3 Spiritu Sandto
moueri poffit in ijs que ad falutem funt neceari
Imo ad perfectionem ctiam iufticiz dona illa perti-
nent cum eorum aliqua deferuiant Fidei ; gquzdam
defleruiant Spei, quadam verd Charitati vi confta-
bit ex pofted dicendis. Neque obftac quod plures
iufti cum fint indocti non poffint explicare myfteria
Fidei , quomodo ergo dicuntur habere denum fa-
pientiz, {cientiz, intelletus , quz ad intellectum
pettinent hon obftat (inguam) quia hot euenit ob
defectum {pecierum,fine quibnsilli hat
ducunt actus fuos.

Quartd 4 proprittim ;1ﬁ1:lli1’

tits non pro-

1 donorhin minus eft
reddere hominem facilé mobilem 3 Spiritu Sandto
ita vt per ea prompeus efficiatur dd obediendum
mdotionibus extraordinarijs Spiricus Sanéti, (icut pro-
prij aétus donorum in ¢o confiftunt quod homo
promipeé fequatur motiogem excraordinarian Spiri-
tus Sanéti. Vide Suaremi 4bi2.'de Grasia ; capi17:
likro 6. capite 10. ' .

SEc T8 1l
Quotuplex fit Virtus Theologica.

Atio dubitandi eft primo ; quia non eft heceffe

ponere plures Virtutes Thcoiugic&s {1 fatis fit
ponere ynicam , velceree nihil eft necefle tres indu-
cere , fi dux fufficiunt quarum vna verfecus gigea
Deum vt verum, altera circa Deum vt bonum ,*gz:
vna eft potentia intellectus quz verfatur circa ve-
rum,& vna volantas qua verfatur cirea bonum, fic
vnicus {ufficic habitus vircutis inintelleétu & alter
in voluntate. Imbd fi dua funcin voluntate diftinétz
Virtutes Theologice , circa Deum bonum debebune
etiam effe duz in intelleét circa Deum bonum.

Secando , ad Fidem pia requiritur affectio in vo-
luntate ,” ad quam requiritur fine dubio habitus vo-
luntatis diftinétus ab habitu fidei , ille habirus ¢t
Virtus Theologica , €1g0 noil funt tres rantum Vie-
tutes Theologice, Siimiliter indicium {upernaturale
fpeculatiuum aut etiam practicum quod pracedit
actum Fidei procedic ab aliquo habitu {'upqua:u;ali
diftinéto ab habitu fidei.

Tertio, Theologia eft Virtus intellectualis cumat-
tingar verum infallibiliter , & fupernarusalis cum
prafupponat Fidem {upernaturalem & in ea fun-
detur, habétque pro obiecto Deum, ergo eft virtus
Theologica.

Dicendum tamen eft tres effe Virtutes Theologi-
cas realiter inter fe diftinétas, Fidem,Spem, Charica-
tem, ita v neque fint plutes,neque pauciores.

Primd enim quod pauciores non poffint efle quam
tres, fatis colligitur ex Apofmlo 1. ad Corynth.13.

YVu 3 Nung

Prima td=
tio dubi-

randi.

Secindas

Tertia,




Solutio
primz du-
tationds,

Secunda,

Tertizs

526 Difp.l. De Virtut. Qua(t.I1. Se2 L

Nune autem manent tria bec Fides , Spes, Charitas.
Cum aurem dicic ( tria hec manere ) fignificat illa
elle tria diftincta. Deinde certum eft illa eria fepara-
ta manere , nam in patria manct Charitas fine Fide
vel Spei in pcccacoribus manere poteft Fides fine
Spe vel Charitate. Deinde probat neceflitatem hu-
ius numeri optime S. Thomas, guef?. 62.artic.3.Quia
vt 1n DL’H]P: ta n(lu:lm ﬁncl'n r[:llda]nl]s (UF(.’{U.!:LH‘E.—
lem , tria requiruntur, primam eft cognitio huius l"}—
nis, que ad fidem pertiner, {ecundod appetitus efh-
cax huius finis, qui eft actus Spei, tertid ad illum fi-
nem omnia referre , quod munus eft Charitatis. De-
inde bona etiam eft Suaris rariocinatio , quia Deum
non poflumus attingere nifi & fub ratione veri, &
{ub ratione boni. Deum {ub ratione veri non attin-
git nifi Fides , fub ratione boni atringi poteft duo-
bus modis , vreftin fclumme bonus & propter {e
amabilis quod facit Charitas , & vt eft fummum bo-
num ipfius amantis,quod facic Spes.

Secundo, quod plures non fint quam tres, minus
eft certum quamuis communiter fit receptum , nulla
enim actio eft Thcologic;}. quz ad vnam ex illis tr1-
bus non poflic referri vt ex dicendis patebir,

Ad primamn enim Refpondeo eodem argumento
probari polfe quod vnica in homine fit potentia cu-
ius obie¢tum fit ens , vna {cientia cuius obie¢tum
fit Scibile , vna virtus moralis cuius formale obic-
&um it honeftas. Nego igitur dari poffe ynam vir-
tutem cuius obiectum fic Deus , quia fub eriplici ra-
tione formali Deus attingi poteft. Vnica eft virrus
Theologica in intelle¢tu cum tamen fint duz in vo-
luntate , quia intelleétus viaroris fub ynica ratione
formali attingic Deumn {upernaturaliter , Deum enim
obfeure folim cognofcimus , & in Anigmate pro-
prer reuelationem. Voluntas autem Deum atrin-
gic fupernaturaliter fub duplici ratione formali &
quatenus eft in {e bonus, & quatenus cft bonus ipfi
amanti. - Voluntas vnica potentia eft qua attinge-
re poreft Deum {ub vtraque illa ratione , quia ob-
iectum formale voluntatis lacilis patet , quim obie-
¢tum formale habitus. Deinde potentia voluntatis
vt pote(t {perare nunquam {eparatur 3 petentia vo-
lunratis vt potelt amare, habicus autem Spei, {epara-
turab habitu charicacis. ;

Ad fecundam Refpondeo habitum illum volun-
tatis quo inclinamur ad volendum credere reuclatis
effe. verum habitum fupernaturalem dittinétum ab
habitu Fidei , fed illam effe Virtutein Moralem non
Tth;logicmn > quia eius obie¢tum eft honeftas cre-
dendi prime veritati reuclanti. Tudicium illud {pe-
culatioum quod actum Fidei pracedit, oftendam
infta effe puré naturale : & fi eilee fupernaturale,
non effer tamen Theologicum , cum eius obiectum
non fit perfectio increata : ex quo etiam defecty in-
dicium practicum prelucens voluntati credendi, eft
pur¢ morale pertinens ad prudentiam.,

Ad tertiam Rcfpondco habitum fcientiz Theo-
logie non efle nifi naturalem , cum immediatd ni-
tacar difcurfu naturali , nequefequituraliquid effe
{fupernaturale , quoties prafupponit aliquid fuper-
naturale , nam hereticus credic multos articulos, te-

uelatos fide acquifita. Sed neque obiectum for-

male Theologie perfectio eft increata,
verfatur enim circa Deum vt co-
gnofcibilem difcurfi,

* *
*

e .

QVASTIO IL

De genemﬁém‘ virtutua infufarum pro
prietatibus.

Ic confticura exiftentia , quidditate ; ac numerg

harum virturum , maior fequitur Contronerfia de
genetalibus illarum proprietatibus, in quibus tamen
cxplicandis omitti ea omnia debent quaz dili:umm
prima parte de lumine gloriz, nam hucilla oninia fe-
e pertinent ,  cum lumen illud & fax caleftis
Ierufalem nen fic nifi habitus ﬁlpcmanu‘alis. Omiflis
igicur illis omnibus tria reftant, Primo an & quomo-
do habitus ifti fint ihpcrmtumles, {ecundd verdm
fint extenfiué indinifibiles, rertid verim elféncialicer
{int Virtutes, ita vt nunquatm poffint efle vitia, quod
autem poni quarto loco poterat quomodo ifti habi-
tus fint caulg folim inftrumentales actuum quos pro,
ducunt folucum omnino eft prima parte cum didhim
eft de [umine gloriz quod non eft nifi caufa inftrus
mentalis, actus vifionis.

SEeT Y01

An & quomedo Virtutes Tf:’fﬁ[ﬂgiﬁﬂ !f,ng:
_ﬁi}?(i‘?ﬁdﬂt?ﬂlﬁ!.

I_I/Ec eft prima & nobiliffima proprietas harom
Virtutum ; quod ﬁ]pcrsn: omnem naturams,hog
autem difhcillimum eft fang dicere, quia non [atis
conftar quid ficilla fupernaturalitas in genere,, dein-
de vnde habeant actus & habitus quod fuperent om-
nem naturam etiam poflibilem , an ab obieétis for-
malibus; an vero a principijs produiuis , quod eft
quarcre vnde probari poflic 3 priori, & non a pofte-
riori tantum , quod fint [i;pcnmturnles » primo ergo
inquirendum eft quznam fit propria quidditas enis

fupernaturalis in genere , id eft quid fir habicam &

actum Theologicum efle fupernataralem , fecundd
vade petatur & proiwrur {UPFEII:IILIL'AH‘C&S actus &
habicus Theologici.

Ly

Duidditas propriaentis [upernaturalis in gencre.

Ertum eft primo, quod vox illa ( fupernaturale)
Cprim‘o non poteft fignificare illud ens quod per-
fedtione {uperat ens quodlibet naturale , nam multa
entia puré naturalia fuperant perfectione res fupet-
narurales,nam modus praefentiz {acramentalis quam
habet Chriftus in Euchariftia perfectione fiperatura
muleis (ubftantijs: & Deus cum fic omnium perfectif-
fimus eft tamen ens naturale ac yera naturasexcellus
igitur perfedtionis non fignificatur per illud fuper.
Secunds ens fupernaturale non fignificat ilfud quod
anulla caufa creara produci poteft,fiue quod fuperat
vim adtivam cuiufcunque creaturz , feda {ole Deo
potelt produci,nam Angelus,anima rationalis,& ma-
teria prima non poflunt produci nifi 2 Deo folo , &
tamen pon funt res {upernaturales, Textio {upernatu-
rale non fignificat illud quod repugnat nature, ficue
etiam naturale non fignificat,id quod eft natur con-
ueniens,nam vifio beata, virtutes, & alia entia fuper-
naturalia pcrﬁc‘iunt naturam, & funt illi valde contic-
nientia. Quartd igitur fupernaturale non poreft aliud
fignificare nifi quod eft indebirum cuicungue fib-
ftantize tim creatz, cim creabili ; fi enfm efleralicul
folum nature indebitum , quodlibetr accidens eflee

fupernaturale , nam accidentia leonis indﬂ})lfﬂ
ynt

Superna-
turalequid
hon ﬁf‘

Supc:n?:

turalequ

fit,

——




	Seite 521
	Sectio I. An sint virtutes aliquæ Theologicæ à Deo infusæ.
	Seite 521
	Seite 522
	Seite 523

	Sectio II. Quid sit propriè virtus supernaturalis & Theologica.
	Seite 523
	Seite 524
	Seite 525

	Sectio III. Quotuplex sit Virtus Theologica.
	Seite 525
	Seite 526


