UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Georgii de Rhodes Avenionensis S. J. disputationum
theologiae scholasticae tomus ...

Rhodes, Georges de

Lugduni, 1661

Qvaestio |. De obiecto formali fidei & multiplici eius Resolutione.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

De Obie@o formali Fidei.

et dlnde sl dln s o i e ol
BISPY TA TIO AL

De Virtute Fider Theol ogica.

S. Thom. 2. 2.2 quaft: 1.ad 17.

Fidei clo-
gia

% A cTENVS communem cxpo{hi
% rationem Yirturis Theologice,nunc
di¢turus de fingulis ante omnia Fi-
dem confidero, qua dininz in no-
bis formz primus eft radius , {piri-
tualis edificij lapis primarius , Vir-
tutum omninm prima obftetrix, &
vr dicitur Yacobi 1. Initium creature edus , quia per
eam Chrifto incorporamur & diuinum eius effe par-
ricipantes ad {alutem iniciamur. Tota oculus & om-
nino €®ca, rota lumen & tora tenebrz, columna
ignis & nubiss in qua nox ficur dies illuminatur, &
ficut tenebra einsita & lumen eins. Quoniam autem
in hac caligine optimum eft- diem diuidere a cene-
bris , fex omnino videntur effe quibus totam hanc
tractationem poffimus concludere : primumeft obie-
¢tum formale Fidei & eins multiplex refolutio : Se-
cundo , materiale obiectum Fidei, Tertio , aéus in-
ternus Fidei. Quarto ;a&tas eius externus feu Con-
feffio Fidei. Quintd , habitus Fidei ; & dong ei anne-
xa. Sextd , vitia Fidei oppofita.

QVASTIO I

- Deobieito formali Fidei , & multiplici eins
vefolutione.

IN primisigitur nihil eft in hactota difpuratione
vel ad dicendum promprius , vel ad intelligendum
difficilius, quam obieétum formale , feu propria ra-
tio proprer quam credimus qua femel animo coiri=
prehenfa, nihil eft feré de diuina Fide quod habere
poflic difficultatemn, , tothque videtur réuocari polle
ad quinque precipua capita , primus fic fenfus quz-
{tionis , & 'ratio tora difficultaris aflignandi ve-
rum obie¢tum Fidei mouensad credendum cum cec-
ticudine fine euidentia. Secundd , fententiz minds
probabiles circaillud Fidei motiuum. Tertiv , vera
circaillud & certa {ententia. Quartd, necellariz con-
ditiones. Quintd , concluditur quid & quotuplex fic
Fidei refolutio,

SECTLO . ks

Senfus questionss ,¢ vatio precipun difficnlratis
de motino formali Fidei.

D intelligentiam controuer iz obfeurifimz duo

Amihi funt ncceil‘ar'm,cxplicatio nominis ( Fidei )

& generica cius definitio , deinde fignificatio forma-
lis abieéti, & multiplex eius dinifio.

Certum igitur primo eft , Fidei nomen in Scriptu-
1is varia l:.rpé ﬁgniﬁcarc s vnde nata eft Hareticis oc-
cafio multiplex erfandi, {umigar enim frcqucnrcr
pro aliqua perfectione voluntatis, alids autem & ma-
gis proprie pro aliqua perfectione intelleftus. Tuxta
primam fignificationem Fides primd , fignificat fideli-
tatem qu conftanseft in praeftandis promiflis , ynde
Auguftinus epiftola 19. docet Fidem ab eo appella-
tam efle , quiafit quod dicitur, Nunguid incredulitas
eerum { inquit Apoftolus Roman.3.)Fidem Dei ena-
cutabit, Deinde promiffionem ipfam Fides fignificar,
quam fidelicas implet vt obictum fuum, fic enim

Tom. I.

Fides fi-
gnificar
aliquando
perfedtio=
nem yos
lungatis,

37

primz ad Timotheum §. dicuntur Virgines il
votum violarune fecifle irritam primam Fid
tio , Fides fepiffime fignificar fiduciam
miflimam

& que
em.Ter-
& fpem fir-
: quod ftabit promiffis, is cuius noram ha-
bemus fidelitatem ; Tacobi 3. Poftuler in Eide nibil
hafitans, Macchzi 14. modica Fide: guare ? dubitafti,
& hzec eft Fides cui foli omnia’ tribaunt huius tem-
poris Harerici , puﬂmtquc {olamin Scripruris Eppcl-
lari Fidem , quos manifelti erroris conuincit Apolto-
lus Ephefiorum ;3. 77 quo babemus fiducinm & accef~
ceffism in confidentia per fidem eisn , yhi patet Fidem &
Fiducia diftingui.
~ luxra fecundam ergo fignificationem qui Fides 3
fiducia diftinguitur & fignificat perfectionem ineel-
I?(tl}s. Primo , Fides maxime proprié dicitur affen-
tus fundacus in teftimonio dicentis : id eft actus in-
telleGus quo perfuademus nobis aliquid effe verum,
quia nobis hoc alter teftificatur , fiue ille homo fie
& eft Fides humana , fiue ille cuius reftimonio nitie
muar Deus fic , & eft Fides dinina , indu@io videlicer
animi & perfuafio intellectus quod aliquid verum
f_lt » quia Deus prima veriess dixic & hanc Fidei figni-
ficationeni apud omnes Scriprores tim facros thm
propnanoseile vficatiffimam probat Auguftinus /b.
de [piritn & literacap. 31. Vnde fecundd Fides ali-
quando {umitat pro iplamet aurhoricate ac veraci-
tateillius cuius nicimur teftimonio, vnde dicere (ole-
mus hominen dubiz Fidei,imd fignificat quog; con-
feientiam ipfam hominis,Omsae guod non eff Fide pecea-
tum eff vt habetur ad Rom.c. 14, Terrio,demiim eriam
maximé propri¢ fignificar habitum illum quo incli-
namur ad firmiter credendam iis quz a Deoreuelata
funt , & definiri foler habitas infufus 3 Deo , per
queminenidenter quidem , fed firmiter tamen & fine
formidine affentimur dis omnibus quz ®inquam 2
Deo reuelara proponuntur credenda in Ecclefia.
Certum eft fecundd, Fidem illam veré dininam
optime ab Apoftolo definiti Hebrzorum 11.E fpe-
vandaram [ubstantia verum > AYGUIREREATE 1IN Appareri-
#inm.Quibus verbis mirabiliter expreifa func ab Apo-
ftolo materia , officium , & conditiones Fidei pro=
priz. Primoenim dicitur ( fabftantia) fiue hypofta-
fis 5 vr fignificerur quod fundamentum primarium
{aluris totius eft Fides , Et welut inchoatio guedam
arerne vire o v explicar fanétus Thomas gusff.4.art. 1.
vel etiam vr cradit Chryfoftomus homilia 2 1. in epi-
ftol. ad Hebraos : Vi fionificetar firmitas tanta cogni=
rionis s Ut per ean ves futura tam certo exhibeantur cog-
nofcende ac [i veusra profentesin fe ipfis o & velnti fiih-
[fistentes effent. Denique Fides dicitur fubftantia , quia
V0 interprecatar Magifter , cft veluti bafis roti {ub-
ftans {piricuali 2dificio humang falutis : vnde A ugu-~
ftinuslib.z. de peccatorum meritis cap.2 1. Fides(in-
quit ) ira definiza eff , Fides eff [berantium fibffantin
conuiitio rernm que non videntur. Significatur ergo per
primam hanc vocem Fidei firmitas & neceffitas. Se-
cundo , dicitur { rerum {perandarum ) quia licér
multa credamusFide qua non [‘pera_mus po:iﬂispum
tamen ecius €ft munus confirmare {pem rerum fatu=
ratum & inuifibilium,  Terud , dicitur (argumen=
tum ) few omnimoda conni tio intellectus , quia in-
{tarargument plan¢ conuincentis facit illum afién:1~
ri firmiter proprer dininam autlioricatem rebus §1=DCF’
renclacis , quz tamen {unt Prorlhs obfcurz,ac ineui-
dentes.  Sumitur €rgo argumentym pro cffectu ar-
gumentl, vel pro cegnitione fitma vim habente ar-
gumenti conuincentis. optimé Chryfoftomus homlf
lia 21. in epiftol. ad Hebrazos, Fx'de{,(lnqm[, ) d:{z
nonpoteft nifi cum circa ea gl 7N prda’;—z”rr 55-;«1;{{:4{1-—
nem guis habuerir. ayplisd quam €ica ca gic z"‘fi“’””
ruy. Habes ipiturin yerbis il'lis paucifiims , obie=

YYy &uin

Aliquande
ctiam &
magis pro=
pric perfe-
onem
niclle &tus,

Fidei defi~
nitio.

Fidei ding=
na defini-
tio ¢x Pau-
lo.

Explicatus
definitio.




&um materiale , res {perandas & non apparentes:
obieGtum foymale ratione cuius ita firma eft vt (ub-

‘ ftantia dicatur & argumeurum.Progricmtcs duas,cer-
titudinem & ineuidentiam, argumentum non appa-
rentium : vt videas quam multa verbis pauciflimis
Deus dicat.

Quidper  Certum eft tertiv, nomine (obiedti vt ﬁgniﬁgaui
obicum eriam‘alids ) fignificari folere id circa quod per {uos
materiale 505 gccupatur potentia, vel habitus , diuidi au-
fgicigf:_lc tem folet in materiale & .formaic , primum , eft %'d
tur, quod attingitur propter alind , fecundum eft ratio

illa vltima propter quam aliqua res actingieur , &
in quam vleimd refoluicur actus alicuius habitus:rur-
fus autem duplex eft obieftum materiale , alind
enim eft incomplexum , & eft {ubictum propofi-
tionis , aliud complexum & eft integra propofitio
five articulus credendus. Quod autem obie¢tum
etiam formale aliud fit in ratione rei aliud in ra-
tione obiecti {atis explicarum eft nuper : nunc tan-
timaddo efleimpoflibile vt vllus omnino reperia-
tur habitus vel potentia in quibus non fit verum-
que illud obiedtum ttin materiale,tium formale, quia
implicat effe atum aliquem voluntatis aut intclie-
¢tus qui non cognofcat autamet aliquid, quod eft
obie¢tum materiale , debet ctiam proprer aliquid
cognofcere vel amarce , quod cft obiedtum formale,
quomodo enim intelle@us aflentierur alicui rei tan-
quAam VeIe 5 nifi firaliquid cui vltimo innitatur, &
proprer quod videat illud efle verum : in illis autem
Propoﬁrionibus que dicunrur per fe notz ac imme-
diatz, obiectum formale eft ipfa fignificatio rermino-
rum , hac enim cognita intelledtus affentitur fine
alio medio , illis popofitionibus quz propterea yo-
cantur immediatz ac per {e notz vt conftat ex
Logica.

Aflenfus  Certum eft quartd , quod dupliciter tantiim po-
intelleétus teft intelleCtus aflentiri obiecto alicui, primé , per
duplexs  ,fenfum mediatum , fecundd , per affenfum imme-

diatum , tunc nediaté aflentior alicui vertati quan-
do ratio formalis propter quam aflentior, non eft
euidentia ipfa terminorum , fed aliquod aliad prin-
cipium cui etiam affentior & ex quo illa vericas in-
fertur : tunc affentior immediaté quando ratio pro-
pter quam affentior non eft aliud quam euidentia
terminorum , ex quorum fola apprehenfione appa-
ret veritas filtendo in ipfa : quod in (olis euenit
propoﬁtionibus pet {e notis & immediatis , in aliis
autem nunquam illud euenire potcﬂ:,quﬁa omnis
propofitio quz non eft per fe nota , eft affenfus
mediatus , nam quoties intellectus affentitur ob-
iecto, debet illi affentiri ve vero , implicat autem
vt aflentiatur obiedto vt vero , nifi obiectum il-
lud appareat vt verum, {ed non potelt apparere ve-
rum nifi vel in fe ipfo, vel certé in alio cui vlti-
mo innitatur , ergo ceptum eft nullum effe affen-
fum incellectus qui non fit vel mediatus, vel im-
mediatus : affenfus verd mediatus refolui vitimd de-
ber in alium qui fit immediatus & per fe notus,
alioqui dabitur progreflus in infinitum. Vnde con-
cluditur nullum elle poffe affenfum intelleétus qui
non pomt refolui quuc ad vitima Pl'inci})ia A qmbus
intellectus aflentiatur propter ipfa non proprer alingd,
atque ita femper formale obietum in quod vltimo
refoluitur allenfus , eft aliquid cui proprer ipfum af-
fentirur intelleCtus non propeer aliud , vnde con-
cluditur quod obieétum formale proprié dictum in
omni aflenfu intelleCtus eft aliquid per fe notum,
& in omni a&tu voluntatis cft aliquid propter fe
amatum , eo quod fitillud in quo fiftitur, & in quod
Senfus 4if. Nt vltima refolutio totius actus. :
ficglearis,  Ex quibus ita preefuppofitis oritur difficyltas ob-

538  Difp.1L. De Fide

Qo 1. Sea Lk |

{curiffima de obiecto formali Fidei propter quod i
tellectus fic affentitur veritan vt in co fiftat, & y].
timd gefoluat affenfum , Fides enim ut patet cft af.
fenfus aliquis intellectus circa veritates reuelaggs,
ille autem affenfus non potclt efle omnine fiinmeda.
tus , quem feilicet intellectus prebeat ex fola e
minorum apprehenfione , nam ille propofitiones
Deus eft Trinus in perfonis , Deus eft homo, nop
funt propofitiones ex terminis ot ac immediate,
non enim f{unt prima Princ!piﬂ_omniuo cuidentia &
nota per fe , deber ergo aflenfus ille Fidei effe me-
diatus , vnde argumentor : omnis propofitio cerey
fize mediata fueric fiue immediata deber habere .
obie¢tum formale vltimum , notum proprer {e non ‘
propter aliud, in quo fiftat intellectus , alioqui da- ‘
bitur proceflus in infinitum , quod enim eff yli.
mum non-eft notum per aliud. Sed actus Fideieft
affenfus emnino certus, ergo deber habére obje-
¢tum formale in quo intelkectus vltimd Gftar & cuj
affentiatur immediaté propeer ipfum, id eft deber
habere motinum aliquod per fe notum. Mlud ay-
tem pro certo nullum affignari poteft, non enim
{ola connexio terminorum , vt dixi, nifi velis om-
nes affenfus Fideielle propoficiones enidentes & per
{c notas , nec eft authoritas Dei reuelantis , quia
Dei reuelatio non eft aliquid per fe notum ex e
minis , non enim cuidens eft Deum reuelaffe In-
carnationem Verbi , ergo renelatio non eft illa ra-
tio vltima in qua fiftic incellectus & in quam afs
{enfus Fidei refoluitar i enim non eft per fe nota,
propter alind cft nota , & fic in eam non fit vl
tima refolutio affenfus. Neque ratio illa vlima po-
teft effe aliquid aliud pracer illam authoricatem,alio-
qui falfum effer Chriftianum credere quia Deus di-
xit » & fic Fides falso appellaretur diuina.

Vel cerré breuius fic proponi poteft difficuleas,
quod Deus reuelaueric fe eﬂg Trinum vel eft per fe
noram ; vel eft notum per aliud , fi primum, ergo eft
euidens & primum principinm , {i elt notum per |
aliud , ergo Dei teftimonium non eft obiectum for-
male propter quod vltimo aflentior.

SeEcTtio IL :

Quanam fint de obieto formali Fidei , [enten-
tie minns probabiles.

T folueretur difficilis ille nodus , & verumaffi- Vadzf

gnarctur motiuum formale propter quod omaia 08
credimus , multa & fubuilifima excogitarunt Dotto- P4
res Catholici , (nihil enim Herericos hic moror)quz
licér probabilitatis aliquid habeant non videntar
tamen onminino vera, Primd , enim eorum aliqui re-
corrunt ad motiva qua vocant credibilitatis & vo-
luntea faleem partialicer effe obiectum formale pro-
peer quod affentimur. Secundd , alij diuinz autho- |
ritari jungunt teftimonium Ecclefiz. Tertio alij
motinum Fidei volunr effe Deum illuminantem pet
Fidei habicum , vel per lamen actuale grariz, quw
tria breuiter expendenda fimnt.

R

Vtrim moving cvedibilitatic fint obieStum for
male in quod vitims yefoluitur Fides.

MOtjua credibilicatis vocantur figna quedam &
effectus mirabiles quibus veluti vocibus diuinis
inftruimur & conuincimur credenda omnino effe
taniquam a Deo diéta ea quz Fides docet , neque Pof'
{e nosfalli ea credentes. Huiufmodi funt oracula Pro-
phetasam , miracula Chrifti & Apaftolorum & alia

plura poftea epameranda in quibus manente {emper
eblcuritate




Ratio pri=
ma dubi=
tandis

Sccunda,

Tertias

Quarta.

Aflertio
prima.

Probatur
primd ex
Scripraris,

De obiefo for

obfcuritate rerum  eredendarum , (amma cla
cat deillarum credibilitate ,id eft quod credi pol-
fint & debeant.

Nonnulli ergo Theologi licér fateantur credia
Churiftianis myfteria quia Deus dixit, volunt tamen
ationem vltimam in quam refoluitur adtus Fidei , &
in qua fiftic intellectus credentium efle motiua ifta
credibilicatis cuidentia , itave credantar articuli,quia
Deus illos reaclauit , reuclaffe autenm credatur, quia
id morina euidentia Pcrﬂ:admr.

Ratio vero dubirandi eft Primo , quia illud folum
eft motivum formale Fidei > proprer qu‘od inuitamur
& obligamur ad Fidem »fed opera ‘ifta extraordina-
ria & hgna, funcid propter quad obligamur & in-
uitamur ad fidem: loannis 7. S: non fucio opera Patris
el nolite credere miki, [i antem facia exfi mihi non vil-
1is credeve operibas credite : cap.xs. fi operanon fe
i €15 gue nemo alins fecit peccatum non baberent ergo
fola ratio .qua mouere deber ad credendum eft eui-
dentia horum motinorum. Imd illud eft rario forma-
lis obiecti Fidei proprer quod obicétum conftituitur
credibile : ficur propeerillam rationem res aliqua vi-
detur propter quam confticnitur vifibilis, fed articu-
li Fidei conftitunntur credibiles per motiua credi-
bilicatis , ergo illa motiva funt obiectum formale
Fidei.

Secundd ; illa fola eft vltima ratio formalis cre-
dendi quz fola non per alind fed propeer fe ipfam
eft nota , & alia propeer ipfam, quia idin quod af-
{enfus vleimd refoluitur non eft notum pet alind, fed
nihil omnino aliud et affignabile per fenotum & eui-
dens ; in quod vltimd poffit refolui allenfus Fidei,
da enim aliquid aliud per fe notum prater ﬁgm, er-
goillafunt obicctum illud formale vltimum de quo
quaritur.

Tertio , illud eft motinum vleimum formale fal-
tem partiale Fidei per quod folum refponderi poteft
ciqui interrogat quomodo cognoftis Deum hoc re-
uelafle, fed interroganti quare ¢ Credis Deum ali-
quid reuelaffe quod Deus fit incarnatus , non alind
habesquad dicas nifi motiua credibilicaris , €rgo mo-
tina credibilitacis funt vltima ratio in quim refoluitur
Fides ipfius reuelationis.

Quartd, nulla eft ratio quz probet Fidem non
pofle refoluifimul in revelationem & in motiua , i
enim reuelatio fit ratio credendi myiteria , & motina
fint ratio credendi reuelationem 5 cerce poterit opti-
me explicari quomodo Fides fit Thcoiogica » iec erit
adeo difficilé dicere quomodo pofficobfcura reucla-
latio credi propter fc iplam immediaté cum non fic
per {c nora.

Dico primd, figna extrinfeca & motina propter
quz inducimur ve velimus credere non funt obie-
¢tum formale eriam partiale propeer quod creditur,
& inquod vitimo fit formalis relolitio Fidei, Hzc
eft communis Thcologomm fententia, quam viden-
tur imprpbare Scotus & Gabuiel , & omnino impro-
bat de Lugo diff.1. fe.7. & 8. qui figna hzc appellat
loquutionem Dei mediaram.

Ratio autem eft, quia certd tenent Catholici om-
nes contra Manichzos quod Fides Chriftianorum
non fundarur in ratione aliqua humana : hoc enim
Scriptura fwpé fignificar , verbi gratii, 1. ad Corin-
thios 2. Pradicatio noffra non in perfuafibilibys buma-
ne [apientia verbis, tre. vt fides vestra non [fitin [apien-
t1& hominum fed in vivtute Dei , inculcant etiam fepe
Patres , Auguftinus lib. 1. de Trinicate :Fidelis fum,
eredo anod nefiso , & tradtaru 40.1n Toannem : Credi-
ms vt Cognofcamus ; non cognofCimus vt credamus : fic
4 Dionyfio cap.7. de dininis no minibus vocarur fides

Stwtilis credensum fedes , gua hos in veritate logat s i

Tom, I,

mali Fidel.

539

in 1llts veritatem imperfuafibili identirate certam s &
[implicem wveritatis notionem 5 id eft quz nec probar,
nec inquirit quod credit : Bafilius homilia in P(al. ¢ .
vocat affenfum nulla preuia inquificione nitentem:
Damalcenus : lib. 4. cap. 11. Fidem nuncupar aifen~
fum ab omni curiofitate difficum , & inferucabilem.
Sed 1 motina credibilitaris effent wotinum formale
propter quod creditur Fides ratione aliqua hamana
niterctus ve paret, ergo Fides non niritur motiuis
illis vt formali obieto, fed tantim ve difpofitioni~
bus per quas inducimur vt velimus credere,

Secundd 1'cquc_rc1:ur quod Fides Theologica effet
vel opinio , vel {cientia , non anrem Fides, quod
probatur , quia Fides vt fic prove differe § {cienria
& opinione deber refolui vitimo in teftimonium di-
centis » {ed fi fides diuina refoluitar in ifta mori-
ua , non vltimé refoluicar in teftimonium dicen-
tis , €1g0 non exit Fides. Deinde non erit faperna-
turalis , nam quoties affentior veritaci alicai proprer
miraculum fenfibus etiam ipfis cognitum , non ha-
beo aflenfum nifi naturalem. Denique nonerit diui-
na Fides qua credo; namilla non eft Fides dinina
in qua Dei teftimonium non eft {ufficiens ad inge-
nerandum aflenfum firmum , fed i motina func id
in quod Fides refoluitur anthoritas dinini teftimo-
nijnon eft {ufficiens ad ingencrandum affenfum fir~
mum, ergo Fidesilla non eft diuina,

Tertit, fequeretur polle aliquem Hareticurn cre-
dere Fide dinina vnum arciculum & negare alios,
quod effe falfum inferids demonftrabitay, probatur
fequela , nam ifti duo ackus non funt incompofli-
biles, credo Trinitatem , quia ex ralibus motiais
conftat quod Deus illam reuelawic , & ifte , non
credo Incarnationem , quia Deus illam non confir-
mauit per talia miracula,

Ad primam , Rel‘pondco miracula & 1'f:1iqu:L il
la motina efle preuias difpofitiones & conditiones
fine quibus tali Fide non crederemus reuelationem
vegitatum Fidei , Lind etiam illa effe figna veluti 2
pofteriori , ex quibus cognofcitur renelatio , fed
nego figna illa cffe rationem 2 priori & caufam
credendi renelationem : Concedo itaque articulos
& reuelationem fieri credibiles difpofitiné, remote,
& a pofteriori per hae motiva , fed negoillos fe-
i proxime, formaliter, 5\:;} priori credibiles per
hzc figna. Dupliciter enim fic credibilis veriras Fi-
dei. Primd , remoté ac difpofiting ;id cft ex parte
ipﬁus credentis , quotics per a]iquod figuumjpo-
fteriori {uflicienter proponitur aliquid ranquam re-
uelatum a Deo ita vt prudenter poflit & debear
credi. Secundd ; fir credibile proxime ac forma-
licer fen ex parte obicéti quando 1p{7_wn obieétum
eft in fe iplo credibile propter caufam credendi.
Prima credibilitas eft 2 motinis , altera eft ab obic-
&o formali.

Ad argumentum igitur Refpondeo veré nos obli-
gari & inuitani per ifta {igna ad credendos arti-
culos propeer reuclationem , non inuitari aut obli-
gari ad illos eredendos propter ipfa motiua, ided
diftingaitux confequentia , ergo enidentia horam
fignorum eft fola rario quz moucre deber ad cre-
dendum tanquam aliquid fe tenens ex parte ob-
1ecti proprei quod credere debeam nego ¢ tan-
quam conditio requilita ex parte credentis que
difpofitiué mouere debear ad credendum proprer
folam reuelarionem’ concedo : Semper enim di-
ftingui hzc duo debent, id quod proximé ac for-
maliter mouer ad credendnm , feu id proprer quod
credo, & id quod difpofitiué folim & remoré mo-
uet inducendo v velim credere fea conditio ad
credendnm prarequifica. E&YCIE:FO patet 1'¢1}'0111i0|

v 2

ad

Probarur
fecundd
rationes

Probatug
teicio.

Solutio
primae du-~
bitationis.




Solutio
fecundz.

Tertiz.

Quarta

Secunda
fententia
Do&o=
1um,.

Ratio pri~

ma dubis
tandi.

Secunda.

Teria:

540

ad id quod vltimo addcbatur obiedum fieri credibile
per hzc figna , fit enim credibile difpofiting & 2
Poﬁcriori, non form_alircr &a prioti , non credo
proprer hzc figna , fed per illa inducor vt velim
credgre.

Ad fecundam de qua dicendum erit poftea pluribus
obiter nunc diftinguo illam propofitionem, id in
quod refoluitur affenfus obfcurus debet effe aliquid
netum per fe, non autem per aliud :id in quod refol-
uitur tanquam in rationem formalem debet efle ali-
quid per {e notum negatur, id in quod refoluitur
tanquam in difpo fitionem & conditionem prarequi-
{itam debet effe aliquid per fe notum concedo,quam-
uis ergo nihil in actu Fidei per {e notum fic preecer
ifta figna , non {equitnr tamen quod Fides in illa re-
foluatut formaliter, fed difpofitiué cantium s non tan-
quam in aliquid requifitum ex parte obiecti, fed
tantlm cx parteipfius credentis. Sed hoc eft argu-
mentum illud fufitis foluendum feft. ;.

Ad rertiam, Refpondeo falfam effe illam maiorem,
illud eft obie&um formale Fidei per quod folumref-
ponderi poteft interroganti , quornodo cognofcis
aliquod myfterium efle renelatum, Hocenim eft effe
conditionem non autem rationem formalem.

Ad quartam fatis probatum eft eflc impoffibile vt
Fides diuina & {upernaturalis nitatur etiam partiali-
ter iftis moriuis vt ratione formali , non enim eflet
pura Fides , cam non refolueretur vltimo inautho-
ritatem dicentis , non effec dinina,quia id in quo vlti-
mo fifterer non eifer prima veritas s qua fe haberet
foltum materialiter, Non effet [apernaturalis,quia re-
folueretur vlcimd in aliquid naturaliter cognofcibile,

S =1L
Virum anthoritas Ecclifix it motinum
formale Fidei.

ALij Theologi vt (oluant difficultatem propofi-
tam de ratione 1lla vltima qua non per alind fit
nota, & proprer quam omnia cognolcantur Fide,
recurrendum putant ad authoritatem Ecclefie pro-
ponentis myfteria vt 3 Deo reuelata. Volunt enim
myfteria credi vt 4 Deo reuelata, reuelationem an-
tem credi,quia fic Ecclefia definit tanquam interpres
& lingua Dei loquentis : ita cenfent Medina fib. 1.
de Fide cap.x 1. Bannes guaff.1. are.1. dub.4. de Lugo
Jeél.7. & 8. vbi propofitionemhanc Ecclefiz,appellat
mediatam Dei reuelationem ficut cum aliquis loqui-
tur alteri per nuntium, per interprerem, vel per
epiftolam.

Ratio dubitandi eft primd, guia illa eft ratio for-
malis obiecti Fidei s per quam folam conuinci ali-
quis poteft quod fit Herericus & difcerni 4 Catholi-
co, fed perillud conuinci & difcerni poteft , fi cre-
dere nolit reuclataeffe 3 Deo ea qua proponit Ec-
clefiavt 4 Deo reuclara , ergo , illa eft fola rario for-
malis credendi.Quod ex co etiam patet quia rufkici,
nihil {ciunt neque cogitant aliud nifi fe credere que-
cunque proponit Ecclefia, quz fumma eft corum
prudentia.

Secundd,in id vltimd refoluicur Fides 3 quo {umit
initinmexiftendi , fed illa non in nebis exiftic nifi ex
Ecclefiz propofitione , quomodo :enim alioqui {ci-
mus Deum aliquid reuelaffe, non enim loqautus eft
nobis , neque vidimus miracula , ex folo igitur andi-
wt Ecclefiz loquentis Fides cft in nobis » vade fa-
pienter profitecur Auguftinus contra epiftolamn fun-
damenti cap. 5. Onuod Enangelionon crederet,nifi enm
authoritas Ecclefiz Catholice permoseret.

Tertid , poreft Ecclefiz authoritas effe obiedum
Fidei, fi credendo Ecclefiz credimus Deo reuelanci,
{ed credendo Ecclefix credimus Deo reuclanti: quod

Difp.11. De Fide. Quat.L Se@. 11,

probatur,quia eodem modo loquitur Deus nobis &
Ecclefiam & Apoftolos quo Rex loguitur per fugy
legatos,{ed ceftimonium legaci partialiter facit Fide
hum anam , fi enim promiferic Rexveniam rebrllibus,
idquc renunciet lcgat_us, creditur Rc-gmn condopg-
turum quia Rex dixit, & creditur Regem dixiffe,
quialega tus dixic, imé loquitur tunc Rex per lega
tum , ergo fimiliter credimus Deum aliquid dixiife,
quia Ecclefia dicit, & credentes Ecclefi = credimys
Deo loquenti per Ecclefiam. Simuliter quando do-
cet me aliquis doétrinam aliquam contentam effe in
libris fanéti Auguftini, credo illam quia dixic Apgy.
ftinus , & credo dixifle Auguftinum , quia ille alfys
mihi dicit.

Dico fecundb, authoritatem Ecclefiz non effe mg.
tiuum formale, vel totale , vel partiale in quod
uarur vltimo aflenfus Fidei. Ita etiam communiys
cenfent Theologiquos dabunt Suarez difp. 1. feil, 4
Valentia punito 1,

Ratio eft; quia duplex eft authotitas Ecclefie, alia Probyay;

eft puré humana prove {cilicet eam probant miracula,
Prophetiz, & alia huifmodi: alia eft authoritas Ec.
clefiz diuina prove ex afliftentia Spiritus Sandi cft
protfus infallibilis , neutra poteft efie obieGum for-
male Fidei , ergo authoritas Ecclefiz non eft for
male obieéum Fidei.

Probatur minor , primim de authorirare pure
humana iifdem rationibus quibus probatum eft mo-
tiua credibilicatis non effe formale Fidei obie@um,
{equeretur enim Fidem effe naturalem , effe fallibi-
lem , neque fufficienter niti teftimonio divino , féd
refolui vltimd in aliquid crearum , prima enim veri-
tas & reuclatio crederentur proprer aliquid alind2
quo folo fpecificaretur actus.

Deinde probatur etiam de authoritate divina Ec-
clefiz ,nam illa non eft aliquid notum petfe ,cum
2qué ignotum fit quod Deus promiferit affiltentiam
Ecclefiz quim quod Deus reuelaueri {e verbi gratid,
efle Trinum , ergo refolutio vltima Fidei fiet in ali-
quid notum per aliud , ficque mancbit difficulcas.
Deinde vitima illa refolutio fier tandem in ipfam re~
uelationem , fi enim quaras quomodo {cis Denm
promifific fuam affiftentiam Ecclefiz refpondebitur
ftatim quia Deus dixit , ergo vltimum obiectum for-
male non erit nifi veuelatio ; vel erit circulus vitio-
fus fi probes formaliter Deum reuclaffe quia Ecclefia
proponit infallibiliter , & viciflim probes formaliter
Ecclefiam proponere infallibilicer quia Deus dixit,
quem cercum eft efle vidofum circulum, cum duo
fe mucud probent in eodem genere.

Ad primam Refpondeo non probari €o argumen-
to quod ad fidem requiracur teflimonium Ecclefiz,
tanquam motinum formale requifitum ex parte obic-
¢ti credendi, fed quad requiratar tanquam regula ne-
ceffaria ex parte credentis ve difcernat obiectuin e
uelatum 3 non reuelato. Diftinguitur itaque illa ma-
jor, illud eft obie@um formale Fidei , pet quod Ca-
tholicus ab Harerico difcerni poreft , per quod th:
maliter poteft difcerni; concedo ; per quod ditectiue
foliim poteft difcerni, nego: verum enim eft nos di-
rigi ad difcernendum Hareticum Cathoiicoper re-
gulam Ecclefiz s fed formaliter ramen differunt quod
Catholicus Deo dicenti credac, non autem Herea
ticus, De rufticis cadem ratio eft , namilli nikil ex-
plicicé ii:iunt,quim,pmpoﬁtionem Ecclefiz; fed1m-
plicité tamen habent etiam reuelationem Dei 8c<re-
dant propter €3, quia credunt eo modo qio Ecclefia
Proponit,qua proponit articulos vt a Deo reuclatos.

Ad fecundam diftinguitur maior,in id rcfulu}‘PE
Fidesa quo ceepit initinm exiftendi quafi a princi pio
diredting & mediaro nego , a quo capit initiulil{ ‘33‘:"_ .

endl

refol- feomd,

AL, |

Solutio

primade:
bicatioi

Secuadd:




}

Tertiz.

man& &

divin di-
fparitas,

Tertia fen-
teatia Do-
€orum.

\etio pri-
dubi -
tandi,

De Obieéo formali Fidei,

ftendi tanquam a principio formali & motino con-
cedo fides noftra ceepir initium ab Ecclefiz propo-
fitione tanquam a mediato & direétivo Principic,
non tanquain i motivo formali. :

Ad tertiam Refpondeo diftinguendo etiam hanc
maiorem credendo Ecclefiz credimus Deo reuelan-
ti, credendo Ecclefiz ve regula per quam inducimur
ad credendum Deo reuelanti , concedo, credendo
Ecclefiz ranquam motiue credendi credimus Deo
reuelanti nego, fi cnim Ecclefiz authoritas eft viti-
mum moriuiun credendi renelationem implicar vt
reuclatio fit vltimum motinam formale , neque ob-
dtac quod vox (Ecclefiz ) fumatur vt externa vox
Deiloquentis; fi enim eo modo {matur vox.Eccle-
fiz , iam non vltimé creditur propeer ipfam Eccle-
fiam, {ed proprer reuclationem Dei cuius fignum eft
loquurio Ecclefiz.Iiné quod vox ( Ecclefiz ) fit vox
Dei, eft fidei arriculus qui credi non poteft nifi pro-
prer reuclationem & fic refolutio vltima fier in ipfam
reuclationem.

Ad exemplum autem de fide quam Regi adhibe-
mus loquenti per legatos , & vniuerfim de fide hu-
mana  refpondeo difparem effe rationem , faceor
enim quod in fide humana teftimonium loquentis
non &ftadequara ratio credendiipfum teftimonium,
fed multaetiam cum illo teflimonio conftituunt ob-
icctum formale propeer quod creditur homini lo-
quenti , quia teftimonium hominis loquentis cum
fit finitum in ratione teftimonij , nec fir de I:C infalli-
bile , non poreft teftificari fe iplum, neque fufficiens
effe vt fe folo fundet fidem infallibilem , vade nec
humano teftimonio creditur propeer ipfum {olum:
at verd dinina fides aliver {e habet , credit enim Deo
dicenti,puré quia Deus dicit,aded vt ipfum teftimo-
nium fir ratio adequara credendi etiam ip{um tefti-
monium,quia eft refftimonium de {e prorius infallibi-
le & infinitum in ratione teftimonij.

Iraque facilé concedo omnia qué in argumento
ponuntur de auchoricate lcgati qua ingredi poteft
partialiter motiaum Proprer quod credo Regem ali-
quid dicere , fed nego id etiam valere in fide diuina
qua adzquate fides & adzquaté diuina eft & fuper-
naturalis cuiufinedi non effec fi reuelatio crederetur
propeer aliquid aliud.

N 4

Firim Dews illuminans per habitum fidei vel
per gratiam [iz obiccium formale fidei.

Xclufis motiuis credibilicatis » & teftimonio
Ecclefiz fubtiliter alij Theologi non innenien-

tes aliquid per fe notum in quod actus Fidei forma-
liter poffir refolui, dicunt incelleétum immediate af-
fentiri Fidei articulis , fine vlla ratione moriua in
quam fides refoluacur vlcimd : negant videlicer effe
neceffaria divesfa obieta formalia pro diuerfis habi-
tibus vel aétibys , cum fufficiac diverficas ex parte
pripcipij mouentis. Satis igitur effe volunt quod ha-
bitus vel inftinétus gratiz intelleétum eleuent ad af=
{entiendum rei obfeurze eodem modo ac fi effet eni-
dens : verum enimeft (inquiunt) quod fine h:bitu
vel auxilio interno intellecus immediacé aflentiri
non poteft refobfcure certd & infallibilicer : fed ina
ftrutus lumine vel habituali vel a@uali elenatur ad
alleatiendum rei obfcuge tanquam principio per fe
noto propter ipfam immediate, Ita cenfent Scotus,
Bannes , Aragon 5 Canus, Granadus, & alij non
pauci.
Ratio verd dubirandi primo eft, quia illud quod
vitimd manifeftar obiea credenda eft vltima ratio

541

in quam fides refoluitur , nam vitima ratio formalis
manifeftat per {e obieGtum cui aflentior - {ed obie-
&tum fidei cum formaliter non manifeftecur per mo-
tiva credibiliratis , nec per regulam Ecclefiz, mani-
feftari non poreft nifi per lumen Fidei tiim acuale
tum habitnale , ergo illud lumen eft id in quod ylei-
mo fides refoluicur.

Secundd , illud folum eft obieum formale vlti-
mum Fidei , quod per fe determinar intelleCtam ad
allenfum fupernararalem ve fic,fed folum eft lumen
Fidei cum inftinétu gratiz quod determinat intelle-
&tum ad affenfum {upernaturalem , fi enim tollatur
habitus Fidei cum interno inftinéty > nihil omnino
reliquum erit per quod detecminetur intellectys ad
aflenfum {upernaturalem , cum circa tale obiectumn
reuelacum pollit habere afénfum plané naturalem.

Tertio, auxilium actuale gratiz preucnientis non
{c habet puré ve caufa efficiens aétum fidei, fed for-
maliter etiam inclinat intelle@um ad aflenfum , fed
i formaliter inclinar pertinet ad obiectum formale
fidei , ergo auxilium gratiz perrinet ad obiedtum
formale fidei , quod etiam patet ex eo quod plurimi
{wpe ruftici, & infideles qul conuertuntur , credunt
fide diuina per folum inftinéum incernum fine vlla
rat:one formali alia, .

Quaits, fides non habet obiectum formale perle
notum , neque fatis cft quod habeat obbelrllna,cxgo
affencitur iminediaré veritatibus reuelacis.

Dico tertid , obiectum formale fidei nullo modo
dici poteft efle lumen fidei vel habituale vel actuale,

“intelledtum eleuans ad affenciendam immediacé cei

obfcurx tanquam principio per {e noto. Ita cenfent
communius Scholaftici relari 4 Medina lib.s. cap.11.
Suare fzit.3. De Lugo feitione ». Hurtado difpuiar.G,
feitione 6.

Prima pars,quod lumen fidei habituale non fic ob-
ie¢tum iftud formale probatur , quia illud non eft
obiectum formale alicuius actus » quod eft rantam
caufa illius efectiua, fed habitus Fideisfen Deus illu-~
minans eft duntaxat caufa effeiua adtus Fidel, ergo
non eft obiectum cius formale : Maior eft euidens X
quia obiectum formale alicuius actus,eft id quod re-
{ponderur quarenti quare hoc facis, maléautem re-
{ponderes quare Deum amas , quia eft in me habicus
charitatis , vel volantas, Denique id quod eft mo-
tinum ad aflenfum fidei debet cognolci ab eo qui
credit, fed nemo cognofcit fnum habicom fidei, €rgo
ille habitus non eft obiectum formale fidei.

Secunda pars,idem afferens de actuali auxilio gra-
tiz probatur, quia id quod inclinat ad fidem propo-
nendo intellectui motinum fidei, non et obiect um
formale fidei, nam v, gL. cognitio {anitatis non eft id
quod mouet ad fumendum phatmacum, fed bonitas
ipla fanitatis cognita : {ed auxilium gratiz praue-
nientis inclinat intelle@Gum proponendo eimotiuum
fidei , non autem mounet obic@iné ad ctedendum,
cum non fir id proprer quod credo,{ed rantum pene-
tratio moriti,ergo motiuum obieétiuum fidei non eft
inftinctus ille internus , in quem fides effectine (o=
lum & extrinfece refoluirur.

Tertia pars, quod intellectus non afentiatur im=
mediate rei reuelata: ablque vllo medio , manifefta
videtur,quia implicat vt per imperinm voluneatisin=
tellectus affentiacur obiecto in quo non apparet ve-
ritas , fed nunquam in obic&to poteft apparere veri-
tas nifi ficvel notyng per {e,vel notum per alizd me-
dium,ergo implicat vt incelleétus affenciatar obi;_:&o
nifi vel illud fit notum per fe, vel notum per alind,
quantuncunque adfine habicus 8 auxilium gt fi%‘:
ergo fimpliciter eft impoffibile veintellectus aflentia-
tur {ine obiecto formali.

XAy 3 Ad

Sccunda

Tertia,

Quartz,

Afllertio
tercia,

Prima
pars:

Secundz
pars.

Tertia
pars.




542

Ad primam Refpondeo quod habirus fidei effe-
&tiue tantum manifeftat obie&ta credenda vt dixi:
auxilium verd internum illa manifeftar proponendo
motina intelleétui non autem illum mouendo ex
parte obiecti : Imd nec Deus reuelat per ipfum ha-
bitum vel per anxilium , habitus enim non eft lo-
quutio ipfa Dei, {ed eft id quo. audimus Deum lo-
quentem & ipﬁ credimus. :

Ad fecundam eadem refponfio eft namintclleétus
determinatur effeiué & inductiue per habirum &
inftinétum, formaliter autem & obiecting non deter-
minatur ad aétum f{upernaturalem per folum habi-
tum & inftin&um.

Ad tertiam femper negandum eft quod auxilium
gratie inclinet intellectum proponendo obiedtum
fidei non mouendo formaliter per modum obieéti,
que duo valdé diverfa funt ; nam cogaitio fanitatis
mouct proponendo formale obietum , fanitas au-
tem mouet formaliter per modum obiecti.Verum eft
quod in rafticis internus inﬂ:iq&us eit E}:piﬂ]mé
" ynum ex motiuis credibilitatis , fed nego illam vn-
quam fufficere fine obic¢to formali.

Solnitur 1N quartod argumento {olum continetur difficulcas
quartam  illa propofita‘de obiecto formali quod effe debet per
argumens  {e notum circa quod tora eft vr dixi controuerfia ad
ol quam vt refpondeatur fic.

Solutio
PrHMI ar-
gumenti.

Secundi.

Tertijs

LI L

De obiecto formali Fidei Theologice vera
¢ cerea [ententia.

SEcTI1O

Ententie igitur ille tres qua reiectz funt hacte-
Snus »in eo peceant quod affignent motiuum pro-
pter quod inducimar ad credendum , non autem ex-
plicant motivum proprer quod creditur, de quo ra~
men folo eft difficultas ; Quia verd communis &
certa fententia eft , quod prima veritas prove reue-
lans eft obiectum illud formale, quod queritur;pro-
prerea diltinété oftendendum viderur effe primd ,
quomodo prima veritas fit obie¢tum formale Fidei,
fecundd quomodo reuelatio fit etiam obiectum for-
male,tertio quomodo prima veriras & reuelatio de-
beanr effe nota quando terminant actum Fidei.

§. L

wAn & quomedo prima Verita fit obiectum
[formale Fidei.

Teartr TRiplicitcr Deus eft prima veriras, in effendo, in
pliciter di- cognofcendo, in dicendo.Prima veritas in effen-
citur pri-* do eft perfedtio infinita dinini effe quatenus eft in fe
maveneas. perfectiffime cognolcibilis, Prima veritas in cognof-
cendo cft cognitio ipla Dei infinite perfecta in ge-
nete cognitionis , & ita conformis obiectis, vt nun-
quam falli poflit, vel aliquid ignorare, Prima veritas
in dicendo cft Dei perfectio propter quam loquen-
do nunquam dicere poteft falfum , qua appellatue
veracitas. Sic autem {e habent tria hzc Dei atrribu-
ta,ve voum eflentialiter prefupponat alterum,quam-
uis voum formaliter explicité non includac aljud :
nain vt Deus it prima veritas in dicendo , necefle
omnino cft vt fit veritas prima in cognofcendo , fi
enim falli poffec cognofcendo, poflet etiam fallere
loquendo : fimiliter effe Deus non poteft veritas pri-
ma in cognolcendo , quin etiam fit prima veritasin
effendo, (i enim non effet ens fumme petfectum pof-
fet‘ habere cognitiones imperfedtas & falfas , igitur
prima veritas in dicendo pra{upponit veritatem in
ellendo & in cognolcendo, tanquam caufas yirtuas

DilpIL DeFide. Quaft. 1. Sect.111.

les per quas poflic probari, fed in fuo tamen formal
concepru explicito eas non includic; cum fine illjs
tota concipiatur,

Difficaleas igitur tota nunc eft,quanam ex illis ey
bus fit motivum vitimum formale propter quod cre-
dimus. Pl\l‘lll(‘) ('l_lim aliquibus videtur effe prima ve-
riras in effendo feu Deitas vt Deitas. Tta cenfent Ay-
reolus & plures eum fequati , quos approbare vide-
tur de Lugo fe[l.6. num.99. Secundo plures alijcum
Valentia volunt illam effe primam- veritatem’ in cq-
gnofcendo , alij vers cum Suare vEramque inngune
volantque conftitui formale iftud obie¢tum cx prima
veritate tim in cognolcendo tim in dicendo.

Ratio dubitandi primo eft , quizilla eft formalis  Ruiy
ratio affenfus fidei cui proprer fe ita affentitur jn- Pima &
telle@us ; vt in eam fat vltima fidei refolutio,fed ¢~ . Hiad
tima ratio in quam aflenfus fidei refoluitur eft Deys
{ub ratione Deitatis, feu prima veritas in effendo,
ergo illa eft obie¢tum formale Fidei : Probatus mi-
not , in illud vltimb fides refoluitur per quod vltim
Cognoﬂ:irur & pi‘obarurprima veritas in dicendo,
nam cogpnitio certa intellectus refoluicur in aliquid
quod non probatur per aliud , fed prima veritas in
dicendo probatur per ipfam Deitatem , ergo Deitas
eft id in quod vltimd refoluitar fides, qua proximé
refoluitur in primam veritatem in dicendo.

Secundo, perillud totum confticnicar obiedtum Seqund,
Fidei , per quod conftituiror {umma Dei auchoritas
in teftificando ; fed prima veritas in L‘cguoi;:cndo
conftituit {altem inadaquaté fnmmam Dei authori-
tatem -in teftificando , nam authoritas ceftificantis
duo exigit , ytnon polfic falli & vt alios non poffit
fallere : fed ad hoc vt non poflit falli requiritur ve-
ritas pr#na in cognofcendo,ergo per illam confticui-
tur falrem inadequate obiectum fidei,

Tertid , vt prima veritas fic obieCtum mouensad  Tenit
fidem debet cognofciab co qui credic, nulla enim
eft cognitio mediata & abitractina qua non fuppo-
nat obieCtum fuum cognitum , alioqui Mmouereus
per euidentiam terminorum, fed ille qui credit, non
cognolcit Deum efle primam veritatem,vel enim co-
gnofcercr naturaliter & hoc non fufficit, vel {upes-
naturalicer, & hazc cft cognitio fidei , que fupponit
tale obicétum cognituimn,

Dico primd , formale fidei obiedtum nec effe pri- Affeds
mam veritatem in effendo, neque primam veritatem oI
in cognofcendo, fed folam primam veritatem in di-
cendo quz adzquare mouet ad credendum. ;

Primo enim quod Perﬁ'&io aliqua diuina&i?[? Prima
Deus fic vltimum illud quo fides niticur , cercocen- B
fent omnes Chriftiani quos nulla creata ratio impel-
lie vt certd credant , fed authoritas [uprema Dei, fic
enim teftantur {cripture Genefeos 1 5.CrediditAbra:
ham Deo s ¢ veputatum eft illi ad suffitiam , quod ex-
pendens Apoftolus cap.4.ad Romanos : N eff ait-
tem feriptum (INQUIL) proper ipfim tantum 5 fed &
Proper nos quibius veputabitur credentibus in enm 5 g4

Sufeiranit Chriftum 4 mortais ; & Apoftolus ipfe dc\ic
dicit.Scio eui credidi guia potens eff, ¢e. Er 1  The(lal.
3-Cam accepiffetis a nobis verbum auditis Dei ; atoepi-
Sis illud. non vt werbum hominum,fed vi vemerd eff ver-
bum Des: & Chriftas ipfe Ioan.1 2. Oui credit in we
credit in ewm qui mifit me. 1.loannis 5, Ou credst i
[ilium Det 5 habet teflimoninm Dei in B Deinde idem
pradicant Patres, Ambrofius lib.z. epift.12.2d Va-
lentinianum. Cai 2 magss de Deo » guam Deo credan.

- Auguftinus lib. de fpirim'%x lictera cap.32. Perittt

(inquit ) gue omnia credit non ommi Shiritw D‘Mfif‘ s
ac per hoc ominia guidem credit , fed Deo guia no? di-
Eturn eSt omnibus credit , vnde nulli dubium o5t esm fi-
dein ab Apoftalo commendari, gus Deo eredits & ele-

ganict




tio

[iF}

Secunda
pars.

Tettia
pais,

folutio
Prima: ja.
tionis du-
bitandi.

De Obiefto formali Fidei.

iQus Lucianus apud Eufebium lib.g.hifto-
aperte pi ofeilus eft f)mr«ri anthar nobis eft de Deo
Dews. Denigue fi motinum credendi Deus non effet,
fdes non efler viirns The ologiczuz('(‘r[imduuiusnon
i[illclﬂLLf Qlnem L(l[]‘f.‘l[diﬂt”] ahﬂlﬂﬂ] fﬁ:l‘(‘ll‘tiﬂ.l’kll‘n
na turalivm , neque imitaretuy cectitudinem {cientie
beatz. )

Secunda pars,quod Deus {ub ratione Deitatis feu
prima veritas in eflendo non pertineat ad motiuum
iftud formaliter , probatur , gquia illa fola eft ratio
formalis motiua Fidei, qui primam pofiti etfi alia
tollantur omnia,Fidei arciculi funt credibiles infalii-
biliter , & qua primumremotd manentibus alijs om-
nibus articuli non funt credibiles, fed primim pofi-
t4 Deirate 5 {ublatd vero primé veritate in dicendo ,
articuli manent credibiles infallibiliter , i enim per
lm}icfﬁbi]t‘ Deus cfler Deus, 8 non effer fumme ve-
rax articuli Fidei non effent credibiles » & fi Deus
non effer prima veritas ineflendo , effer autem pri-
ma veritas in dicendo que fallere nunquam pofler,
arviculi Fidei manerent credibiles ve pater, quia cre-
dendo quod diceret non poflem falli. Deinde Fides
nititur teftimonio, veritas autem teflimonij formali-
ter nititur veracitate illius qui loquitur , non antem
veritate in eflendo.

Tertia pars, quod Deus etiam quatenus eft prima
vetitas in cognulccndo non fit motinum formale
credendi , probatur eadem ratione : quia pofita pri-
ma veritate in cognofcendo : & fublata prima veri-
tate in dicendo , non manet obieétum credibile vllo
modo , & fublata prima veritate in cognofcendo ,
fmanente autem prima veritate in dicendo maner ob-
ie€tum credibile, igitur [ola prima veritas in J.O(ll.ltn-
do eft obicéum fidei : Probatur antecedens , nam
pofito quod Deus tunc quando loquitur nunquam
poflic fallere , non poffum falli credens ijs qua di-
cit , {fed prima veritas in loquendo eft illa qua quan-
do loquitur nunguam porteft fallere,ergo pofica pri-
ma veritate in loquendo , non poffum falli credendo
ijsquz dicit. Minor certa eft falfuim enim ¢ft quod
aiunt aliqui primam veritatemin dicendo ; non efle
aliud quim veracicatem , id eft vircutem illam vo-
luntatis que non poreft vnquam velle fallere , hac
enim pofita quamuis cercumn fit quod infallibile non
eft , quod dicitur , quia lictt non velim te fallere ,
{zp¢ tamen ctiam nolens fallo , quia fallor , prima
ergo veritas in dicendo , non cﬁ'_fbla illa perfectio
volunratis quz non valt fallere , fed eft perfectio il-
la quz loquendo nunquam poreft fallere, & prazfup-
ponit primam veritatem in cognofcendo tanguam
caulam vircualem, fed perillam non conftituicur.
Vnde argumentor {ecundb, ficut prima veritasin ef-
{endo non pertinet ad formale obie¢tum Fidei , et~
iamfificcanfa vireualis prime veritatis in cognofcen-
do & dicendo, eafque prober, quia non eft formalis
ratio aflentiendi prime veritati , fed cantum caufa
virtualis effendi : fed fimiliter prima veritas in co-
gnofcendo eft caufa tantum virtualis praefuppofica
per primam veritatem in dicendo, non eft autem ra-
tio affentiendi prima veritati , ergo non eft obic-
¢um formalefidei. Denique a priori ratio eft quia
nemo aleeri credit), quia yerum cognofcit , fed quia
verum dicit,

Ad primam Refpondeo attributum primz veri-
tatis in dicendo poffe confiderari primo prove cft
cxiftens in Deo, ffcundb provt formalis ratio affen-
tiendi rebus reuelatis, fateor quod prima veritas
prove eft reale atrribucum exiftens in Deo probatur
per Deitatem , nam Deitas cft caufa virtualis pro-
ptet quam prima veritas Deo tribuitur, {ed nego pri-
mam veritatem in dicendp prove eft ratio affentien~

543

di reuelatis , pwbari pet Deitatem quz non eft ra-
tio formalis propter quam prima veritas eft ratio in-
fallibiliter aflentiendi rebus reuelatis. Quemadmo-
dum color confideratur & vt eft accidens corporis
mixti, & vt eft ratio videndi Petrum : mixtio qua-
licatum eft caufa coloris vt eft accidens exiftens in
Petro , fed non eft ratio formalis cur videarur Pe-
ttus , fi enim quaratur, quare videaturdecrus, redté
rt‘!'}?ondcs quia cft colorartus, & {i petatur cur fit co=
loratus rcl'ponr{cs quia eft Corpus mixtum , neque
tamen dicitur quod mixtio qualitatnm fic obieGtum
formale vifis , {ed tantum quod fic caufz effetiua
coloris vt accidens eft 5 non autem caufa illiys for-
malis,vt cft ratio videndi: Alio ctiam exemplo idem
licat Coninck aqua frigide recens ¢ puceo »
ulle, ratio enim propter quam appetitur a fitien-
te ¢lt quia frigida eft , quamnis ideo fic frigida quia
recens elt haafta. Similiter enim quamuis Deitas fie
caufa propter quam dicamus Deum efle primam ve-
ritatem , non cft tamen ratio propter quam affenti-
mut prita veritat , i enim per impoffibile Deus el=
{ec prima veriras & non haberer Deitatem , crederes
mus tamen prime veritati, ficut i aqua effer frigida
etiam fi recens haufta ¢ puteo non elfet, appeteretur
tamen 2 {itiente.

Ad argumentum ergo Refpon&ea cii[’:in-guendo
illam maiorem, illa eft ratio formalis affentiendi, in
quam fit refolutie vltima fidei, tanquam in rationem
formalem vltimam affentiendi concedo , in quam fic
vltima refolutio tanquam in caufam virtualem effen-
di,nego : Id in quod vltimd refoluitur Fides tanquam
in rationem formalem aflentiendi, eft fola prima ve-
ritas , quamuis Deitas fit canfa virrualis qué proba-
tur p[ima veritas. Ad Pl‘obﬂ[ionem eadem adhibetur
diftin&io , Fides refoluitur vlrimd in id per quod vi-
timo cognofcitur & probatur prima yeritas,per quod
probatur tanquam per virtualem caufam eflendi ne-
go , per quod probatur tanquam per rationem for-
malem affentiendi , concedo : nam licécaflenfus eui-
dens refoluatur in aliquid per fe notnm, tamen
hoc efle fallum de ailenlu obfcuro probabicir
poftea.

Inftabis Deus quatenus eft prima vericas eft obie-~
¢tum formale Fidei, Deus eft veriras prima quatenus
eft Deus , ergo Deus quatenus eft Deus eft obiectum
Fidei.

Relpondeo fallax effe argumentum & habere qua-
tuor terminos , quiain piatori reduplicatio illa Deus
quatenus prima veritas eft obiectum Fidei, eft redu-
plicatio forme‘.!is 5 qué fignificatur rationem redupli=
catam cfle captam formalem praedicati , namn prima
veritas eft ebiectum formale Fidei, & ratio aflentien-
di : arvero in winori reduplicatio illa, Deus quare-
nus Deus,eft prima veritas, eft reduplicatio caufalis,
quia ratio reduplicata, cft radicalis caufa pradicati,
Deitas enim quz rccluplic:ncu: eft radicalis caufa
pradicati , quia Deitas quz tcduphcarur eft caufa
radicalis primz yeritaris. Vode minor poffet diltingui
Deus quatenus Dens cft prima veritas , itave Deitas
fit caufa formalis, & ratio illi affenriendi nego, itave
fit caufa virtualis prime veritatis ve cft accributam
divinum , concedo.

Ad fecundam Refpondeo quod obieGum Fidei
conftituitur formaliter perid , quo conftstuitur furm~
ma Dei authoritas in teftificando , tanquam pex ra~
tionem formalem non per id quo conftizuitur tan-
quam per caufam virtualem {ui effe; id eft per quogl
conftituitur authoriras illa formalicer veeft rario afs
fentiendi per fidem , non autem per quod conftituis
tur caufalicer tantum & radicaliter , vt eit »”»-’f_l'lbﬂ-
tum exjftens in Deo. Fateor primam yeritarem in ¢o-

guafcendo

Soluiio
primz du~
tationis,

Iattantia,

Soluzie
{ecundz,




Iaftantia.

Selutio.

Texstia.

Vaggz Do-
opum
fententiz,

Prima ra-
tio dubi-
tandi.

s44 Difp.1l. De Fide. Quaft.1.Sect. I1L.

gnofcendo efle caufm} radicalem qui confcimith
quafi ijﬂlppoﬁti}tt\‘ fumma Dei auchoritas in Ef.‘ ﬁ}«
ficando , nego cffe id quo illa formaliter Ccmlhtm.-
tur , nam prima veritas in dicendo , vt fzpé monui,
non ﬁgniﬁc:u: eam tantum qua non poteft vnquam
velle fallere , fed eam qua loquendo feu cum loqui-
tur nunquam poteft fallere ,includitergo non pofle
falli ranquam caufam virtualem & prafuppofitiué,
non includit formaliter.

Inftabis illa prima veritasin dicendo vel eft for-
maliter perfeétio folius voluntatis & fic cft folum
veracitas , {en nunquam velle fallere , vel eft prace-
rea perfectio intellectus & fic dicet l:"ormalitcr non
poffc falli,& erit formaliter prima veritas in cognof~
cendo , ‘ergo prima veriras in cognolcendo ingredi-
tur obic@tum formale fidei. Deinde patet eriamin
humanis , quod authoritas dicentis non fundat fi-

dem cerram nifi duo dicat quod nimirum -lle qui .

loguitur fallere non poﬂ?: neque falli,ergo id eft ve-
rum in Deo.

Refpondeo primam veritatem in dicendo effe for-
maliter perfe@tionem folius voluntatis prove dicic
praluppoficiu¢ perfectionem aliquam incelleétus
tanquam caufam vircualem {ui efic , dicic enimquod
nunquam poflit fallere quando loquitur ad quod
duo [unt neceflaria , quod nolis fallere, neque pol-
fis falli quando loqueris , fed vnum dicit formalicer,
alterum prafuppofitiué ac connotatiue , neque par
eft ratio de humana fide quz niti non poreft {ola di-
centis authoritare vt dicens eft, cum authoricas hy-
infimodi finita folum & imperfectiffima fir inidonea
ad fundandum affenfum certum & infallibilem : fi-
des autem diuina folo nititur teftimonio , quia illud
eft maximeé idoneum ad Fidem infallibilem , cum fit

“infinitum in ratione teftimonij.
Ad rertiam vt refpondeatyr inquirendum eft.

[

Quomodo cognofci debeas prima veritas prove eff
obieltum Fidei.

On poteft prima veritas mouere intelleGtum

ad credendum arriculum renelacum quin co-
gnofcatur ab inrellectu , cft autem difficillimum di-
cere quonam genere cognitionis debeat cogndfei,
Primd enim Altiffiodorenfis & alij quibus accedere
videtur Coninclc #sm. 42. purant effe necefle v co-
gnoftatur epidenter cognitione naturali.Secundd de
Lugo fet.6.n4m.82. Hurtadus diffut.7. feét.6.putant
neceffe omnino effe vt prima veritas cognofcatur
cognitione fupernaturali euidenti , aliunde quam
propter reuelationem volantque cognitionem hanc
clici ab ipfo habitu Fidei & effe obfcuram citca ob-
iedtum marertale , fed immediatam & euidentem
circa primam veritatem quatenus cft ratio aflenfus,
quod, ramen non vno modo explicant vedocebo fta-
tim. Tercio Suares difput. 3. feél. 6. docet primam ve-
ritatem quatcnus fundat fidem, cognofti cadem fide
quam fundar, & quidem propter reuei:u:ioncm,quod
ramen difficile videtur.

Ratio enim dubitandi eft primd, quiaimplicat ve
primus Fidei actus fupponat fe ipfum, fed prima
vericas cognofc:ltur per ipﬁtm Fidem , primus Fidei
aéus fe ipfum fuppone: ; fupponit enim fuum ob-
iectum cognitum , cum fuppona.: illud prove capax
mouere , ergo fi prefupponitillud cognitum per Fi-
dem , Fides fupponet fc ipfam. Portéftque confirmari
ex alijs omnibus cognitionibus quz non funt imme-
diatz , nam ille prafupponunt fuum obieéum for-
male cognitum alio genere cognitionis, yr patetin

fide humana qua prafupponit ve cognoueris veragi.
tatem illins cui credicur:icientia pretuppousit cogni-
tionem principiorum & fic de cateris.

Secundd , fi prima veritas fundat affenfum Fidej
provt cognita per Fidem, {equitar quod prima veri-
tas creditur propter reuclationem, & fic prima yeri-
tas non erit obieétum in quod affenfus Fidei vitimy
refoluicur , datur enim aliquid vlterius quam prima
veritas.Deinde illud non creditur propeer renelario-
nem , quod poteft non efle reuelatum, quamuis ar.
ticulus reuelatus fic, fed fieri poteft ve non repele.
tur Deum effe primam veritatem quamuis reneleryr
Deum efle crinum , ergo prilna veritas non creditur
in omni actu Fidei proprer reuelationem : Minoryi-
deturclara, quia Deusrenelare poteftfe effe trinam
quamuis non reuelee fe efle fanctiem, ergo poteft re-
uelare fe effe Trind quamuis n reueler {e effé primi
veritatem.. Denique mitacala facta in confirmatio-
nem Fidei non innanc ad probandum quod Deas fic
prima veritas , illa enim folum teftantox, quod Deus
reuelat Myfteria Fidei, non probant illum effe yera-
cem, i enim per impoflibile mendax eflce Dens, pof-
fet tamen adhuc caprare {ibi fidem per miracula : er-
goindependenter a reuelatione cog.:uiti debez quod
Deus fit verax,& qui dubitaret de hac veracicarecon-
uinci non pofler per miracula.

S,

Tertid , {i Fide credicur prima veritas omninoeft  Teniy,

incuitabilis circulus ille in quo duw caule fe inujcem
probant in codem genere caufle , credo Dewm effe
primam vericatem quia dixic fe efle primam yerita-
tem, & credo illum dixifle quia eft prima veritas.

Quartd , ludicrum videtur efle non credereali-
quem effe veracem nifi quia dicic fe effe veracem:
nam ego v.gl.non credo runm teftimonium effe in-
fallibile quia tu mihi dicis te effe veracem, fed quia
egoaliunde fciote effe veracem credo tuum teftimo-
nium efle infallibile.

Dico primd,primam v:‘rim:qn prove eft motinum
fidei , inquod vlimo fides refoluitur non cognolci
necelfarid euidenter vel notitia naturali vel fupet-
narurali,fed cognofciobfcure per ipfam fidem,quam-
uis prius fupponatur cognita vt cuidenter credibilis:
tres partes haber conclufio.

Prima contra Caictanum , Altifliodorenfem , de

Quanta

Conclafio
pritha,

Prima

Lugo 8 Hurtadum probatur , quia fi necellaria effer pes:

cognitio enidens prima veriratis, fcqucrc:urpucros
& rufticos qui nullam habegnt enidentiam natutalem
aut fupernaturalem quod Dens fit prima-veritas, non
pollc credere Fide diuind veritaces regelatas , confe-
quens autem illud abfurdumeft. Neque dicas cum
Lugo neminem efle adeo rufticum qui non cognot-
catex terminis , {1 Deus eft,verax eft. Contra e
infto nam vt aliquis alfentiatur abfolute verum elle
id quod dicitur non (afficit quod dicar conditionates
fi Deas eft vera loquitur , fed eft neceffe ve dicat
Deus eft , & eft: prima veritas , vnde argamentot
Deum elle plures ruftici & pueri non cognolcunt
vllo modo euidenter, qui tamen ablolute credunt,
fed vealiquis ablolure credar,deber abfolué cogaot-
cere quod Deeus it prima veritas, ergonon deberil-
lud enidenter cognolcere, )
Deinde implicat vt prima veritas provt fundatFi-
dem fic cognita minus certd , quam fic ‘!'ch a!fcni.ﬁ?
Fidei , cum enim tora certitudo aflenius peracdtd
motiao , implicat vt fumma certicudo ., ﬂlud#““‘{“
certitudine impcrfcc‘[a 3 V- gI implian vE principia
minus cerra fint quim conclufio , fed i prima vert
tas prove fundat Fidem , effer euidenter cogmra,'-mf'
ma certitudo fundarerur in cersitudine minus peties
&a , cum cerritudo Fidei maior fit quacungue alia
certituedine vel naturali vel eriam fuP:matnlr-"-li qu
habetur




I
Lonis l{u
bitandiu

thafio

L

ima

Secunca
pars.

Solatio
imz ra-

De Obie&to formali Fidei.

f 1 1T FETY st 1118 Brded o
nac vitz , motiuom eniny Frdcel certins

eritas non eft
1. Denique fi
ionem {upecrnarural -

n
ity & fit pruna v

¢ incend: ad amor

itas , pofler
m Dei &
nt Lugo, & Hurtadus,

cile poffem.
quod prima veritas cognofcatar ca=
du:n Fide u“ml’* qua credicur ar ;1@..1(15 » proba-
a veritas mon poteft fundare affen-
ifi cognofcarur fupernaruralicer 5 ne-
t 'totch': cuidenter ; vt oftenfum eft,
pernaturalis meuidens non et nifi
', ctgo prima veritas debet cognofti
Deinde cbiectum materiale

ere vt ta

per Fiden. & obicétum
formale atcinguntur codem actu, ergo prima veritas
codem actu attingieus quo atcingitur artic
latus. D ea priori JJ\, notanda rato cft,
mzwLm'..l

reue~
quia
Iet (.]. re poteft vllom arriculum;
igare ad illun credendum guin reuelet con-

am vei irar\..: , & hoc dicere,
, obligat ad illud cre-
reuelatr fe Uﬂ; primam ve-
l'C, fed 1 D‘\x.s reuu‘m: fe

> LIge ctiam
15 bg fe hoc ¢

uLLl E’(‘L'\
BE ClCc_i
denter credibile , nifi

fueric >, fed non fotcﬂ {1_u cui-
fiat eriam enidenter credibile
quod Deus eft prima veritas vt conftabit ex [equen=
Lmu s€1g0 5 &C.

Ad l:mmm I\Lq!b!‘L{LO Fidem non {upponere f¢
pi.un 5 etiam fi prima verita s cognofcatur per Fi-
dem. - Ad waob.monam “nmo i‘...l[d eft illa maior,
hm'\omt fuum ub um formale coghi-
fatis enim eft quod prius ra-
= Lumlufmr obiectum marteriale , scogno-
formale 5 {ed non deber 1‘111( cog-
| natura 5 vel prilis Lempore. Fateor au-
»d Fides divina in co diffeft ab aliis omnibus
£i5 Co “I!lt]ﬂﬂlnus; rﬂlll[‘ﬂc ‘ illlt F

Fides

tum

tlone qu
|

foar ok
icat ob

nofcere p

{es hu-
, [cientia, quod ille neceflario pra-
wum w\m‘tum formale cogritum alic

: Fides antem qu amuis fu

gnicom ve LLudcm\fiL..d'
n nitatuf vt ita €OZNILo, fed fua
f 1 cognelcar , vnice nnuu'lLlll g
qui propterea fi natucam eft , & exigit auxiliom
iz 1 Ratio wn., quia, vt dixi; teflinio-
e 1
teftimon ij po
tanquam inf
dutem fic obligare quin renelet fe
taten. tur quod obie
eile nonporeft fufficiens ad il 1u..
1¢ i;.‘,tlum fic etiam {1
nandum,
cog m
1;13["

CClalc.

Nium diginum p E o

atiam quam
habeéc in tation: e ,ad cre~
ba, non potclt
*1 ¢ Pulﬂllﬂ VeEi-
Fidei
ama-
fe ipfum illumi-

dénda caquz dicic
]

Vade fee

iens ad
Etin hoc differt Fides ab aliis mediatis
Us , nam 111 1111:‘
m eft , vo prits debear il
lominee , obiectum verd iftud
ipfo- tanien lumen eft 8 fifficic foldns vrcertd creda-

obiedtum formale ita
uriinati quam il-
et obfcurum fe

Ty, flip]‘(’.‘f= s crédibilicatis, que pracefle-
FUNE vE conditio praeuia , non tanquam ratio credens
di § tota enim ratio formalis » quare credam Deam
efle Trinum , eft quia Deus g jai eff prinva veritas hoc
dixit, & dixifle cred n),llllls. quia dixit non autem pro=

Tom. [.

inquo pluri-
Fide
s de mylteriis reuelatis , nam

nana , & 3

quain
o R ity | B -

1a 1llis pa {ola dicentis au-

G
ea

[],)' rltas motinum vr pofted
dicetur.

efle verum quod

reuclationem tan-
‘IL“““ propter rationem formalem credendi proprer
feipfai antem aded vi reuclatio non fit ra-
r,(:» iu‘n ; Inam, veritatem ve d

im , {ed ;g}\};ll&‘l[‘.(i ptima veritatis ad obié@um
'“Ltu:n ;vmic nihil darur vleerius quam prima
%S qt,od fi

Ad (fecundam R cmo 1d;0 y Non

Secundbe.
prima. veri

cr
ClL
]

tio credendi > qua muis deturali-
\1111‘\ vlrerius , u‘.uu fit ay nﬂu:um rationis cre endi,
Deinde dictumeft eile Jn.-lu.wffi,:l vt Deus infallibi-
licer reueler articulum , quin reueler e effé primam
veritatem , & elet fe reue l.uc, quia obh‘ult
ad credenduminfallibiliter; quod ficri non p oteft fi-
ne renelatione nx veritatis, Miracula fadka in
confirmationem Fidei inuant ad credendum qpoi
Deus eft {furmme verax , teftantur cnim quod Deus
reuelatmyfteria credenda infallibilicer , quod cft te-
ftari Denm efle primam veritatem.  Si per impofibi-
te Deus effer mendax facere non poflet miracula a per

qaae obli

aret ad credendum infallibilicer, efto poile
la per que "‘]l‘i(‘ =1~.::3.u poflet obligaré
ad credendum, Sienn 1wdax & faciat miracuz
lum cereé illud mi nen perfuadebit verum
efle quod dicit, neque obligabit ad credendum in=~
fallibilicer

Ad certiam patebit ex ftatim di
inactu Fidei eft circulusin quo du
probentin codem vel etiam in di
quia prima veriras eft yvltinea ratio formalis quE nomn
u:cnrm proprer alind ; reuelatio autem non eft va
tio formalis credendi , vt FL{JIJ,}IJQ ftatim.

Ad quartam concedo ludicrum omnino cffe cie-
dere quod aliquis fit verax , ided tantiun quia dicic
fe efle veracem, quando ille qui foquiruy habet tes
fimonium de ‘._t.]llr:n ,L}ll(.J non obligar ad ere-
dendum infallibiliter id quod dicit: Quando auteri
ille haber reftimoniom infallibile infinice perfectum
obliganﬁmc' edendum infallibilicer 5 neyo effe fudi=
crum , imd dico efle neceffarivm ve credatur illom,
efle veracem quia dicit fe effe veracem. Fateor quod
in Fide humana vt credam tuo teftimonio ; debed
feite aliunde te effe veracem , quia tefimonium hu-
manum imperfedtum eft ; nec reftificarur v!uf_arcu-
illivs gui loquitue: in Fide dinina nego id cife n
fe , quia dininum teftimonium l!'l[ﬂ‘.“—. 1
Deumefle , 8 veracem cife.

& 1L

An & quomods yenelatio fit obiecium ﬁ?r—
male Fidei.

Vo funt principia ex quibus Fides tota &pen ndet;
D?u'num cft , Deus fallete non poteft in iis que
dicit ;alrerum eft Deus dixic ez qu credimus 5 non
enim fufficic {ola prima~veritas nifi foquams & rege-
ler arciculum qui credimue. Tora ergo difficuless de
qua dicebam initio hiic rewoluitur , quomodo fe+
fimonium illud Dei de ¢ protlus ineuidens mgies
diatur obieétum formale Fidei, 8¢ fit ratio crtdend;.

Ratie verd dubirandi primo eft; quia mler Chiri-
ftiani fimpliciffimi func & ndc,um {e debere ‘er:dcre ”‘:d:‘“b""
res Fidei proprer Dei dicentis authoriarem , fed prae- 3
cise credunt myfteria fine vllacogitatione quod Deus
dixeriv ; quod plusibus exiamiahiis_ Chriftianis o

Lz qui

facere mitic

vdis GUOJ nullus
a nu[ {e mutnd
iexfo s;';lcn‘ caul,

Tariid

H{_n: e

Sratis
Gualtionid

'L‘:a}‘u"




s46 Difp.1L. De Fide. Queft.I Se&t. II1.

qui fubitd mouentar ad aliquid credendum,quia Ec-
clefia definit , ad teftimonium verdo Dei non at-
tendunt.

Secundd, reuelatio eodem modo fe habet ac mo-
titia credibilicatis , fed ifta non pertinent vilo modo
ad obie@um Fidei , funt enim difpoficiones folum &
conditiones pra:rcquiﬁtae » €IZ0 idem dici deber de
reuelatione , non eft enim maiorratio curilla pexti
neant ad obiedtum quam motiua,

Tertid,videtur etiam quod renelatio @que {pectar
ad obiettum Fidei formale ac prima veritas, nam il-
lud eft obie@um formale propter quod aflentior ve-
ritati reuelate s fed non minis affentior veritati re-
uelate,quia Deus dixit, guam quia cft prima veritas,
nec vnuim magis me mouct quam alind , ergo rene-
latio eft obiectum formale Fidei. Probatay minor,
quia prima veritas , & reuelatio fe h:lbm_nr in aétu
Fidei ficur in difcusfu fe habent duz premiflz , dicis
enim quod Deus dicit veram eft ; ecce primam veri-
tacem, Deus dicit {e effe Trinum, ecce reuelationem:
{ed in dilcurfu amba premiflz pertinent ad obie-
Gum formale affenfus conclufionis , ergo reuelatio
tam eft obiectum formale quam prima veritas. Dein-
de ficut in Spe Theologica fe habent Deus, 8¢ poflel-
fio Dei, ficin Fide fe habent prima veritas & reue-
latio, {ed in Spe Theologica , 8 Deus & eins poilef-
fio pertinent ad obiectum formale , ergo eriam in Fi-
de prima veritas & reuelatio pertinent ‘ad. obic&_um
formale Fidei, neque vlla poteft aflignari difpa-
ritas.

Quarto,recurrit {zpe repetita difﬁculras,quia haec
renclatio fi fit formale obiectum Fidei deber effe pex
{e nota,quod eft impoflibile,quia cft oblcura,& fun-
dat Fidem obfcuzam.

Dico tertio » reuelationem ita pertinere ad obie-
&um formale fidei , vt neque fi¢ pura rantdm con-
ditio, neque obiectum formale partiale,fed tanquam
tendentia & applicatio obiedti formalisad obic&um
credendum.

Prima pars, aflerens quod reuelatio pertinet ad
obieétum formale Fidei,patet,quia fides provt differe
4 {cientia , & opinione;hoc habet quod nitatur tefti-
monio dicentis. Deinde prima veritas cognofcitur
per {cientiam beatam , per infufam & per naturalem
& per Fidem, ergo pracis¢ in fe fumpta non poreft
efle obietum Fidei , fed fub fpeciali aliqua ratione,
id eft provt reuelans. Denique prima veritas non eft

obiectam fidei , nifi provt reddit credibile obicétum
fidei, id eft aptum mouere intellectumad credendum
£d non reddit obietum credibile nifi loquutione ;
prima enim veritas non reddic obie@um credibile
nifi refpeétu illius fe habear vt forma informans qué
illud conftituat in effe credibilis , non informat au-
tem obiectum credibile , nifi medii rewclatione tan-
uam caufalicate, vt ftatim probabitur , quod etiam
?atis-cﬁnftat ex {upra diékis.

Secunda pars , negans reuelationem efle {olim
conditionem thuiﬁtam s €0 modo quo motina funt
difpofitiones ex parte credentis neceffariz : Proba-
tur , quia id quod ingreditur conceptum formalem
obiecti Fidei non eft folum conditio,vt pazet, {ed

reuelatio ingreditur conceptum formalem obiecti
Fidei, non enim concipi poteft prima veritas in ra-
tione obiecti quin concipiatur reuclatio, demptd
enim reuclatione prima veritas non haber vllam
connexionem cum obieéto materiali quod creditur.
Vnde argumentor vlterids , illed quod fc haber in
obiedo fidei , codem modo quo fe habet vnio in
compofito phylico , non eft foliimy conditio , fed ve-
ra caulalitas 8capplicatio obiecti formalis ad obie-

Secunda-

Tertia.

Quarta.

Affestio
tertia.

Prima
Pars.

Secunda
pars.

&Gum materiale , fed reuelatio eodem modo fp has
bet ad obicétum Fidei, quo fe habet vnioin compo.
fito phyfico , eftenim reuelatio id quo prima veri-
tas connedtitur cum obieto reuclato, & quo deme
pro nullam habet cénexionem & habitudinem ad o,
iedtum, ergo reuclatio non eft folim conditio i gh-
iccto Fidel, fed aliquid illi effentiale.

Tertia pars, quod - non fit tamen formalis ratio o

credendi tanquam pars obiecti fo#]u:llis a multis re- pm,"'l
centioribus negatur , fed mihi tafien cum alijs lon-
gé pluribas viderur certa , p_rob-.\tiu:que quia fi ge-
uelatio eft zque pars obiedti formalis ac prima veri-
tas,fcquitur quod prima veritas credicur propter re-
uclationem tanquam propter rationem formalem,
& reuelatio creditur propeer primam veritatem ye
rationem formalem , confequens illud ablurdum eff,
hic enimerit verus circulus in quo in codem genere
caufz duole mutuo pl‘obabunr 5 reuelatio per pri-
main vetitatem vt pet caulam formalem , & priina
veritas per reuelationem in eodem genere canle for-
malis, ergo reuelatio non eft obieétum fo mlchr_
tiale Fidei ; Maior pmba[ur, quidquid Fide diuina
creditur , creditur proprer primam veritatem vt ob-
ie¢tum formale , fed in omni actu Fidel creditur re-
uclatio , ergo creditur reuclatio propter primam ye-
ritatem vt caufam formalem.Similicer quidquid Fide
diuina creditur , credirur propter reuelationem vt
caufam formalem , fed in omni actu Fidei prima veri~
ras creditur, ergo credicur proprer reuclationem, ybi
manifeftus eft circulus.

Deinde fi reaelatio eft obiectum formale Fidei,fe~
quitur quod prima veritas eric obicétum duntaxat
materiale ; fola verod reuelatio erit obiectum forma-
le , quod probo : illud non eft obicctum formale
quod non eft vltimum proprer quod creditur , fed
{ola reuelatio eft vltimum propter quod credirur, er-
go fola reuelatio eft obiectum formale. Dc‘niqu_leﬁ
prima veritas in obiecto Fideinon eft minus {uili-
ciens ad obieCtum fidei conftituendum pofira reue-
latione v tendentis & caufalitate , quam forma ele
fufficiens ad conftituendum compofitum pofica
vnione vt tendentia & caufalitace : Sed prima ven-
tas non eft minus fufficiens ad conftitcuendum obie-
&um fidei pofita reuelatione vt applicatione & cau- |
falitate quam forma eft {ufliciens ad confticuendum |
compofitum polfita vnione vt applicatione , €rgo '
renelatio eft tantdm caufalicas & applicatio,non au-
tem formale obiectum Fidei : non enim appatet vlla
ratio cur vnio non fic pars colnpoﬁu phyﬁci , fireye-
latio eft pars huius obiedti.

Ad primam Refp.nemineme(le Rufticam ant do- Solndo
&um qui credensmylfteria propofita per Ecclefid non pring &
illa credat propter authoritatem Dei reuelantis, Ru- taiGll ;
fticus enim ciim credat illa qua proponuntux abEes
clefia , vel & fuo Paftore credit illa {ub ea ratione
qué proponuntur ab Ecclefia , que illa proponit ¥¢
4 Deo reaelara : alij verd qui funt Doctores , multo
magis credunt propter reuelationem , esiam ﬁ‘no_n
aduertant {e credere proprer illam, nam hoc euenit
ex fola confuetudine proprer quain videmus nos {z-
pé aflentiri propoficioni non aduertendo nos cogita=
re de illins motivo,

Ad fecundam Refpondeo motina credibilitatis &
propofitionem Ecclefix non effe nifi conditiones ob-
iecti Fidei, quia funt figna tantum & effectus necel-
farij ex parte intellectus vt cognofcat ebiedum effe
reuelatum : reuclatio aurem non eft fignum tan-
tum a pofteriori , fed eft id quo prima veritas ap=
plicatur obieo credendo , idedque f¢ tenst €x pats
te obiedti.

Ad

Seeinda,




Tergiz

Quarce.

Renelatio
debet co-
goofci.

Reuelatio
debee co-
gnofci vel
immediace
vel per ali-
quod me-
dium in-
trinfecum,

De Obie&o formali Fidei.

Ad rertiam Refpondeo , minorem hanc effe fal-
fam,non minus aflentior vericati reuclaca quinDc_LIs
dixit , quam quia cft prima vericas , P[inl:l‘ cnim
veritas me mouet vt ratio credendi , reuelatio au-
tein me mouet vt applicatic prime veritatis ad ob'—
icctum credendum. Reuelatio eft id quo prima veri-
tas mouet , prima veritas cft id quod mouet appli-
catum per reuelationem , néque par et ratio in pra-
miflis difcucfus , quia veraque aqualiter eft ratio af~
{entiendi, neque vna pendet ab alterashic autem re-
uelatio non eft nifi applicatio , & tota eius authori-
tas pendet a prima veritate,veritas autem prima non
pender quidem 4 reuclacione , fed applicatur tan-
tum per reuclationem. Neque par eft ratio }ldq
Theologica & Spei. Fateor enim quod pofleffio Dei

reuera pertinet ad formale obiectum Spei vt proba~
bitur {uo loco , quia finis ( qui ) & finis ( quo) ficur
funt vnus finis adaequatus ; fic funt obiectum voum
adequarum quorum nenter canfat {ine alio , vnde
neque datur ibi circulus in ab]e&o_SPci, Deus enim
& pofleflio Dei non fe mutud caulant in codem go-
nere caulz , vaus enim eft finis (qui) alter eft finis
(quo) f autem reuclatio & prima veritas funt ob-
fecta Fidei partialia, yeré prima veritas creditur pro=
peer reuelationem , & renelatio propter primam ve-
ritatem in eodein genere cauf formalis. Deinde fi-
nis ( qui) & finis (‘quo ) cum fint vaus finis poffunt
etiam effe voum obiectum Spei,at verd prima veri-
tas non poteft coalefcere in vnum obiCC}lIi‘n qufL
vnum credatur propteralind , cum vna non fit finis
{qui ) & altera finis ( quo) fed hac pofted.

Ad quartam patere quidem poreft relponfio €x di=
¢tis de cognitione prima veritatis , fed ve magis ta-
men liqueat videndum eft:

§. 1V

Ruomedo cognofcé debeat reuelatio guands ﬁm-
dat affenfum Fidei.

Ria ex his qua ha&enus difputatafunt , viden=

tyr efle omnino certa. Primum eft quod quoties
elicio actum fidei reuelatio debet cognofti 5 quod
malé video negari i nonnullis quia (inquiunt) re-
uelatio eft tantum ratio formalis {ub qua,fed optimeé
reijcit illos Suares , quia implicat ve aliquid fit me-
dium obietinum mouens ad afflenfunrquod non co~
gnofcatar , verbi gratia implicat vt aliquid credam
proprer anthoritatem Pauli Apoftoli ; nifi {ciam il-
lum dixifle.

Certum eft fecundd , necefle omnino effe vt afe
{entiar reuelavioni vel immediate propter ipfam, vel
proprer medium aliquod intrinfecum quod fit for-
malis ratio credendi , atque ita falfum effe quod ais
Coninck num.72. nos aflentiri reuclationi fine me-
dio intrinfeco 5 prmcﬂcmibus tamen motiuis ex-
trinfecis , quz nomigouent inunediate incellectum
ad affenciendum , {ed mbuent voluntatem vt pru-
denter imperet affenfum immediatum circa iplam
reuclationem.Contra enim argumentor;nam volun-
tas non poteft imperare intellectui ve aflentiatur re-
uelationi proprer ipfam immediaté , fi veritas ob-
ie€ti non appareat immediate ipfi intelle@ui, nam
voluntas non poteft imperare intellectui vt credat
mel effe amarom, fi amarirudo non appareat in ipfo
melle, quia incelleétus nunquam mouetur nifi  ve-
titate quz apparet in obiecto vel mediaré vel im-
mediate , fed premiffis moriuis credibilitatis , illa
yeritas, Deus dixit fe effe Trinum > non apparet in
{e cognofcibilis immediate ex Ipfis terminis , ergo
pramiflis motinis credibilitatis non poteft intelle-

Tem. I.

Gus immediard illi affentiri ; fed debebit illi affen-
titi propeer illa moriua , quod Coninck non ad-
initeic.

Certam eft tertid , medium illud formale propter
quod creditur reuclatio nec effe motiua credibilita-
tis, nec teftimonium Dei loguentis vr fatis probafie
videor /eéf.2.vnde falfiratis conuincitur {ententia il-
8. & omnino recidit in fententiam eorum qui Yo~
lunt vlrimam Fidei refolutionem fier: in motiua &
authoritatem Ecclefiz, dicit cnim reuelationem effe
obietum Fidei provt eadem Fide obfcura creditam
{upernaturaliter, fed illam reuelationem non eflz fo-
lam loquutionem immediatam Dei abftrahendo 2B
eius propofitione per motiua & Ecclefiam : Obig:
¢tum enim Fidei quod immediaré mouet tanquam
principium ex ipfis terminis notum licée obfcurum
tomponi ex duplici Dei reuelatione ;, altera eft im=
mediata , qui {cilicet Deus per fe reuclauit myfte-
ria, altera eft mediara , qua reuelatio illa nobis pro-
ponitur; per miracula, Prophetias; & propofitionem
Ecclefiz , tanquam per litteras ; nuncios ; & vocem
externam Dei ]oqucnris,quibns ex duobus fic voum
teftimonium adequatum ; cui affentimur ranquam
principio per fc noto. Sicut cuni amicus abfens [o-
quitur mihi per litteras aut nunrigs ; iplz litterz
{unt loquutio amici mediata , qu me mouer qua=
tenus facit ynum cum quuuti(mc amici omnino im-
mcdiam,quod feré fatis relatnm, & reieftum elt (6ét:
2.8 ftatim amplius refurabiruy, : .

Ratio ergo dubirandi primd eftyquia omnis affen-
fus in quo connexio extremorum noh eft nota cx
ip[h explicatione terminorum ; non eft immediatng
& per fe notus fed niticur vlreriore motiuo 3 ilte af=
{enfus Deus dixit {c effe Trinum ; non cft huinfmodi
vt cognita fola explicatione terminorur cognofca-
tur connexio extremorum, ergo ille affenfus nititug
viteriore aliquo medio. Neque dici poteft primd ,
guod habitus eleuar incelleétum ad aflentiendim
immediaté rei obfcure quafi effet cuidens s nam hoc
ex {ectione fecunda patet effe impoffibile ; neque di-
ci poteft fecundd , reuclationem credi propter pri-
maim veritatem , quaz non poteft permittere vt hoc
obieCtum mihi proponatur cum talibus motiuis ,
quin verum fit Deum hoc dixifle. Sed hoc cﬂ:‘diccre
quod motina funt id propter quod credo femper
enim manet argumentum , nam vel allentiris reue-
lationi immediate, & fic aflenfus eft euidens , vel 2l
fentitis mediare ; ficque datur medium vlterius ; in
quod refoluitur affenfus,

Secundb,in fide tiim diuina edm humana id quod
me mouet eft integra loquutio, fed Dei loquutio non
elt integra fine loquutione Ecclefiz , quia ibi non eft
loquutio vbi noneft declaratio conceptuim illius
qui loguitur , ergo id quod me mouet eft etiam lo-
quutio Ecclefiz.

Dico quartd, reuclationem Dei quatenus ad obie-
iectum fidei pertinet cognofci eadem Fide qui cre-
ditur articnlus, propter fe iplam folam quatenus eft
purum teftimonium dininum , aded vt ipfa fola fis
tota ratio proprer quam affentior ariculo & ipfi re-
uelationi. Ira docent cum S. Thoma, Caieranus, Cas
preolus,Canus,Sua:cs,ﬁé}. 12.Coninck dub.5.Valen=
tia p:1.Hurcadus d5p.13, s

Prima pars ; ij{dem probatur argumentis , qui-
bus probarum eft quod prima veritas quatenus <ft
obiectum Fidei , creditur cadem Fide qui creditux
articulus ; Dei enimreuelatio cum obliget ad creden-
da ea qua dicit,teftificatur eriam fe dicere atqueaded
credi poteft reuclatio.

Secunda pats, quod proprer {fe ipfam ﬁ;lau? cre-
A aatur,

Nou
quazdam

fententid

de cogni-

tione rcles

la quam excogitauit fubrilifimys de Lugo feétiz. ¢ !

1ationis.

Pritha td-
tio dullie
tandi:

Sceunda,

Affertio.

Primg
pars.

Secunda
pars;




Selutio
prime ra-
tionis du-
bizacionis.

548 Difp.11 DeFide. Quzft.1. Set. 111

<datur, prove eft pumm teftimoniam eft contra re-
Jatam fenteaciam illam Cardinalis de Lugo’, quain
fufifime reijcit Hurradus : Mihi fufficere nunc vi-
dentur ca qua dicta {unccum probaui obiectum for-
male Fidei nec eile motiua credibilitatis , nec lo-
quutionem Ecclefiz ; nam exea l"cxltcmiﬁ. plané {e-
quitur quod Fides in illa vlcimo refoluitur non au-
tem in primam veritatem reuelantem. Sic cnim_a.j:-
gumentor, illacft vltima, ratio credendiin qua fola
{iftir incellectus , fed intellectus credens Deum re-
welafle virimd fiftic in motinis & loquutione Eccle-
fiz, ergo illa propoficio motiuorum cft vltima ratio
credendi. Probatur minot, in illa loquutione fiftit
aflenfus incellectus qui pofitd affentitur, & qua fi-
blaci non affentitur vliimd , {ed pofita ifta propofi-
tione miraculorum intellectus aflentitur vltimd . &
illa fublara non affentitur , ergo illa eft vicima ratio
credendi. Confirmatnr quia tam credo illam Dei
seuelationis propter miracula, quam credo Deum
efle Trinum propter reuclationem , miracula enim
&qué me mouent vt credam Deum dixifle,quam re-
uelario me mouet vt credam Deurn effe Trinum ¢
finiiliter cognofto conclufionem proprer pramiffas,
iquia pr:.cmiih: me mouent vt afldntiar conclufioni ,
<€rgo fl miracula me mouent vt aflentiar renelationi,
etté eredoreuclationem propter miracula.Denique
reuelatio (olitarié fumpta non cognofcitur immedia-
té propter fe ipfam , ergo reuelatio folitatié fumpra
creditur propter aliud medium, ergo in illud vltimd
veloluitur Fides , vel enim immediara illa renclatio
creditur immediaté proprer fe ipfam , vel mediate, fi
primum,ergo illa credicur fola propeet fe ipfam,fife-
tundum ergo credicur propeer alind.

Ad primam Refpondeo verum quidem effe quod
propofitio per fe nota & immediata fecundum vium
Ariftotelicum illa dicicur , in qua connexio extre-
oram cognofCitur ex {ola terminorum explicatio-
ne, atque aded illa eft femper euidens, fed vniuer=
falitis tamen propofitio immediara & per fe nora il-
la vocari debet in qua connexio terminorum non co-
gnofcitur quidem ex fola rerminorum explicatione;
fed neque cognofcitur per aliad medium quod fic
formalis rario aflenfus , quamuis cegnofcatur pex
aliud medium quod fit difpofitio quadam & condi-
tio ad affenfum przrequifita. Huiulmodi propofitio-
nes etiam aliquando inueniuntur in demonfiratione
{cientifica s nam hac v. gr. omne rationale eft rifibi-
le , dicitur , propofitio per fe nota , qi#a non niti-

turvlla ratione formali vlteriori, propter quam in-
tellectus illi affentiatur , quamuis necellarib pra-
{upponar demonftrationem 2 pofteriori, in qua pro-
batum fit omne rationale efle rifibile:  Similiter er-
go hec propofitio , credo Denm effé Trinum quia

dixit ; non eft immediata & per {e nota in primo ~

{enfu vulgari & Ariftotelico, quia non cft notum ex
tetminis quod Deds hoedixeric,, fed in alreroillo &
veriffimo fenfu per [*nota eft, & iminediata, quia
non cognofcit reuelationem per alind medium quod
fit formalis ratio aflenfus , quamnis prafiipponat
cognitionem motiuorum tanguam conditionem
fine qua non cognofecerer immediaté Deum hoc
dixiffe.

:Semper ergo dicendum eft quod prima veri-
tas cum reuelatione haber vim motiuam feu lu~
men diftin¢tum 2 viccate mouendi qua ineft moti-
uis , fed illud lumen nonadku mouet nifi applica-
tum per motiua tanquam per conditiones,& diIPo—
fitiones neceflarias ex parte intelledbus , quia fine il-
lis non cognofcerem , quod Deus hoc reuelauit,
quando ergo dicis reuclatio, veleft per (e noca ex
germinis » vel cft nota propeer aliud , diftingue ; cft

nora prepter alind quod fit ratio aflentiendi , nego ;
Elt nota proprer uli}ul quod pralupponatur prius
cognitum tanquam fignum 4 pofteriori, & conditip
cosnolcendi ralem reuelationem immediace per fe
ipfam , concedo.

Similiter falfum eft quod omnis affenfus eft norys
exterminis in quo connexio extremorum non eft no-
ta per aliud medium. Similis enim diftinctio hic ha-
bet locum de medio qued fit conditio s vel quod fir
morinum allenfus. Vade concludo reuclationem
credi omnino immediate propter fe inam . &inile
la fiffere intellectum tanquam in yltima ratione
formali.

Ad fecundam Refpondeo loquutionem dininam
efle omnino integram formaliter fine loquutione Ec.
clefiz, quamuis non ficinregra inductiueé ac diredi-
ué , propofitio enim Ecclefiz comylc_r loquutionem
Dei non tanquam pars loquutionis, fed tanquam fi-
gnuin & regula : lempet cnim loquutio integra for-
maliter,eft manifeftatio formalis conceptuum & ob-
ieéi, {ed vt fic non includic ea per qua cowpletus
{olium directineg.

Inftabis fola Ecclefiz propofitio eft manifeftatio,
ergo fine illa non eft loquutio Dei.

Refpendeo diftinguendo antecedens {ola propofi-
tio Ecclefiz eft manifeftatio formalis nego,eft manis
feftario inductina & dircedtina concedo.

Secrio IV.
ualis rewelatio requiratur ad obiecum forma-
le Fidei.

HA&Gnu; foluta eft difficultas pracipua de obs
~diecto formali Fidei quod eft fola prima veritas
reuelans , de hac aurem reuelatione qud dixi coni-
pleri formale obieétum Fidei adhuc dubitatur qualis
illa effe debear vt fundet.verum fidei affenfum , &
primd quidem virlim neceffari6 fic inenidens: fecun-
dd vertum neceflarid (it vera, ita vt exiftimara reue-
latio nan (ufficiar : rertid verim necearid fit forma-
lis's ita vt'nop, fulciac viggualis reuelatio ;qguartd
yirtm nete ﬂﬁ(‘) fir publica , ita ve noséufficiacreues
latie privara. o

i

Ferim rff;{hﬂfo fundans Fidem debest #tcfﬁ:cr:'a
effe inewidens.

: Rl—luda tio (vt fzpé dixi) nihil alind eft quim ali-

qua Dei actio tranfiens qua fignificatur aliquid
nobis i Deo dici », poteft illa clfe vel euidens nobis,
vel obfcura,, eft emidens quoties ita nobis fignifica-
eur aliquid 3 Deo dici v intellectusnon Eoiﬁt dif=
fentire , fed neceffarid cognofcat Denm efle quihoe
dicit -%obicura eft quoties jga fignificatur aliquida
Deo dici, vt diffentize tamein podlic intelle&us , &
negare Deum effe quii higdicar: rurfus poteft ceuc-
latio effe enidens vel intuitiué , fi videatur reuclatio
in {e ipfa: vel abftracting fi cognofcatur in alio con=
nexo elfentialiter, quiod totum explicari facilé poteft
exemplo hiumanz loguutionis. =

Controuerfia crgo nunc eft inter Scholafticos ce-
leberrima , verdm pofficreuclatio elle obiectum for-
male Fidei , & ratio credendi obfcuré aliquod my=
fterium quando eft cuidens vel ineuitiué , velabftra=
Etiué , verdm v. gr. beatus videns in verbo rcucl‘arlo-
nem poffit nihilominus credere illud Fide obfcurd.
De ipfo autem myfterio quod credicur, yrrim ceedi
poffit etiam tunc quando eft enidens » dicam quaft
ftqucmi.

Ratio

[4

Soluiy
SCunda,

Inftangy
Ui Re.

fpm‘.d::m.

Quidi

teuglaus.

Shatus

conttost®

1y

&




1]

[

Ratio i ;
prim3 du= epidens non potelt efle obieCtum formale affenfis

bizan

chunda.

Tertia.

Alfertio
prima.

Prima
pass.

i Rk

De Obie&to formali Fidei,

Ratio autem dubirandi primoeft , quia reuclatio

incuidentis , omnis enim aflenfiss fpecificatur 3 o
motiuo , quod fi fic euidens datetiam enidenriam
actui quem fundat , affenfus Fidei eft affenfus inegi-
dens , erge renclatio euidens nou poteft cffe illius
motingm formale,

Secundo, Fides non poreft enidenter cognoftere
obiectum reaelatum effe verum, alioqui eflet ftien-
tia , fed qui cognofcerer cuidenter aliquid reuelari
2 Deo , & Deum effe primam vericatem enidenter
cognofcerer obiectum renelatum efle yerum » €120
Fides non poteft euidenter cognofcere aliquid re-
uclari @ Deo : Probatur minor , aflenfus qui nite-
retur reuelacione euidente inferretur ex duplici pre-
milla enidente ; Deus non poreft mentiri dum lo-
quitur > Densdicic fe efle Trinum , crgo Deus eft
Trinus : fed quoties duz premiflz {unt euidentes
conclufio Ii‘qmrur neceflarid & euidenter, ergo qui
cognolcerct euidenter reuelationem > Cognoi
cuidenter obiectum reelarum,

Tertio , affenfus Fidei eft ita liber vt intelleGius
Pofﬁ[ affentive , vel diffencive, fed ille affentus qui
niteéterur reaelatione euidenti non eflec liber » qui
enim {ciret Deum efle veracem & Deum aliquid di=
cere , non poffer negare allenfum conclufionis 4
ergo , &c.

Dico primo, reuclationem qué fundac F
fum effe pofle cuidentem,quamuis impo!
no fic vt illum fundet quatenus eft euid

Prima pars , inter Thco[cgos recepriffima eft vt
docent Va[‘qucs prima patte diffutat.131. cap.3. &
Suares difputar.3. (2.8, negar cam de Lugo, dijput.z.
Jeft.a.cumalijs non paucis. Probatur tamen quiz, fi
poreft aflenfus Fidei effe obfcurus, quamuis nitatur
euidenti reuclatione , non eft dubiam quin poffit ci
niti ; fed poteft affenfus Fidei effe obfcurus quam-
ais nitatur euidenti reuelatione , ergo Fides potelt
€initl : Probatur minor, Fides potelt efle obfcura
quamuis reaelatio fit euidens , fi poffic ea nici provt
eft parum teftimonium prima veritatis , non aflen-
tiendo tali reuelationi , proveeft aliquis effectus eui=
denter cognitus , nam aflenfus evidens nititar me-
dio ewrdente formaliter , reftimonium autem v oft
puré teftimonium non eft aliquid euidens vt fic fed
obfcarum : Sed quamuis tenelatio fit cuidens poteft
tamen intelleétus illi affentiri prove eft
monium prima veritatis , non illi affen
clt cuidens, {ed quia eft tetimonium
tis : nam reuelatio enidens |

-LCL

ideiaflen=
¢ omui-

purum refli-
tiendo , quia
prima verita-
habet duo, primo quod
fit teftimonium prima veriraris quod propter eam
authoriratem cft credibile, déinde habet quod fit ali-
quis effe¢tus cuidenter cognitus per experientiam ;
teuelatio quando eft effcctus enidenrer Cognitus
feruat ramen rationem totam intrinfecam teftimonij
habentis authoritacem dininam > ergo poflum illi
alfentiri provt eft puré teftimonium , non affentien-
do illi quatenus eft effeGtus cuidenter cognitus , tunc
autem allenfus erit vera Fides. Tora ergo ratio eft,
quia teftimonium quantumcunque fic euidens , fer-
udt tamen veram rationem tcﬂimonij cui Poﬁi:m afl-
{entiri , non affentiendo illi vt ot effeCtus enidenter
cognitus,

Deinde confirmari ex eo poteft, quia primus An-
gelus in primo inftanti fliz creationis habuit omni-
modam enidentiam illius reuelationis 5 {ciebat enim
fe non poffe illuminari nifi 3 Deo. Imd eft probabile
quod B.Virgini Mariz multa reuclationes facte funt
prorfus enidentes myfteriorum Fidei, cui ramen me-
rito dicitur 5;4!4.71{4: credidifts,

Secunda pars , quod reuclatio Fidem non poffic

f‘um_!are prove eft euidens,docetur 3 plusibus Thegz
logis citm S.Thoma gueft.1. art.4. & 6. Suare difp. s,
Jfeéd.8.Coninck 4ifp.9.dukir.8. contra Vafciucm,Tur'_
rianum, Lorcam,

Probatur autem ijs argumentis quz funt allara in

ratione dubitandi, quia nimirum Fides que haberet
obie¢tum formale 3 quo fpecificarecur omnino eyj-
dens nullo’'modo effer objtura » neque cognofceret
oblcure obieétum reaclatum,nam ex duabus premif
fis enideatibus fequizur conclufio euidens ; quod
autem actus Fidei fic oblcurnas , & firmirer affentia-
turillis qua non cognolcit nifi obfeurs > Conftat ex
Apoftolo qui Fidem appellat argumentum non ip-
patentinm , vifio per fpeculum » & 4 S.Petro ILICC[:‘!Z
lucens in caliginofo loco donec oriacur lcifer & ye-
uelatio aurem euidencer cognita licét non faciat rem
cuidencem cuidentia extremoraum 3 facit camen illai
cuiventem cuidercia teftificantis, & tamen obfcari-
tatem hanc Fidei fepé Parres indicant,v.gr: Hilarius
li6.8.de Trinstate, vocat ignorantiam: Nen baber vo-
niam [ed preminm ignorare auod creda : Auguftinus I:
de vrilitate credendi, cap.rr. Qued ( inquit ) intelliz
giriisss alignid dglvemm rationi , guod credimus anthorie
tart. Deinde affen{us 1lle qui hiterctur reelatione vr
cuidente non effer vilo modo liber, quia enidens af>
fenfuseft ille, ad quem necefficacur intelledtus,  Et
denique non nitererur puro teftimonio prima veriz
tatis, refoluerecur enim in Dej teftimoniwm & in co-
gnitionem cinfdem omnino euidentems, :

Neque [acisfacit Valques,cum ait, affenfiim ex cli-
ra reuelatione genitun non ¢ffe cl;u'um,qui.m non ge-
neratur ¢x motiuo intrinfeco Habente connexionem
neceflariam ex éi natura fed ex mativo extrinfecd
quod oftendere non potelt rem teflificicam in fe ipla
& lic cognitionem femper parit obfcuram:

Sed contra ; ille alfenfus euidess eft per quem in:
telle€tus omnino necefliratur ad non diffentienduimn;
nam illud folum dicitur euidens eni non potedt in-
rellectus diffentire , ergo allenfiss per medium extrin-
{fecum cuidens, ¢t omnino euidens. Quis : autem
dicat verbi gratia quod Fide obfcara credunt Ro-
mam efle gmnes illi qui Romam non viderant, fed
audiverunt ramen multos qui dicunt fe vidifle Ro-
mam , poteft igitur aétus {tientiz niti motino ex-
trinfeco quod fit euidens. Imb certum eft multas {z-
pé demonftrationes effe 3 poftetiori per effectum ,
qui non eft intrinfecus caufle , & cum qua non haber
connexionem neceflariam nifi ex ﬁlppoﬁriopc, rene-
latio autem ex fuppofitione quod fit,haber connexio-
nem necellariam cum re reuclata, fienimilla dicitus
ellesneceflario eft,

Ad primam Refpondeo vernm effe quod renelatio
cuidens vt fic fundare non poteft Fidem obfcuram ,
quamuis poflicillam fandare pracisé vt eft purum
teftimonium.

Inftabis ibi nihil ¢ft obfcurum ; ybinihil omnine
eft quod non claré videatur , fed tora hzc reuclatio
& teltimonium,& rotam hoc motivum videntur cla
1e vt fupponosergo in tali renclatione nihil eft obfen-
rum quod poflic fundare fidem.

Refp.diftinguendo minorem rota hxec rcuclmioﬁc
totum teftimonium videtur prove eft purum refti-
monium fe ipfum teftificans nego , provrefbeffectis
aliquis' cognitus per experientiam concedo , vade
quaimuis tota reuelatio fic cuidens infeipfa quatcntis
eft talis effeCtus, tamen quatenus eft puruin teftimo-
nium femper eftob(Cura, :

Ad fecundam fimilicer diftingnitut ill2 minor , qui
cognolceret euidenter aliquid 4 Deo reuclari, 8¢ Deil
elle primam veritazen,enidenser cognoiceret obiedtd

: Z2Zz 3 reuelaruin,

Solutia
prime
dubitatie-
nis.

Inftancia

Secundz,




550

reuelatum, per eam cognixioncm quﬁ cognofceret
obfcuré reuelacionem in ratione purl rcﬂimoni) me-
£0: qui cognolceret reuclationem euidenter inra-
tione cficétus claré cogniti concedo: nam affenfus
ille qui niterecur puro el teftimonio & incuidcnt@,
non niteretur duabus Prazmlfﬁs euidenter cognitis
vt fic ; nam ille actus, ergo verum eft Deum efle
Trinum,prove fequitur ex pramiflis cuidentibus non
eft actus Fidei,fed tantim provt nititur pura Del
authotitate infinita in ratione teftimonij.

Ad tertiam Refpondeo , affen{um Fideif{emper effe
Iiberum,nam quamuisnon poflum diflentire obiecto
reuelato proyecognito per reuelationem euidentem
poflium tamen illi diffencire prove cognito per reae-
lationem vt eft parum teftimonium : femper ergo in-
tellectus poreit non credere , quamuis non poﬂ?r
diffentire tali obiecto provt cognito in ratione efs
fectus.

Inftabis cum de Lugo sum. 3 4. nullus affenfus in-
tellectns fundatur in euidentia pramiffe formalis,
fed in enidentia przmiffz obietiuz , fiue in obiecto
cognito,, non enim affentior obiecto quia illud cog-
nolco ; fedquiailludinfe ipfo eft euidens & verum,
euidentia enim [e tenet.ex parte obiecti cogniti, non
X parte coguitionis,ideéque non eftid quod cognof«
citur ,fed potiis cognolcit : vnde argumentor vbi-
cunque obieétum eft in fc ipfo euidens non potelt in-
rellectus prafcindere ab enidentia , & illi affentiri vt
elt ineuidens,fed reuelatio eft cuidens v fupponitur,
ergo intelleGus non poteft ei aflentiri, vt eft ineui-
dens , namex pramiffis euidentibus{equi non poreft
conclufio obfcura,

Refpondes  Refpondeo epidentiam aliam effe fundamenta-

tur inflan- lem,aliam formalem,eaidentia fundamentalis eft ob-

s, icétum ipfum cui non poteft intellectus diffentire,
cuidentia formalis eft ipfamet cognitio obiecti cui
non poreft diflentire. Certum eft quod euidentia
fundamentalis non {e tener ex parte cognitionis , &
cognolcitur ab intelle@&u faltem in aétu exercito
quamuis in actu {ignato non cognolcatur. Vnde dico
ad aigumentum, vbicunque ebiec&tum cft cuidens in
{eiplo-, non poteft intelleétus prefcindere ab eui-
dentia,fi obiectum [ub omni ratione fic euidens con-
cedo, fifubaliqua ratione fit ineuidens nego. Dixi
autem reuclationem euidentem,effe ineuidentem fub
ratione puri teftimonij, etiamfi cuidens fic (b ratio-
ne effectus cogniti per cxpericntiam. Neque iéquirut‘
quod ex pramiflis euidentibus obfcura conclufio
poflic fequi , quia conclufio fequitur ex pramiffis
prove cuidentibus.

Tertiz,

Jaltantia,

1L

Ptriim rewelatio folim exiffimata, effe pofiit
obietum Fidei.

Fleri {zpe poreft vt exiftimemus aliquid effe re-

uelacum i Deo s quod tamen reuelatum non fit,
audit, verbi grarid, rufticus Sacerdotem aliquem, vel
Hereticum , vel ignarum dicentem quod in Chrifto
vnica eft natura ficut ¢ft vna perfona, putatmufticus
hoc ita effe , ac ex toto corde credit, tunc reuelatio
non eft vera,fed exiftimara tantim, & quEritine
veram illa fufficiens fir ad eredendum Fide diuina, il-
lud qued reuclatum non eft.

Wikin, (o5 Rario autem dubitandi eft primo,quia ille atticu-

ma dubi-- luscredi poteft Fide dinina, qui poteft fufficiéter pro-

eandi. poni tanquam a Deo reuelarus , fed articulus 3 Deo
non repelarus poteft proponi fufficienter, tanquam
a Deorenelatus ,crgo articulus non reuelatus credi
poteft Fide diuina modo exiftimetur effe reuelatus:
Malor videtur cerca , quia nihil ¢ft quod meucat ad

Difp. 11. De Fide. Qua(t. 1. Sect. 1V,

credendum Fide dinina, quim propofitio {ufficiens
dininz reuelationis : Miner probatur tunc fufficien.
tex pmpunitur rultico arriculus 3 Deo non reuelazys,
quandu proponitur eodem modo quo proponitur ag-
ticulus verus , itave teneatur verumque fimul crede-
re; fed articulus 2 Deo non reuelatus proponi poteft
homini ruftico, codem prorfus modo quo ej Prope-
nituc verus, ita vt teneacur fimul credere vtrumgque,
qum:l Probu 111;15_11&[{5’,:1'.1111 quando Parrochus,verbi
gratia , vel Epifcopus proponit ruftico articules Fi-
dei,tuncille obligatur ctcdcrc-,_ncquc alia vlla requi-
ritur propofitio motivorum, fit ergo Epi{boplls oc-
culté Hereticus , qui fimul ruftico duos proponar ar-
giculos , quorum vnus fit verus, & alius fic falfys,
tunc zqualiter vterque arciculus proponitur , & qui
audit tencrur @qualiter credere , ergo ariculus faljys
{ufficienter illi proponitur cum eodem modo prope-
nacur, quo proponicur articulus verus quem obliga-
tur credere.

Confitmatur 5 quia experimur rufticum tunc eo-
dem plan¢ modo aflentici articulo falfo quo alfenti-
tut articulo vero; nam affenritur vtroque, quia Deus
prima veritas dixit, & per virumgue attum zqualiter
meretur , ergo veerque articulus (ufficiencer proponis
tur , & Fide diuina creditur. Denique ille actuseft
Theologicus cuius obiectumeft perfectio increata,
ille aétus quo credo articulum apparenter reuclatum,
haber pro formali obiccko primam veritatem ; ergo
ille actus eft Theologicus.

Secundd , nulla eft alia vircus etiam fupernatura-
lis cuius actas non poffic verfari circa obiectum ma-
teriale , quod non pasticipet propriam rationem ob-
iecti formalis,fed illam exiftimetar participare, quod
facilé poteft inductione probari ; nam fi exiftimares
promiffain effe in ceelo gloriam aliquam , quz non
eft promifla, peffem illam fperare : i exiffimarem
aliquem hominem effe fanétum, qui tamen fanckus
non efler, pollem charitate Theologica illum amare
vt Dei amicum.  Si prudenter indicem aliquem effe
pauperem , qui tamen reucra fit dines, dando illi
Eleemofinam verum elicio adtum milericordiz 5
quamyis (ubucniam miferiz folam exiftimara, Sire-
fticuam aliquid, quod falso putabam deberi, vereli-
cio actum inftitiz. Siadorem hoftiam abfoluré,quim
prudenter iudico effe confernatam, verum elicio
actum religionis, etiamfi fortafsé illa conlecrata non
efler, Confirmatur ex Fide humana , qui enim credit
aliquid tanquam diétum a S. Thoma , quod tamen ab
eo didtum non eft, cadem tamen Fide humana cre-
dic, ac i Sanétus Thomas illud dixiffer , crgo qui
credic aliquid tanquam & Deo di¢tum, quod ramen
non dixic Deus » cadem tamen: Fide diuina credir.

Tertid , i quis legens Prophetas paulo Ante-Chri-
fti natiuitatem credidilfer Meffliam venturum,& pet-
feueraffet in codem actu etiam poftquam Chriftus,
natus effee Chriftus,certé ille aétus Fidei antea veruss
poftea fuiller fallus ,ergo poteft actus Fidei nicize-
uclatione falfa.

Dico {ecandd , reuelationem Dei foliim appaten-
tem & exiftimatam non pofle fufficere ad verum
actumn Fidei Theologice : Imd implicare conrradi~
¢tionem v illa ad credendum Fide dinina , quamuis
poffit aliquando ica proponi vt veré oblige ad volen-
dum credere,

Primam partem Theologi communitet floccr{t
cum §.Thoma art.1.¢5 3. Videtéirque definira in Tri-
dentino f&f].6. cap. 9. vbidicitur quod fa]ﬁm? iul}cﬂ'cl
Fidei non poteft, meritdque reiicitur Catheriful-'i qul
temeré omnind dixic quod licér Fidei Catholicz fal-
fum (ubefle nom poffic, Fidei ramen privace fubefle

omnino poteft. Ratio autem eft primd , quia de 2«
tione

Seeutds,

Textia

Affenia
[ecundn

Frima park
prabaLr

|

#

A

-

P
]




da

ntia

pard
pig

Mi
ex lecunda
Pﬂt[ﬁ con~
ciufionis
probatur,

Tertia pars
probara
manet.

Solutio
prima du-~
bitationis.

S:cunda,

De Ol

dei Theologice eft

tione F

aic Bafilius , explerio animi de diminorum veritare
borum : & Bernard.s epift. 190. Fides ¢)f opinio , fed
it werirate ceria fubfestir, {ed (i cred: Fide diuina pol-
{eraliquod obicétum quod Deus non reuelalfet , non
eller cerra es diuina , non enim fum certus de
obiecto Fidei , nifi quia certus um Deam E{i.\s"ﬁ’ id
quod credo ; ergo implicat vt reuclatio falfa fir mo-
tivum Fidei Theologicz. Secundd, Fides elt virtus
intellectualis & Deoinfula, (ed vireus incelle@aalis
infufa neceflarid tendic in actus veros , ficur victus
voluntatistendic in actus bonos, ergo Fides tenditin
actas veros , vt etiam dixi effe definicam i Tridenti-
. Imo Fides elt inchoatio quedam & vera partici-
patio luminis bearifici, & inftramentam principale
Spiricus Sancti, vt moueat nos in boaum , fed lu-
men beatificum non e/t determinacum nifi ad verum,
ergo criam Liimen Fidei

11
1

reLam

eft determinatum ad
reuclarionem, Deniq; reaelatio non potelt effle moti-

uum Fidei dininz nifi proponatur {ut

Chiter vt cre-
dibilis, [ed falfa reuelatio non poteft (uthcienter pro-
poani ad credendum Fide diuina sergo illa non poteft
el motinum Fidei
babic,

Secanda pars conclufionis quam etiam commit-
nifline cenent Doores

o h:'u‘.Ot;ica:'. Minorem pro-

» probaatque primb , quia
tunc foltm reuelatio (uficienter proponitar quaado
pet fignumaliquod euidens prudenter & omnino in-
tallibiliter copnoftimus debere credi, quod Deus ve-
receuelaueric id quod proponitur. Sed implicat rene-
lationem falfam proponl per aliquod fignum quo
pradenter, & infallibiliteriudicetur debere certd cre-
di Deam vere reuelaife id quod proponitur: ergo
falfi reuclatio non poteft fuificiencer proponi. Pro-
batur minor,nam ﬁ:;\mm illud nun quam eft fufficiens
ad propolicionem reuelationis, nifi fic aliquid quod
euidencer confteceile non potle ab alio quam a Do,
alioqui (emper pollem formidare , fed nunquam dari
potett hainfmodi f}g]}tl=71 ad conficmandam reuelatio-
ne (lﬂ‘f_‘

101

clka Dzo, €rgo non poteft reuelatio falfa
aliquod fignum quo prudenter iudicetur
tod proponitur.  Secands , fi regeli-
fieri euidenter credibilis nunquam
» credere articulos veré 3 Deo reuela-

Droponl
Proponi |

CL

er fuficientem propofitionem. Sed (i re-
oteft proponi futhiciencer | propofitio
$10. me inducet ad prudenter & certod cre-
dendum, quia l‘-m‘l'm ca wop()ﬁrimze po[?um adhuc
dubitare vertun renelariod
falla poteft prop
falle zqué I
vera, certe

lla it vera, ergo reuelatio
(ufficicnter Dsniquu fi reuelatio
opont potelt {ufficiester ac reqelario
lluin nobis relickya et medium quo
difcernere poflimus renelationem veram 3 falfa.
Tertiam parcem
latam in rarione dubi

'Ol)ﬂt Z'l'l'glllﬂt‘ﬂ tm pi’i:l]ull‘i ﬁl“
tandi vbi eunidenter oftenditur
quod reuclatio ita proponi poteft v ille cui propo-
nitur teneatur velle credere Fide diuina , 8 conari
ctiam credere,

Ad prim igitut Relpondeo primd quidem,quod
quamuis per impofbile fifa reuelatio proponi pof-
fet fufficienter tanquam vera, non propterea tamen
credererur Fide divina ille arciculys propter falfam
r(-ur.'E;ztioncm,_qui;l non {ufficerer ad actum Fidei pro-
pofitio huiufimodi, fed requiteretur obiedtum pro-
prium huins adus, qua reuclatio eft vera & non
exiltimata tantlim, {1 enim verum ibj eller obiectum
Fidei, verus etiam eflor adys Fidei quc}d recte negae
de Lugo diffr.4./26L.6,

Sccundo , negatur pofle vaquam contingere vt
fallus articulys Proponatur {ufficienter eodem modo

formali Fidei.

S5t

15, alioquinon tenere-
ere, quia {'cnl.ln't dubirare
1 id quod credimus effet verum
propolicumvett [ufficienter. Sola Pavochi vel
externa propofitio, eft fufficiens
ger rufticum ad vol

quo proponitur articulus £
UL yoquam certd cred
pollemus , vtrd

]:mpoﬂrio vt obli-
cndum credere Fide dinina &
ille actus quo voler & conabiray
ritorius eric, fed nego quod nudailla & fola Epi-
fcopi authoritas fic fuficiens Propofitio articali veri,
velarticali falfi , namilla vt §¢ inrupnlirio {uthiciens
compleri vlterits debet, 8 in hominibus complatur
de I:'JC‘[U petilluminationem internam fine qua pro-
politio exterior non eft fuficiens, quia . fine hac illy-
minatione {olum teftimonium Epifcopi non propo-
nit fignum infallibile per quod credere potiic pra-
dcn:._} is ‘cui fit propofitio. Imbd indoi homines
non funt apti ad pen

credere veré me-

crrandam euidentiam mortige-
rum , vinde femper {upplet Spiritus Sanétus per
inftintun internum id quod deeft illorum ca-
pacicati.

Iraque {}Eplfcopus occuleé infidelis per infeitiam
autnequitiam , plures Proponatacticulos cre dendos
alios veros, alios fallos, nego externam illam pro-
pofitionem arciculi veri ellé fufficientem de fe {ed
tantiim prove coniungitur cum motio:e incerna Dz

4 £ - propoficio articuli veri,qui pro-
ptecea credecus Fide dinina cum ta e iculus fal-
{us non pouIt tunc a 1t e hiimana,

i a
quod f1 velis vnico aétu credi viramque articulom,
tunc non ceederur nifi Fide humana, Vadead con-
1ationem nego rafticum eodemmodo allentiri ac-
ticulo vero & acriculo falfo,quamuis non poffic iple
hoc difcrimen aduercere , nam acciculo fallo affenci-
tur proprer reuelationem falfam, & articulo vero
propteriveram reunelationem , adus e
Theologicus cuius obiectun eft perfeétio inc
debito modo applicata, actus volunratis quo rufticus
vule credere, poteft effe {upernaruralis & meritoritis,
quamuis Fides que illum fequerur , fic foldm nd-
turalis.

Ad fecundam Rcf‘pondcn negando quod vlla yir-
tus vel naturalisvel {uperaataralis , incellectus aut
voluntacis verfetur circa obicéhz.ualiqued maretiale
nonparticipans veram rationem formalem obiecti-
uam talis virtutis propriam : neque hoc 1n vlla virtu-
te poteft verificari, alioqui illa excurrerer extra rer~
minos obic¢ti adaquati,  Ad probationem dico ma-
gnum eflc difcrimeninter vircutes intelledbus & vir-
tures voluntatis , nam quamuts ambz ferantur fem-
per in verum {uum obiectum,nihilominus tamen ve-
rum o’a)i};dum ViLTUCis appetitiuz non eft bonumin
{e iplo fed bonum ve apprehenfum, & propofitum per
cognitionem;voluntas ¢nim yerfatur circa obicétam
ve propofitum ab intelleu, non aurem circa illud
immediaté vt eft exiftens 3 parce rei, vnde fcmpc!
verum obieftum virrutis appetiting eft bonum cog-
nitum , five fic cognitam ver , fiue falsd , obieétum
autem vigtutis intelle@nalis eft verum vein fe ipib
cxiltens , quia intelleGtus verfacar immediate circa
verumin {e iplo exiftens’, quod patet in omni vit-
tute intelle¢tuali ; nam quis erret exiftimando fe
h;‘.bcr_f: demonftrationem , non proprerrea dicitus ha-
bere fapientiam aur feientiam > quod eriam in virtuce
prudentiz maximé verum eft,cuius actusfemper ve-
rus eft,quia quamnis iudicium aliquod (Pcc:u[atimi_n'l
falfam prafapponacur aliquando 3 proprio actu
};mldcmicc » indicium tamen practicum in quo pru-
dentia confiftit non potelt vnquam elle fallum >
verbi grania , probabiliter iudico ;quuc;!} effe
ﬁ;‘.&_ilm > alignem effe pauperem , hoftiam FHE verd
confecratam prudenter ftarim elicio Iudicium hoc

pratticum,

Solutio
fecundz.

A




5§52

practicum , quicft actus proprius prudentiz ; ho-
neftum eft amare illum ve amicum Dei ; muare
illum vt pauperem, adorare hoftiam illam vt con-
fecraram, vbi vides 2 prudentia elici adtumn verum;&
virtutes illas omnes appetitiuas verfari circa obie-
Shun eriam verum ; nam obiectum mifericordiz 5 eft
{ilblenare miferiam paupcris probabllitcr apparen-
tem » & fic de cxerexis. DeFide humana non poreft
vlla effé paricas , quia ille non et vircus intelleétus
cui non poffit {ubelle falfum. .
Inftabis,illad indicinm praéticum eft falfum (_lu*;'d
: afio ex iudicio fpeculativo falfo,
honeftum eft daze huic

Tnftancia
cuirelpone fequitur ve concl

Difp II. DeFide Quait. 1. SealV.

eft, fequitur ex eo quod elt renelatum : verbi orar
renelatur virrualicer Chriftum effE rifibilem , qf;nud;
reaelatur Chriftumelle hominem,quiarifibilicas nog
continetur formalicer in humanicace, fed ¢t propuie-
tas emanans ab ea vt caufa,

Rurfus reuclatio formalis,alia eft explicica per
quam res ;Llf_cl‘.l:‘. in fe ip[‘i reuelatar ; alia eft confufa
per quam reuelatur aliquid contentum inalic tan.
quam pars in toto, & fingulare {ub vniveclali, ¢
cum seuelatur omnem rite bapeizatam effe in graria,
_c011i1t5§1L11L=14c~:1 Perrun qui eft rice baprizacnseffe
10 gratia,

Difficultas ergo nunceft,veram renelatio il]a,qug

detur. fed illud fudicium prudentiz, ¢ IG A it
pauperi Elcemofinam fequitur ve conclufioexindicie  nullomodo eft formalis eriam confufa , fod eft fan- d.ﬁn];;‘
ii—‘CL‘ulm:iuo falfo , ergo illud eciam eft falfum. : Et_l'm y I'x'tLl-_dislu.hc%:lt ad fundandam Fidem, verhi gra- s,
Refponideo negando munorem , fam illod iudi- o yveram co iplo quod eil de Fide Chriftum effe
Giam practicum vernm honeftum eit , dare i—,l-:c_nwl‘k hominem > ctiam fit de Fide quod fic tifibilis, hee
namilli qui pwb.abil;ter apparst pauper , non lu}]u‘l— autem reuclatio foltm virtoalis eft rantdm mediaca
tar tamquaim conclufio ex wdicio IPCCI:'::L:]LIQ fallo, ex paite rei renelara; que {eilicer reuclaca noneft in
fed raprim {appofico illo indicio intellectus clicic {: ipfi, nam reuelatio mediataex parte reuclantiseft
immediacé fudicinm prudentiz: vel fi vis illud in~  fine'dubio fufficicns ad Fidem , quando [cilicer Deus
fersi ex preemiiffis cercé non inferturex pramiflis fal=  non nobisloquitur per {eiplum unmedided , fed per
fis , fed ex iftisomnino veris, quoties aliquis apparet Apoftolos ant alios Doctores.
probuabiliter pauper , honeftum eft illum (ubleuare, Ratio ergo dubitandi¢ft primd,quia illa propefitio Raopt
ifte appatec probabiliter pauper; ergo eft honeftum  Fide diina credicur , quam qui negaret effee Heerei- ma ditk
illi fubuenire. cus, hac Pmyulitiorﬁ' useft eifibili qui negaret tandi,
Solutio - Ad teitiam Refpondeo cam S. Thomaart.3. ad 3.  efler Hereticus, ergo illacredicur Fide divina, MinE
:;:Li: Li:: fieri omnino polil-' vrille ldCL?] a::luah Chriftus eft na- p}:olb;tur > 1'11:? c!ui negat Chriftumefle hominem , &
bizandi, feivaras incipiatante Chrifti ﬂati_ulliiltcm > & perle- dicic illum effe (_,‘hima:ram, eft Harcvicus, fed quine-
wezet etiam poftquam eft natus 1fed negoeffici pof=  gat Chuiftum effe rifibilem , negat illam effe homi-
fe veadtys Fidei dining, quiprits & effentialiter erac ~ nem & dicireffe Chimaram , nam homo fine rifibili
verus , poftea incipiat effc falfus. Nam fi quis paulo  eft Chimera , ergo qui negaret Cheittum efle rifibi-
ante Chrifti nativitatem dixiffee Chriftus eft nafci- lem effer Haereticus.
turus , fuam' illam propofitionem vel retuliffet ad Confirmatur,quia fpectat ad Dei veritatem infini=
cempus vitime Prophetiz, quafidicerer Chriftus de~  ram,vr vera fint omnia ea qua funt effentialiter cons
bernafti , quando erunt complecz Propheriz , &  nexacamiis qua Deus dicit ; voa enim veritas non
fon anté, & fic vera fuifler propofitio , tam ante potcft fine alia fubfiftere , i vnum eft falfum , alees
Chrifti natiuitatem, tam poft illum edam natum,  rum ctiam falfum exix , ergo qui negacer Chriftum
quiia dicere Chriftus eft naftiturus completis Pro- effe rifibilem dicerer Deum effe mendacem.
pheriis eft dicere Chriftus non naftetur, nifi pot}— Secundo ymuleta funt de Fide que ramén virtnali~ Send
quam illa erune complera. Vel fuam illam propofi-  ter folim funr renelata , verbi gratia s Deam effe in-
tionem reculiffer adcertam aliquam partem: empo= finitam , & incorporeum quia Deuseft, Pacvem dis
tis dererminatam ; & fic ille actus non fuiffec vo- . fingui i Filio quia lum gencrat , duas in Chrifto
quam actus Fidei , quia tempus determinatum quo efle: voluntates qila eft Trens & homo : totum
nafeiturus erat Chriftus non exat reuelatum , ides~  Chriftumetle fub daabus {pecie nenti Eu-
que credi non poterat Fide diuina, fed ramen cen- chariftiz : ille quibapeizat infancens,Fide divina cre-
iecturailla prius fuiflet vera, deinde falfa. dere tenetur illum elle in gratia : ergo renelatio vit=
Taftanta - Inftabisquid z 6 alicui Deus veuelafler inftans de-  tualis fofficic ad Fidem. et
fecunda.  terminatum in quo Clirifbus erat nalCicurus , ceite Tertid , illud roram gerriner ad Fidem quod e
a@usille FideiChriftus eft nalciruras,ante Chuifti na-  creditur proprer reftimoniam dininum , five media=
tipitatem fuiffer verus,poft natiuitatem fuillee falfus. t@ , five immediaté , fed credo Chriftam efft rifi-
Refponde-  Refpondeo effe impo(fibile v ille idem acus in -~ bilem , quia Deus dixit mediaé , immediate vero di-

xit illum efle hominem , ergo credirur Fide diainas
Maior probatur , nam habitus infafis extendicur ad
omiic obiectum materiale quod t;og_uulhtur depen-
denter i (o obiedto formali mediare , vel immedia-
té, nam verbi grati?;, Charitas extenditurad omnia
obiecta materialia quz amantur etiamn remois peo-
prer Denm s i enimamas Proximum propeer Deam,
& illi per varia media remota vel proxima procures
aliqrod bonum , voluntas omninm illorum medio=
ramfemper cft actus chariratis , ergo conclufiones
renelace mediantibus aliis pertinentad Fidem. -
Quartd, i reuclario virrualis non fufficerce ad Fi~ Quutk
dem divinam fequeretur quod etiam pofiquam Ec-
¢lefia defininic huinfmodi propofirionem vicrualiter

tucinftan~ cocafu perfeuerer, nam ille verus erar actus Fidei

Fi%s cum Fide diuina niteretut , poft Chriftam autem na-
tum , pon cftampliusidem actus , quia non fiticur
‘eadem renclatione.

£ il

Virnm venclatio [olum virtualis & medistapofiir
effe obiectum Fidei.

Eueclatio alia eft formalis , alia virtualis ; forma-

lirer dicitu reuelati , quod in fe ipfo reuelatur,

vel ceire continetnt formalivet in co quod reuelatur,
quia vidclicer vel eft pars eius, vel definitio ; verbi
gratid,cum cuelatar Chriftum effe hominem reuela~ :
tur etiam habere animam & effe animal rationale.  tantimreuelaram »illa non polfer credi Fide diuing;
quia Ecclefia non habet neuaas renelaciones , neque

Vircualiter reuelari dicitur, id quodin fe ipfo non :
redelatur , neque continerus formaliter in €o quod noua facicdogmara , cxplicar enim taneium infallibi=
reuelamnrfed in eo continetuy tanquam in caufa,id  Ltercaque {ongvexé teuelata vel que fequuntul €

Reuelazio
vircualis

& formalis
quid fir,

reuelatiss




Affertio
tertia bi-
partita.

pars
probatur.

Secunda
Pars pros
bsnl]l)

De (‘Ebifs:‘?oM 1teriali

odi defiri-
le foliim
non {ufficit
[t dehinitio=

renelatis, vnde argamentor, Fmt ciu
tionem Ecclefixe 5 propofitio ilia eft reu
virtualicer , fed per w:u.r!a.:m virtialis
ad Fidem, ergoilla propofitio etiam pol
nem non potel -t credi Fide dinina.

Dico tc_tm reuclationé virtualem qué in fua tan-
tiim caufarenelatur aliquid non fufficerc ad fidem

Theologica, fed efle conclu 1oné purc TIICQ[O\!J.L:L.
fiverd eam vniuerfalis Ecclefia definierit,iam inci ipit
éfle reuelata formaliter, & fufficit ad Fidem divinam.
uein {equuntur
feéh

Prima pars, afferitur & §. Thoma
Molina 1. p.q. 1. art.2.diff.1. & 2.
11, Valentia , de Lugo , Coninck : contra C
Vegam , Alberinum , ;‘LftIliL“ 1. p-d. 5.6.3. qui
tamen omnino confundunt reuelationem vircualem
cumn formaliconfufa qued magnopere caueridebet,

Ratio autem eft,quia illud non poteft credi Fide
diuina , quod credi non poteft propter puram Dei
authoritatem , fed guod non eft revelatum nifi vir-
tnaliter credi non poteflt propeer puram Dei autho-
ritatem , ergo non poteft credi Fide diuina : pro
tur minor, illud quod non poteft credi nifi quia eui-
denter infertur ex eo quod eft reuelatum , & quia eft
cum €o connexum non poteft credi proper puram
Lc:,n.:[houm[un,.nd quod eft renelatum vircnaliter
C.c.mLul tmmmquu t.mmhrct mfgL[u: % e I'(‘l';'\d

a & quia eft cum eo connexum, ergo illud non cre-
ditur propeer puraim J'cuchlriomm. Deinde L]::ﬂm
negaret hanc connexionem propricraris cum tali
caufa , non eflec heerericus , ille tuncnon pollet cre=
dere Pmlloﬁtiuucm renelatam virtualicer , ergo qui
eam non crederet non efler harericus.

Secundam partem nemo negat Catholicus proba-=
tur autem,quia illa propofitio otk reuelata fomalicer
quain Deus formalicer nobis dicit , fed quando Ec-
clefia aliquid definit;, v. g. i definiat Chriftum efle
rifibilem , Deus nobis dicit Chriftum effe rifibi-
lem , nam Ecclefia loquente , Deus nobis }_kl.'
Ecclefiam mediate loquitur eodem modo quo lo-
quitur naobis per iCL1ptulam,1ux:1ﬂlud [:mm Conci-
ij Apoftolotum , Vﬁtm f'ﬂ Spirstui fantlo & nobis ,
Ecclefia enim non eft mints Dei lingua qui Scri iptu-
2, ergo illud credi poteft Fide diuinz puﬂqu.u 1ab
Ecclefia definitum eft.Praterea illa omnia de noue
‘e tenemut ., qua de nouo proponuntur {uff-
cienter ve 2 Deo reuclata , nam definitio E"thhe
unon cftaliud quam fufficiens pr o}‘of\no & Lx} icatio
eorum quie iDeo1 1on renelantur de nouo,fed aneea
reuelara erancobfcurils , & ided non obligabant
credendum.

arez diff. 3.

e

-le-n

ad

Video autem tribus modis hoc polle ’lLCulCl(' pti=
md fi Ecclefia tantim declaret verum fenfum Se
prura vel reuelationis pracerite , tunc enim Deus
non reuelat de nouo cculum vel verum
fenfum reuelationts praterita, fed tanciim afiftic Ec-

clefiz ne decipiatur in lno onendo & declarando
vero fenfu n:a‘:mn: reuels , vinde fie vt fideles
qui prius non boll:.‘..)‘lhbh cxplicité credere talem
reuel .arlmar:m in illo fenfu ; cipiant 0b]|g‘11 cam
explicite credere in tali fenft. Secundd, fi Ecclefia
definiar aliquam 3110"0[1 toniem formaliter prius re-
uelatam, fed confusé tancim , qualis c'{c: conclu-
fio dedudta ex duabus pezmillis de Fide ; & tianc Ec-
m' reuelationem non § rOponir » {ed tan-
rum priotem L‘{PE,L:H- Tercid i definiac pmpoﬁtlow
nem. vicenali {oliim contentam in p:upohmenc

reuelatayve fi definicer Chriftum efle rifibilem,
tune dici polier que clia definience illum arti-
culum, Deus loc clefiam 5 illum articu-
lumde nouo rea m arcicalus {oliim vic-
rualicereffet revelatus 5 & A Ecclefiaillum definirer
Toms, [, £

-11
um ar

1y

iter

553

t formaliter, fed hoc nun=
qm,.dm id fu.lum definic vel
cft explicatio veri fenfus Scripture , vel (ftcwlp
Iwnpa..r onis J()ll]].l];lLL prius reue-
s quod autem aiunt non-
nulli Theol -mwwu..l'um prins revelatum vic-
tl:alli\:l 5 1100 TE .JLI i de n ouo a ]_)co qu]'l conten=
tus erac formalirer in illa propofitione vniuerfali,
uuu(qlml Eccléfia debnit affitente bpn]tv fancto
cft verum. Hoc inquam cft difficilé, quia {ic Deus
non reuelaret deceominate Chriftum eile i {ibilem,
v. o.ded tantiin quod Ecclefianon potelt errare; fre
enim dici poflet quod Deus nihil alind decepminard
reuclavic quam infallibilicatem Ecclefiz 5 in qua
xqué contmenctur alia omnia s quam ifte arti-
culus,
Ad pri

€€ ot

confi

iy

1 Refpondeo illam qui negarer Chri-

ftum efie rifibilem prafumi qmduu efle ha.-rcumm,
quia |

rzlumitur potius n

are Pimcrpn:m obfcy- |
( hi rn us eft homo , qndm principium evidens
m oc‘l iisbilis. Si aurem pmﬁre erur Chrittum

cfle ]‘O'H‘il‘f m , neque tamen efle rifibilem tun
effet lnL.u.\,d_

¢ non
(.l;L'lL 11.];1. Iy CE,’RILT 1".’11("1"[1]111 A d
iftinguitur maior,qui negat ._blolu*-*
hio mimes S ddicit Illum clle chimae-
icus concedo 4 qui dicit foldm con-
m J'iz[ni.‘:,rir.ma:"n s ¢ft hare-

Htum'e(e

it Chy

non I:"é."'LT

u

(‘_] !'Ii]t
g oo o
ablolute dicic 1ilum ¢

IS S
dicit hoc UﬂlL(lL[LlluI yidefty
dicir aliquid ex quo 1]udicgunux > fed negar fequi
atque ta non eft haereticus,

Acl confirmationem diftinguitur
¢tat ad primam veritatem , vt {int ver:
effentialiter connexa cum iis quz dicic,
{oluté ad prismam veritatem {olicarié [um'nt_:m
{hcc.i:.lt Conicqucrm & ex {LIPPDFHOHL quo -
csﬂutml:ru connexa cencedo. Fateot quod i fallim
eft Chriftum efle rifibilem , cor 1icqucntcr eriam fal=
fum et Chriftum effe hominem ex {fuppofitione
quod omnis homo fic rifibilis , qui tamen n

lfilj{'.

rét omnem hominem efle Liibj‘erl. ; non dicere
Deum efle mendacem ; quia negare
tionem ex qu:l ‘Lqumu Deum L“ﬁ nhndh
gat enim quod omnis homeo fit rifibilis.

Ad fecundam Rclpondco illas ornes propofi-

e illam fuppo lr.

tiones efle reuclatas formalirer 5 vel explicité ve
m , Deas eft infinitus 5 Chriftus totus eft in « qua-
llbctp'u‘:c Hoftiz confecrate 5 vel implicité ran-
tl[i}} Llll.lr(,huﬁ L(lﬂUl]K!‘tLif L‘lb "li"‘l" V'E'll'](.’
uelata , ve iftz funt : ifte infans quem fcio
tmé b ‘.l‘xl.um.n eft in ﬂmt!.. ih
propoficiones fuflicere ad fidem,inferius o lendenir,
Ad tertiam Refpondeo falfam effc illam m: Sl
lud totum pertinet ad Fidem quod creditur propres
Dei teftimonium 5 fi enim mediaté ranrim creda
tur propter Dei teflimoninm , non creditur propret
illnd folum , fed propeerillud 5 & proprer connes
xionem extremorum cum medio mlod non {ufheit
ad Fidem. Vnde ad pml atignein nlpm T
elle quod habitus infufus extendicur ad omnia obie=
cta materialia quee atiinguntur {ub eodem motind
{olitari¢ fumpro 5 non extenditur ad ea que nos
actinguntus: fub eodem motino nifi vatiatos ficut
hic variatur motinum , quod non eft fola reuelatio
oftendi. Exe 11“plu m quod afferrur chasitatis &
aliarum virmeum volantatis non eit fimile ; guiain
actibus voluntatis omnia medie® propter
amanturfinen; non autem praprer fes virde per chm=
titatem amo me dl.l omnia tam PIOXIIH»- tum remog

AAAa quia 2

.
11T

1 fe=

3 4 me lug'_w_
autem

ende

{075

tur y

folun

Tetti#




Inftantia.

Refponfio
inltantiz.

Reudlatio
publica &
prinata
quid fic,

Ratio pri=
ma dabi-
tandi.

Secunda.

Tertia.

ss4 Difp.IL De Fide. Quzft.I Se&. IV.

quiailla propeer folum Deum amo.Cim tamen inin-
telledtu contrarium eueniat , quiaconclufiones quae
deducuntur ex pramiilis non creduntur proprer fo~
lum Dei teftimonium , fed propter connexionem
obie&i pramiflarum , com obieéto conclufionis,
cuins connexionis veritas non crcdj:u;‘ propter veri-
tatem pramillarum fed cognofcitur in fe ipfa, imc[lc_p
Gus in ea [iftic & in ea mouetur ; fi €nim pramiffz
fallz eflent , conclufio tamen effet bona,

Inftabis , connexio obieti conclufionis cum ob-
iecto pramiffarum, non differr 4 connexione extre-
morums cum medio; ergo ad aflenfum conclufionis
non eft neeeflaria cognirio illationis , {ed fuflicit af-
{enfus premiflarum , ergo motinum formale conclu-
fionis ¢fk motinum formale premiffarum.

Refpondeo cerrum efle in Logica quod ad aflen-
fum conclufionis non {ufhicic affenfus pramiflarum,
{ed requiritur etiam indicium confequenriz , mulei
enim qui non actendunt illationem, admillis pra-
imiflis negant confequentiam. Diflinguo igitur ante-
cedens , connexio obiedti conclufionis cum cbie&to
P;;muiiiirum s non differt realiter 4 connexione ¢x-
tremorum cum medio ; concedo : non differt faltem
per intellectum & per conceprus faltem explicitos
& confulos, nego. Nam quod explicité dicitur in
conclufione virtualiter tantim & confusé dicebatur
in pramiflis.

Ad quartam nihil addendum videtur, iis qua di-
¢ta funt in fecunda parte conclufionis.

§. IV,

Ptrim rewelatio prinata pafiit effe obiectum
Fidei.

Vblica dicitur reuelatio quam Ecclefia yniuerfa~

lis, proponit omnibus fidelibus obligans cos ad
credendum. Priuata diciturilla, quam Ecclefia vii-
uerfalis non proponit omnibus vt credendam , fed
ab aliquibus tantim perfonis habetur , vt cum faéta
elt Sarz reuelntio de Iaac nafcituro , & Zachariz
de Toanne Baptifta. Qued reuelatio propofita pet
Ecclefiam fufliciatad Fidei affenfum » Haretici {oli
negant : reftac igitur controuerfia de reuelatione {o-
liun privata , que fuerit fufficienter propofita.

Ratio dubitandi primd eft, quia {i reuelatio fo-
ltm privata {nfficerer ad Fidem Theologicam , poi~
fer aliquis obligari ad credendum aliquid quod ab
Ecclefia non proponitur ; {ed nemo tenetur ea cre-
dere , quz non proponuntur ab- Ecclefia , quod
probatur ex Auguftino contra Epiftolam fundamen-
ticap. 3. Euangelio non credevem (Inquit ) nifi me
Catholics Ecclefie commouerer authoritas , 8 in Enchi-
ridio , docer Fide rantiim ea credi qua fpectant ad
religionem , idem docet Sanctus Thomas 1. parr. 2.
1.a12.8, & conftar quia fiad credendum priuatareue-
latio fufficit, fequitur Hateticos non poile conuinci,
quando dicunt fe prinato {piritu duci ad credendum,
id quod Ecclefia proponit.

Secundb, velfoli poffunt & tenentur credere pro-
pter priuatam reuelationem , quibus illa facta efty
vel eriam alij quibus illa faGa non eft 5 non primum,
quia fireuelatioilla poteft fufficienter proponi eriam
iis quibus non eft falta , certé poteft ctiam ab illis
credi; non fecundumy, quia ille non poteft credere
Deo dicenti cui nihil Deus dicit, fed illi Deus ni-
hil dicit cui, non fit reuelatio vel immediaté, vel
mediaté , id eft per aliquem loquentem ¢x parte
Dei.

Tertio , implicat vt per cundem habitum Fidei
quo ctedimus Fide diuina propter reuclationem pu-

blicam , crcdamus propter .‘-mn]zor‘imtcm Pliuatam
nam reuclatio publica & privata funt diuerfa oo,
¢a formalia , Fides enim nofira Catholica cff sad
eft vniverfalis , nec cum eademn firmirate pO[ﬁmmg
affentiri renelationi prinata , cam qua pollimus afc
fentint publice : nec eft hercticus qui non credic
privatz alicui revelationi.

Dico quarto , reuelatio privata fufficienter propo- Ay
fita tam potelt cfle motiuum credendi Fide dinill'.a, Quany,
quam publica reuclatio : quamuis regularicer Jo. P
quendo nihil tencamur credere nifi quod tota pro-
ponit Ecclefia.

Primam partem docent Theologi communigs Pims
cum Bf'.llm' 10 lib. 2. dr Fufiificar. cap. 2. Vegalib, c.m.:hlpﬁ::_s
9. in Tridentinum cap. 3. Suare d.ﬁ). 30 fef2 10, De Mspok
Lugo, Aragon, Hurtado;, Conink, contra Caje. '™
tanum , Sotum , Catherinum , Canam, Valenrinm,
quincgant priuatas reuclationes pertinere ad Fidem,

Ratio camen eft, quiaillud quod non mutac ra-

tionem motiui , non poteft mutare naturam affen.
{us pertale motiuum , fed reuclatio prinata. & pua
blica nen mutar obie¢tum formale affenfus quod
enim tantim {pectat ad modum proponendi obic-
¢tum formale , non eft nifi couditio quadam om-
nino accidentalis obie&i, fed reuclationem effe pii-
uatam  aut publicam pertiner folim ad condirio-
nem quandam accidentalem obieti 5 CEZO NON 1Mt
tat rationem formalem allenfus Fidei, Deinde qui
negaret id quod Deus privatim reuelat ; & euiden-
ter reddit credibile , tam facir iniuriam prima veri-
tati ; quim qui non credic ea quz- publice re.
uelar, nam principi , verbi gratia, prigacim loguen<
ti , tam credere tencor quam loquenti publicé, De-
nique tota ratio cur poffin & renear credere pro-
pter authoritatemn publicam , eft auchoricas divina &
cuidens eius propofitio : fed hec vraque reperiri po-
teft in regelatione prinata - ergo propeer illam credi
poteft Fide digina.

Secundam partem ex variis Scripruris & Patribus Sertndg
Valentia probat part. 1. §.6, 8 approbant Doéto- parspm,
res communitet. Ratio brenicer {ic, quiafeclufaEc- batun :
clefiz authoritate, regulariter non habemus motina
credibilitatis ita euidentia vt tollant omnem occa-
fionem formidandi rationabiliter. Neque obftac quod
credamus privatis Do&oribus dicentibus feid acce=
pilfe ab Ecclefia, cum enimid illi publicé doceant
neque arguantur ab Ecclefia , nobis eft omnino eni=
dens ea nobis 3 tali Doctore proponi , qua proponit
Ecclefia.

Inftabis tamen , vel obie@a Fidei noftre cre= fnfumia
duntur quatenns accepta per Ecclefiam vt Ecclefia
infallibilem haber authoricatem ex affiftentia Spiti-
tus Sancti, vel prove humanam tancdm habet an-
thoritatem ; non primum , quia hoc iplim quod
authoritas Ecclefiz fic-infallibilis credicur Fidediui-
nd,ergo cognitio illa infallibilicatis non poteft re-
quiri ante omnem Fidem: non fecundum, quia fi tol-
lacur ab Ecclefia infallibilis auchoriras , manet {olim
authoritas fallibilis ; qui non poffum moueri ad cre-
dendum infallibiliter. -

Refpondeo Fideiobiecta credi ve accepta per Ec+ Fiusth
clefiam non quatenus Ecclefia authoritatem habet ponke
omninoinfallibilem ex afliftentia Spiricus Sanéti,quia
illa infallibilis auchoritas cognofcirur tantim Fide
diuina , idedque implicat vt fapponatur cognird ante
omnem Fidem , imo pauci Fideles coguolcunr illam
infallibilitatem , quin prius crediderinc pluges alfo_s
articulos. Iraque ante omnem Fidei actum regnlari=
ter preerequititur vt cognofcatur authoritas Ecclefiz
omnine hamana; fed in eo tamen genere maxima &

moraliter ita eaidens vt proprerillam cuidenter fine
formidine




fob

Solutio
prim® du~
bitationis,

Sccundze

Tertiz:

Corolla~
ria,

Quid fit
refolutio

Fidei.

De Obie&o. Materiali Fidei.

formidine credi poffit azticulus vt a Deo reuclatus,
unmuis ¢nim authoritas illa Fh}*ﬂfﬂ‘ lo.‘luct'uia fit
£allibilis , moraliter tamen et omnino infallibilis vt
poltea dicerar. 1 :

Ad primam Refpondeo, eo argumento probari
tantim quod regulariter nemo credere tenctur nif_L
quod Ecclefia proponit. Haretici qu;undo hn_gtm{_ fe
priuaro fl)iritu duci , conuincuntur id omnino ['EIl—
gere , quia non creduntea qua_proponuntur ab Ec-
clefia. Eft aurem impoffibile vt habeatur privata re-
uclatio Dei , contraria iis quz docer Ecclefia. Imo
reuclatio prinara non poteft credi, nifi facta fueric
euidenter credibilis per fignum aliquod dipmum:
dicant autem Hazretici, quo ﬁgm:t diuino {ua pro-
bent fomnia.

Ad fecundam Refp. illos omnes quibus fic priuata
reuelatio (i eis fufficienter proponaturteneri cam cre-
dere ; eos autem qmbus non fit reuelatio, quantum-
uis cuidenter proponatur, poile quidem credere il-
lam Fide dinini , fed non obligari tamen regularicer
ad illam credendam, fed polle fuftinere affenfum:

tenéntur quidem illi tunc non negare , id quod reue-

latur, fed non tenentur prabere pofitiué aflenfum,
nili eis aliunde conftaret, quod Decus voluitillos
obligare ad hoc credendum.

Ad rerriam Refpondeo pofle rios per eundem ha-
bitum Fidei credere reaclationem privacam & publi—
cam, quiaille funt citcunftantiz (olim: extrinfece
pertinentes tantiimad propofitionem, non autem ad
obieclum formale Fidei, quod difficilé illi oftendunt
qui negant obieétum Fidei effe reuelationem omninp
puram prefcindendo ab omni propofitione.Quod Fi-
des noftra Catcholica fit; eft accidentarium Fidei di-
uinz , quae non poteft niti reuelatione priuaca , pro-
vt eft Fides Catholica , fed tantim provt eft dinina,
1lle qui non crederet reuclationem dininam (ufficien-
ter propofitam ; effet infidelis ;nontamen Hareticus,
quia ille {olam infidelis appellatur Hareticus, quiea
negat qua proponit Ecclefia. Dpuiquc reuclationi
private fufhcienter propofit poflumus affentiri om-
ne firmicer. P

V.
Corollariade refolntione Fidei.

SEcT1o0

T Numquodque refolui dicitur in ea ex quibus
V vleimd componitur , vnde dicitur 4 Philofo-
pho , qudd compofitio & refolutio funt inter fe op-
pofite ; compolitio enim incipit a primo medio , &
definit in vitimo medio & in ipfo fine : refolutio
autem incipit iniplo finc ac vitimo medio, & de-
finit in primo, vt cum mdificas domum incipis a
fundamentis & in tecto definis , cum vero deftruis,
incipisa tedto, & in ip[b fundamento definis : pe-
foluitur ergo domus in ea ex quibus componitut
in [apides nimiram , & ligna: & mixtum dicitur re-
foluiin elementa ex quibus conftat., Iraque refolui
dicetur Fides ;inca qua componunt fuo modo Fi-
dem , funt autem obieCtum matcriale , quod credi-
tur, obicctum formale proprer quod creditir , re-
gulacredendi que dirigit in credendo , motiua cre-
dibilicatiss quainducunt vt velim credere, caufam
efhcientem per quam producitur actus Fidei.

Ex iis igitur qua difputata funt hactenus, primo
conftar, quod refolurio Fidei, eft redditio rationis
vltima quare credam , verbi gratia, Deum effe. I1-
lud aurem, ( quare ) vel fignificar rationem forma-
lem proprer quam credo, & appellatur refolutio for-
malis, vel fignificar regulam quz me dirigit ad cre-
dendum, & cft refolutio dire@ina, vel fignificat
id quod. me indncic vt velim credere , vocatirque re-

Tom, L

{olutio inductina ,vel fignific

fo cat id quod inuat effe-
ctive ve eredam , & dicitur refolutio effetina. Vbi
vides quadruplicem refolutionem Fidei,

Conftar fecundd : refolutionem
fieri femper in folam & puram se
ma

Fidei formalem
I uelationem pri-
veritatis , quia fola prima veritas reuelans, eft
vltima & tota ratio formalis propter quam credo,
& quarenti quare formaliter credam non poilum
relpondere aliud nifi quia Dens prima veritas dixit.
Et hic fiftitintelleétus fine vllo vlceriori progre(lis.
Refolutionem directivam fieri vltimbd in nur.li;rita.—
tem Ecclefiz, qua vltima regula eft omnium quz
creduntur infallibiliter. Refolutionem inductigam
fieri ctiam vltimé in mortina credibilitacis quz funt
przuie difpofitiones quibus inducitur voluntas ad
(.“‘l:t:dCﬂd:.‘a que Dens dixic. Mortiua enim hec figna
funt quadam divina ex quibus euidenter mihi con=
ftat quod prudenter & fine periculo errogis crede-
re. pollum hac effe 4 Deo dica. Denique refolu-
tio effectinna facilis eft , principia enim efficientia Fi-
dei affenfum func intellectus , habitus Fidej s &
auxiliom gratiz,

QVASTIO IL

Deobiecto materiali Fidei Tﬁeafqgim.

S. Thom. quaft. 1.

E}{plicn[is lis que circa motinum formale Fide
crane difficiliora , de materiali eius obicéto s ( fie
enim appellatur omne quod credimus proprer diui-
1am reuelationem , ) quingue funt difputauda, pri-
mo quodnam illad fit.  Secundd , vectum ilud fem-
per & infallibilicer fic verum. Terrid verdm nece(Ta-
rid fic inenidens. Quartd, an fir enidenter credibile.
Quintd , an fit propofitam per regulam infallibilem.
Qua omnia magnam ad dirigendos fideles habere
poffunt veilitatem.

SEcTt10 1.

Quodviam (it obiectum materiale Fidei Theolo-
gica fine gagnam finten qux creduntur.

S. Thomas art. 2. 6. 7. 8. 9.

Vlta hoc tirulo complector , qua per plures

articulos explicat S. Doctor, & tria breuites
propono , Primd yerim Deus fic obieGtum adz-
quacim Fidei. Secundd, verim illud obiedtum fic
aliquid complexum an incomplexum. Terrio, yerim
obiecta Fidei conuenienter numerentur in {ymbolo
vbi paucavideo difficilia.

Certum igitar primo , eft folum Deum quartenus
elt Deus, elle obicctum actributionis Fidei Theo-
logica, non tantlun primarium, fed etiam adequa-
tuin , obieétum autem Fidel fimpliciter adzquatum
clfe rem quamliber renclaram aut reuelabilem.

Prime partis ratio eft, quia obietum principale
ateributionisin habiribys intellectus , illud appella~
tur cuius cognitio pracipuc in eo habitu intendicut;
fed Fides prazcipué intendic ve melius Deus cognol
catur , Fide: enim precipunm officitm eff 5 { inquit Au-~
guftinus lib. 4. Ciuit. CAp. 29. ) vE credatiir it verym
Deum : ergo Deus eft obiedtum principale attri-
butionis. y

Secunda pars afferens quod Peus e[_l: eciam ade~
quatum obiectum atrribucionis Fidei diuinz a non-
nullis Theologis negatur.fed immerito,nam obiedumn

AAAa 2 adzqua

Obicftum
ateriburio-
nis Fidel.




	Seite 537
	Sectio I. Sensus quæstionis & ratio pracipua difficultatis de motiuo formali fidei.
	Seite 537
	Seite 538

	Sectio II. Quanam sint de obiecto formali fidei sententiæ minus probabiles.
	Seite 538
	Seite 539
	Seite 540
	Seite 541
	Seite 542

	Sectio III. De obiecto formali fidei Theolog. vera certa sententia.
	Seite 542
	Seite 543
	Seite 544
	Seite 545
	Seite 546
	Seite 547
	Seite 548

	Sectio IV. Qualis reuelatio requiratur ad obiectum formale fidei.
	Seite 548
	Seite 549
	Seite 550
	Seite 551
	Seite 552
	Seite 553
	Seite 554
	Seite 555

	Sectio V. Corollaria de resolutione fidei.
	Seite 555


