UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Georgii de Rhodes Avenionensis S. J. disputationum
theologiae scholasticae tomus ...

Rhodes, Georges de

Lugduni, 1661

Qvaestio lll. De actu interno fidei Diuinee.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Ecclefia
defignat
perlonam
Porrificis.

Modus eli-
gendi l’.\:
pam varié
mutatus.

Depofitio
Pontific's
afolo Deo
ficri poreft

De A&u

pra Papam , quando videlicet dubias e¢f Pontifex
tempore Suhzim“.ria; » tunc enim Concilij eft decla-
rare vernm Pontificem , non dixic autem Conci-
Lium, neque dicere potuit , qued Pontifex ille qui
cered admiflus eft; iudicari poflic, vel fubijci Con=
cilio. Imd notant Doctores quod nullius erar ar
choriraris iftud Concilium , tunc quande decretum
illud conditum eft: coactum enim non erat nifi au-
thoritate Toannis X X111 & ij. foli compone-
bant illud qui adherebant Toanni : Martinus vers V.
ea {oliim confirmauit huius Concilij decrera in qui-
bus damnati funt errores Wiclefi & Ioannis 1
Vande dicit fe approbare illa quz aain co er
conciliariter 5 quia {cilicet exiftimatur illud Conci-
lium non fuiffe legitimum ante feffionem 14. Con-
cilium Bafileenfe anthoritatem habuit initio , quai-=
do a Martino Pontifice conuocatum eft. Deinde ve-
16 merum fuit conciliabulum,ex pauciflimis compo-
fitum Preelacis , qui rebelles erant Pontifici , cum
alij omnes alicuius notz {ponte recefliflent : quz
verd aduerfus Pontificem erant i co decreta 5 fta=
tim reprobata & damnata funt in Concilio Flo-
rentino , pofteaque in Lateranenfi, & ab omnibus
fidelibus {pernuntur v vana:Nicolaus verd V.ca {o-
lim approbar Bafileenfia decreta qua (pectant ad
cenfuras & beneficia,

Quomode bac authoritar cenferatur Pontifici, o
L : g z

GHOMOAS 14 €a 11

perfenerer.

¥ Oc erat vltimum punctum ex tribus quez dicere
Eﬂpropuihn un de Pontifice, fed illud 2 Docto-
tibus citatis fufiffimé tradicum paueis lubet hic at-
tingere,

Prims igitur cereum eft, quod pertiner ad Eccle-
fiam defignatio perfonz illins , quz preefle deber
Ecclefiz vt caput , ei enim fic defignata jurifdictio-
nem & dignitacem folus Deus confert , €O Pmlﬂ;s
modo quo ptinceps {zcularis defignat Epifcopum
cui folus Pontifex confert dignitatem & pore-
ftatem.

Modus vero eligendi hanc perfor

tet,

namfoli , v pa-
commiflus Ecclefiz , varius fuir Varijs temposia
bus , dicitur Petrus Clementem {ibi defignafle fuc-
celforem : Inde fieri ceepit eletio & Clero Roma-
no, & ab Epifcopis ibi tunc prafentibus, expectato
tamen interdum populi confenty » & aliquando
iplorum etiam Imperatorum, 4 quibus interdum ius
illud cligendi viurpatum cit ryr‘mnic&,nliquo ties an-
tem legitur rale aliquod privilegium & Pontifice da-
wum efle quibufdam principibus optimé meritis de
Ecclefia , quodde Carolo Magno & de Pipisto fe-
gitur proprer eximia in Pontifices beneficia.. De-
mum a temporibus Grcgcr:’; VIL denoluta eft ca
facultas ad Cardinales , in quibus etiamnum maner.
Apoftolica verd fedis eft modum illam , & cireun-
ftantias preeferibere : fed non videtur tamen quod
poflit ordinari¢ Pontifex {uccellorem fibi defignare,
qui non eligicur nifi eo moreuo s vel legicime de-
polito,

Secundd cercum eft , quod deponere Pontificem
nullus plané valet exrta cafiim hare(is notoriz , vel
amentia perpetuz.  Si fit nototius hareticus Ecclé-
fia non illum deponit : fed tantim poft latam ab
Ecclefia fententiam qui deelaratur hereticns >{olus
illum deponit Deus , quz fententia Ecclefiz cum
non {it nifi pure declaratoria inciignimtis 1non requi-
rit vt Ecclefia iurifdictionem habear in ipfum Pa-
pam, Hec porro declaratio per fe loquendo ad Car-

nterno Fic

-

s O3
dinales non fpeciat,fed ad folum Goncilium gencra-
: :

IC:!.'L\lLJ‘.].idJLI authores citati.

Reliquum ¢tiam erar ve dicereim quomodo Scri-

prara, traditio , Concilia, & communis doctorum F
fententia (int Fidei l*cgui;e squas Pontifex confulece
deberin 1js d

verim hac

chniendis , qua habent controuerfiam:

: aleerius videncur eff infiouc, & {uppo-
fitis ijs qua dixi, vix video pefle fuperefle difficulea-
tem. Videndi de illis funt Doftores qui hareticorum
impugnant errores ex profeflo,

QVASTIO 11

De Aty Interno Fidei dinine.

S.Them. Quaft. 2.
A B obiecto vtroque tranfeo ad a&um quo Cit-
ca obiectum illud exercemur , fiymirer & abf
que vlla formidine affentiendo reid Deo reuclate
Ppropeer authoritatem prim veritatis reuelantis. De
hoc autem afenfu intellectus noftri oblequentis Deo
reuclanti ; & captivancis f¢ ipfom ad credenda quae
non videt quatnor {unt neceffaria > primo virdin
actusille (iv difcurfiuas - fecundd vertim fit foperna-

turalis , tertid vertun Gr cereus, quarto yirdm fic nes
cellapius & meritosius.

SEcTtio -k
Firam aélus Fidei fit difcnrfiuug,

( :I‘;r‘cum eft primd , difcurfum appellari progref-

{fum illam mentis , in quo ex vno nore colligi- forn

mus aliquid ignotum, aliqguande enim veritacg vnain
cognofcimus per - indicium fimplex vel etiam per
folam fimplicem apprchenfionem aliquandeo au-
tem deuenimus in eius cognirionem, ex prauia rei
alicuius alrerius Cognitione , qui eft quidam mentis
cutlus , & verus difeurfus , ad quem neceflariz eft
quadam aCuum plucalivas ; vel realis fi difcuc=
fus 5 Gt formalis ; vel virtuales folim fic virtoas
lis , tunc autem dicivar difcurfus formalis quo=
ties per plures aétus diftinétos realiter y ¥num in-
fertur ex alio , vt fi dixeris quod Deus revelat
eft vernm , Deus dixit fe cfle triiam > ergo Deus
eft veré trinus.  Difcurfus vircualis eft in quo per
adtum vium omnino ﬂmphtmn,vnnm culligimus ex
alio , vt fi dicas veré rrinus eft Deus , quia prima ve=
titas hoc dixit : in hoc enim a@u reuelatio prime
veritatis 5 et idex quo aflirmatur Trinitas l‘eriblm—
rum , tanquam obicctum matesiale in reékoy 8 dive-
ke cognitum , alind enim eft cognofcere vnum ez
alio per difearfum virtualem, aliud cognofcere vhum
in alio per fimplicem intuicum 5 id enim quod co-
gnofcitur ex alio , cft obic@pnm materiale primacium
quia diredté & in reéto cognoftitir,quod autem co=
gnolcitur in alio eft obiectum duntaxat indiredum
8¢ fecundarium,ve quando creaturz videntur fotmas
liter in Verbo.

Certum eft fecunds , quod hzc verbi gratia pro-
pofitio Chriftus immorralem haber animam \df‘dﬂﬂ
poteft ex premiffis duplicis' generis , primo ita vt
vna premiflarum fic infallibilicas primz veritatis re-
uelantis , altera fir cius reuclatio, guod primaveri-
tas reuclat eft verum , prima veritas :euelar_animwm
efle immortalem , ergo verum eft. Secundd ira ve
premiflz non fine ipla renelatio ; fed dux propofi-
tienes reuclate, omnis home animam habet inimor-

talem,

Reliqu

1ded Tes

ey

Difeurfus
lis &
virewalis:

Duples
genus prika
miflarmm,




s84  Difp. 1. De Fide. Queaft. I1I. Se&t 1.

talem, Chuiftus eft homo, ergo Chriftus ani mamha-
bet immortalem.Qui propri¢ vocatur difcurfus Theo-
logicus; neque poteft efle actus Fidei fecundim fe
totum , quia non fundatur immediaté in ipfa reucla-
tione, {ed in bonitate illationis.

Quoties itaque agitur de dilcurlu Fidei duplex
controuerfia efle poteft proprer duplex illud genus
pramiffarum. Primd enim circa prius illud pramiffa-
tum genus quatitar verim actus Fidei pofiit effe ille
integer difcurfus , in quo premiflz funt infallibilicas
prima vetitatis, & reuelatio. Secundo, circa pofte-
rius pramiffarum genus , virdm faltem conclufio
difcurfuus Theologici poffic effe actus Fidei proprius,
ex quo multa deinde corollaria fequuntur de Conci-
lio , Pontifice, Canonizatione Sanctorum,&c,

. L

Firism pofit actus Fides effe intecer difcur(in
A . £
formalis.

On dubitatur, quin actus Fidei femper difcur-
Nﬁls fic faltem vircualis , remenim renelacam af-
firmac effe veram , quia Deus illam dixic , difficulras
igitur eft veram adus verz Fidei poffic aliquando
componi ex triplici a&u diftinéto, quorum primus
dicat vera elle qua Dens dixit,fecundus dixifle quod
{ic Trinus , tectios veram effe quod Deus fic Trinus.
An vero nullus effe poffic actus verz Fidei, quoin-
tellectus non attingat indiuifibilicer fimplici actu,&
rem reuclaram , & infallibilitatem Dei reuelancis, &
reuelationem eius.

Duo re-  Ratio aurem dubitandi primd eft , quia duo tan-
quirantu  tim requirantur vt fides fic difcurfina , primod ve re-
ve fides fit yelatie & veritas renelara coonolcantur per ackus di-
difcurfiua, . - SR -

: ftinctos, deinde vt cognitio rei reuclate caufetur per
cognitionem reuelationis, fed hoc vtrumque reperi-
ri {epé poteft in actu Fidei , crgo actus Fide effe
poteft difcurfiuus. Minor probatur , quia tunc vna
cognitio diftinguitur ab alia quando caufat aliam,
fed cognitio renelationis canfat cognitionem gei re-
uelate , quod probo , reuelatio non poteft caufare
affenfum rei reuelatz nifi prove cognira , fed fi reue-
latio provt cognita caufat affenfum rei renelate,co-
gnitio reuelationis caufat illum aflenfum, €rgo €o-
gnitio reuelationis canfar cognitionem rci reue-
larz.,

Refielatio  Stcundb,quoties vaum cognofcicar proprer aliud
incitna- cognolci poteft per a¢tum diftindtum , fed Incarna-
tionis & tio verbi gratia cognolcitur proprer reuclationem ,
Incarnatio. ergo renelatio & Incarnatio poflunt cognofci per
poffuncce. ;4 diftinétos. Maior probatur,quoties duo ita fe
gnofci per ; 5 I 9 5
adus di- - habent vt vnum non fic alind , & habeat veritatem
ftindos.  fuflicientem vt poffit cognolfci fine alio , poreft in-
tellectus {corfim in illud rendere., fed authoricas di-
uina habet entitatem diftinétam & veritatem fuffi-
cientem vt poflit cogno i, quin cognofeatur Incat-
natio , ergo poteftintellectus yno actu cognoftere
incarnationem, & altero reuelationem incarnatio-
nis, fed fi veritates cognolcantur {eorfim , poterit
intelledtus ex noritia renclationis venire in cogni-
tionem incarnationis , & illam veritatem ex altera
inferre per bonam confequentiam , ergo poteft in-
tellectus per bonam confequentiam inferre illam
veritatem ex alia quomedo enim tria illa non
poflum cognofcere feotfim , quod Deus dicit eft ve-
rum , Deus dicit incarnationem , ergo incarnatio
eftvera: poflum enim cognofcere Deum effe primam
veritatem , quin cognofcam incarnationem ab eo
dici; & poffum cognofcere quod Deus dicar incax-

nationem, quin cognofcnm eum effe primam veri
ratem.

Confirmarique poteft ex actibus voluntatis ynam
cle&tio mediorum ; & intentio finis,licér aliquandg
vnus {int actus ind-jlliﬁbilitcr_tcndrns in finem & me-
dia,aliquando tamen ctiam {unt plures aétus,eraq f.
militer cognitio reuclationis, & coguitio ar:icﬁ)li Ie-
uelati effe poffunt plures actus,

Tetid , tota rario cur negetur fidem effe difeurfe
uam, eft quia {ola reuclatio eft id quod mouer ad afe
fenfum , confequens illud eft ablurdum , aqusa prae
ter renelationem debet etiam cognofci con:fu:xio re-
uelationis cum Incarnatione reuelata , & illagg
vnius ex alia per difcarfum faltem vircualem eroo
fides efle poteft formaliter difcurfina , fi enim Deq
reuclatio me mouet vt connexa cum incarnatione s
ergo difcurfus etiam formalis poteft me mogere fi]~
tem partialiter ad affenfum Fidei,imd argumenta om-
nia qua probant difcurfum formalem non et jn Fi-
de, probant non effe difcurfum vircualem,

Dico primd , aétum Fidei dinine quamuis multos
fupponat difcurfus » non effe tamen vnquam in fe
difeurfinum formaliter , fed eflc actum vnum indiui.
fibilem , ‘quo tendit intellectus in reuclationem &
rem reuelatam, ira decentcum S. Thoma qugf 1,
art.1.Caietanus,Capreolus,Canas,Suarez diffuiar, 5.

[2ét.6.Valentia gueff,1.p.2.Granadus, Coninck, & aljj
communitis contra Valquem 1.p.difue.5. Becanum
cap.8.4.3.De Lugo difp.71 Hurtadum d;’;j&,;p_RjP_ll.
dam tem.1.difp.g5.

Ratio autem eft primo , quia fi actus Fidei effer
difcurfiuus non effer affenfus proprer puram Dei re-
uclationem , neque vltimd in illam refoluererur,
confequens eft ablurdum vt fepé Probaui,c:go actus
Fidei nunquam efle poteft difcurfiaus. Maior probz-
tur, tunc affenfus non vltimo refoluitur in renela-
tionem omnino folam quando praterea refoluitur
in bonitatem illationis & Confcqumtia& s led i aGus
Fidei difcucfiuus eft, refoluitur vieimd in bonitatem
illationis , & conlequentiz ; notum enim eft quod
conclufio fyllogifini continens particalam, eigo , fi-
gnificat conclufionem recte fequi ex pramiflis , &
hanc bonitatem conféqumti:e > proximum effe mo=
tiuum quo aflentimur verirati confequentis , ergo fi
fides eft difcurfina dicendum eft quod affentitur ve-
ritati reuelate qua includitar in iudicio conlequen-

Conclaf,
negagin,

Prima
ratio:

tiz; neque fatisfaciunt omnia qua refpondcre cona-.
q o I

tur de Lugo /2.3, & fatis videntur effe reiedta cum
dixi de formali motiuo Fidei.

Secundd , fi fides niterecur difcnrfu & vltimd re-
{olueretur in bonitacem illationis , & confequentiz
fequeretur fidem refolui vltimo in aliquid puré na-
tarale , & naturaliter cognofcibile , ficque proxlus
efle ¥aturalem, probatur fequela, quia bonitas con-
fequentiz naturaliter 3 nobis cognofairur » Logica
enim que tradit & probat reétitudinem huiusindi-
cij effec fupernaturalis. Deinde fequeretur fidelem
non effe qui affererer falfas effe regulas de difcasfu s
fed affereret tamen omnes articulos reuelacos quia
Deus dixit 5 fi enim negaret conclufionem recté non
fequi ex prs&‘mifﬁs recke ordinatis habere non Poifcr
actum Fidei. Deinde nemo effer Catholicus quinon
penetrat veritatem aut certitudinem confequentie,
ficut yidemus quod fapé 4 Rufticis ; admiffis pre-
miffis negatur confcquentia. Denique ﬂ:qucrc:u:
adum Fidei non effe in {e ipfo liberum , & meri-
torium fed rantim quoad ea quz illum pta:ccdunt,
imo actus Fidei non immediate procederet A pia vo-
luntate credendi.

Tertid, alia etiam abfurda fequerentur, Primum

dft»

Secundd
ratios

Teniz
satios

d
f
|




reuclario-
nis non
taufat co-
go ionem @
reireue-
latz.

De A&u

eft, quia (i Fides effet aliquando L[n'cur['ma._, fequere-
tur actus Fidel non omnes cinfdem effe 1pecici ,
;1]111111' eniin niterentur pura reuelatione vt cum cre-
do Deum efle veracem , alij niterentor difenrfu, vt
cum credo Deum efle incarnacwm. Secundum eft,
quia fcqucrrtm‘ non omnes ackus Fid 1 @qualicer elle
m Fides qui pm:miﬁls affenciren ur cer-
2 1m>1 Fides qud conclufioni alfentire-
non eflet certa lupcro:‘-.mm.l ertium
cll',qum veracitas Dei & renelatio non crederentur
per enndem habitum quo creditur res reuelata , nun-
quam enim principia pertinent ad eundem habituni,
ad quem pertinet conclufio.

Dc,_-qm a priori ratio cft, quia nulls a potentia po-
teftattingere a hmtod obieftum mater e , quinco-
faltem vt
amarur l‘:ro.\:m‘ms X

CCrros

1

'E[lli"JEL]L Obf{‘\.\tltl‘l 10111].’.1(.‘

dem actu

quo , verbi gratia eodem aétn
proptet bn.m amatum, cadem adoratio termina
ad imaginem, & ad plororvpum. Et quamnis pollmt
duplici aétu attin gi finis & medium quando vtrun-
inoitur Vf(:hl(bhlﬂli‘l'h(ll le , fiue vr quod,
¢ vemedium ametur quin eodem
vt quo. Imo in difcurfu formali
conlequentis & Iudicium LLJI.L(]I‘LH[I
non funt duo aétus , fed vnus tantam. Sin :
quamuis reuelario & res reuclata poffint attingi
plures actus , tamen eft impoflibile vt res reuclaca
credatur quin codem
yC qUU.

Ad }u’imam Refpondeo negando abfoluté quod
cognitio reuclationis caufet cognitionem rei reuc
lacz, qmnmsuu;l atio prave codemillo acta co-
et coguitionem reireuclate , nam hac duo
e differunt vt patet. In omni enim actu intelle-
15, obieétum formale mouet vt cognitum , &
men Cognitio obiecti formalis non caufat cogn
tionem obiedti materialis cum vtrumque  obie-
¢tum eodem actu cognofcatur. In omni alta vo-
luntatis obie@um fom nale non mouet

amerur

rctu credator regelatio faltem,

”l]nLuLT“'

¢t

ra=

ad amotem
amatum, & ramen fallumeft quod amor obicdti

et amorem obiecH materialis : Similicer
at affenfum rei reuelatz nifi
rarione , illo eodemadin qvucommi—
CS i'tl!t‘;{lL‘ 15

!‘.]f'

renclacio non ca

{ed ita tamen vt cogni-
snullo modo infAuat in cognitionem

g
isialtem C-")”ﬂ tio l(.‘lh,l‘[ O]"h Cona IL[!) elt

’\Lt‘mim i cog

itiorel

reuelate , ergo di-
tz , nihil enimefle

guitur a cognitione rei reuel
onditio ad {eipQi
pondeo diftinguendo antecedens ek, conditio
requitita prius natura, nego: eft condirio requifira
prius ratione, concedo, E 1’r quidemn necefle vt pri
rationein codem actn cognofcatur reuelario , quam

es reuelata , vode diihmam'
tei reuela &.

Ad fecundam 1(Crpo.1d ‘o difti nguendo maiorem,
quoties vium cognofCitur propter aliud co gnofc
potett per ackus dlﬂ:lnctos 2 1 virumgue cognofca-
tur vt quod, & vtterminus maceri 'lnmf s actus,
"O!A.,('do:u 1 mtc‘lum CG*’JHCHL atuytantim ve quo, &
vE terminus formalis a&ux » nego. Nem obieétum
martetiale ac formale terminant lCkaTZ‘.U‘E;(‘UHd@]H
actum. Ad probationem eidem dift
deri dcm_r,..-luando enim doo |
tates poflunt cermin g

ratione a (.ng;lrlumt

inctl ouc re lpon—

unt terminare n alter

um
fatcor renela-
quo non cognol-

nm.,

pofle credirem reuela-

e

§8

l '];1:1'0 falt
xtl(.({(l]i.l Similiter fatcor quod
L.’]r.\(‘& pn‘rlam Cognolcere tics propo-
ius fj Alogilini , quod Deus dixit eft ye-
Deus di actus Fidei,
illas eo

Q} odac

attinguntar finis
&

intencio , & eled
ties finis ama

»;r

um nitatus puca re
actibus voluntatis quibus
iam folurum eft. Nam
per viicus actus , quo-
3 ur Ve quo pr-:'lmi efle duo adtus fi
finis , & media amentur vt quod. Imo implicat dari
cle&tionem quz non amet finem ve quo,

Ad Iumx-nI\L“p(:udu: pofle Fidem glmnmm fola
niti reuelatione

;Lf!\ me.

tio {unt fe

> quamais difcurfum virrualem in-
cludat , in quo ifilienities ctiam {uo modo illatio
;63 .nlm, & cognitio connexionis quam habee
Hﬂ CO On1s cun l}jlli'!CIPTiS (Jb“—(.l. S5Mi=
entior propeer puram reuclationem
ed propter revielationem vt connexam cum re
reuclata. Sed hoc non viget, quia nego hinc fequi
Juod non affentiar proprer puram reuelationem,
quia reuc eft connexa cuim re reuelara
;\liquid ale

1 enim a

VL G,

per
diftin@um , fed fei ipfa protfus immedia-
te connedtitur. 51 autem per phut‘s adtus cognolce-
retar reuelatio & rcs re uelata tune non fola renela-
tio, fed e eins cognitio & bonitasill is , efler cau-

& alli afler

.'lL"

Pirwin conclufio aligua difcarfus Z écafar"f! Pof
¢ffe ackus veye Fidet

D‘f’"m us Theologicus ':.'phu modo fieri po-
teft. Primo enim :lms habet premiflas de F Jdc
omnis homo aniimam habet immotrtalem , Chriftue ¢

eft homo 5, ergo Chriftus animam habet immorra-
lem. Securdd priorem habe

C pr remilflam voinerfa-
lem de Fide , alteram autem notam naturaliver vel
phyficé vel moraliter , verbi gratia omnis peccans
priuz mugu.‘tml)L ,.ce

€80 nunc puuor gratia Dei, vbi }JU[[LLPOL}_M zmiila

clt tul.mls phyficé, in ifto aurem difcur(i non eft

o {cio me nunc peccare; ergo

ns nifi moraliter , omnis legitime electus et
Pontifex , ifte eft 1 -Ckus ;, ergo eft

':‘l'lii Pontifex, Tertid pri
falem haber euidentem pararali
tamex Fide, omnis homoeltr
homo, ergo C
difcurfibus

vpremiflam voiuer-
pofter
onalis, Chriftuseft
hriftus eft rationalis. De omnibusiftis

(€M CCi-

Ratio dubitandi cﬂ’cpumc s m"-‘:
Fide diuina credicninon pote
1)]'0}"((11' [‘l!l".i'['] I'Lllifllll\)‘.l(_‘lll,i
logica: affentiri nequit inrelle
uelationem, erg
Fide dinina cred

illud non pu.;!t

) aflentiri
| conclufioni Theo-
tus propter puram re-

o conclufio Thec
i, Probatur minory illud qdud in
lectus cognofcere non potelt v eftcalein partic
lari, nifi addivo difcarfu 5 non POL'CQLO‘THUI\I pPro=
pter puramrene lationem,fed quam.o aliquid noneft
lLlleJ[{Lll} ]li[] CO']F”\L imn PI"L,IUHI S J(. J 3 Lu\. non PO‘
teft cognolci. nifi addito difcurfu , ergo intellectus
nen porcﬁﬂh affentiri propter n L=1|L!aﬂont nn.
Confirmatur quia ille habitms per quem affenti-
murt premiflis demonftrationis , differe ab habitu
pet qlrcm affentimur conclufioni demonftrates alio-
‘i”‘“-‘»ﬂltm principiorum non differrer ab lliblfu
fcientiz , fed per habicum Fidei affentimur pra

miffis renelatis , ergo pet habitum Fidei non afl:
r"L“uu(,uLmiuul Imo cam conclufio ifta T

1 EEe

logica non !ml‘cft

el=

vere Fic
non ab-
ftar.

Dilcusfus

Vl.U.rl.'\S

Theolo-

Car

masios




Secunda
ratio du-
bitandi i
vna pre-
milffa fit
naturaliter
cuidens.

Tertia
zatio du-
bitandi de
pramifla
motraliter
euidente-

Quarta

yatio du-
bitandi de
vniverfali
non reue-
lata,

Conclufia,

Conclufio
difcnr{us
Theolo=
giei de-
dufta, &
exr  Ata.

Conclufio
videdu@ta
non eft de
Fide.

586

gica fit, i eft affenfus Fidei fequitur Fidem & Theo-
logiamefle vnum habicum.

Secundo, quando vna pm:miﬂ'a vninerfalis eft re=
welata & altera non eft certa nifi naturaliter , con-
clufio effe non poteft cerea ex Fide, fi eius obicétum
non eft reuelatum prove eft tale in particulari , fed
eius obieum non eft reuelatum prove eft tale in
particulari, ergo illa conclufio nen eft de Fide vt cft
de tali obiectio in particulari. Probatur minor,tunc
obie&tum non eftreuelatum a Deo prove eft tale in
particulari , quando voces per quas Deus reuclauic
non funt impofitz nifi ad fignificandum obiectum
illud ¢onfuse & in communi,led voces quibus Deus
reuelat omnem hominem effe rité baptizarum non
funt impofitz ad fignificandum quod hic puer in
particulari fic in gratia , ergo illud obiectum vt eft
tale in parciculari non eft reuelarum.

Tertio, quando fecunda pramilfa non eft eui-
dens nifi moraliter, certé conclufio non eft de Fide,
alioqui credere poffem de Fide quod fum in graria,
quia omnis rité contritus, eft in g]:al:ia. > lum autem
certus moraliter quod[hm contritus  alioqui non
poﬂ'cm fine peccato accedere ad altare. Deinde
certus eflem de Fide quod hzc heftia Chriftum con-
tinet, quia moraliter fum cercus, quod eft confecrata
alioqui non poffum illam adorare abfolucé. |

Quartd, quando prior pramilla eft naturalis con-
clufio non eft Fide, nam illa propofitio non eft de
Fide quam qui negaret non effer hazreticus , fed qui
negaret verbi gratia omnem hominem effe animal
rationale , fateretur autem Chriftum eflfe hominem
et(i non effet animal ratione,ille non effet hareticus,
ergo illa conclufio non eft de fide. Imb negatum
ahas eft renelationem virtualem fufficere ad Fidem
diuinam , {ed obie@um conclufionis huius Theolo-
gicz noneft reuelatum nifi virtualiter in premiflis.
Cur enim magis eft de Fide verbi graria Chriftum
effe rationalem quam Chriftum effe rifibilem 2

Dico fecundo , conclufionem Theologicam nun-
‘l]uam efle de Fide provt deducta eft ex pramiflis,
ed efle ramen de Fide provt explicatam , quotices
vel due pramillz funt de Fide , vel prior pramifla
vniuerfalis eft de fide , altera verd enidens phyfice,
vel prior przmillz eft euidens phyfice centinerque
definitionem fubic@i : fi verd prima przmiffa fit
certa ex Fide , pofterior aurem euidens moralicer,
conclufio aliquando eft deFide non tamen femper.

Primam partem de conclufione provt eft deducta
tenent omnes qui negant Fidem effe poffe difcur-
fiuam, obferuat autem reéte Albertinus tomo 1. Co-
rollario 3. ex primo principio Phylofoph. quaf, ;.
Theologica dubit.1. conclufionem difcurfus Theo-
logici confiderari pofle , primd vt et deducta
ex pramiflis Theologicis , fecundd provt cft expli-
cata per premiflas Theologicas. Tunc fumitur vt
deducta quando ratio illi affenciendi eft quia, illa fe-
quitur ex talibus premiffis,non autem proprer vllum
aliud motiuum. Conclufio provtexplicata , illa eft
quz non nititur difcurfu tanquam motiuo affen-
tiendi, fed illum totum przfupponit vt conditio-
nem fine qua conclufio non effet cuidenter credibi-
lis,aliud enim eft quod difcurfus fit ratio aflentiendi,
aliud quod fit motinnm credibilicatis.

Ratio ergo cur conclufio Theologica ve deduéta
non {ic actus Fidei, eft quiaille noneft adtus Fidei
cnius morinum formale non eft {ola Dei dicentis
authoritas , 2lioqui non crederemus {oli Deo tunc

wando credimus , & actus Fidei certus non effet
Eapcr omnia. i

Difp.11. De Fide. Quaft. HI. Se&. 1.

Secundam partem de conclufione provt explicara
video 2 nemine negari vniuerfim eam fumendo , &
ratio eft quia fi miracula & alia motina credibiliratis
poﬂhnt efle condiriones quibus ita {ufficienter de-
claretur aliquam veritatem cuidenter efle credibi~
lem , cereé veritas cuidens confequentiz infallibilis,
qua reperitur in difcuc{u Thc‘olc:gicu poteft efle
conditio (ufficiens ad me obligandum , multd enjin
maior eft euidentia in bona illatione quan in alijs
pluribus motiuis , ergo illa effe poreft fufficicns mo-
tinum credibilicatis modo enidenter explicet obje-
¢tum conclufionis efle in fe ipfo reuclatum. Difeqr-
fus autem Theologicus hoc facitin cafibus quos
enumerabam.

Primo enim quando pra:miﬁ-:l viraque cft de Fide
conclufto explicatur eife reuelata formaliterin fe
ipfa, (i obieGum prxmiil"armp reuslatarum , & ob-
ie¢tum conclufionis cognofcantur efle voum &
idem realiter , fedin difcurfu vbi due przmiffe re-
uelate funt obie&tum conclufionis cognoftitur effe
idemn cum obicéto pr:t‘iui[ffu'um renelatarum , nam
hoc habet omnis dilcurfus quod demonftrer obie-
&um premiflarum , & obieCtum conclufionis effe
ynum & idem , arque ita negari non _poﬂ'e conclu-
fionem conceflis pr'.rmiﬂ'is » ergo tunc quando duz
premiff funt de Fide conclufio explicatur effe rene-
lata Formaliter.

Secundo , quando prior premiffa voiverfalis eft
de Fide, altera vero cuidens phyficé conclafio ex-
plicztur vt reuelara formaliter in fe ipfa, fi demon-
ftratur quod obieGtumillius conclufionis continerur
fub propofitione vniuerfali tanquam veraillins pars,
fed per iftum difcurfum demonftratur quod obie~
¢tum illins conclufionis eft pars propofitionis vni-
ucrfalis reuelate , ergo illa conclufio explicarur ve
formaliter reaclata , probatur minor , perillus dif~
curfum demonftratur quod conclufionis obieétum
eft pars propofitionis vniuer(alis reuelare , i fuppo-
fira veritate minoris propofitionis enidentis , impli=
cet vt obiectum conclufionis non fit pars propofitio-
nis vniunerfalis , {ed implicat vt non fir pars : verbi
gratia ﬁlppoﬁm quod euidens mihi nune eft quod
peccem , implicat vt Deus dicens, omnis qui pec-
cat amittit gratiam , non fir de me loquutus
quinunc pecco , quienim dicit omnem hominem
dicir etiam Petrum, Paolum, &c. Qui dicit omnem
peccantem dicic etiam me & alium qui peccamus.
Neque dicas Deus hoc non dicit nifi confusé, ergo
non poteft credi nifi confusé. Contra enim argu-
mentot , quando Dens dicit omnis peccans amicrit
gratiam, non cognofcit confusé tantlm omnem pec~
cantem , fed diftinéte cognofcit hunc & huncpec-
cantem , ergo diftinéte loquitur criam de me qui
pecco , illud non erarmihi notum nifi confusé ante
cognitionem euidentem huius propcﬁtianis > €go
nunc pecco , fed poft cuidentiam huius propofitio-
nis, eft mihineceflarid enidens , quod Deus loquens
de omni peccante, de me loquutus eft. :

Tertid , quando prima pramiffa vninerfalis eft
euidens naturaliter & continet definitionem [ubie_-
&i, veli dicam omnis homo eft rarionalis &c. veri-
tas criam conclufionis demonftratur efle :eueln_m
formaliter in fe ipfa , fi demon ftracur pac talem d_if-
curfum quod illa conclufio formalicer idem ﬁglllﬁ-
cat, quod fignificat minor propofitio reuelata : fed
in tali difcurfu demonftratur quod talis conclufio
formalier idem fignificat quod fignificat minor reaes
lata, definitio enim & definitum formaliter idem
fignificant , fed in difcurfu cuius prima propofitio

confinet

Vi expli
Catacet fo

Fide,

Quando
U2 pres
mille fang
teuzlate,

Quandy
pramiffa
vaiuerfalig
elt de
Fide.

§i prior

rzmifla
fic defini-
tip fubic-
i con:
clufionis:

—- e




De Aé&u Interso Fidei

continet definitionem fubieéti , pradicatum con-
clofionis ¢ft definitio fubiecti minoris reuelate,
€rgo in tali dlfi.‘miu‘ :lt'n_\.on{h'al'ur quod conclu-
fio formaliter idem fignihicat quod provofitio re
uelata:ergo demonftrarur quod propofitio
reuelata.

Edidentia  Quartd;tamen deillo difcurfu cuins fecunda pre-
premiffe  miffa moraliter rantum eft euidens multd maior elle
partcols-  poteft controuerfia, quia difficilé afferri poreft ratio
s non e o conclufio illata fic aliquando de Fide,nonautem
pet fuffcis. femper, cur emim euidentia moralis aliquando fufhi-

ciens eft motiuum credibilitatis , aliqguando non
eft fuiticiens quod prinfquam declarem

Centitudo  Obferuo, propofitionem aliquam tunc dici phy-

phyfica&  ficé cerram quando implicat contradictionem vt fit

mosalis, falfa, calis ifta eft,homo eft rationalis;cic ancem dici
certam moraliter, quando phyficé quidem & fecun-
dim fuam narura fpectara efle pollec falla,fed exclu-
dit tamen omnem pradentem formidinem oppolfit
verbi gratiailli qui non vidit Romam certum tamen
& enidenseft effe Romam , effécque ftulras fi dubi-
tarer: fateor tamen non omnia qua certa {int mo-
raliterefle tam cerca quim cerrum eft Romam effe
illis qui non viderunt : nam verbi gratia moralitex
certum eft hoftiam hanc efle confecratam , hunc
infantem effe baptizatum , de hocenim pruden-
tet non debeo dubirare , fed non eft tam cercum,
quam certum eft Romamelle, de quo ftultus effer
qui dubitaret,

Conclufio Iraque certumeeft quod interdi prmnﬂl’ﬂl morali-
non et ter (olum enidens non {ufficic ad conclufionem de
femipe

Hco Fide,verb.gr.non eft Fide quod Chriftus fit in hoftia,
licer moraliter certum ficillam effe confecraraim,
non eft mihi certum de Fide, quod fim in gratia, li-
cer movaliter certus fim quod conteror ; fimilicer
non eft de Fide facerdotem hunc efle vere {acerds-
tem, &¢. igitur ex duabus prmmiiﬁs quarum voa fic

: de Fide , & altera euidens moralirer, conclufio non

22:1:“:‘{““ (u]-uicur (cmﬁer certa de Fide. Aliquando autem fe-

conclufo  gUitur coclufio Fidei ex pramiffa vna moralicer ran-

Fidai. tum certa,ve coltab®ex fequétibus,eft enim de Fide

guod Conc. Tridencinum, legitimum, eft Concilium,

guamuis non fic certum nifi moraliter quod illud le-

girime congregatum fuerit , idem dicam de Pontifi-

e, de Sanctis canonizatis,& approbatis religioni-

bus. Et ratio 4 priori efle poteft, quia vt articulus Fi-

dei proponatur (ufficienter , fufficic moralis eniden-

tiz morluorum , f{ed quoties prima propofitio vni-

qucclalis eft reuclara,& alcera cerea eft moraliter, pro-

pofitio ifta, motaliter cerra, explicat cerrd moraliter
quod conclufio continetur fub vniuer(ali reuelara,
implicat enim vt hec propoficio moraliter fit certa,
quin. fit certum moraliter  conclufionem contineri

{ub vniuerfali reuelata : rora ergo difficultas eft in

alfignanda ratione cor interdum (ufficiac moralis eui-

dentia, non aurem l‘cmpﬁr. Omitto autem multa hic
refutare quzinucnio dicta efle 3 Theologis de ra-
tione huius dilcriminis & mihi videntur diffcilli-
ma facilits autem.

Dico tertid , cerritudinem  moralem pramifle
vnius nacaralis tic explicare (ufficienter conclufiond
articularem ranquam contentam {ub vniuerlzhi de
le qnoriesilla conclufioeft de aliqua mﬂ:crinflcr
tinente ad totam Ecclefiam, quam cognolcere necel~

{arium fic ad falutem vel vrile, ad Chriftianam pieta-

té, in alijs nunqua cestitudo moralis poreft futhcere.

Ratio eft, quia triafuntin quibus pro cerro Spiri-

tus fanctus non poteft permittere vt Ecclefia rota

erret. Primo in iis quz ad Fidem pertinent , nihil

enim potelt definire qnod fallum fir, Secundd in
Tow, 1.

Fide,

Ratio dif-
criminis,

Probatur.

o e e

587

pracepus morum , nihil enim precipere poteft con-

arin m falut. . Tertio in dis qua tanquam vrilia
ibus fidelibus proponit, eft enim & pro-
¢ picitus fandt Prm['us alienum qui pro-
mift perpetuam: afliftentiam Ecclefie 5 vr permic-
tat illam in eo crrare, quod omnibus voiuesfim
fuadet, i it tanquam veile ad zternam
falutem. Iraque moralis cerritudo tunc tantim
fufheir ad propofitionem fufficientem in rebus Fi-
dei , quando illa alis cft v perrineat ad Dei pro-
uidentiam non permittere , ve fubfic illi falfum :in
iis antem qua non fpedtant ad toram Eccleffam
certitudo moralis nunquam tanta eft ve non poflit
illi {ubefle aliquando falfam, vnde illa non fufficic ad
fidem infallibilems

Ad primam igjtur Rcl-pondc’o quod conclufio~
ni Theologica vt deductz non affentimur pro-
prer folam reuelationem : illi autem v explicate
antum per difcurfum tanquam per moriuum Cre-
dibilicatis , & propofitionis {ufficientis , affentimur
propter {olam reuclationem, qui diftinétione video
alia omnia folui qua ponuntur in argumento.

aluti om

lJ;Li(".

t

*Ad fecundam Refpondeo quod conclufio Theo- D"‘z.s.ﬁ'i
Y . . . A\ r 7o - arce Lul
logica concipi poteft primd relpectu Dei renelan- Eu“(]um

tis, fecundd relpectu eorum quibus Deus: reue- loquitug
lat. Deus ex parte [ui quando propofitionem re- confose.
uclac vniverfalem, lbmpcr reuclat omnes parvicu-

lares {ub illa contentas , quia cogpitlo eius di-
ftincta eft, fed non nobis revelat ita diftinéte , vt
diftincte i nobis percipi poflir. Poft dilcurfum

vero Theologicum reuelatio illa. qu#femper re- '
{pectu Dei fuir diftindta, incipit effe: diftinéta re-
{pectu noftri:ficut fi mihi aliquis nairer vircuces Pe-

i amici (i, quem ego non cognofcam, ille di-
ftincte loquitar ex parte [ui, ex parte antem mei
loquitur confusé , fed fi poftea tamen cognol-
cam Petrum , incipic prima illa loquutio effe mihi
diftinéta, quaz non erat prius nifi copfufa : fimilicer
quando Deus dicic omne Concilinm legitime cele-
bratum , et Concilium infallibile , ex parte [ui lo-
quitur  diftinét¢ de Concilio eridentine fed illa
reuelatio ex paite mei non eft diftinéta , nif [‘0&
difcurfum Theologicum, qui explicat conclufionem
illam vt parté propofitionis vaiuerfalis renelare, Ira-
que voces quibus Deus reuelat omne Concilium
legitimé coactum cfle infallibile fimul fumpra cum
difeurfu illo Theologico fignificant diftinéte Conci-
lium tridentinum efle infallibile.

Ad rterviam fatis rci"pondill'c videor in rertia = Solutio

i tertiae.
conclufione., S
2 = & ror olutio

Ad quartam diftinguo illad , ifta propoficie °°°F

non ¢ft de Fide ; quam’ qui negaret non ciler he-
reticus , quam qui negaret fadta futhicienti pro-
pofitione , & ca penerrata nen cffec hareticus con-
cedo 5 quam qui negaret ¢x co quod non intel-
ligenter fufficientein propoii:ioncm, nego : po- .
teft enim fieri ve aliquis non (it herericus, quamuis
neget articulum reaelatum ex eo quod non capiac
motiua credibilicatis,que obligant illum ad creden~
dum s i ergo aliquis concederer Chriftum effe
hominem, negarer autem illum effe rationalem,
quia negaret omnem hominem efle rationalem, ille
non eflet hereticus,quia non penctrarer cuidentiam
credibilitatis.

Deinde dico magnum efle difcrimen: inter rem non
renelata nifi vircualiter, & rem reuclatam formalitez
confusé prove continetur {ub wniuerfali reuclata
quia fcilicer nihil credi poteft nifi fic in {e iplo
reuclatum , res autem reuelara folim virtualiter eft
reuclara nonin fe ipfa fed in caufa, res yero con-

EEEe 2 fuse




Ratio pri-
ma dubi-
tandi.

Sccunda.

Tertia

s88 Difpll DeFide.

fasé reuclara femper reuelata eft in feipfa , idedque
indiger {oliim explicatione difcurfus Theologici,per
quam ex confusé reaclata , fic reualata diftincté, re-
{pectu nottri.  Magis ergo cft de Fide Chriftum efle
rationalem,quam Chriftum effe rifibilem,quia Chri-
fhum effe rationalem eft revelatum-in fe ipfo , Chui-
ftum cffe rifibilem eft renelatumin alio.

§ IIL

Corollaria de Concilio , de Pontifice , de ca-
nonmizatione Santlorwm , ¢/ aljs

humﬁﬂodf.

X hac doctrina quam hatenus rradidi non eric
Ediﬁiciic foluere quarnor potiffimam quafica dif-
ficillima , quomodo fic de Fidé hoc Concilium v.gr.
Tridentinum efle legicimum Congilium : hunc Pon-
tificem legitimum eile Pontificem;hunc {anétum ca-
nonizatum efle veré fanGum , hancreligionem ap-
probatam efle laudabilem.

Ratio enim dubitandi ¢ft primo, quia illud non
eft de Fide , quod necin Scripturis nec in traditio-
ne vlla renelarum eft,fed nullibi reuelatum eft quod
Concilium Tridentinum fit Catholicumn Concilium,
quod Alexander fit legitimus Pontifex , quod fan-
&tus Francifcus fic reuerd fanétus 5 nullibi enim hac
habentur , érgo illa non {unt de Fide. Minor proba-
tur quia fi elletreuclarum quod Tridentinum fic ve-
rum Concillum , effer etiam reuelatum quod. nihil
omiflum eft corum , qua ad legitimum Concilium
conuocandum & celebrandum neceffaria {unt, hoc
¢enim eft effe legitimum Concilium : fed hoc non eft
revelatum alioqui difturfus ille Theologicus non
conftaret ex vna premifla de Fide, & altera natura-
b, fed ex duabus pramiflis de Fide, ficque falfum
effer conclufionem Theologicam effe de Fide nifl
premiffa veraque fic de Fide quod falfim eft, cum
cnim dico omnis rite baptizatus eft in graria, hic
puer eft & me nung ricé baptizatus, ergo eit in gratia,
certé minor non eft renelata.

Secundo, de Pontifice idem fieri poteft argumen-
tum, fi enim eft de Fide quod Alexander VIL cft le-
gitimus Pontifex , cerre hoc alicubi eft reuelatum,
imo renclatum eft, quod cledtores obferuarunt om=
nia que per canones prefcripra funt, eft reaelatum
quod ille legitime baptizatus eft;quod eft veré Chri-
ftianus, non cnim effet caput Ecclefiz, fi non efferin
Ecclefia,eft autem abfurdum dicere quod hzc omnia
reuelata fust, quianon eft magis certus eius bapril-
mus,quambaprifmus religuorum hominum.

Tertio, magis etiam videntur argumenta hzec vi-
gere pro canonizatione fanétorum , quia nullibi le-
gitur vel in Scriprura, vel traditione reaelatum quod
S.Francifcus ficfanétas & inceelo beatus, & qui hoc
negaret; hereticus noneller, f1 autem cifer de Fide,

quod fanctus Francifcus eft beatus , haerefis effer hoc
negare. Deinde Ponrifex in fanctis canonizandis

yeitur varijs hominum n—:[limcnijs qui falli poﬂhnr

Conclafios

& fallere, ergo illius indicium non poteft efle infal-
tibile 5 aliogui effer de Fide quod teftimonia quibus
vius eft fuerunt infallibilia , & hoc effer alicubi ré-
nclacum, Denique tota Ecclefia non magis propo-
nit (an&um huncadorandum 5 quim hane hoftiam
adorandam,fed non eft de Fide quod hac hoftia legi-
rimé confecrata fit , ergo nec eft de Fide quod hic
Sanéus bearus fit. _

Dico quartd , efle omnino de Fide quod hoc Can-
cilium verbi gratia Tridentinum, fit verum 8¢ legi-

Queft. 1] Se&t.1.

timum Concilium : quod ille Pontifex quem agnol-
cit tora Ecclefia fic verus & legitimus Pontifex , &
(uccellor Petri : quod veré beatus fit hic fanchus cax
nonizatus:quod hac religio approbata fiv laudabilis
,*‘Q {ancta. - ; =
* Ratio yniuerfim illa eft quam fuperitis indicaui, p,q
quia tunc conclufio Theologica eft de Fide quando ey
deducitur ex vniuerfali renelata , & altera naturali
cnius certitudo moralis elt de rebus ad roram Ec-
clefiam pcrtim:ntibus ; tunc enim (vt dizi ) Spi-
ritus Sancti prouidentia pati non poteft vt Eccle-
fia tora eriet in ijs quz ad falutem funt vel ne-
celfaria, vel viilia. Illa quatuor quaz propofui fune
huiufmodi.

Primd enim de Concihjs,c::rtifﬁm‘aDa&ornm om= Appfcate
ninm fencentia €ft quod eft de Fide quod Concilia Cailjs
generalia vera funt & legjtima Concilia, nimirum ea
4 quibus nullus excluditur Epilcopus,qua contioca-
ta fant  Ponrifice , & fub vnione illius procedunt,
atque ab co (alrem tacicé apprdb:tm funt. Sic enim
g:aniﬂimis verbis pronunciant fzpe Patres, Augu-
ftinus libro quarro , contra Donatiftas capite fepti-
mo. Nec quifguam dicat giod atcepims ab _Apoffolss,
loe fequinr quanto robuStins nunc dicsmus s guod con~
Juetuda Ecclefie femper tennit grod plenarinm Conci-
liwm confirmanst hoc fequimur : Gregovius libro primo
Registri epistola vigefima quarta docet quatuor pri-
mis Cencilijseandem deberi fidem & venerationem,
qua debetur quatuor Euangelijs , ita vt tam he de
Fide illa effe vera Concilia quam eft de Fideifta eife
vera Euangelia , quod {ancitur etiam 2 Juftiniang
imperacore i Nowella 113. capite quadyagefimo prime.
Etaperta ratio eft , quia fi non effer de Fide , quod
Congcilivm hoc eft legitimum, non erit de Fide quod
illud fic infallibile, ergo non erit de Fide quod ¢a
qua ab iplo definiuntur infallibiliter fint vera ; du-
bicari ergo de illis poteric; quod Catholicus nemo
dixerit , Ecclefia enim tota errare poffer proponens
do illius dogmata tanquam Fide cerra,cum ramen il=
la tam poffine efle fala,quam effe poteft fallum Con=
cilium. Et hec ratio videtur ¢@td concludere quod
intendimus.

Secundd, de Pontifice miror dubirari palTs Anon~
nullis Theologis ; & negari effe de Fide quod Ale=
xander V) I11. legitimus fic Pontifex, cum eadem on-
nino videarur effe ratio Pontificis legitimi & legiu-
mi Congilij  vnde hoc virumque zqualiter elle de
Fide merith docent Suares dispuratione 1o, féclione 5
Valentia g#eft.1. p.7. De Lugo disputat. [elt.1 ;. mHm8
315, Hurtadus difpurat.37. Comnck , Albextinus, &
plures alij quos citant ; contra Turrecremataim , Ca-
ietanuim, Bannem, Canum , cham,quduban\l,_Ca-
ftro qui volunt id non effe de Fide fed fane 1m-
Ericd. '

Ratio enim allata pro Concilijs vt dixis cadem
omnino pto Pontifice afferri porelt, nam quotcs
conclufio fequitur ex duabus premiffis 5 altera vat-
werlali reaelata , altera moraliter certa , de re pertt
nente ad totam Ecclefiam , conclufio eft de Fi&c_v‘f
explicata , ifta conelufio Alexander V1L eft kegitl-
mus Pontifex fequitur ex duabus huinfmodi pramit
fisgomnis Pontifex,legitime ele¢tus eft verus \Pon-
ti!s:: & fuccellor Perri , Alexander eft legitime ele-

&us , ergo , &c. Minorenim illa motaliter enidens
eft de re pertinente ad Ecclefiam totam ve per i€ pas
ter , effet enim error curpiffimus in Ecclelia ,_ﬁ pro
vero capite ac regula infallibili (ue Fidei , aliquem,
agnofceret , qui veruninon effet caput : _Imﬂ exift®
etiam alio principio Fidei fequi potcﬂ: ifta conclu=

fio , Ecclefia nunguam poteft decipi accepraned
yninerfali

Thix
4

Apphicatti
Pootifel




Inftantia

Applicatur
fan&oram
Lanoniza-
tieni,

E}? .LA“

19
L Ll
irorem , fed E gt

ceprat Paftorem bunc pro infaliibili

ila, ergo ille verum eft Ecclefiz caput, &
A .

nus eius ‘Paftor , quomodo enim tiepifi

error -
lo fgj‘-’“j" modo magis eft de Fide quod hoc Con-
cilinm fit le

cclefiz non eflet , circategulam Fidei:

o, quam qued hic Pontifexfic le

Vade are
pollum f @
tifex, & quod habear infallibilem auchoritacem ad
res Fidei definiendais, eft de Fide quod [ic verus Pa-
pa » fed nallo modo paffum dubitare vel formidare
de infallibili eius atichoricace , alioqui  pollem for-
midare de veritate illorum que decernit , tanquam
certa de Fide : quomodo enim poflim moueri per
authoritatemillius ad aliquid credendum ab{que for-
midine , {ipoffum formidare virim ille falli poffic;
Imo i non eft de Fide quod fit verus Pontifex non
eft de Fide quod fit infallibilis ; ergo nen eft de Fid
quod non fallatur , ergo nec debeo credere id quod
dicit ex fola eius authoritare.

Dices quando doctor Catholicus Ethnicis pro-
ponit myfteria Fidei, illi cenentur credere id quod
dicit , etiam fi nullum fic nonum motioum, & ta-
anien Dottor ille ‘non et infallibilis : ergo licee te-
reamut credere illa qua definiv Pontifex , non fe-
quitur tamen quod infallibilis {it authoritatis, quia
perciner ad proutdentiam Dei non permittere vt ille
qu1 habetur in Ecclefia Ponrifex non adtu fallaci
proponendo aliquid toti Ecclefiz quamuis non
fe Fide quod fir infallibilis , Sc-quod veius fic
H 1§

Refpondeo infideles teneri credere Dodtori Ca-
thelico etiam fi non fic infallibilis , quia non nio-
uentus ¢x eius auchoritare , cum non proponat al
quid nounm qued prius tota Ecclefia non créderer ,
fed proponit ca qua iam in Eeclefiafunt nota , vn-
de id qued inducit ad credendum non eft authori-
tas Doctoris : cum antem aliquid Pontifex noui de-
finit, id quod nie mouet vt rcguln credendi , eft au-
s ipfius Ponrificis 5 qua fi dubia effe poffir,
credere non poffum five pericalo ervoris. Il
qui non eft verus Peeri {ucceffor nunquampro-
Chiiftus quod non aétu falletur 5 ided ergo
pertinet ad prouidentiam Dei non permitrere vt il-
le qui habetuy in Ecclefia Pontifex erret, quia per-
tinet ad illam noa permittere vt alins habeatur pro
cetto Pontifex qui non fir pro certo verus Pontifex ,
vide tam eft de Fide non decipi Eccleliam appro-
bando hunc Pontificem, quam eft de Fide non decipi
Ecclefiam approbando que illc definir.

Vnde certio argumentor ; quia non poreft effe de
Fide quod hoc Concilium fit verum Cencilinm; quin
fiv:de Fide , hunc Papam efle verum Papam qui fo-
lus eft caput Concilij , 4 quo illud conuocari , di-
rigi , conficmari debet ; hulla itaque ratio probare
potelt quod fit de Fide Concilium Tridentinum ¢ffe
verum Conciliuin , quaz non probet efle de Fide
A!cxan‘drum eife veram Papam , quod ctiam vide~
tur definitum effe in decrero Martini V. in Concilio
Conltantieni vbiab hereticis redeuntibus ad Eccle-
fiam t}igimr primum omnium ; an credant Papam
canonice: ele@tum qui pro tempore fuerit (expref-
6 eins nomine ) effé verum Papaim- {uccefforem
Petri,

Tertid , de canon

izatione Sandtoram magis du-
bitant aliqui Doctores , nonnullienim abfolucs rie-
gantefle certum de Fide quod talis Sanéus canoni-

zatus, fic yere Sanétus & beatus : Sed contrarigm

£
B

7 3 .
3 i :

Interno Fidei. 589
prababilits & veritis afirmant S. Themas quodiibeto
9. artic. witime 5 Valdenfis rom. 3. eitnlo 11, capite 23,
Auguliinus Anconitanus. guest, 14. Caftro de iyxra
) w1 Pmitione 5 Capive 6. Suares difputatione 5.
wrminus lb.1.de [’Jf{ifi?ifdé?}(’ﬁ?féf0?‘)‘{?[} €ap.§.
5 eap.6. quafito 5, Valentia quait,s.

Azor tomax, lib
P-7.8.40.
Ratio autem primo generalis eft fepias allata’,
quia vt conclufio aliqua difcurfis T heologici fir de
Fide , fatis eft quod deducatur éx vna premilfa vai-
uerfali reuclata ; & alrera moraliter certa cuius cer-
titudo pertinet ad totam Ecclefiam aded ve Spititus
Sandétus pc‘_rmitrcrc non poffit vt ei fubfic falfum, hec
conclufio fanétus Francilcus eft veré beatus & fan-~
&us , huinfmedi cft ve patet 5 lequitur enim ex hac
premiffa voiverfali, omnisfanétas gré ac legitime
canonizatus eft veré Sanétus & beatus’, quod cft de
Fide : Déinde vero ex ‘hac alrera, fanctus Francifeus
eft rite canonizatus quod eft ceteum moraliter , &
pertinet ad totam, Ecclefiam cui proponicnt fan-
¢tus hic colendus ;. ¢ conclufio illa eft de Fide,
Deinde omnino eft de Fide 'quod Ecclefia tam non
porteft ‘cirare in ijs qua pettinent ad mageriam mo-
rum , quam in ijs qua pertinent ad fidem : fed fi
adorare ac colerc pu!{i‘t hominem damnatum &
precipere fidelibus vt illum colerent, omniro erra=
‘et in re giay

imafpedtante ad mores’, quomodo
enim error ille non eft turpiffimus. Deinde aon po-
telt Ecclefia errare in rebus vilibus ad falutem: ado-
ratfo aucem & cultus res eft ad (alutem veilifima
Imd Ecclefia yerat dubitare de gloriafanchi canoni-
zati vt exprefst habetur in bulla canonizarionis)
ergo pro cerrajid eft de Fide , fienim non eft de Fi-
de poflim dubirare;, quod tamen prohibet Ecclefia:
Ezdemque racionies probant effe de Fide quod Yeli-
vio approbata fit inftitutnm confentancom Enange-
lia ; & verumad perfedtionem Chriftianam iter, wt
docent ijdem Theologi ‘concra Canum lsh.5. de livis
cap.s.qii pasiin caute id negat. 2

Ad primam Refpondeo propefitiones illas, Con-
cilivm Tridentinameft verum Concilium , & alias
huin{modi reuelatas efle inillis propoficionibus yni-
uerialibus renelatis ex quibus ille deducuntut vt ea-
rum pactes , vel terte in illa voiuerfali p‘ropoﬁrim:c
quod Ecclefia nunquam errare poteft in ijs qua per-
tinent ad Aidem & mores.

Ad probationem Refpondeo propofitiones illas
pacticulares , Conciliam Tridentinam legitimé co-
acktmm eft, Alexander Seprimus legitime clecEus eft;
in canonizatione S, Francifti ricé ac fine fraude per-
acta funt omniasduplicicer {pectari peﬁ‘c.T’rim‘o pide-
cisé vt funr pramiflz explicantes conclufionem par=
ticularem, vt contentam fub propofitione yniverfas
li reuelatd , & vt fic non funv de Fide , fed mortalis
ter tancim certx funt.  Secundd provt conkinentin
ranquam adiuncta "fub illa conclufionequam expli=
cant tanquam . de Fide , & fic omnino {unt de Fide:
verbi gratia: propofitio: hac , Concilium Tridenti-
num eft leginme congregatum ommine adiundta eft
illi aleeri, Concilium Tridentinum eft verum Con-
cilium.  Quomdode enim effes veruin Concilium 3 i
non effet coadtum legirimeé 3 ficut crgo cft de Fide
quod iftud eft verum Conciliur, fic eft de Fidequod
illud eft congregatum legitimé , non enim credicar
vt aliquid diftin¢tum , fed vt aliquid omnino vnum
& infeparabile ab alio. Quod idem dico de alia ille
minore,hic puer eft 2 me rigé baprizatus , nam prove
eft premilla non eft de Fide, Igd provt centix;ctilx
{ub illa puer et in gratia, quod hic & nunceft infe-
parabile 2 baptifmo ricé celebrato.
EEEc

Ad

A

Quomode
reuclate
fing il
propefitid-
nes.,




Inftantia,

Triplex
controper-
fia.

sgo  Difp. II. De Fide. Quaft.1I1. Sect.1L
g (Geeell

Ad fecundam Refpondeo codem modo ; nam
qumi electores Pontificis obleruarint omnia necef-
faria, quod ille fic baptizatus, & alia‘huiuliuodi rete-
lata fuacinilla propofitione vniuerfali, quod Eccle-
fia tota errare non poteft in ijs qua ad falutem & fi-
dem pertinent : pofler autem errare {i agnofcerer
Pontificem eum qui non eft Pontifex , atque adeo
eum quinon cffee baprizacus vel Chriftianus ; vel
etiam reaclatz funt in hac propof}uonc altera, om-
nis Pontifex legitime electus , verus eft Pecri fuc-
ceffor , magis ergo certus eft baptilimus Pontificis
quam aliorum fidelium , quia hec res fpectarad to-
tam Ecclefiam, in qua Spiritus Santus pati non po-
telt errorem.

Ad tertiam idem dico de beatitudine Sanéti ca-
nonizati , eft enim renelatain propofitionibus vni-
uerfalibus. Ad id quod additur dico hareticum
illam non effe qui negatid quod cft de Fide , fed
qui negar id quod facta {ufficienti propofitione co-
gnofcit effe de Fide. Teftimonia illa quibus vricur
Pontifex in Sanétis canonizandis in (e ipfis {unc fal-
libilia , {uppofito autem quod Ponrifex illis vratur
func infallipilia 5 quia includunt [pecialem proui-
dentiam Dei,qui non poreft permiteere vt fubfic illis
falfitas ne cora Ecclefia erret in rebus quas omnibus
proponit fidelibus.

Inftabis\, contingere {pe vt Pontifex proponat
adorandum populo aliquid, quod adorandum non
eft : verbi gratia fieri poteft vt illi facienti {acrum
minifter porrigat aquam pro vino , ergo poterit
Pountifex proponere toti Ecclefiz adorandum ali-
quem fanétum,qui non erit veré fanétus,& (ané ho-
ftia confecrata non minds colitar 3 tora Ecclefia,
guim quilibet fanQus canonizatus.

Refpondeo concedendo antecedens , quia tunc
Pontifcx non proponit populo calicem adorandum
nifi tanquam prinatus {acerdos : cum autem canoni-
zat fanctum loquitur vt Pontifex. Imd & Calix &
Hoftia confecrata cum aliqua conditione virtuali
adorantur 't Sandtus antem canonizatus proponitur
diftinée , & ablolucé colendus.

Sect1o 1l

eAn @/ quomodo altus Fidei fir Juper-

naturals.

Aic eft altera & nobiliffima proprietas actus Fi-

dei , quod fit fupra omnem naturam , {uppo-
fitis autem ijs quz vniuer(im de {upernaturalitate
dicta funt prima difputatione vbi oftenfum cft {u-
pernattralicatem adtuum intelleétus , & volunta-
tis, atque adeo virrntum Theologicarum totam pe-
ti primario ab obietis formalibus,, non autem i
principijs effectiuis , non erit difficile ftatuere, Pri-
mo , qualis fir fupernaturalivas actus atque aded

habitus Fidei. Secundd ; qualis fic {upernarurali-
tas voluntatis credendi.  Tertid , qualis fic
*fupernacuealicas dudicij fpecularini
quod prazcedic volunra-
tem credendi,

%* *

Supernaturalitas proprif aétus Fidei,

Crum Fidei effe veré fupernacaralem Catholi-

C1 0mnes a[ﬁL'Lirlt,P[ubﬁi1EQl1C primuim ex Scri-
pruris Ephel.2 Gratia falusts ¢ftis per fidems & hoc pon
exc vobis, Dei enim donum eff Probant ex Concilijs pra-
{ercim Africanis contra Pelagianos coaltis,deinde in
Arauficano [ecundo , vbi damnate funt eorum reli-
quiz;ac demiim in Tndentinpﬁﬂ.o;_s,6_12,_@ it
= Probant ex omnibus Patribus prefertim verd ab
Auguftino in omnibus libris contra Pelagium & Se-
mipelagianos quorum pracipuus error Acrat,ds: initia
Fidei quod elfet ¢x nobis. Quo eLiAm in argamento
trimmphiant dilcipuli Augultini Profper contra colla-
rorem,& Fulgentius l.de incarnat. @ gratia cap.8. &
alibi frequentiffime,

Difficulras igitur tota eft inter Catholicos, vetim Senfus gt
acusifte fit fupernaturalis fecundum {ubftanciaman fala,
verd raneium fecundim modum; vel intrinfecum, vel
extrinfecum.

Ratio autem dubitandieft primb,qni.: fi aétus Fi- In qhh:q?

dei eft fupernacuralis fecundam {uam entitatem, de- anp;:::hkfl
bet in ratione propria obiecti vins formalis reperiri, ﬁwm;z‘
aliquid quod {uperet omnem naturam : l'{uc autem stirale,
non reperitur, nam prima vericas renelas eft res zque
naturalis ac obiecta {cientiaram , neque vlla rationd
probari poteft quod teftimonium puram prima ye-
ritatis [it resira ﬁlPCEn:ltu[.llis,vt nullo aéta natura-
Ii accingi po{ﬁ: , fatis enim conftar quod naturaliter
illud apprehendo & chnof&:o,li ab aliquo mihi nas-
retur , neque recurrere licet ad obiecbum in ratione
obie&i, nam illud in re&o eft prima veritas rewrclans
proprer quam etiam hzrericus poteft credere,in ch-
liquo autem nihil affignati poreft praeter actum, vel
potentiam, & fic fupernacuralicas non pecicut ab ob-
iecto , fed ab ip{i potentia quod ablurdum eft. In}b
ficut in pariere quem poflum videre vifione fir-
pernatutali , nihil eft {upernaturale, fic in obic(._.l:o Fi-
dei nihil eft quod non fic natarale, ficut criarx} in ob-
ieCto materizli;quod cognoftitur per actum fpu‘_u:ua-
lem , nihil eft {piricuale : viderur ergo elle omnimo-
da pariras.

Secundd , fi actus Fidei eft fupernaturalis fcc_Lm-
dum fubftantiam , non mintis ad enm exiguucur fpe-
cies fupernacurales , quam habitas fupernaturalis,
cerrum autem videtur quod adtus Fidei non requirit
{pecies impreffas nifi narurales, nam fi fpeties huiul-
modi cffent fupernaturales , ille imprimi non pol-
fent nifi 2 Deo {olo, & fic predicatores nullo modo
concurrerent ad conuerflionem,peccatorun, ad quam
concurrere nequeunt nifi miniftrando iECcit-s.'. Imd
{i Deus illas {pecies produceret deberet fimul nnfprl-
mere infinitas (pecics ad omnia reuelabilia,quaunt
infinita.

Tertid, deberent etiam apprehenﬁones praceden-
tes actum Fidei effe fupernatarales , nam il habent
idem obie&um, quod haber actus Fidei, confequens
autem illud videtur falfum, nam illz apprehenfiones
plusimza fant,& omnino naturalicer habenrur. Affertio

Dico primd,a¢tum Fideieffe fupernaturalem fecun= ;figmans:
dium fibftantiam, & non tantum {Ecundim modum.
Ita docent Theologi omnes communitis,vt oftendunt
Suares lib.2. de gratia i capit.4. ad 12,/ Valques 1. 2-
difputatione 187.Coninck difputatione 4.4’:;!1.5.Lug0
difputatione 9.fet.>.& fuit haud dubié fententia Mo-
line difputatione 7.¢5 8.contra Caictanum, Capreo-
Ium,Paladanum. Probatif

: e s e )
Ratio autem primo petitur €x neceflitate auxilij ex EEE
gratiz W 4%




18
¥

Ex habita
fopernata-
sali& ex
fine fuper-
natarali.

Ratio a3
priori ¢x
ebicdo.

$clutio
prim;e dif-
ficukeatis
de fuper-
naturalita-
te obiccH.

$pecies ad
fidem re-
quiri {u-
Pernatura-
Les,

L)

12 De A&uInterno Fidei.

gratiz ad aftum Fidet,illa enim entitas eft :"ugcma\.ru-
xalis coius produdtiucmgir auxilium gratie luperans
vires totius nature, Huiulmodi cfle acium Fideicla-
rum & certum eft ex 1(:11'pturi5 Toannis 6. Hoeef?
opus Dei, vt credatisin cum,quem mifit ille, & Apolto-
lus citacus, gratia faluati eftis per fidemAdem {xpiffi-
mé inculcant Concilia Milenit. eap.4. Araufic. eap 6.
8.16.23.27. Tridentind fuprd. Notum eft illud Augu-
ftini verumague Dei donit effe, (Cive quid agere debeamus,
& diligere vt faciamsss. Neque dicas multos effé actus
naturales ad quos requiritur gratia , hoc enim verum
eft quando illi actus difhiciles funt, {i enim iili non
fint difliciles certé ad eos non exigitur gratia , quam
tamen certum eft requiri ad omnes actus Fidei eriam
remiffiffimos.

Sccundo , probatur ex neceflitate habitusa Deo:
infufi quam dyfpur. 1. probaui efle certam ex Fide,
non poreft autem efle neceffarius habitus fuperna-
turalis nifi ad producendam entitacem aétus fuper-
naturalis.Imo finis etiam fupernaturalis probar ean-
dem fupernaturalitatem, quia certum eft Fidem me-
dium cife ad beaticadinem, Fidemus videlicer per fpe-
culum tanc antem facie ad faciem.

Denique a priori ratio cur actus Fidei fit fuper-
nataralis eft , quia obieétum ecins formale tum in
ratione rei , tum in yatione obiecti ﬁ]PCL’ﬂt vim
omnis nature , nam obiedum Fidei eft authori-
tas prime veritatis omnino pura, & inecuidens,
affentiri autem certd & immobiliter propter mo=
tinum obfcurum li.lp&'rnr vires totius natlur® , ham
omnis certicudo naturalis , fundatur in aliqua cui-
dentia, fi antem firmiflima illa fic & infallibilis cum
inenidentia certé illa vim omnem creara, (uperat,quia
tunc Deus {upplere deber per feiplum id quod de-
eft cuidentiz. Supernaturalitas itaque actus Fidei
hinc oftenditur, quod aflentiatur firmiffimé. pro-
pter reuelationem cobfcuram, quo pacto implicat
credere aliquem herericum. Deinde obieéto in ra-
tione obiect, nihil habeo quod addam iis qua di-
xi prima difput. Conftat enim quod reuelatio eft ob-
iectum Fidei,proveeft credibilis fundamenealiter, id
eft provthabet vim mouendi potentiia modo indebito
natur¢ quod eft aliquid fe tenens ex patte obiedti etid
fi connotet in oblique actam & potentiam , alioqui
defipiunt Philofophi omnes cum aiunt ens effe ob-
iectum intellectus provt verum feu prove eft intelli-
gibile & efle obieétum voluntatis provt eft bonum
fen amabile. Vnde.

Ad primam Refponfio manifeftaeft, nam reucla-
tio incuidens eft obiectum fupernaturale affenfus
infallibilis , vt dixi, & eadem f1 fumarur in ratione
obieéti, multo magis erit fupernaturalis : In paric-

te prove eft obiedtum actus ii|pcrnaruralis repeti-
tur aliquid f{upernaturale obedientiale , quia vim
haber gbedientialem mouendi porentiam modo in-
debito naturz , & in obiefto materiali quod co-
gnofcitur fpiriru:ﬂitcr, nihil eft] fpisitnale fi fu-
matur in ratione rei {ed eft aliquid {pirituale {i fuma-
tur in ratione obiecti ;quatenus habet vim mouendi
potentiam modo fpiricuali.

Ad fecundam de [pecicbus impreflis video gra-
viotem effe difficultatem , nam aliqui cum Su‘:)n‘c,
V-.1E'quc,Ripalda,Turriano,Conink ,De Lugo,negant
requiri {pecies fupernatusales ad aétum Fidei,alij au-
tem cam Granadorratt. 1 3.difp.7. Hort.difp.5 8. fe6l.4,
probabilius affirmant, quia {cilicer non potefkafferri
ratio vlla propter quam habitos Fidei {ic fiperna-
turalis , quz non probet ctiam {pecies efle {uperna-
turales ; & confimari poteft ex [cientia infufa Chri-
fti , ad quam certum eft exigi {pecies {upernatu-

SR T B et S

591

l'nic.& proprer fupernaturalitatem a@us ; & ‘obict.
1o fi ad vifionem beatan: dacetur {pecies imprelfa,
illa non minuseflec ih}rtmamra]is quim lumen alo-
rid:non video autem yllam dii'-[):uit:ucm s quod enim
dicit Lugo, {pecies abfiractinas né requiri fupcmam-
rales ad obicdta fupernaturalia , manifefté falfum eft
quia fcictia abftractiva, fupernaturalis fpecies exie-
bat fupernaturales. Qua autem opponunturnon vi-
gent quia Deus iftas {pecies producit occafione sipta
ex Ipecicbus naturalibus , que perpradicatores pro-
ducuntur,& fic illi concurrunt ad conuerfionem.
Ad tertiam Refpondeo apprehenfiones prace-
dentes ackum Fidei efle {upernaturales quando ter-
minantur ad actum Fidei ﬂlpt"matm‘ali modo repra-
{entandum, qualesille funt qua ipfum ingrediuntur
acti Fidei,reliquas nihil opus eft effe fupernaturales.

e
An & quomody voliitas aedé’d‘zﬁ: ﬁ;pemmwuﬁs_

Ater ergo ex dictis quod adtus Fidei donum Dei

et f‘npcmns exigentiam intelle@us cuinfliber,
nunc de pia illa voluntatis affectione,quz pracedit,
& imperat intellectni adtum Fidei duplex difficul-
tas eft, primo verim illa neceflarid prerequirarur
ante omnem actum Fidei , Deinde ytram illa eciam
{ic neceffario fupernaturalis.

Ratio vero dubitandi et primd, quia non vidétur
necefle ponere in voluntaty fpecialem vilam virtu-
tem ad credendum , dici enim non poteft, ad guam
virtutem illa pertineac moralem ane Theologicam,
neque dici poteft quale ficeins motivum. Iind i non
datar habitus {pecialis ad credendi Fede humanasne=
que virtus vlla effe poterit neceffaria ad credendum
Fide dinina. Imo fi decur virtus {pecialis ad amans
dam obiectinam honeftatem Fidei, dabitur etiam
virtus {pecialis ad amandam bonitatem objectivam
iftius alterius virruris, & fc dabitur progreflus infi-
nitus,quia femper dabicur vlrerior yirtus, que ames
honeftarem prioris virtutis quod etiam de alia qua-
liber virtute dici polfet. :

Secundd , fi honeftas credendi eft obieétum mo-
viud huins vireatis, fequitur quod hae virtus haber (e
iplam pro obicéto immediato,nam Fides cum fit vir=
tus intelle¢tus non eft honefta nifi proprer aum ho-
neftum voluntatis 5 ergo fi virtus illa haber pro ob-
ietto illam honeftatem , nen habet nifi fe iPl.-q.m pto
obiedto, g

Tertio , ficur poteft facerdos per voluntatem
non folum naturalem , fed etiam malam velle facere
confecrando conuerfionem fupernaturalem, ergo
fimiliter per voluntatem paturalem ; aut etiam ma=
lam, poteft aliquis velle credere.

Dico fecundss neminem pofle vaquam credere,
fine prauia voluntatis affeérione fupernaturali;qua
imperet actum Fidei quiaeft honeftus.

Primam partem de neecflitace piw affectionis pro-
bant Theologi communiter. Quia intellectus nen
poteft elicere affenfum aliqué certum; & ablque for-
miclinc.uiﬁ ad eumn determinetur;, vel pet moriua, vel
per aétum voluntatis, fed ad affen{fum Fidei non de-
LCIMINALUr per motiua, que non funt euidentia nift
moraliter, & non tollunt indifferentiam intelleckuss
crgo intellectus deber 2PPiic;ui ad credendum abf=
que formidine per imperium voluntatiss :

* Poteft autem voluntas eo modo mouete intel
le¢tum , & illam determinare imperando quotic"s
adeft motiunm aliquod fufficiens; fi verd illud defic
non poteft imperare,na quamuis inrellectus non mo-
ueatur nifi 3 veritate ve ab ebieéte,ficut oculus non

mougtis

Apprehens
fiones fu-

pPrroatarae
(8

Prima di@
bitatto

Sectinda
dubitaries

Terria dids
bitatio.

Affectios

Volant4s
determi-
nare po -
teft intel=
leGum.




s92 Difp.1L De Fide. Qua(t. I1. Sect.{ll

mouetur nifi i colore,mouetur tamen etiam i volun-
tate tanquam ab extrinfeco impellente & determi-
nante , modb adlic (ufficicns motiuum quo intelle-
¢tus relinquatur indifferens.
Edam per  Hazc autem voluntasita requiritur vt ne de po-
potentiam tentia quidem abfolura fine prauio illo actu volun-

:Zﬁ:’gt‘iai tatis, quilquam credere poﬂit , contra Granadum de

non po- LUZ0, quid folum imperium Dei omnino imma-~

teft. nens, non poteﬂ determinare intelletum aut vo-
luntacem ve eft perfe notum, Hezc voluntas deber
efle libera, alioqui meritum non haberet actus Fidei,
{ed neque ad vllum adtumvirtutis meritorium puto
fufficere libertatem femiplenam qualis verbi gratia
fufficit ad peccandum venialiter.

$ipoisad Secunda pars de {upernacuralicate huius pie volun-

turalicas  tatis , afferitur 2 Concilijs citatis pro ﬁlpcrn:lmmii—

voluntatis tate actus Fidei, ab Au;_:_uﬁinu , & omuibus eius

credendis  difcipulis contra Semipelagianos , qui nullam vole-
bant neceffariam effe gratiam vt aliquis velit crede-
re. Probarur ergo ex neceffitate gratiz , fine qua
conftar nec imperfectiffimam guidem haberi pofle
affectionem credendi. Probatur ex fine [upernacu-
rali, difponit enim meriteri¢ ad gratiam & ad glo-
riam. Demum probatur ex eins obiecto formali,
quod cft honeftas credendi Do prima: veritati, nam
illa honeftas provt fubftat lumini {upernaturali, &
indicio pm&ico » quod eft gratia preueniens a Deo
infufa, eft veré fupernaturalis.

Voluntas Ad primam Refpondeco piamx:[tam vo_l_unr_arcm
credendi credendi reductirie percineread virtutem Fidei, Ad
‘il“".‘“‘“f credendum Fide humana poflec dari fpecialis vir-
“a virtn-

tus qua ad illam Fidem reuocetur. Neque in iltis
virtatibus datur infinitus progreffus, quia quoties
fic progreffus ad aliquid einfdem rationis fiftendum
eft in eo A quo capit progreflus , voluntas ergo cre-
dendi propter honeftatem propriam, {pecialis eft vig-
tus inclinans etiam ad amandam honeftatem illius
voluntatis credendi, ficut amor vircuris inftitiz,
quamuis obiectum habear dinerfum ab obiecto iufti-
tiz,reuocatur tamen ad virtutem iufticiz.

tem Fidei,

Solutio Ad fecundam Refpondeo obiedtum huius vittutis
Secundz  effe honeftatem obie@tiuam actus credendi, quz
i?;‘“mc' diftinéta eft ab honeftate formali voluntatis cre-

dendi; falfum igitureft quod veluntas credendi for-
maliter honefta, fe ipfam habeat pro obiecto, cum
habeat potius honeftatem fundamentalem & obie-
icCtinam a&us Fidei.

Solutio Ad tertiam fareor polre facerdotem ex fine ma-
iz, lg velle conuerfionem panis in. corpus Chrifti, quia

illa conuerfioeft quidem fupecnaturalis, fed non cft
aliquid immediaté ordinatum ad meritum & falu-
tem - Fides autem femper ordinatur ad mericum
& falutem ideoque imperari femper debet ab actu
bono , cum fiac ex miotu gratiz : quomodo autem
actus malus imperare non poffic adtum bonum fa-
tisdictam eft proma fecunda.

§i# 1.

An & quomodo indicium antecedens voluptatem
credendi ﬁz ﬁ;ibrmsmm!c.

eiyve fzpé dixi, figna & motiua cuidentiz, qui-
dicium  buscognitisiudicat prudenter,articulum fufficienter
pizcedens proponi,vt a Deo reuelacum : Deinde iudicar hone-

aﬁ Nrequam incipiat homo credere; proponuntur
Duplex ju-

olunea~ @y effe hic & nunc velle credere proprer Dei retie~
volunta & (
fem cie- 2 = 2 gl R
At lationem ; Vtrumque illud iudicium neceffaridy re-

quiritur antequam fit pia illa yoluntas credendi, fed
quale illud verumgque fit; an fit {upernaturale , ad

quem habitum pertineat valde controuerfum eft e
ter Doctores.

Ratio dubitandi eft primd , quia fi cognitio jlly
eft natoralis tencum cexté, illa {uficere non potelt
ad piam voluntatem credendi, ad quam fine dybig
requiricur cognitio fupernaturalis. Neque i
dicere cum Suare illud iudicium eife puré nacarale
quamuis adiunctam habear illaminationem 1;\31"-‘1'1121:
turalem Spiricas fancti , alioqui ad alios etiam aus
voluntaris (upernaturales fufficerer iudicium nacuga
le, cum illuminarione. Deinde fi obiedtum illius illy-
minationis eft iil}‘r.m.’-.mm]c, Poref{ etiam terminare

Primg g,
bitatig,

iudicium fupernaturale intellectus, f vero eft narye

rale illa etiam illuminatio eft nacuralis.
Secundd ex pluribus Conciliis & Patribus conflas
omne PH‘. m CUE]}!EH]!I‘! qL[O.f c 1

L eLernam P‘-_-l»_
tiner ex graria Dei elfe , quod
2 1

erunt Concilipm
Arauficanuin can. 7. Mileuitanum can. 4. Tridentic
od difponi-
uina ora-
tia fidem ex auditu concipientes , 1i d cre ﬁ;u-
dammouemur : fi ergo ad id indicium necetlaria o
gratia, ceree illud eft [upernaturale perrinens ad Fie
dem velad pl‘l\d:nti.unin am.

Tertio, nulla ratio probare poteft volunratem
credendi effe fupernaturalem qua non prober hoc
etiam indicium effe ﬂi}‘(‘l’:}.}tlli':x}t‘ ,» habent ‘enim
idem obiectun , & procedunt ex eodem meotivo , fi
tamen tequiricur ad hanc voluntatem aliquod ig-
diciun, nam (ufhicit fimplexapprehenfio, qﬁ:: vide-
detur {ufficere pofle ad multos actus voluntatis,ficus
ad actus appetitus {uffcit liuapicx apprehenfio
phantafia.

Dico tertio, duplex femperiudicium requiri ante
piam voluntatem credendi alterum fpcculuriuum
quod efl puré natarale, alterum practicum ﬁ|Pem.‘L»
turale iudicans efle conueniens hic & nunc credere
tale obie¢ium vri Deo di¢um:fic video polle con-
ciliari diffidentes fententias, nam alij cum Hurtado,
Albertino, Ripalda, de Lugo, Granado,voluntillud
indicium effe iﬂpc:nucumlc,;\,iij cum Surre, Alinai-
no, Aragan, Coninck dicunt illud effe n turale.

Pri'mi)‘ emm quod udicium illud qu > propofitis
motiuis [peculatiue iudico, myfterinm elle fuilicien-
ter credibile s non efle nifi puré narurale , omni-
no euincunt rationes Suatis difpurat. 6. fell. 8.
]‘;1'1'11_13 eft , quia mudicium illad fpco\lntiumn fi
Ilr {upernaturale , vel eft obfcurnm vel eft cuidens,
[ primum, verus eft actus Fidei,imo prarequiri
plam voluntatem credendi & indicium fuperna-
rurale , quod cft progredi in infinitum : {i autem
euidens eft dabiturin nobis cogaitio {peculatina fu-
pernaturalis omnino cuidens diftinéta aFide, que
proinde neceflaria non erit ad actus virturum i‘upct—
naturaligm, ad qua {ufficere poterit cognitio illa fu-
pernaturalis,quod eft deftruere necefficatem Fideiad
omies virtutes. Secunda rario eft, quia obietum
illius fudicij {peculatiai fant motiua credibilicatis
que naturalicer poffunc cognofci. Denique iudiciam
itud {upernaturale pertinere debebic ad donum Fi-
dei, & ficnon erit aliquid antecedens Fidem & vo-
luntatem credendi.

Secundo tamen quod prateriudicium illud {pecu-
l;lriunm,cxigamr etiamaliud iudicium practicum {u-

di

Secundy

g
dubicatia,

Tertia 4

bitatio,

Alleriio
Imébrig, -

Tndicin
[peculz-
tiuum cfe
patugle:
Primae
{i0s

Secandd

ratio.

Tertid 12+
tige

Tudicium
preﬂitl‘m
{upernd=

pernaturale quo iudicatur effe honeftumn hic & nunt .

velle credere, probant argumenta propofita in ratio-
ne dubirandi;non enim poreft voluntasamare fuper-
nacuralicer honeftatem credendi nifi cognofeat illam
{upernatusaliter per  iudicium practicum , quod
fine dubio ad omnes voluntates bonas requirituts




)

De A&u

Et boc indscinm eff guod Com‘zf’-': dicunt "}7.' Ao Del.

Credsmus cogitantes

( inguic Au ‘t:' WS ) ¢ apimas

;
i credimis.

b 5 cuom Suare illumi

Prima in-

s prim
Spiritus Sancii luflicere
| fpeculariuum.

" Sed contra, nam in alijs actibus virtutum non re-

yoft illud indiciumn

tireretur aliud quam talis illuminario. Imo iudi-
cij huius prs actici obieftum cft idem, quod obicétam
huius illuminationis, ergo eft {upernatarale.

Neque dicas fecundo, cum De Lugo pofterius iftud
indicium non effe magis prnﬁ‘ir:u-n , quam indiciur
redibilitatis quod fine dubio piuc jcuin eft, quia -
it l.ouf.lhnn( {{e credereshic & nuncid q‘md iu!h—
enter per motiua cft l.;mpohtmu, eftenmimiu
oftendens Ubhw.moncn‘ credendi , ergo vnum iudi-
ciom {1

I\c{p iudicium illnd q\m]mmcdnu iadicat ex mo-
tinis credibilicatis rale obietum Puﬂ-, ac debere credi
| efie fpeculativum, quia yniverse tantum & abltracté
r_)ﬂc‘ndlt conuenientiam,& obligationem credédiyiu-
dicando motiua clle fufficientia vt oftendantremeffe
reuclacam, & obligent ad credendum: Alterum autem
iudicium practice 1uthJ( honeftum effe velle crede-
re hic & munc tale obieélum, vt a Deo di¢tum. Pri-
mum illud indicium in quoliber heretico fempet

+ Seconda
inftapnia.

1
1da

peritur,& omnino {ufficic ad nial;-:ntion"’ﬂ cred
quia eo pofito tencor elicere {ecandumiftud ill\!l(:ki,
honeftum eft velle credete hic & niic,imo etiam iftud
indicium pofterins I;r-l*:- reperitur in hareticis » (]m
non p{'nplu'[ﬁ tamen habent voluntatem credendi,
1ego igitus fufficere Pullf vnum indicium quo police
| non Potc. t (equi voluntas credendi, nifi mediante
alio iudicio.

Neque dicas tertiv , indicium iftud (upetmn.mlc
vel eft enidens vel obfcurum , fi eft enidens datur in
nobis cognitio {upernaturalis a Fide diftincta,qua in
alijs etiam virtutigus reperitetur;&¢ (ic Fides non-cfler
ad illas vninerfalicer neceTavia,fi autem eft obfcurum
pertinet ad fidem & prarequiric aliam voluntarem ,
fed neque poteft explicari ad quam virtutem illud
pertine: ; prudentia enim infufa , & dona Spiritus
i Sauchi ¢ ofequuntur fidem & eius obfcuritatem

Tertia in-
ftantia,

hac

lubio in hac vita multas haberi co-
ticas lnp(’xmmr. ¢s enidentes [ecun-

gnitione
dum q:m & ex fu}lPO itione,non po{fr haberienidé-

tes abfoluté,namv.g.prudentia ;ugzmwmmm ex up~
pofitione Fidei dbiciis ¢ indicat euidérer de {uis obie-
¢kis practicis, & iftud etiam iudicium de quio quaritur
cft euidens fhppc)ﬁ[o illoiudicio 1’1wf.uln!iu0,n aturali
atque ita non elk ﬁmp}ici

renidens 5 fed ex iilp;‘a()fb
tione tantim in alijs vircuribus reperitur fimiliter -
dicium eodem modo cuidens practice,fed dependens
a Fide,habitus ad quen illud reuocarurelt pt udentia
infufa,qua prove antecedic fidem non dependet a Fi-
de.fed a iudicio illo {fpeculativo quod dixi.

| Ex quibus foluta viderur mancre tota ratio dubi-

| tandi.

St T o 1Tk

{
[ De certitudine aitus Fidei.
S.Th.q.1.art.8.

Certitudo
differe i

veritate ab
| infallibili-

iage,

Ertum eft primd, quod certitudo cognitionis
valdeé differt ab eius veritate, ab eius infallibili-

tate & ab cius enidentia ; veritas enim non eft aliud
quam conformitas cognitionis cum obietto,quande
{cilicer €0 modo per cognitionem repra 'Li(.ntatm ob-
' icékum, quoillud Lexiftic 3 pate rei,quod non {ufficic

,5 nterno

s

-

4 COrtITualnein,.

taruen elt loli prebabilis: Inf

c.ru:_,lii!n,\ 1ta vera vinon | offiteffe fa d ad u‘rﬁ

uoque non futhcit quia iudicinib ]-m ya-
juss crederet Incarnationem cym aliqua
idine , mJL}J. cit elle falium, neque famen cft
certum ludicium. Enidentia et qua obiectym ira re-
praefentatur intelleéui ve non polfic illi di i‘un{m,
{ed necefficerur ad affen Gim quod vt patee valdé
differt  certitndine

Certum fecundo,definir r:yl.n.L cercitudinern eft
veritascognitionis omnino infallibilis com jidh
fi L"nmnudcu us e

I

cludente omnem formithnem,

b4

Primo enin ad certitudinem requirit

s Veritas in,
all
1
il

ibilis cognitionis cui {cilicer {ubefle hon poffi
um vel pc’umfauu falfi : & hzc infallibilitas e~
211 prouenit ex obieéta quod non pmcl; fe alicer

]mhtl( vel ex modo quo illud claré cognbfcitur, De-

nde ¢ medmull rit adhzlioné hmmm intelleGtus
.1L| obiedtum qua excludatur actualis omnis formido,
nam affenlus Oplil"Li wissvel dubiratiuug de exiftentia
Dei a-fiqu[r =m infallibilis,fed non eft cetrus ;quia-de=
eft illi firma hac adhefio excludens fuumdmcm haxe
autem adhzfio non eft cognitio reflexa infallibilitaris
vt docetVal qu»s, uiacognicio direéta poteft elle cer-
ta.Nec eft maier J[.l\n[m akus,cum poihr efle cerrns
actu flus, eft igitur perfectio intrinfcca cogiii-
tionis per quam intellectus ita firmiter tali veritaei af=
{entitr vt appretative preferatillud omnibus verira
tibus qua huic repugnareviderentur, & paratus fitad
illas potius negandas quam iftam. Quoties eniju obie=
¢tum infallibilicer eft verum , & intelleétus fine fors
midine illi adharet , toties certa eft cognitio s itica
enim reperitur certitudo ex parte obiecti, & ceptitiis
do ex parte {ubictt,

His Poﬁtis queritut viram actus Fidei fit certiot
1. alia qualiber cognitione nacurali vel {cientiarum
vel principiorum. 2. Vertim fir certior {cientia infufa
fupernaty r.‘lli,& ipfa etiam vifione beara,

£
f fi
T
J

‘Rafio dubit. Pumo clt,quia non poreft actis Fider p

cife cercior (cientijs naturalibus,fi obiedtum Fidei f;
pe minds fic nece 114111‘91,&. fi intelle@us minis Armi=
rerilli adhirear,8& minis excludat tormldmcmquam
actus {cientiz , fed obieétum Fidel cum (it reueldrio
1‘10[1[15 CU[]I.UJ”CI] Sy l“l“!ls (.ﬂ: IICC( i um {Iuéﬂl [“D-"
iectum fcientiarum quod eft fimpliciter neceflarinm,
mintis etiam firmirer intelleétus illi adharer;cum ad=
hareat libere tantlin, & ex impcrio voluntatis obie=
&o autem {cientiz adhzret neceflarid , vnde adtud
{tientiz omnem excludic formidinem,quam actus -
dei non excladit. Imbd hareticus non mintis firmites
erroti {uoadheret,quam Catholicus veritati: Neque
poteft negari quin intelleét®adhzreat firmius 1js qua
videt , quim ijs qua credit, nam ruricintellectas fic=
mits adhzret quando retrahi non poteft ab aflenfus
quim quando retrahi poteft , {ed ab affenfu {cientiz
non poteft retrahi,poteft autem retrahi ab affenfn Fi=
dei, ergo firinids adheret obieélo {cientiz pn:i"umi
intoitiee , qu.lm obiecto Fidei. Vldctmquc id muled
ctiam magis verum in prineipijs pet fe notis , v.grats
omne tomm maius eft [uapalte,qno\uhbct eftv el nort
eft, quis enim dicat hecelle minls certa, quém acti
Fidei, Confirmat. quia vt actus Fidei fit cetrior quart
cognitio illorum punullomm deberet intelledtus
credendo dicere segoitacredo firmiter vt pamtlls fim
credere qll'u'nmsconnalmn‘ mihi appareret per {cien=
tias , & per pmmpml:cl e nota, quod viderur chi=
meEricim,nec exigitur fidelibus vt habeant animum
negandi ea quz apparent in ralibus puncwus)ﬁ quod

Ecclefia proponit effet illis contrarium.
Secundo,videryr quod Fides non eft certior quam
FFFf {cientia

Cuid fie
lione cerritudos

= bicatig:

G v
t1ifd d

secind4
dub




{cientia infufa Chrifti , quia illa cognitio que non
finic intelleum vllo modo dubirare etiam ex impe-
rio voluntatis , & eft omuino fupernaturalis , ha-
bérque obiectum neceflarium cerrior eft illa cogni-
tione que finic incellectum dubirare ex imperio vo-
lantatis, {cientia hze {upernaturalis non finit intel-
Jeétum dubitare ex imperio voluntatis, ergo eft cer-
Confirma- rjor Fide. Confirmat quia nulla ratio ptobarc poreft
e quod Fides fit certior iftis {cientijs , que non probet
illam effe certiorem vifione beata , vel faltem =qué
cerram,nam obieétum formale haber ¢qué infallibile,
¢qué excludic formidinem actualem,quamuis non ex-
cludat potentialem, ergo Fides cft faltemzqué certa.
Teirtiv, fi ex obicéto petatur infallibilicas actus
Fidei , poterit eciam actus Fidei naturalis effe certicx
fcicmijs natutalibus , nam fa&a (ufficienti }’1'0[’(_3f1-
tione, obieéti Fidei , poteft Deus negare concurflum
ad Fidem ﬁ1l)crnﬂmmlmﬂ, & tunc intellectus erum-
pet in actum naturalem , cuius obie@um etic prima
veriras renelans , ergo erit certior ex obiecto. Deni-
que ficue veritas confifticin indinifibili fic cerrirudo,
€rgo via cognitio efle né porcﬂ: certior quain altera.
Dico primo , actum Fidei fimpliciter certiorem
efle ac firmiorem quacunque {cientia & cognitione
naturali etiam intuitina, & primorum principiorum.
Ira docent communiter Theologi cum S. Thoma
gueff.4.are.8. quos immerito deferic De Lugo difp.6.
feit.3. circa cognitionem primorum principioram.
Primo autem probant ex Scripruris, Luce 21.
Coelun & tevra tranfibunt verba auntem meanon tranfi-
bunt :[ccandz Petii 7. haberus firmiorem his Propheti-
cum fermonem = primz loan.x, f§teflimoninm hominum
accipimnus, teffimoninm Dei mains eff. Tobiz 3. certnm
kabear omnis qus credit in re.

Secundd,probant ex Pacribus Bafil.in Pfal.118.Fi-
des fpranaturales inethodos anima ad affenfism trahens.
Chryfthomil.x2.in Epift.ad hebr. Fides dicinon potet
#iff curn circa ea gue non videntur amplins quam circa
e gue vadentur certitudinem quis babuerit:Augult.l.7.
Confefl.cap.1o. Facilius dubitare vitiere mequam effe
veritatem,guam andini in corde mea:Richardus Victo-
rinus lib.1.de Trinit.cap.2. Ouotguot veraciter Fideles

Sumusynihil cevtins tenemus quam quod Fide credimus.
Tertts Tettid , probant optimis rationibus, nam vbi
probatio  maior eft infallibilivas motiui & rationis affenticn-
ex ra:i.anc- di, firmior adhzfio intelle€tus , & maior cxclufio
formidinis actualis , ibi maior eft certitudo , in aétn
Fideimaior eftinfallibilitas obieti formalis,nam pri-
ma veriras reuelans eft infallibilior,quim fit alia vlla
gatio formalis, & motiuum afléfus,maior etiaimn & fir-
mior eft adhafio intellectus ad obieCtum renelatum
ex tali motiuo , quim fic in quoliber adu (cientiz,
quia debeo paratus effe potius mori quam dubirare
de veritate reuclata : Seuleus antem effet qui pro veri-
tate aligua Geometrica morevetars ingust Bonanentura.
Debeo etiam pex veritates Fidei corrigere principia
illa qua videntur per fe nota, cuiufinodi fune ifta,
effe accidentis eft ineffe , quz funt eadem vni terrio

{funt eadem interfe,

Denique debeo ita efle affedtus ad Fidem ve
quamiis ex fciem:ijs mille arguinenta occurierent,
quibus fatisfacere non poffem , ea tamen omnia po-
tilts negarem quam minimum Fidei acciculum. Imd
nulla eft fenfuum cognitio intuitiua , quam fubijcere
Fideinon tencar, & ea qua video , Potit‘xs omnia
damnare, quim ¢z que credo verbi gratia video elfe
panerin Euchariftia, & nego 1bi efle panem,

Secanda  Dico fecundd, adtum Fideieffe fimpliciter certio-

Conclufio. Tem omni {cientia fapernaturali abMraina , fed effe
ramen minus cercum quam fic vifio beata.

Tertia da-
bitatio.

Conclufio.

Prima ra-
tio ex
Scriptura.

p:; ;}":::‘: Primam partem negare viderur Suares difp. 3. .
35, 9. quamuis contraciam fere aflerat 4i/p.8. feét. 5. De
%

594 Difp.11 De Fide. Quat.IIL SectI1L

Lugo difp. 3. §. §2. Granadus difp. 4. nam.18. fed
eam tamen omnino perfuadet allata ratio , nam vbi
eft ratio alfentiendi magis infallibilis , & adhefo
intellectus appreriatiné maior , ibi maior eft cerrjy.
do, in aéu Fidei racio aflentiendi cum fic perfedtio
increatateftificans,eft infallibilior quacunque creacy
ratione affentiendi, quz fola reperitur in actu fcien.
tiz infulz : Adhzfio etiam intelleGtus debet effi
maior in fide, quam in {cientia , non {olum nacugglj
fed etiam infufa , nam adbefio illa maior oritur ex
ratione formali adhzrendi magis infallibili, & fane
fi dicatur fcientia infufa certior effe quam Fides,
quia excladit formidinem porentialem non auten
Fides , eodem iure dici poterit {cienria naturalig cer-
tioreffe quam Fides.

Secundam partem de vifione beata communiter Rat
omnes alferunt, qulailla cognitic eft, certior cuiys [cmz::;:
ratio aflentiendi quamuis fit eque infallibilis {ecun- patis,
dum e, reprafentacur tamen euidentivs , & perfe-
tius penerratur a cognufccu:e , huiulmodi eft vifio
beata cuius ratio affentiendicft ipfa perfeétio diui-
naimmediacé reprefentara per fe ipfam , ergo vifio
beata eft certior quam Fides.

Ad primam Refpondeo negando illam maiotem, gy
actus Fidei non potelt elle certior {ciétiis fi obie@um prinzd
eius fir minus Receflarid abfolute, nam illa neceffiras et
obiedti ablolutanon eft de ratione certitudinis , fed
{ufficic quod ratio moucns ad aenfum fiv magis in-
fallibilis & magis neceffasia faltem ex fuppofitione,
cuiufmodi eft fine dubio prima veritas reuelans.
Deinde negatur quod intelleétus firmits appredatiue
adhzrear obieto [cientiz, quam obiedto Fidei;con-
tratium enim probatum eft ; quamuis adhzrear fir-
mius intenfine. Eo igitur folim argumento proba-
tur quod fcientiz naturales fecundim quid & per
accidens funt cextiotes quim Fides, co quodintel-
le@us non penerret certitudinem Fidei , & proprer
ineuidentiam indigeat concurfu voluntatis capriuan-
tis eam in obfequinm Fidei , vnde fiat ve ab actu Fi-
dei non excludatur omnis formido fubita & indeli-
berarz , cumramen penetrer €a qua per {cientiam
proponuntar & ided {cientia excludat formidinem
etiaim potentialem : fimpliciter camen Fides certior
eft {cientijs naturalibus proprer motiuum formale
magis infallibile, & adhzfionem intellectus appre-
riatiue firmiorem.

Harericus 2qué firmiter ex parte {ubie&i adhere-
re poteft fuis erroribus, ac Catholicus, fed non zqué
firmiterex parce obieck, cum Cacholicus habeat ob-
ieCum infallibiliter verum , hereticus autem obie-
tam falfim.Ad probat.ergo difting. maiot tun¢ in-
telleCtus firmius adhzrec quando minus retzahi po-
teft ab affenfu,adhaeret fipmits intenfiué concedofit-
mits appretiatiué negorverum eft quod intmﬁu?-‘?\'t
dixi,firmitis adharet intellectus ijs que vider,& prin=
cipijs perfe notis,{ed non adheret firmitis appretia-
tiug, quia paracys [um mori proprer veritatem Fidei,
non autem proprer veritatem vilam naturalem. :

Ad confirmationem dico id omnino exigia fideli-
bus vt virtualiter & in aétu exercito patati fint non
negare id omne quod repugnac Fidel,quamuis appa-
reret in ipfis (cientijs & primis principijs.

Ad fecandam de {cientia infufa Chrifti Refponfio
eft omnino eaderrs, nam illa (cientia qua formidinem

:
omnem potentialem excludic , eft intenfiné certiots
quidm cognitio Fidei , que illam non excludit {ed
non eft appretatiué certior cam intellectus para-
tus fii ei potius diffentire , quim obicéto Fidei, ill2
vero ratio non valet pro vifione beata qua habee
obiectum zqué certum,{ed magis penetracum,arque
ita ex parte motiui provt reprafentati & penetrath;

vifio certioreft , quam Fides, :
Dices




Solutio
terrie du=

i cum ratione formali qui mouetur ad credendun

De A

Dices paratus elle deber omnis qui cie
omne quodrepugnat Fidel,quamuis appareret per vi-
fionem beatam , diximus enim enim illum qui credit
credere debere [uper omnia, exrgo fides certior etiam
eft quam vifio. =

Refp.negando anteced.nam vt aliquis credatiuper
omniané debet credere fuper omnia,qua funt vnum

formali racione differunt:rario autem per quan
uctur ad credendun, non eft aliquid diuerfum
quz mouent ad vifionem beatam,cum fic ipfa perfe-
¢tio increata. Ided qui credic non debet effe paratus
negare id quod apparet per vifionem beatam, eflet
enim in illo aétu concradiétio.

Ad tertiam deondro actum vnumefle poﬂl ve-
riorem & certiorem alio,ve ihppnnc: ex lx—g:)‘}(d.,li: :
enim veritas formaliter fumpra confiftat inindiuifi-
bili, tamen {u mpta fecundum perfeCtionem quali ma-
€ non confittic in indinifibili,quia poreft aliquid
efle perfectius verum quam aliud: 8 quamuis veritas
cflet indiunifibilis, certitudo tamen non efler indiuifi-
bilis ;' quia confiftic in infallibilitare petica ex parte
obiecti, & inadhafione intcllectus,qua porelt elle
aliquando maior, aliquando minor.

IV.

SEcT1tO

nterno Fidei. $95

- J

congraitatis,fi eni oenti omnia fua bona
t, mercbitur faleé decongruo vocari ad Fidé,vel

cered vircas impeu:

1 H’..'gi‘.'l.‘l 1non ]70 CELLt (I‘.il l."PL’l'j.

Tertio,poret homo uftificari eciam antequam ha-
beat Fidé per actus amoris Del, & aliarum virtutam,
fi poteftetiam fupcrnacuraliter Deum cagnofcere,vel
ctiam honeftatem vircutum in :

)
=
e]
-
1
by
a.
n

1'/‘(‘”.‘(' autem CO‘J"]]D{L‘C[C l'.\n?.!} 1t

{

r,quia fi ante Fidem
cognolci portett {u

rnacuralitas actus Fide, pofiris
er pofita cognitione
f S

¥
motinis credendi , lljluu'c fi1
creaturarum non poterit intellectus elevari fuperna-
turaliter ad cognitionem {upernacuralem Dej,& ho-
neftatis aliary utid : Deinde aliogui non diceret
feriptura inexcufabiles effe illos qui Deum ex crea
tutis cognofcentes illum vt Dewm non glonificant:
fraftra diceret Apoftolus,Gentes que legem non habent
facere narwraliter ea que finr legis teftimoninm illis red-
dcnte confcientia ipforum. Deinde [i cognirio Fidei eft
:‘:d_bm:um quodliber epus neceflaria,fequitur paucos
efle qui operentur meritorié , vix enim vllus dans
t‘_‘LL‘cmoI‘mam aut orans cogitat de renelatione Dei
fine qua cognitione nullus eft actus Fidei.

Dico primo , Fidem {upernaturalem & propriam
ita ellc necellariam, neceflirate me dij ad iuftificatio-
nem ; & falutem vefine interno ahtlur_; eius actu,
nemo iuftificari ynquam aut faluari poflit. Ira com-

uniter

Tertiadu-
biratio.

Concluflio.

De necefSitate allus Fides dinine. §. Thowas, il Theolngsisrpies _é_”;g”’ _Eim!_)?s 1;”.”\”"_'
qu:{:ﬁ.z art. 3. & o it ¢ il entiunt Vega & b:;c._.;:..‘_x}w-_dd‘l ‘.-'UU_ g .‘f.,l-)..L-",
3 : 8 & 63, fingularem quandam & nomam commen-
| Trplex Voniam necefficas aliaeft medij,alia preceprive  tus elt l:vnrf‘;-ali:w_m, qua’ negat I-1dcx‘n ﬁtiéié‘ f_um-
{ centouer- Qi}tp& dixi, de vtraquce dj{'pu:;mtTh:ciusl pram cuius motium t‘{k reuclatio, efle ncccﬂ.mqn‘w, F
fia. quibus , primo quaritur, an Fides aliqua Theologica  {ed fufficere Fidem laté fumpram qua fic cognitio
necelfaria fit neceflitate medij, fecundo  quarum hanfta ex creaturis. :
rerum Fides (it ¢o modo neceflaria, tertio an fit ne- Ratio autem priindim peritur ex {cripturis , quia ek i
ceflaria neceflitate praecepti, & quarum rerum Fides fic pronunciatum eft ab Apoftolo Hebraor, 11. Si-
habear hanc neceflitatem. n¢ Fide, inquit, smpaffibsle eff placere Deo , redditque  prwiis
=y rationem , accedentem enim ad Dewm oportet cre
[ Pirim Fidesnece(faria fit secefSitate med)j. ve quin ‘cﬂ. Rom. 1. Iufius ex Fide vinis : Et an-
| te Apoltolum edixerat ipfe Chriftus Marci 14. Qus
PN cimicrs Vnc aliquid neceffarium eft neceffitate medij,  non crediderit condemnabitur.
i quido talus fine 1llo nequit obtineri,aded venec Secundo , idem traditur in Cencilijs , Arauficano

Primada-

orantia cxcufer, nec impotentia,aliquando poreft
i eflarium neceflitaze medij ctiam in fe
aliquando eft neceflarium vel in re, vel in voto:

etgo nuneclt , verdum tanta fic neceflitas
credendi, vt line (upcrm.Lmu_ii actu Fidei;nemo adul-
tuspollit ynquam recipere gratiam,

Ratio dubitandi eft primo, quia baptilmu.s & pee-
itentia dicuntur effe neceflaria neceffitate medij vel
inre, vel in voto, ergo fimilicer neceflitas Fide: eft
vel in re,vel in voro.Videtar enim par ratio,alioquin
ille qui haberetignorantiam inuincibilem Fidei non
haberermedium falutis, ficut dici folet de baprifma,
quod enim dicitur illum illuminatum ivi 2 Deo,etiam
miflo caclitus Angelo qui doceret iyfteria, hocin-
quam gratis dicitur, cum nullo exemplo proberi
Puﬂlt = llCL]uL' ({CECJ‘H’)T’“HEH[‘ L";Uﬂi](() tf‘ﬂ]l‘—orc 1‘1([1!1[11"

I

toria func Fidei, & iultificationis, ergo Fides non eft
neceffariasprobo antecedens, nam ante Fidem habe-
tir. voluntas credendi , qua metitoria eft Fidei:
Deindeille qui Deum orat , & poftulatab co lumen
Fidei non fruftra orat, neque inutilia {func opera bo-
na fadta ante Fidem , pam & Daniel confulebar Na-
buchodonofori eleemofinas : dicitur etiam Deus
¢xaudiuiile orationes & eleemofinas Cornelij factas
ante Fidem ; quia (cilicer illa opera quamuis ex de-
fedu {upernaturalicatis habere né poflint zqualitaté
cum pramio , habent tamen proportionem quandam
Tom. I.

fecundo , Mileuitano , & pralestim in Tridentino,
Je[l-6.cap. 6. vbi citatur ifte Apoftolilocus , & c. 7.
dicitur baptifisum effe facramentum Fidei, [ine gua

it vhguarm it 51
Fidem ; effe initinim fal
totius inftificationss fine qua impoffiile et placere Deoy
& ad filiorum esus confortinm peruenive,

Tertib idem (zpilfimé Pacres allerunt verbigratia
S.Leo ferm. 4. de natiuitate , fime Fide impoffibile eft
placere Deoscs nihil fine sila (anttumynibil caftumn eff,ni-
hil wiuum,influs enim ex Fide vinit s guam qui Diabolo
decipiente perdideritswinens mortum eft 5 quia ficut per
Fidem inftitia, ita etiam per Fidem veram, vite obtine-
tur aterna, dicente Domno, [alnatore bae eff vithaterns
Wt cognofeant te verums Dewm.,

Denique optima ¢ft ratio S, Thomz art. 3. quia

etur folum pro=
prio eius motu, fed motn etiam quem p.irricipar
a natura {uperiore , ficut perfectio colozum fape-
riorum confiftic in motu quem habent €x prmo
mobili. Sed ad flutem peruenire non valet homo nifs
cum iplum audiat fupernaturalirer docétem & eicre-
dat,vnde dicitur Toan. 6. Quwnis gus awdinit 4 patre &
didicityvenit. Quia {tilicet non Po[ﬂmms {upernaru-
raliter ad Deum: poffidendum difponi nili per co-
gnitionem {upernaturalem,quain via non cit
des,quam folam Deus voluigelle falutis mitinm , 1a-
dicem , & fundamentum vt dixi ex }"rid::mmo.
FEEE 2

1E1=

Tertia ex
Patsibuss

‘ ;
] da eflet tora lex naturz , vr aliquis illaminarerur,  falus hominis confiftit in pracipua perfectione fu- T::i::
quid enim fi feruet yna hota, quid & vio die pernaturali quam paccicipat a Deo , ideft in vifio=
Siianda Secundo, multa opera bona fiunt ante Fidem,quz ne beata , nam perfeftio naturz , que alteri fub-
§  dubicario. nicricoria func faltem de con giuo, vel certe imperra- ordinatur ﬂrpcrimi , non couti




Solutio
primz du-
bitasionis.

Solutio.

596

Ad primam Refpondeo Fidem non effe necefla-
riam neceflitate medij, eo modo que necelfarius eft
Baprilmus.

Ratio eft , quia Scriprura promictit falutem alicui
actui qui eft votum baptilmi & peenitentiz , non
promittic autem falatem  vili adtui qui fic voram
Fidei , vnde {ufficic Baptifinus in voto , non fufficic
Fidesin voto. Deinde votum illud Fidei deberet
elle aliqua cognitio {hpcmntum lis , qua ante Fidem
nulla omnino eft. Nemo poteft habere ignorantiam
inuicibilem Fidei vique ad mortem , vt dixi olim
ex communi {fententia leoiogorum i8tex le‘i--
bus biftorijs quaram pleni funt annales. Quanrto
verd tempore fermare debear aliquis toram legem
vt a2 Deo illuminerur , folius eft Dei dererminare,
hoc certum eft inter omnes , quod nemo tota
vita. {eruat totam legem , quin accipiat & Deo
Fidem.

Ad fecundam RsfPom{co quod ante Fidem nal-
lum omnino effe poteft opus etiam Congrué meri-
torium ; vel inftificationis vel ipfins Fidei. Nam ta-
metfi Valques 'difparatione 189. numero 15 6. 8 dif*
putatione 190. numero 132, exiltimet quod per ope-
ra moralia fadta ex auxilio gratiz meremur con-
grué Fidem , contrariatamen fententia communior
eft & yerior , vt probaui olim, quia ﬁ:mpcr Conci-
lia & Auguftinus ﬂﬂ‘C‘rllI‘lt‘Cot]Em Semipelagianos
gratiam ad eredendum dari omnino gratis vt era-
dité probat Suares lib. 1. de gratia cap. 17. Quod
autem opera paturalia concedantur a2 Deo ante
Fidem per quz mereamur ipfam Fidem , prot-

fus ablurdum cft ex co quod opera naturalia nul-

Solutia.

lam habeant proportionem cum Fide fuperna-
turali.

Ad probationem fateor voluntatem credendi
¢fle poffe congru¢ meriroriam Fidei , quia faperna-
toralis eft , facitque cum ipfa Fide vnum attum
virturis meritorium, Ille qui petit & Deo lumen Fi-
dei, & bené operatur non fruftrd orat, nec frufted
bené operatur , quia quamuis non mercatur Fidem
aut {alurem , remouer tamen impedimenta omnia
Fidei, & Iuftitiz , quibusremotis Deus infallibili-
ter dat gratiam ad Fidem. Ec ita explicari pof-
funt qua dicuncur de Nabuchodonofore ac Cot-
nelio.

Ad tertiam Refpondco non poffe in nobis daxi
adhuc in via cognitionem vllam {fupernaturalem
qua vel non fit dependens i Fide , vel moraliter
non faciat ynum cum Fide , idque conftare omnino
ex Concilijs & Scripruris. Cognirio praética ante-
cedens voluntatem credendi {upernaturalis eft &
facit vaum cum Fide. Deus ergo nunquam infundic
f}apcrnatnraic lumen ad cognoftendam honeftatem
{upernaturalem viceueam ante Fidem , fed tantum
ad cognofcendam honeftatem {upesnaturalem ip-
fius Fidei. Mericd dicit Scriprura illos elle inexcu-
fabiles , qui Dewmn ex creaturis cognofcentes idola
ramen adorauerunt quod naturaliter - cognofcicur
effe malum. Dicitar eriam in Scriprura , Gentes g
legem ﬁfripmm non babent faciunt tamen naturaliter,
fed adiuti gratia Dei , ea gua legis funt. Tbi aurem
i\po&olus loquitur tum d¢ Gentibus ad Fidem con-
u}:l‘ﬁs in quibus opera func fupernaturalia tim de
.:-nli"s nondum conuerfis in quibus nulla funt opera
nifl pure naturalia. Ruftici habent plurima fzpe ope-
ra bona, in quibus non eft neceffaria explicita confi-
deratio renclationis.

Difp.1V. De Fide. Qua(tI11. Se&.1V.

§ IL

Quarsm M)ﬁc’fiﬂr.a;)z Fﬁ"d'(’.frliivf’ié’}?:ai'fd fit
neceffitate medij.

Ixi neminem faloum elle vaquam pofle fine

Fide aliquerum Myfteriorum , fed difficulras
eft quznam fint illa myfteria , qua fcire ac credere
necelle fic eo modo : conuenit autem omnium do-
&orum fententia qued fides de Deo fummé bono,
fumméque perfeéto, IickiimpiiCitcl' nécellaria; quod
nimirum vnus exiltat fupremus omninm creator &
Dominus infinité patens & fanétus , pronunciante
Apoftolo d accedentem ad Denm apertes credere
guia eff.

Difficalras iraque tantum effe poteft verdm expli-
cita etiam Fides de Deo Trino,de Deo remuneratare,
& de Verbo Incarnaro fic fimilicer neceffaria
tur explicite aliquid credi quando in pas
ditur , dicitur implicite credi quando credicur ali-
quid vaiuerfale fub quo myifterium illud continetus
tanquam propofitio particulasis. i

Ratio dubitandi primd eft , quia i ablque cogni-
tione Dei remunetatoris , Trini, & Incatnati F.otcﬂ:
homo diligere Deum fupernaturaliter & ﬂli.‘tf om=
nia , poteft etiam ex illa Fide inftificari, & (aluaris
potelt antem ex Fide fupernaturali in Deum fumme
bonum , quiliber erumperein atum amoris perfe
&Giffimum ergo poteft faluari & inftifican ex illa
Fide fola.

Secundo , Fides in Deum remuneratorem, in
Deum Trinum & Incarnatum , neque neceflaria eft
ad primam Iuftificationem, neque ad fecundam,ergo
illa non eft vllo modo neceflaria neceffitate medij.De
prima Tuftificatione res eft aperra quia Fides exfola
Deiconfideratione , vel eriam ex peenis inferni, vel
ex honeltate vircutis mouere poreft faltem ad attri-
tionem quz cum Sacramento fuftificat fi autemad
primam iuflificationem Fides illa {ufficit,certe fufficit
etiam ad fecundam, cur 2 enim non poflium perfene-
rare poftquam fum inflificatus »

Tertid , necex rei natura, necex Dei decreto ne-
ceffaria eft Fides illa eriplex , fed fufficic Fides in
Deum vnum vt eliciatur-aétys amoris : de rei natura
iam probatum eft ; de Dei decrero facilé probatut,
quia poffant Scripturz omnes explicari de Fideim-
plicita Chrifti praefertim & Trinitatis , vel de ne-
ceffitate fola precepri,

Dico fecundd, Fidem explicitam de Deo vt remu-
neratore fyiffe omni tempore medium {alutis ne=-
ceffarium : effe autem probabilius quod poft Chrilli
aduentun codem modo neceflaria eft Fides explicita
Myfteriora Trinitatis & Incarnationis,quamuisante
aduentum Chuifti explicica tantum Fides fufficeret.

Prima pars , de neceflicate ¢redendi Deuin remu~
neratorem ab omnibus Theologis admitticur pro-
nunciante clariffime Apof}ulo,/j’lﬂwda-mam ad Dewn
oportet credere quia et ¢ quia bomovum remnrera-
tor 5%, vinde concludunt Doctores voluntatem imnﬂc
Dei effe conftantiffimam, quod nuollus primo iuftifi-
cetur fine cognitione illa prouidentiz,que omnibus
priemia promittat @terna,fi velincfalnari , & peenas
habeat paracasijs qui caini & defiderijs adhaterint.

Prater hanc Dei voluntatem,volunt etiam aliquts
quod ex rei natura neceffieas illa probari poteft, quia
inquiunt , Deus cogno[i:i nequit (hpernatmahrer,
nift cognofcatur vt finis , quz ratio et aPL‘rLé fal-
fa. Probat de Lugo difputatione 11. fectione 5. quia
priufquam perfecto beneuolentiz amore Deus ame-
tuc 5 debet amati amore concupifcentie 5 qui fic

quaﬁ

» O
=5

-
b
e
(2]
[

Statug
qualtic-
Dis.

Prima
dubiratie,

Secunday

Tertia

Conclufo.

Fides Dei
pemines
TRLOTIS:

e —— e




effe generaliter necet
:atur conueniens homi
111!1(_1:':1_‘1:1 % qu. ab amore fui facilids progrediuntur
ad amorem Dei.

le Trinicatis & Incar

Fidei Tri Secunda pats, 1atio-
nitatis & pjs negatur a Suare difputatione 12.feétione 4. Turria-
dncamanieg, & difputatione 27. d . De Lugo difputatione 12,
tionis. 3 :

Settione 4. Hu *."f.-vr;'aws 44. Sed pmbaiﬂ!nu
tamen afferitur & Sanches fibro 2.moralss operss eap.
Valentia guaff. 2 .punéto 4. Granado¢.10. dr/;tmz.om ?
2. fefla.

Ratio eft , quia non minis aperté Scriptura my-
fterij illins veriufque :;(-c::ilar..tc;‘. proponit quimn
fidemi Dei remunerationis. poftolus ad Galatas 2,
Scientes guod non suffificarur )"m.»rm ex aperibus legis n
per fidem fefis Chriffs.Et cap.3. Conolufit Scriptura o
peceato s vt promiffio ex Fide ,.sfu Chrifti dare-
tur credentibus s €ap.s. ad Romanos. f»{f!»f.ﬂ AHIEN
Dﬁperﬁdcm 7efu Chriftis in omnes & [ sper omnes qui
credunt inenm : mremrzwfwﬁm Dews propitiationen,
"4’?. in fanguine ipfius 3 1.4d Coryathios 3.
alind nemo Iwr.rfl ,LW ere , prater
A&
#n gos mos oparteat fa

H s.’f‘

;1

per
Funda

f,."i"‘{’J AN

o eff alind nos

tirn eff ...m.ar. ¢ ceelo

(alios j‘;wz 2

Dm que imm IS I7s

1‘., G rll us prt.' h,om ur I\{nu 16,

’*rff ' 5 J RS- CX u-Ll‘
od nemini Deus viquam
> hifi qui explicité nouit
eum , qui totius .-w.mhgr el vitz , quia \cr(‘) r:xl*;t
k2 in Chriftum Fides fine cognitione Trinitaris h
ri nequit ploptcru quod de myfterio vio dicitar ,
eodem modo afferi deber de altero,.

Argumenta 1m'1u(. i contrarium pwb"nt tan-
tim , quoa ex rei natuta non eft necefle cognol-
cere tria Fidei myfteria ; fed non probant qcmd
ex Dei decreto non opus eft credere illa faleem ve
homo in gratia decedat. Fateor enim quod ex Fide
in me, [umi.h_ bmmm » poteft homo crumpere
1 & ex illo iunftificari , fed nego il-
rate in gratia vique in ﬁmm
tione Dei trini , remuneratoris > O
ioqui etiam fine vlla Dei coonitione
ol pofler in graria fi primo per
t iftificatus.

diderit ¢

(e}

Cerlo Corx \L;.;\.‘L
prinain tribiie um

T

1 aétum

ba-

el E

&/ quarwm revum Fid, es fit m-aﬁ ArLA 1e-

wj/..mre precepts,

G il
Thil hic video difficile aut 101.0'011 dignumexa-

N .

mine , neceffacium videlicet dicitur :nuclim--
pti s emne illud quod fine peccato n
co qui fcit & por teft non omircere

'"l‘ll]n' \f'(} .1[ icuins ‘}1tl?LIb Obllf"lt ;1!"\!:[1“:10

Counclufic. m praceprum dininumob-
m actum Fidei , aliquando

quanco i
1

irecte tantim, & per ac-
ns quando proponuntur

12 pars, afl
itis ad Fid (g T
118 ad Fidei actum

eren 1 praecepti dinini
0 fequitur ex pree-

3 (l“ln le[lll th(.’l.(l €1t meaium ueu.ﬂduum

D c?cu Entﬂ- rno F.ide:i.

S'f’?

I

xl!‘ iuris LI[ eciam di-
o modo , quia na atural

LLepru
i

iter cultus
oquenti , quamuis preceprum cre-
tis lupernatarale obieétiug vt la-
s difputarione 13.felt.primi, de Lu-

_f

"l-ll)luLnJ.

Sccunda pars , afferic preceprum illud direde ali-
quando ac per fe ob € VI ¥l ir[:n'“ob‘trc allata
ratio 5 ke cmpus autem quo directé obli ligat Fides , du-
plex affignari foler , alteram eft cum ptimum Fides
fuflicienter prop onitur , ita vt tunc fine mora que
prudentum iudicio e \'{hmtuu notabilis,credere in-
t1s cui Fides {uthcienter proponitur, quia vlcrd

uis eft irrcuerentia contera primam veri-

um eft tempus cum grauis aliqua tentatio
fidem , tunc enim vt fu; peretut tenta

rit cbhg,monmn etiam per ,Lcc»
e alicnius aleeriy us pracepti, quod
hinc actu Fidei : eftque pu[plun {3
quia qnmqu tenetur afl u]m aliquem finem , tene-
tur eriam affumere media fine C]lilbus obtineri non
poteft ralis finis,aliquando autem nifi eliciaturactus
pracepea neqieunt feruari : vogr.fi obli
aris confiteri 5 fi elicece actum Spei aur Charita L1>~
necefle femper eft ve aétum Fidei elicias, Vi get
quando tentatio ita grauis, vt fine adtu Fidei non va-
Dumﬂu in mosris articule Fides

sat foltm indirecte.

-.;;"J;S 3 id
fernari nequ

IL as l”. v mL..h .
obli
].L; articulis Fidei quos ex pracepto feire ac-cre-
dete quilibet tenerur , leuis controuerfia eft 5 coms
niter dicitur hti\.llluh elle quatuordecim quos te:
nemur difcere; lei,u.m Pf;.tmen es ad Ded,V B, SLEl=
num Creatorem, luftificatorem, Glorificatorem
ad Detim hominem , conceptuin de Spiriti Sancto ;
natum ex Viigine , Crucifixum ; defcendentem ad
Inferos , Refurgentem , Afeendentem ad celos
Ventnrum ad Tudicium, Alij malunt hanc legem ob-
ligare potius ad {ciendos duodecim arriculos {fymbao=
(i non audeant id afferere de Chrifti defcen-
s 5 & de {fanctorum communione ; id et
communicatione bonorum aliquorum fpiricualium;
eft autem i:ro[):: ilis quod illud Ecclelialticum po-
tius preeceprum eft quam diuinum, - &
Addunt Dotores necefland eriam debere feird
Sacramenta fingula; Decalogum, Ecclelie Pracepta;
deinde ui""\'lflll]“ qolwaal etlam prarerca doctior
alia n,orfm“_; re plira, & credere,fed ha Oblll’.hu
non direété oriuntur ex m!lf ide, fed ex 311,5 qL
ne maiori terum Fidei noritia obtineri non pol

§--1V.

Religus proprietates aélus Fidet,

11,(1!1"-
ll ad lnull

48 1E3
unt:

Rezter quatnor illas hadtenus enumeratas, quas
Pruor ctiam aliz palfunr tribui Pwprictaccs‘ ackni
vera Fidei, eft enim hopeftus;eft meritorius , funda=
mentum eft merici omnis & P\.lfLL»iC“llS 3 CﬂiCi[ P).‘o?~
{ertim in nobis timorem & puritarcin. :

Primo enim honeftas altem obtutun[cmper corl-
uenit actui Hdm,qma tecta ratio exigit v[PEll‘l‘lEﬂ Ve
ritati affentiamur etiam i obfeure loqu'%tilr Quiia ve-
td adtus ille Fidei 2 pia voluntate iniperatar ; hone-
ftus eft eciam formalirer;per denonimationem ab illo
adtu cui {emper eft mncms

Secundd, [cmpn aligno modo eft mtumum am
in PLLL'ILC-UL'HH: meretur congt e fed mediaté tan-

3
tim glm;am,qu,mnus meretnr auxilia ad conuerfio-
FFEf 3

OE&ig:u‘ic

pet fe.

Obligatie

per aca=

Acis.

Adlus Fiz

dei elt
a
BEIUS.

ho=




nem,in hominibus antem iuftis quomodo meritorius
(it condigné alias probatumeft.

Tertio , eft fundamentum totius meriti & radix
xterna vite, vo eam appellar Cyrillus lih.2. 1m Toan-
nem cap.2. Quiafcilicer fine luce illa Fidei cxca &
imbellis eft voluntas ad omnes actus {upernaturales,
cum illius {olius fit proponere motiua fupernatura-
lia quibus voluntas accenditur ad actus vircutum fu-~
perantes nataram:quod tradic mirabiliter Apoftolus
Hebraornm 11. Vbi delcribuncur Fidei victoriz om-
nibus fzculis per fanétos relatz Diflernnt eleganter
de hoc argumento Auguftinus /erm.10.de verbis Apo-
foli » Cyxillus , Hierofolymiranus Catecheff 5. vbi
oftendit quod illa fit oculus confcientiam illuminans
&intelligentiam efficiens.

Quartd, Fides ita omnes in nobis efficit virtures,
vt ex duz ramen maximeé propric oriantur timor &
puritas cordis : ita probat 5.Thomas gag/. 7.

Primd ex Scriptura quia dicitur in Epiftola Iacobi
cap,z, Daemontes credunt ¢ contremifeunt 5 fi enim Fi-
des illa impcrfcﬂ;a » quz in demonibuseft , caufare
poreft cimorem quanto magis caufabic illam Fides
{upernataralis , proponens grauitatem peccati 5 &
maicftatem infinitam Dei , effectus igicur proprius
Fidei eft timor triplex fernilis ,filialis , reucrentialis,
dum ingerit menti , ‘Dei iuftitiam , Dei bonitatem,
Dei magnitudinem.

Secundd , de puritate cordis, qua hominem ab
omni etiam leui macula peccai liberat, dicitur Acto-
ram 1 5. Fide purificans corda eormm,quia {cilicer Fi-
des tenebras expellivintelleétus fine quibus non cft
peccatum 5 & eft initium Charitatis in Deam per
quam delentur peccata. Rationem denique optimam
reddit Lorcaquia per fidem tota caufatur p::rfc&io,
cius antem initium eft timor , finis autem eft puriras
cordis quz noneft nifi vnio cum Deo fummé fancto,
ficut enim vnio & mixtio cum rebus inferioribus, fa-
cit impuritatem 8¢ maculam etiam in corporibus, fic
vnio cum rebus faperioribus & maxime cum Deo eft
fumma puritas, & fanctias.

QVASTIO IV.
De At Externo ¢ confeffione Fidei.

Crus fenfibilis 5 quo fignificatur exccrna Fides

"\ appellatur actus externus & confeflio Fidei, de

quo aétu tria breuiflimeé dici pofle video , primo

verim pettineat ad virtucem Fidei, fecundd quale fic

praceptum tiym afficmatiuum proficendi fidem , tiim

negatiuum,non negandi fidem , tertid an & quomo-
do licear profiteri alienam f{eétam.

SEcrro- L

Pitrim confefSio Externa Fidei fit proprins aitus

wirgntis Fidei.

S. Thomas , quzft. 3.

Atio d ubitandi eft primd, quia non potelt actus
R Fidei externus pertinere ad eandem Fidei vir-
tutem fi non imperetur ex codem motiuo , fed non
imperatus ¢x eodem motito ; nam obiectum actus
interni eft myfterium reuelatum, & diuina reuclatio,
obicétum verd actus externi eft motus labiorum; er-
go actus ille externus non pertinet ad candem virtu=
temFidei.
Secundé,in alijs virtutibus verbaexterna non funt
aétys einfdem vitcutis cum actu quem fignificant , fi

DifpIl. DeFide. Quaft. IV. Seé.I1.

enim dicas te nolle inebriari loquurio illa non cft
actus fobrictatis, 8 fi dicas te reftituerc velle alienym
loquutio illa non eft attus iufticize,

Tertid,per folam externam Fideinegationem fine
interna non amittitur habitus Fidei , neque cenfure
incurruntur Ecclefiaftice , ergo illud non eft pecca-
tum contta fidem, ergo externa illa confeffio non et
actus eiufdem habitus Fidei.

Dicendum tamen eft confeflionem externi Fidej
efle verum actum virtutis Fidei;non elicitum fed ime
peratuim & pia voluntate credendi. Ira docent Theo-
logi omnes cum S.Thoma ar#.1.Sed in explicanda ra-
tione propria non conueniunt,quia cum Fides aétus
fic intellectus,non imperat aétus externos.

Ratio tamen S. Thoma oprima eft, quia feilicet
actus externus Fidei poreftimperari ab illa cadem pia
volitate,per quam imperatur actus internus Fidey,fi
poteft h abere l'df': motiuum, propter quod imperatur
actus internus,fed habere poteft idem moting,hone-
ftatem videlicer agnolcendi & teftificandi fupremam
Dei veracitatem,quod fir vel credendo ea quz dicit,
vel teftificando exteriis te illa credere, vel quod co-
dem recidit,exhibere Deo cultum illi debitum ob fu-
premam \’eritatem_,qui Cul_cus fine fic internus,fiue fic
externus eandem {emper fpectat Dei veracitatem, fi-
cut eadem rcligio exhibet Deo cultum internum &
externuim propeer infinicam eius excellentiam.

Alteraratio eft,quia exterior loquutioeft imago &
reprafentatio verbi mentis, ergo poteft illa loquutio
amari ranquam imago actas interni, & ita voluntas
proprer hoc motiuwm amans illam loguutionem mo-
uctur ex cadem honeftate Fidei,ficut Charitate aman-
tur etiam imagines Dei.

Ad primam Refp. candem effe honeftatemin actu
externo Fidei,qua in interno reperitur,elt enim mo-
tinum veriufque teftificatio diuine veraciraris, & cul-
tus ei debitus.Fateor obieétum Fidei effe dinerfumab
obiecto iftius externi actus , fed affero tamen pofle
verumque illum adtum, & verumque obiectum,amari
a voluntate propter eundem finem, quatenus fcilicer
veerque actus teftificatioeft prima: vericatis , & cul-
tus ei exhibitus : idedque idem omnino habitus vo-
luntatis qui pracipit internum Fidei aCtum , poteft
etiam pracipere actum externuni,

Ad{ecund. Relp. concedendo quod verba quibus
fignificamus actuny internum inftitiz, & temperantie
aut aliarum vircutum,per fe loquendo non {funtactus
illarum virtucum quaram actus fignificant ; quia non
cundem habent finem & idem motiuum : verba enim
que fignificant a¢tum iuftitiz,non ponunt zqualita-
tem cumiure alterius. At verd verba qua fignificant
actum internnm Fidei , {unt cultus externus debitus
prima veritati reuclanti;atque aded poffuntamaricx
codem motino,& ad candem virtutein {pectare,quod
fi verba qua fignificant aGtum iufticiz amarentur
tanquamimagines interni adtus iuftitig,polfent etiam
ad eandem virtutem renocari.

Ad tertiam Refp.habitum Fidei ex natura rei debe-
re perire , quando Fides negarur criam rantiim exce-
rits,fed ex Dei tamen difpenfacione manet,ficut non
deftruitur per quodliber peccatim mortale : pendee
autem ex Ecclefie voluntate quod qui feruans inte-
rilts fidem, negat illam tantim exterids non incurrat
cenfuras. Vnde concludo quod externa figna tunc
tantiun funt a&us Fidei quando ita exhibentus vt te-
ftificentur vera effe , quz Deus dixic, & illa eadem
tunc tantum funt figna & peccata infidelitatis, quan-
do ita exhibentur vt teftificentur illa non efle vera
que tamen proponuntur {ufficienter vt i Deo dicta.
Qui declaravalceri fuamherefim confilij tantiim pe-
tendi gratia,non peccat vilo modo contra fidem.

SEcTIO

Conlufy
affirmags,

Ratio
.Thome,

! Solwio
primg difs
caleatis,

Solatio

fecundz. ‘

Solutio
tertie




	Seite 583
	Sectio I. Vtrum actus fidei sit discursiuus.
	Seite 583
	Seite 584
	Seite 585
	Seite 586
	Seite 587
	Seite 588
	Seite 589
	Seite 590

	Sectio II. An & quomodo actus fidei sit supernaturalis.
	Seite 590
	Seite 591
	Seite 592
	Seite 593

	Sectio III. De certitudine actus fidei.
	Seite 593
	Seite 594
	Seite 595

	Sectio IV. De neceßitate actus fidei diuinæ.
	Seite 595
	Seite 596
	Seite 597
	Seite 598


