UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Georgii de Rhodes Avenionensis S. J. disputationum
theologiae scholasticae tomus ...

Rhodes, Georges de

Lugduni, 1661

Sectio |. Vtrum actus fidei sit discursiuus.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Ecclefia
defignat
perlonam
Porrificis.

Modus eli-
gendi l’.\:
pam varié
mutatus.

Depofitio
Pontific's
afolo Deo
ficri poreft

De A&u

pra Papam , quando videlicet dubias e¢f Pontifex
tempore Suhzim“.ria; » tunc enim Concilij eft decla-
rare vernm Pontificem , non dixic autem Conci-
Lium, neque dicere potuit , qued Pontifex ille qui
cered admiflus eft; iudicari poflic, vel fubijci Con=
cilio. Imd notant Doctores quod nullius erar ar
choriraris iftud Concilium , tunc quande decretum
illud conditum eft: coactum enim non erat nifi au-
thoritate Toannis X X111 & ij. foli compone-
bant illud qui adherebant Toanni : Martinus vers V.
ea {oliim confirmauit huius Concilij decrera in qui-
bus damnati funt errores Wiclefi & Ioannis 1
Vande dicit fe approbare illa quz aain co er
conciliariter 5 quia {cilicet exiftimatur illud Conci-
lium non fuiffe legitimum ante feffionem 14. Con-
cilium Bafileenfe anthoritatem habuit initio , quai-=
do a Martino Pontifice conuocatum eft. Deinde ve-
16 merum fuit conciliabulum,ex pauciflimis compo-
fitum Preelacis , qui rebelles erant Pontifici , cum
alij omnes alicuius notz {ponte recefliflent : quz
verd aduerfus Pontificem erant i co decreta 5 fta=
tim reprobata & damnata funt in Concilio Flo-
rentino , pofteaque in Lateranenfi, & ab omnibus
fidelibus {pernuntur v vana:Nicolaus verd V.ca {o-
lim approbar Bafileenfia decreta qua (pectant ad
cenfuras & beneficia,

Quomode bac authoritar cenferatur Pontifici, o
L : g z

GHOMOAS 14 €a 11

perfenerer.

¥ Oc erat vltimum punctum ex tribus quez dicere
Eﬂpropuihn un de Pontifice, fed illud 2 Docto-
tibus citatis fufiffimé tradicum paueis lubet hic at-
tingere,

Prims igitur cereum eft, quod pertiner ad Eccle-
fiam defignatio perfonz illins , quz preefle deber
Ecclefiz vt caput , ei enim fic defignata jurifdictio-
nem & dignitacem folus Deus confert , €O Pmlﬂ;s
modo quo ptinceps {zcularis defignat Epifcopum
cui folus Pontifex confert dignitatem & pore-
ftatem.

Modus vero eligendi hanc perfor

tet,

namfoli , v pa-
commiflus Ecclefiz , varius fuir Varijs temposia
bus , dicitur Petrus Clementem {ibi defignafle fuc-
celforem : Inde fieri ceepit eletio & Clero Roma-
no, & ab Epifcopis ibi tunc prafentibus, expectato
tamen interdum populi confenty » & aliquando
iplorum etiam Imperatorum, 4 quibus interdum ius
illud cligendi viurpatum cit ryr‘mnic&,nliquo ties an-
tem legitur rale aliquod privilegium & Pontifice da-
wum efle quibufdam principibus optimé meritis de
Ecclefia , quodde Carolo Magno & de Pipisto fe-
gitur proprer eximia in Pontifices beneficia.. De-
mum a temporibus Grcgcr:’; VIL denoluta eft ca
facultas ad Cardinales , in quibus etiamnum maner.
Apoftolica verd fedis eft modum illam , & cireun-
ftantias preeferibere : fed non videtur tamen quod
poflit ordinari¢ Pontifex {uccellorem fibi defignare,
qui non eligicur nifi eo moreuo s vel legicime de-
polito,

Secundd cercum eft , quod deponere Pontificem
nullus plané valet exrta cafiim hare(is notoriz , vel
amentia perpetuz.  Si fit nototius hareticus Ecclé-
fia non illum deponit : fed tantim poft latam ab
Ecclefia fententiam qui deelaratur hereticns >{olus
illum deponit Deus , quz fententia Ecclefiz cum
non {it nifi pure declaratoria inciignimtis 1non requi-
rit vt Ecclefia iurifdictionem habear in ipfum Pa-
pam, Hec porro declaratio per fe loquendo ad Car-

nterno Fic

-

s O3
dinales non fpeciat,fed ad folum Goncilium gencra-
: :

IC:!.'L\lLJ‘.].idJLI authores citati.

Reliquum ¢tiam erar ve dicereim quomodo Scri-

prara, traditio , Concilia, & communis doctorum F
fententia (int Fidei l*cgui;e squas Pontifex confulece
deberin 1js d

verim hac

chniendis , qua habent controuerfiam:

: aleerius videncur eff infiouc, & {uppo-
fitis ijs qua dixi, vix video pefle fuperefle difficulea-
tem. Videndi de illis funt Doftores qui hareticorum
impugnant errores ex profeflo,

QVASTIO 11

De Aty Interno Fidei dinine.

S.Them. Quaft. 2.
A B obiecto vtroque tranfeo ad a&um quo Cit-
ca obiectum illud exercemur , fiymirer & abf
que vlla formidine affentiendo reid Deo reuclate
Ppropeer authoritatem prim veritatis reuelantis. De
hoc autem afenfu intellectus noftri oblequentis Deo
reuclanti ; & captivancis f¢ ipfom ad credenda quae
non videt quatnor {unt neceffaria > primo virdin
actusille (iv difcurfiuas - fecundd vertim fit foperna-

turalis , tertid vertun Gr cereus, quarto yirdm fic nes
cellapius & meritosius.

SEcTtio -k
Firam aélus Fidei fit difcnrfiuug,

( :I‘;r‘cum eft primd , difcurfum appellari progref-

{fum illam mentis , in quo ex vno nore colligi- forn

mus aliquid ignotum, aliqguande enim veritacg vnain
cognofcimus per - indicium fimplex vel etiam per
folam fimplicem apprchenfionem aliquandeo au-
tem deuenimus in eius cognirionem, ex prauia rei
alicuius alrerius Cognitione , qui eft quidam mentis
cutlus , & verus difeurfus , ad quem neceflariz eft
quadam aCuum plucalivas ; vel realis fi difcuc=
fus 5 Gt formalis ; vel virtuales folim fic virtoas
lis , tunc autem dicivar difcurfus formalis quo=
ties per plures aétus diftinétos realiter y ¥num in-
fertur ex alio , vt fi dixeris quod Deus revelat
eft vernm , Deus dixit fe cfle triiam > ergo Deus
eft veré trinus.  Difcurfus vircualis eft in quo per
adtum vium omnino ﬂmphtmn,vnnm culligimus ex
alio , vt fi dicas veré rrinus eft Deus , quia prima ve=
titas hoc dixit : in hoc enim a@u reuelatio prime
veritatis 5 et idex quo aflirmatur Trinitas l‘eriblm—
rum , tanquam obicctum matesiale in reékoy 8 dive-
ke cognitum , alind enim eft cognofcere vnum ez
alio per difearfum virtualem, aliud cognofcere vhum
in alio per fimplicem intuicum 5 id enim quod co-
gnofcitur ex alio , cft obic@pnm materiale primacium
quia diredté & in reéto cognoftitir,quod autem co=
gnolcitur in alio eft obiectum duntaxat indiredum
8¢ fecundarium,ve quando creaturz videntur fotmas
liter in Verbo.

Certum eft fecunds , quod hzc verbi gratia pro-
pofitio Chriftus immorralem haber animam \df‘dﬂﬂ
poteft ex premiffis duplicis' generis , primo ita vt
vna premiflarum fic infallibilicas primz veritatis re-
uelantis , altera fir cius reuclatio, guod primaveri-
tas reuclat eft verum , prima veritas :euelar_animwm
efle immortalem , ergo verum eft. Secundd ira ve
premiflz non fine ipla renelatio ; fed dux propofi-
tienes reuclate, omnis home animam habet inimor-

talem,

Reliqu

1ded Tes

ey

Difeurfus
lis &
virewalis:

Duples
genus prika
miflarmm,




s84  Difp. 1. De Fide. Queaft. I1I. Se&t 1.

talem, Chuiftus eft homo, ergo Chriftus ani mamha-
bet immortalem.Qui propri¢ vocatur difcurfus Theo-
logicus; neque poteft efle actus Fidei fecundim fe
totum , quia non fundatur immediaté in ipfa reucla-
tione, {ed in bonitate illationis.

Quoties itaque agitur de dilcurlu Fidei duplex
controuerfia efle poteft proprer duplex illud genus
pramiffarum. Primd enim circa prius illud pramiffa-
tum genus quatitar verim actus Fidei pofiit effe ille
integer difcurfus , in quo premiflz funt infallibilicas
prima vetitatis, & reuelatio. Secundo, circa pofte-
rius pramiffarum genus , virdm faltem conclufio
difcurfuus Theologici poffic effe actus Fidei proprius,
ex quo multa deinde corollaria fequuntur de Conci-
lio , Pontifice, Canonizatione Sanctorum,&c,

. L

Firism pofit actus Fides effe intecer difcur(in
A . £
formalis.

On dubitatur, quin actus Fidei femper difcur-
Nﬁls fic faltem vircualis , remenim renelacam af-
firmac effe veram , quia Deus illam dixic , difficulras
igitur eft veram adus verz Fidei poffic aliquando
componi ex triplici a&u diftinéto, quorum primus
dicat vera elle qua Dens dixit,fecundus dixifle quod
{ic Trinus , tectios veram effe quod Deus fic Trinus.
An vero nullus effe poffic actus verz Fidei, quoin-
tellectus non attingat indiuifibilicer fimplici actu,&
rem reuclaram , & infallibilitatem Dei reuelancis, &
reuelationem eius.

Duo re-  Ratio aurem dubitandi primd eft , quia duo tan-
quirantu  tim requirantur vt fides fic difcurfina , primod ve re-
ve fides fit yelatie & veritas renelara coonolcantur per ackus di-
difcurfiua, . - SR -

: ftinctos, deinde vt cognitio rei reuclate caufetur per
cognitionem reuelationis, fed hoc vtrumque reperi-
ri {epé poteft in actu Fidei , crgo actus Fide effe
poteft difcurfiuus. Minor probatur , quia tunc vna
cognitio diftinguitur ab alia quando caufat aliam,
fed cognitio renelationis canfat cognitionem gei re-
uelate , quod probo , reuelatio non poteft caufare
affenfum rei reuelatz nifi prove cognira , fed fi reue-
latio provt cognita caufat affenfum rei renelate,co-
gnitio reuelationis caufat illum aflenfum, €rgo €o-
gnitio reuelationis canfar cognitionem rci reue-
larz.,

Refielatio  Stcundb,quoties vaum cognofcicar proprer aliud
incitna- cognolci poteft per a¢tum diftindtum , fed Incarna-
tionis & tio verbi gratia cognolcitur proprer reuclationem ,
Incarnatio. ergo renelatio & Incarnatio poflunt cognofci per
poffuncce. ;4 diftinétos. Maior probatur,quoties duo ita fe
gnofci per ; 5 I 9 5
adus di- - habent vt vnum non fic alind , & habeat veritatem
ftindos.  fuflicientem vt poffit cognolfci fine alio , poreft in-
tellectus {corfim in illud rendere., fed authoricas di-
uina habet entitatem diftinétam & veritatem fuffi-
cientem vt poflit cogno i, quin cognofeatur Incat-
natio , ergo poteftintellectus yno actu cognoftere
incarnationem, & altero reuelationem incarnatio-
nis, fed fi veritates cognolcantur {eorfim , poterit
intelledtus ex noritia renclationis venire in cogni-
tionem incarnationis , & illam veritatem ex altera
inferre per bonam confequentiam , ergo poteft in-
tellectus per bonam confequentiam inferre illam
veritatem ex alia quomedo enim tria illa non
poflum cognofcere feotfim , quod Deus dicit eft ve-
rum , Deus dicit incarnationem , ergo incarnatio
eftvera: poflum enim cognofcere Deum effe primam
veritatem , quin cognofcam incarnationem ab eo
dici; & poffum cognofcere quod Deus dicar incax-

nationem, quin cognofcnm eum effe primam veri
ratem.

Confirmarique poteft ex actibus voluntatis ynam
cle&tio mediorum ; & intentio finis,licér aliquandg
vnus {int actus ind-jlliﬁbilitcr_tcndrns in finem & me-
dia,aliquando tamen ctiam {unt plures aétus,eraq f.
militer cognitio reuclationis, & coguitio ar:icﬁ)li Ie-
uelati effe poffunt plures actus,

Tetid , tota rario cur negetur fidem effe difeurfe
uam, eft quia {ola reuclatio eft id quod mouer ad afe
fenfum , confequens illud eft ablurdum , aqusa prae
ter renelationem debet etiam cognofci con:fu:xio re-
uelationis cum Incarnatione reuelata , & illagg
vnius ex alia per difcarfum faltem vircualem eroo
fides efle poteft formaliter difcurfina , fi enim Deq
reuclatio me mouet vt connexa cum incarnatione s
ergo difcurfus etiam formalis poteft me mogere fi]~
tem partialiter ad affenfum Fidei,imd argumenta om-
nia qua probant difcurfum formalem non et jn Fi-
de, probant non effe difcurfum vircualem,

Dico primd , aétum Fidei dinine quamuis multos
fupponat difcurfus » non effe tamen vnquam in fe
difeurfinum formaliter , fed eflc actum vnum indiui.
fibilem , ‘quo tendit intellectus in reuclationem &
rem reuelatam, ira decentcum S. Thoma qugf 1,
art.1.Caietanus,Capreolus,Canas,Suarez diffuiar, 5.

[2ét.6.Valentia gueff,1.p.2.Granadus, Coninck, & aljj
communitis contra Valquem 1.p.difue.5. Becanum
cap.8.4.3.De Lugo difp.71 Hurtadum d;’;j&,;p_RjP_ll.
dam tem.1.difp.g5.

Ratio autem eft primo , quia fi actus Fidei effer
difcurfiuus non effer affenfus proprer puram Dei re-
uclationem , neque vltimd in illam refoluererur,
confequens eft ablurdum vt fepé Probaui,c:go actus
Fidei nunquam efle poteft difcurfiaus. Maior probz-
tur, tunc affenfus non vltimo refoluitur in renela-
tionem omnino folam quando praterea refoluitur
in bonitatem illationis & Confcqumtia& s led i aGus
Fidei difcucfiuus eft, refoluitur vieimd in bonitatem
illationis , & conlequentiz ; notum enim eft quod
conclufio fyllogifini continens particalam, eigo , fi-
gnificat conclufionem recte fequi ex pramiflis , &
hanc bonitatem conféqumti:e > proximum effe mo=
tiuum quo aflentimur verirati confequentis , ergo fi
fides eft difcurfina dicendum eft quod affentitur ve-
ritati reuelate qua includitar in iudicio conlequen-

Conclaf,
negagin,

Prima
ratio:

tiz; neque fatisfaciunt omnia qua refpondcre cona-.
q o I

tur de Lugo /2.3, & fatis videntur effe reiedta cum
dixi de formali motiuo Fidei.

Secundd , fi fides niterecur difcnrfu & vltimd re-
{olueretur in bonitacem illationis , & confequentiz
fequeretur fidem refolui vltimo in aliquid puré na-
tarale , & naturaliter cognofcibile , ficque proxlus
efle ¥aturalem, probatur fequela, quia bonitas con-
fequentiz naturaliter 3 nobis cognofairur » Logica
enim que tradit & probat reétitudinem huiusindi-
cij effec fupernaturalis. Deinde fequeretur fidelem
non effe qui affererer falfas effe regulas de difcasfu s
fed affereret tamen omnes articulos reuelacos quia
Deus dixit 5 fi enim negaret conclufionem recté non
fequi ex prs&‘mifﬁs recke ordinatis habere non Poifcr
actum Fidei. Deinde nemo effer Catholicus quinon
penetrat veritatem aut certitudinem confequentie,
ficut yidemus quod fapé 4 Rufticis ; admiffis pre-
miffis negatur confcquentia. Denique ﬂ:qucrc:u:
adum Fidei non effe in {e ipfo liberum , & meri-
torium fed rantim quoad ea quz illum pta:ccdunt,
imo actus Fidei non immediate procederet A pia vo-
luntate credendi.

Tertid, alia etiam abfurda fequerentur, Primum

dft»

Secundd
ratios

Teniz
satios

d
f
|




reuclario-
nis non
taufat co-
go ionem @
reireue-
latz.

De A&u

eft, quia (i Fides effet aliquando L[n'cur['ma._, fequere-
tur actus Fidel non omnes cinfdem effe 1pecici ,
;1]111111' eniin niterentur pura reuelatione vt cum cre-
do Deum efle veracem , alij niterentor difenrfu, vt
cum credo Deum efle incarnacwm. Secundum eft,
quia fcqucrrtm‘ non omnes ackus Fid 1 @qualicer elle
m Fides qui pm:miﬁls affenciren ur cer-
2 1m>1 Fides qud conclufioni alfentire-
non eflet certa lupcro:‘-.mm.l ertium
cll',qum veracitas Dei & renelatio non crederentur
per enndem habitum quo creditur res reuelata , nun-
quam enim principia pertinent ad eundem habituni,
ad quem pertinet conclufio.

Dc,_-qm a priori ratio cft, quia nulls a potentia po-
teftattingere a hmtod obieftum mater e , quinco-
faltem vt
amarur l‘:ro.\:m‘ms X

CCrros

1

'E[lli"JEL]L Obf{‘\.\tltl‘l 10111].’.1(.‘

dem actu

quo , verbi gratia eodem aétn
proptet bn.m amatum, cadem adoratio termina
ad imaginem, & ad plororvpum. Et quamnis pollmt
duplici aétu attin gi finis & medium quando vtrun-
inoitur Vf(:hl(bhlﬂli‘l'h(ll le , fiue vr quod,
¢ vemedium ametur quin eodem
vt quo. Imo in difcurfu formali
conlequentis & Iudicium LLJI.L(]I‘LH[I
non funt duo aétus , fed vnus tantam. Sin :
quamuis reuelario & res reuclata poffint attingi
plures actus , tamen eft impoflibile vt res reuclaca
credatur quin codem
yC qUU.

Ad }u’imam Refpondeo negando abfoluté quod
cognitio reuclationis caufet cognitionem rei reuc
lacz, qmnmsuu;l atio prave codemillo acta co-
et coguitionem reireuclate , nam hac duo
e differunt vt patet. In omni enim actu intelle-
15, obieétum formale mouet vt cognitum , &
men Cognitio obiecti formalis non caufat cogn
tionem obiedti materialis cum vtrumque  obie-
¢tum eodem actu cognofcatur. In omni alta vo-
luntatis obie@um fom nale non mouet

amerur

rctu credator regelatio faltem,

”l]nLuLT“'

¢t

ra=

ad amotem
amatum, & ramen fallumeft quod amor obicdti

et amorem obiecH materialis : Similicer
at affenfum rei reuelatz nifi
rarione , illo eodemadin qvucommi—
CS i'tl!t‘;{lL‘ 15

!‘.]f'

renclacio non ca

{ed ita tamen vt cogni-
snullo modo infAuat in cognitionem

g
isialtem C-")”ﬂ tio l(.‘lh,l‘[ O]"h Cona IL[!) elt

’\Lt‘mim i cog

itiorel

reuelate , ergo di-
tz , nihil enimefle

guitur a cognitione rei reuel
onditio ad {eipQi
pondeo diftinguendo antecedens ek, conditio
requitita prius natura, nego: eft condirio requifira
prius ratione, concedo, E 1’r quidemn necefle vt pri
rationein codem actn cognofcatur reuelario , quam

es reuelata , vode diihmam'
tei reuela &.

Ad fecundam 1(Crpo.1d ‘o difti nguendo maiorem,
quoties vium cognofCitur propter aliud co gnofc
potett per ackus dlﬂ:lnctos 2 1 virumgue cognofca-
tur vt quod, & vtterminus maceri 'lnmf s actus,
"O!A.,('do:u 1 mtc‘lum CG*’JHCHL atuytantim ve quo, &
vE terminus formalis a&ux » nego. Nem obieétum
martetiale ac formale terminant lCkaTZ‘.U‘E;(‘UHd@]H
actum. Ad probationem eidem dift
deri dcm_r,..-luando enim doo |
tates poflunt cermin g

ratione a (.ng;lrlumt

inctl ouc re lpon—

unt terminare n alter

um
fatcor renela-
quo non cognol-

nm.,

pofle credirem reuela-

e

§8

l '];1:1'0 falt
xtl(.({(l]i.l Similiter fatcor quod
L.’]r.\(‘& pn‘rlam Cognolcere tics propo-
ius fj Alogilini , quod Deus dixit eft ye-
Deus di actus Fidei,
illas eo

Q} odac

attinguntar finis
&

intencio , & eled
ties finis ama

»;r

um nitatus puca re
actibus voluntatis quibus
iam folurum eft. Nam
per viicus actus , quo-
3 ur Ve quo pr-:'lmi efle duo adtus fi
finis , & media amentur vt quod. Imo implicat dari
cle&tionem quz non amet finem ve quo,

Ad Iumx-nI\L“p(:udu: pofle Fidem glmnmm fola
niti reuelatione

;Lf!\ me.

tio {unt fe

> quamais difcurfum virrualem in-
cludat , in quo ifilienities ctiam {uo modo illatio
;63 .nlm, & cognitio connexionis quam habee
Hﬂ CO On1s cun l}jlli'!CIPTiS (Jb“—(.l. S5Mi=
entior propeer puram reuclationem
ed propter revielationem vt connexam cum re
reuclata. Sed hoc non viget, quia nego hinc fequi
Juod non affentiar proprer puram reuelationem,
quia reuc eft connexa cuim re reuelara
;\liquid ale

1 enim a

VL G,

per
diftin@um , fed fei ipfa protfus immedia-
te connedtitur. 51 autem per phut‘s adtus cognolce-
retar reuelatio & rcs re uelata tune non fola renela-
tio, fed e eins cognitio & bonitasill is , efler cau-

& alli afler

.'lL"

Pirwin conclufio aligua difcarfus Z écafar"f! Pof
¢ffe ackus veye Fidet

D‘f’"m us Theologicus ':.'phu modo fieri po-
teft. Primo enim :lms habet premiflas de F Jdc
omnis homo aniimam habet immotrtalem , Chriftue ¢

eft homo 5, ergo Chriftus animam habet immorra-
lem. Securdd priorem habe

C pr remilflam voinerfa-
lem de Fide , alteram autem notam naturaliver vel
phyficé vel moraliter , verbi gratia omnis peccans
priuz mugu.‘tml)L ,.ce

€80 nunc puuor gratia Dei, vbi }JU[[LLPOL}_M zmiila

clt tul.mls phyficé, in ifto aurem difcur(i non eft

o {cio me nunc peccare; ergo

ns nifi moraliter , omnis legitime electus et
Pontifex , ifte eft 1 -Ckus ;, ergo eft

':‘l'lii Pontifex, Tertid pri
falem haber euidentem pararali
tamex Fide, omnis homoeltr
homo, ergo C
difcurfibus

vpremiflam voiuer-
pofter
onalis, Chriftuseft
hriftus eft rationalis. De omnibusiftis

(€M CCi-

Ratio dubitandi cﬂ’cpumc s m"-‘:
Fide diuina credicninon pote
1)]'0}"((11' [‘l!l".i'['] I'Lllifllll\)‘.l(_‘lll,i
logica: affentiri nequit inrelle
uelationem, erg
Fide dinina cred

illud non pu.;!t

) aflentiri
| conclufioni Theo-
tus propter puram re-

o conclufio Thec
i, Probatur minory illud qdud in
lectus cognofcere non potelt v eftcalein partic
lari, nifi addivo difcarfu 5 non POL'CQLO‘THUI\I pPro=
pter puramrene lationem,fed quam.o aliquid noneft
lLlleJ[{Lll} ]li[] CO']F”\L imn PI"L,IUHI S J(. J 3 Lu\. non PO‘
teft cognolci. nifi addito difcurfu , ergo intellectus
nen porcﬁﬂh affentiri propter n L=1|L!aﬂont nn.
Confirmatur quia ille habitms per quem affenti-
murt premiflis demonftrationis , differe ab habitu
pet qlrcm affentimur conclufioni demonftrates alio-
‘i”‘“-‘»ﬂltm principiorum non differrer ab lliblfu
fcientiz , fed per habicum Fidei affentimur pra

miffis renelatis , ergo pet habitum Fidei non afl:
r"L“uu(,uLmiuul Imo cam conclufio ifta T

1 EEe

logica non !ml‘cft

el=

vere Fic
non ab-
ftar.

Dilcusfus

Vl.U.rl.'\S

Theolo-

Car

masios




Secunda
ratio du-
bitandi i
vna pre-
milffa fit
naturaliter
cuidens.

Tertia
zatio du-
bitandi de
pramifla
motraliter
euidente-

Quarta

yatio du-
bitandi de
vniverfali
non reue-
lata,

Conclufia,

Conclufio
difcnr{us
Theolo=
giei de-
dufta, &
exr  Ata.

Conclufio
videdu@ta
non eft de
Fide.

586

gica fit, i eft affenfus Fidei fequitur Fidem & Theo-
logiamefle vnum habicum.

Secundo, quando vna pm:miﬂ'a vninerfalis eft re=
welata & altera non eft certa nifi naturaliter , con-
clufio effe non poteft cerea ex Fide, fi eius obicétum
non eft reuelatum prove eft tale in particulari , fed
eius obieum non eft reuelatum prove eft tale in
particulari, ergo illa conclufio nen eft de Fide vt cft
de tali obiectio in particulari. Probatur minor,tunc
obie&tum non eftreuelatum a Deo prove eft tale in
particulari , quando voces per quas Deus reuclauic
non funt impofitz nifi ad fignificandum obiectum
illud ¢onfuse & in communi,led voces quibus Deus
reuelat omnem hominem effe rité baptizarum non
funt impofitz ad fignificandum quod hic puer in
particulari fic in gratia , ergo illud obiectum vt eft
tale in parciculari non eft reuelarum.

Tertio, quando fecunda pramilfa non eft eui-
dens nifi moraliter, certé conclufio non eft de Fide,
alioqui credere poffem de Fide quod fum in graria,
quia omnis rité contritus, eft in g]:al:ia. > lum autem
certus moraliter quod[hm contritus  alioqui non
poﬂ'cm fine peccato accedere ad altare. Deinde
certus eflem de Fide quod hzc heftia Chriftum con-
tinet, quia moraliter fum cercus, quod eft confecrata
alioqui non poffum illam adorare abfolucé. |

Quartd, quando prior pramilla eft naturalis con-
clufio non eft Fide, nam illa propofitio non eft de
Fide quam qui negaret non effer hazreticus , fed qui
negaret verbi gratia omnem hominem effe animal
rationale , fateretur autem Chriftum eflfe hominem
et(i non effet animal ratione,ille non effet hareticus,
ergo illa conclufio non eft de fide. Imb negatum
ahas eft renelationem virtualem fufficere ad Fidem
diuinam , {ed obie@um conclufionis huius Theolo-
gicz noneft reuelatum nifi virtualiter in premiflis.
Cur enim magis eft de Fide verbi graria Chriftum
effe rationalem quam Chriftum effe rifibilem 2

Dico fecundo , conclufionem Theologicam nun-
‘l]uam efle de Fide provt deducta eft ex pramiflis,
ed efle ramen de Fide provt explicatam , quotices
vel due pramillz funt de Fide , vel prior pramifla
vniuerfalis eft de fide , altera verd enidens phyfice,
vel prior przmillz eft euidens phyfice centinerque
definitionem fubic@i : fi verd prima przmiffa fit
certa ex Fide , pofterior aurem euidens moralicer,
conclufio aliquando eft deFide non tamen femper.

Primam partem de conclufione provt eft deducta
tenent omnes qui negant Fidem effe poffe difcur-
fiuam, obferuat autem reéte Albertinus tomo 1. Co-
rollario 3. ex primo principio Phylofoph. quaf, ;.
Theologica dubit.1. conclufionem difcurfus Theo-
logici confiderari pofle , primd vt et deducta
ex pramiflis Theologicis , fecundd provt cft expli-
cata per premiflas Theologicas. Tunc fumitur vt
deducta quando ratio illi affenciendi eft quia, illa fe-
quitur ex talibus premiffis,non autem proprer vllum
aliud motiuum. Conclufio provtexplicata , illa eft
quz non nititur difcurfu tanquam motiuo affen-
tiendi, fed illum totum przfupponit vt conditio-
nem fine qua conclufio non effet cuidenter credibi-
lis,aliud enim eft quod difcurfus fit ratio aflentiendi,
aliud quod fit motinnm credibilicatis.

Ratio ergo cur conclufio Theologica ve deduéta
non {ic actus Fidei, eft quiaille noneft adtus Fidei
cnius morinum formale non eft {ola Dei dicentis
authoritas , 2lioqui non crederemus {oli Deo tunc

wando credimus , & actus Fidei certus non effet
Eapcr omnia. i

Difp.11. De Fide. Quaft. HI. Se&. 1.

Secundam partem de conclufione provt explicara
video 2 nemine negari vniuerfim eam fumendo , &
ratio eft quia fi miracula & alia motina credibiliratis
poﬂhnt efle condiriones quibus ita {ufficienter de-
claretur aliquam veritatem cuidenter efle credibi~
lem , cereé veritas cuidens confequentiz infallibilis,
qua reperitur in difcuc{u Thc‘olc:gicu poteft efle
conditio (ufficiens ad me obligandum , multd enjin
maior eft euidentia in bona illatione quan in alijs
pluribus motiuis , ergo illa effe poreft fufficicns mo-
tinum credibilicatis modo enidenter explicet obje-
¢tum conclufionis efle in fe ipfo reuclatum. Difeqr-
fus autem Theologicus hoc facitin cafibus quos
enumerabam.

Primo enim quando pra:miﬁ-:l viraque cft de Fide
conclufto explicatur eife reuelata formaliterin fe
ipfa, (i obieGum prxmiil"armp reuslatarum , & ob-
ie¢tum conclufionis cognofcantur efle voum &
idem realiter , fedin difcurfu vbi due przmiffe re-
uelate funt obie&tum conclufionis cognoftitur effe
idemn cum obicéto pr:t‘iui[ffu'um renelatarum , nam
hoc habet omnis dilcurfus quod demonftrer obie-
&um premiflarum , & obieCtum conclufionis effe
ynum & idem , arque ita negari non _poﬂ'e conclu-
fionem conceflis pr'.rmiﬂ'is » ergo tunc quando duz
premiff funt de Fide conclufio explicatur effe rene-
lata Formaliter.

Secundo , quando prior premiffa voiverfalis eft
de Fide, altera vero cuidens phyficé conclafio ex-
plicztur vt reuelara formaliter in fe ipfa, fi demon-
ftratur quod obieGtumillius conclufionis continerur
fub propofitione vniuerfali tanquam veraillins pars,
fed per iftum difcurfum demonftratur quod obie~
¢tum illins conclufionis eft pars propofitionis vni-
ucrfalis reuelate , ergo illa conclufio explicarur ve
formaliter reaclata , probatur minor , perillus dif~
curfum demonftratur quod conclufionis obieétum
eft pars propofitionis vniuer(alis reuelare , i fuppo-
fira veritate minoris propofitionis enidentis , impli=
cet vt obiectum conclufionis non fit pars propofitio-
nis vniunerfalis , {ed implicat vt non fir pars : verbi
gratia ﬁlppoﬁm quod euidens mihi nune eft quod
peccem , implicat vt Deus dicens, omnis qui pec-
cat amittit gratiam , non fir de me loquutus
quinunc pecco , quienim dicit omnem hominem
dicir etiam Petrum, Paolum, &c. Qui dicit omnem
peccantem dicic etiam me & alium qui peccamus.
Neque dicas Deus hoc non dicit nifi confusé, ergo
non poteft credi nifi confusé. Contra enim argu-
mentot , quando Dens dicit omnis peccans amicrit
gratiam, non cognofcit confusé tantlm omnem pec~
cantem , fed diftinéte cognofcit hunc & huncpec-
cantem , ergo diftinéte loquitur criam de me qui
pecco , illud non erarmihi notum nifi confusé ante
cognitionem euidentem huius propcﬁtianis > €go
nunc pecco , fed poft cuidentiam huius propofitio-
nis, eft mihineceflarid enidens , quod Deus loquens
de omni peccante, de me loquutus eft. :

Tertid , quando prima pramiffa vninerfalis eft
euidens naturaliter & continet definitionem [ubie_-
&i, veli dicam omnis homo eft rarionalis &c. veri-
tas criam conclufionis demonftratur efle :eueln_m
formaliter in fe ipfa , fi demon ftracur pac talem d_if-
curfum quod illa conclufio formalicer idem ﬁglllﬁ-
cat, quod fignificat minor propofitio reuelata : fed
in tali difcurfu demonftratur quod talis conclufio
formalier idem fignificat quod fignificat minor reaes
lata, definitio enim & definitum formaliter idem
fignificant , fed in difcurfu cuius prima propofitio

confinet

Vi expli
Catacet fo

Fide,

Quando
U2 pres
mille fang
teuzlate,

Quandy
pramiffa
vaiuerfalig
elt de
Fide.

§i prior

rzmifla
fic defini-
tip fubic-
i con:
clufionis:

—- e




De Aé&u Interso Fidei

continet definitionem fubieéti , pradicatum con-
clofionis ¢ft definitio fubiecti minoris reuelate,
€rgo in tali dlfi.‘miu‘ :lt'n_\.on{h'al'ur quod conclu-
fio formaliter idem fignihicat quod provofitio re
uelata:ergo demonftrarur quod propofitio
reuelata.

Edidentia  Quartd;tamen deillo difcurfu cuins fecunda pre-
premiffe  miffa moraliter rantum eft euidens multd maior elle
partcols-  poteft controuerfia, quia difficilé afferri poreft ratio
s non e o conclufio illata fic aliquando de Fide,nonautem
pet fuffcis. femper, cur emim euidentia moralis aliquando fufhi-

ciens eft motiuum credibilitatis , aliqguando non
eft fuiticiens quod prinfquam declarem

Centitudo  Obferuo, propofitionem aliquam tunc dici phy-

phyfica&  ficé cerram quando implicat contradictionem vt fit

mosalis, falfa, calis ifta eft,homo eft rationalis;cic ancem dici
certam moraliter, quando phyficé quidem & fecun-
dim fuam narura fpectara efle pollec falla,fed exclu-
dit tamen omnem pradentem formidinem oppolfit
verbi gratiailli qui non vidit Romam certum tamen
& enidenseft effe Romam , effécque ftulras fi dubi-
tarer: fateor tamen non omnia qua certa {int mo-
raliterefle tam cerca quim cerrum eft Romam effe
illis qui non viderunt : nam verbi gratia moralitex
certum eft hoftiam hanc efle confecratam , hunc
infantem effe baptizatum , de hocenim pruden-
tet non debeo dubirare , fed non eft tam cercum,
quam certum eft Romamelle, de quo ftultus effer
qui dubitaret,

Conclufio Iraque certumeeft quod interdi prmnﬂl’ﬂl morali-
non et ter (olum enidens non {ufficic ad conclufionem de
femipe

Hco Fide,verb.gr.non eft Fide quod Chriftus fit in hoftia,
licer moraliter certum ficillam effe confecraraim,
non eft mihi certum de Fide, quod fim in gratia, li-
cer movaliter certus fim quod conteror ; fimilicer
non eft de Fide facerdotem hunc efle vere {acerds-
tem, &¢. igitur ex duabus prmmiiﬁs quarum voa fic

: de Fide , & altera euidens moralirer, conclufio non

22:1:“:‘{““ (u]-uicur (cmﬁer certa de Fide. Aliquando autem fe-

conclufo  gUitur coclufio Fidei ex pramiffa vna moralicer ran-

Fidai. tum certa,ve coltab®ex fequétibus,eft enim de Fide

guod Conc. Tridencinum, legitimum, eft Concilium,

guamuis non fic certum nifi moraliter quod illud le-

girime congregatum fuerit , idem dicam de Pontifi-

e, de Sanctis canonizatis,& approbatis religioni-

bus. Et ratio 4 priori efle poteft, quia vt articulus Fi-

dei proponatur (ufficienter , fufficic moralis eniden-

tiz morluorum , f{ed quoties prima propofitio vni-

qucclalis eft reuclara,& alcera cerea eft moraliter, pro-

pofitio ifta, motaliter cerra, explicat cerrd moraliter
quod conclufio continetur fub vniuer(ali reuelara,
implicat enim vt hec propoficio moraliter fit certa,
quin. fit certum moraliter  conclufionem contineri

{ub vniuerfali reuelata : rora ergo difficultas eft in

alfignanda ratione cor interdum (ufficiac moralis eui-

dentia, non aurem l‘cmpﬁr. Omitto autem multa hic
refutare quzinucnio dicta efle 3 Theologis de ra-
tione huius dilcriminis & mihi videntur diffcilli-
ma facilits autem.

Dico tertid , cerritudinem  moralem pramifle
vnius nacaralis tic explicare (ufficienter conclufiond
articularem ranquam contentam {ub vniuerlzhi de
le qnoriesilla conclufioeft de aliqua mﬂ:crinflcr
tinente ad totam Ecclefiam, quam cognolcere necel~

{arium fic ad falutem vel vrile, ad Chriftianam pieta-

té, in alijs nunqua cestitudo moralis poreft futhcere.

Ratio eft, quia triafuntin quibus pro cerro Spiri-

tus fanctus non poteft permittere vt Ecclefia rota

erret. Primo in iis quz ad Fidem pertinent , nihil

enim potelt definire qnod fallum fir, Secundd in
Tow, 1.

Fide,

Ratio dif-
criminis,

Probatur.

o e e

587

pracepus morum , nihil enim precipere poteft con-

arin m falut. . Tertio in dis qua tanquam vrilia
ibus fidelibus proponit, eft enim & pro-
¢ picitus fandt Prm['us alienum qui pro-
mift perpetuam: afliftentiam Ecclefie 5 vr permic-
tat illam in eo crrare, quod omnibus voiuesfim
fuadet, i it tanquam veile ad zternam
falutem. Iraque moralis cerritudo tunc tantim
fufheir ad propofitionem fufficientem in rebus Fi-
dei , quando illa alis cft v perrineat ad Dei pro-
uidentiam non permittere , ve fubfic illi falfum :in
iis antem qua non fpedtant ad toram Eccleffam
certitudo moralis nunquam tanta eft ve non poflit
illi {ubefle aliquando falfam, vnde illa non fufficic ad
fidem infallibilems

Ad primam igjtur Rcl-pondc’o quod conclufio~
ni Theologica vt deductz non affentimur pro-
prer folam reuelationem : illi autem v explicate
antum per difcurfum tanquam per moriuum Cre-
dibilicatis , & propofitionis {ufficientis , affentimur
propter {olam reuclationem, qui diftinétione video
alia omnia folui qua ponuntur in argumento.

aluti om

lJ;Li(".

t

*Ad fecundam Refpondeo quod conclufio Theo- D"‘z.s.ﬁ'i
Y . . . A\ r 7o - arce Lul
logica concipi poteft primd relpectu Dei renelan- Eu“(]um

tis, fecundd relpectu eorum quibus Deus: reue- loquitug
lat. Deus ex parte [ui quando propofitionem re- confose.
uclac vniverfalem, lbmpcr reuclat omnes parvicu-

lares {ub illa contentas , quia cogpitlo eius di-
ftincta eft, fed non nobis revelat ita diftinéte , vt
diftincte i nobis percipi poflir. Poft dilcurfum

vero Theologicum reuelatio illa. qu#femper re- '
{pectu Dei fuir diftindta, incipit effe: diftinéta re-
{pectu noftri:ficut fi mihi aliquis nairer vircuces Pe-

i amici (i, quem ego non cognofcam, ille di-
ftincte loquitar ex parte [ui, ex parte antem mei
loquitur confusé , fed fi poftea tamen cognol-
cam Petrum , incipic prima illa loquutio effe mihi
diftinéta, quaz non erat prius nifi copfufa : fimilicer
quando Deus dicic omne Concilinm legitime cele-
bratum , et Concilium infallibile , ex parte [ui lo-
quitur  diftinét¢ de Concilio eridentine fed illa
reuelatio ex paite mei non eft diftinéta , nif [‘0&
difcurfum Theologicum, qui explicat conclufionem
illam vt parté propofitionis vaiuerfalis renelare, Ira-
que voces quibus Deus reuelat omne Concilium
legitimé coactum cfle infallibile fimul fumpra cum
difeurfu illo Theologico fignificant diftinéte Conci-
lium tridentinum efle infallibile.

Ad rterviam fatis rci"pondill'c videor in rertia = Solutio

i tertiae.
conclufione., S
2 = & ror olutio

Ad quartam diftinguo illad , ifta propoficie °°°F

non ¢ft de Fide ; quam’ qui negaret non ciler he-
reticus , quam qui negaret fadta futhicienti pro-
pofitione , & ca penerrata nen cffec hareticus con-
cedo 5 quam qui negaret ¢x co quod non intel-
ligenter fufficientein propoii:ioncm, nego : po- .
teft enim fieri ve aliquis non (it herericus, quamuis
neget articulum reaelatum ex eo quod non capiac
motiua credibilicatis,que obligant illum ad creden~
dum s i ergo aliquis concederer Chriftum effe
hominem, negarer autem illum effe rationalem,
quia negaret omnem hominem efle rationalem, ille
non eflet hereticus,quia non penctrarer cuidentiam
credibilitatis.

Deinde dico magnum efle difcrimen: inter rem non
renelata nifi vircualiter, & rem reuclatam formalitez
confusé prove continetur {ub wniuerfali reuclata
quia fcilicer nihil credi poteft nifi fic in {e iplo
reuclatum , res autem reuelara folim virtualiter eft
reuclara nonin fe ipfa fed in caufa, res yero con-

EEEe 2 fuse




Ratio pri-
ma dubi-
tandi.

Sccunda.

Tertia

s88 Difpll DeFide.

fasé reuclara femper reuelata eft in feipfa , idedque
indiger {oliim explicatione difcurfus Theologici,per
quam ex confusé reaclata , fic reualata diftincté, re-
{pectu nottri.  Magis ergo cft de Fide Chriftum efle
rationalem,quam Chriftum effe rifibilem,quia Chri-
fhum effe rationalem eft revelatum-in fe ipfo , Chui-
ftum cffe rifibilem eft renelatumin alio.

§ IIL

Corollaria de Concilio , de Pontifice , de ca-
nonmizatione Santlorwm , ¢/ aljs

humﬁﬂodf.

X hac doctrina quam hatenus rradidi non eric
Ediﬁiciic foluere quarnor potiffimam quafica dif-
ficillima , quomodo fic de Fidé hoc Concilium v.gr.
Tridentinum efle legicimum Congilium : hunc Pon-
tificem legitimum eile Pontificem;hunc {anétum ca-
nonizatum efle veré fanGum , hancreligionem ap-
probatam efle laudabilem.

Ratio enim dubitandi ¢ft primo, quia illud non
eft de Fide , quod necin Scripturis nec in traditio-
ne vlla renelarum eft,fed nullibi reuelatum eft quod
Concilium Tridentinum fit Catholicumn Concilium,
quod Alexander fit legitimus Pontifex , quod fan-
&tus Francifcus fic reuerd fanétus 5 nullibi enim hac
habentur , érgo illa non {unt de Fide. Minor proba-
tur quia fi elletreuclarum quod Tridentinum fic ve-
rum Concillum , effer etiam reuelatum quod. nihil
omiflum eft corum , qua ad legitimum Concilium
conuocandum & celebrandum neceffaria {unt, hoc
¢enim eft effe legitimum Concilium : fed hoc non eft
revelatum alioqui difturfus ille Theologicus non
conftaret ex vna premifla de Fide, & altera natura-
b, fed ex duabus pramiflis de Fide, ficque falfum
effer conclufionem Theologicam effe de Fide nifl
premiffa veraque fic de Fide quod falfim eft, cum
cnim dico omnis rite baptizatus eft in graria, hic
puer eft & me nung ricé baptizatus, ergo eit in gratia,
certé minor non eft renelata.

Secundo, de Pontifice idem fieri poteft argumen-
tum, fi enim eft de Fide quod Alexander VIL cft le-
gitimus Pontifex , cerre hoc alicubi eft reuelatum,
imo renclatum eft, quod cledtores obferuarunt om=
nia que per canones prefcripra funt, eft reaelatum
quod ille legitime baptizatus eft;quod eft veré Chri-
ftianus, non cnim effet caput Ecclefiz, fi non efferin
Ecclefia,eft autem abfurdum dicere quod hzc omnia
reuelata fust, quianon eft magis certus eius bapril-
mus,quambaprifmus religuorum hominum.

Tertio, magis etiam videntur argumenta hzec vi-
gere pro canonizatione fanétorum , quia nullibi le-
gitur vel in Scriprura, vel traditione reaelatum quod
S.Francifcus ficfanétas & inceelo beatus, & qui hoc
negaret; hereticus noneller, f1 autem cifer de Fide,

quod fanctus Francifcus eft beatus , haerefis effer hoc
negare. Deinde Ponrifex in fanctis canonizandis

yeitur varijs hominum n—:[limcnijs qui falli poﬂhnr

Conclafios

& fallere, ergo illius indicium non poteft efle infal-
tibile 5 aliogui effer de Fide quod teftimonia quibus
vius eft fuerunt infallibilia , & hoc effer alicubi ré-
nclacum, Denique tota Ecclefia non magis propo-
nit (an&um huncadorandum 5 quim hane hoftiam
adorandam,fed non eft de Fide quod hac hoftia legi-
rimé confecrata fit , ergo nec eft de Fide quod hic
Sanéus bearus fit. _

Dico quartd , efle omnino de Fide quod hoc Can-
cilium verbi gratia Tridentinum, fit verum 8¢ legi-

Queft. 1] Se&t.1.

timum Concilium : quod ille Pontifex quem agnol-
cit tora Ecclefia fic verus & legitimus Pontifex , &
(uccellor Petri : quod veré beatus fit hic fanchus cax
nonizatus:quod hac religio approbata fiv laudabilis
,*‘Q {ancta. - ; =
* Ratio yniuerfim illa eft quam fuperitis indicaui, p,q
quia tunc conclufio Theologica eft de Fide quando ey
deducitur ex vniuerfali renelata , & altera naturali
cnius certitudo moralis elt de rebus ad roram Ec-
clefiam pcrtim:ntibus ; tunc enim (vt dizi ) Spi-
ritus Sancti prouidentia pati non poteft vt Eccle-
fia tora eriet in ijs quz ad falutem funt vel ne-
celfaria, vel viilia. Illa quatuor quaz propofui fune
huiufmodi.

Primd enim de Concihjs,c::rtifﬁm‘aDa&ornm om= Appfcate
ninm fencentia €ft quod eft de Fide quod Concilia Cailjs
generalia vera funt & legjtima Concilia, nimirum ea
4 quibus nullus excluditur Epilcopus,qua contioca-
ta fant  Ponrifice , & fub vnione illius procedunt,
atque ab co (alrem tacicé apprdb:tm funt. Sic enim
g:aniﬂimis verbis pronunciant fzpe Patres, Augu-
ftinus libro quarro , contra Donatiftas capite fepti-
mo. Nec quifguam dicat giod atcepims ab _Apoffolss,
loe fequinr quanto robuStins nunc dicsmus s guod con~
Juetuda Ecclefie femper tennit grod plenarinm Conci-
liwm confirmanst hoc fequimur : Gregovius libro primo
Registri epistola vigefima quarta docet quatuor pri-
mis Cencilijseandem deberi fidem & venerationem,
qua debetur quatuor Euangelijs , ita vt tam he de
Fide illa effe vera Concilia quam eft de Fideifta eife
vera Euangelia , quod {ancitur etiam 2 Juftiniang
imperacore i Nowella 113. capite quadyagefimo prime.
Etaperta ratio eft , quia fi non effer de Fide , quod
Congcilivm hoc eft legitimum, non erit de Fide quod
illud fic infallibile, ergo non erit de Fide quod ¢a
qua ab iplo definiuntur infallibiliter fint vera ; du-
bicari ergo de illis poteric; quod Catholicus nemo
dixerit , Ecclefia enim tota errare poffer proponens
do illius dogmata tanquam Fide cerra,cum ramen il=
la tam poffine efle fala,quam effe poteft fallum Con=
cilium. Et hec ratio videtur ¢@td concludere quod
intendimus.

Secundd, de Pontifice miror dubirari palTs Anon~
nullis Theologis ; & negari effe de Fide quod Ale=
xander V) I11. legitimus fic Pontifex, cum eadem on-
nino videarur effe ratio Pontificis legitimi & legiu-
mi Congilij  vnde hoc virumque zqualiter elle de
Fide merith docent Suares dispuratione 1o, féclione 5
Valentia g#eft.1. p.7. De Lugo disputat. [elt.1 ;. mHm8
315, Hurtadus difpurat.37. Comnck , Albextinus, &
plures alij quos citant ; contra Turrecremataim , Ca-
ietanuim, Bannem, Canum , cham,quduban\l,_Ca-
ftro qui volunt id non effe de Fide fed fane 1m-
Ericd. '

Ratio enim allata pro Concilijs vt dixis cadem
omnino pto Pontifice afferri porelt, nam quotcs
conclufio fequitur ex duabus premiffis 5 altera vat-
werlali reaelata , altera moraliter certa , de re pertt
nente ad totam Ecclefiam , conclufio eft de Fi&c_v‘f
explicata , ifta conelufio Alexander V1L eft kegitl-
mus Pontifex fequitur ex duabus huinfmodi pramit
fisgomnis Pontifex,legitime ele¢tus eft verus \Pon-
ti!s:: & fuccellor Perri , Alexander eft legitime ele-

&us , ergo , &c. Minorenim illa motaliter enidens
eft de re pertinente ad Ecclefiam totam ve per i€ pas
ter , effet enim error curpiffimus in Ecclelia ,_ﬁ pro
vero capite ac regula infallibili (ue Fidei , aliquem,
agnofceret , qui veruninon effet caput : _Imﬂ exift®
etiam alio principio Fidei fequi potcﬂ: ifta conclu=

fio , Ecclefia nunguam poteft decipi accepraned
yninerfali

Thix
4

Apphicatti
Pootifel




Inftantia

Applicatur
fan&oram
Lanoniza-
tieni,

E}? .LA“

19
L Ll
irorem , fed E gt

ceprat Paftorem bunc pro infaliibili

ila, ergo ille verum eft Ecclefiz caput, &
A .

nus eius ‘Paftor , quomodo enim tiepifi

error -
lo fgj‘-’“j" modo magis eft de Fide quod hoc Con-
cilinm fit le

cclefiz non eflet , circategulam Fidei:

o, quam qued hic Pontifexfic le

Vade are
pollum f @
tifex, & quod habear infallibilem auchoritacem ad
res Fidei definiendais, eft de Fide quod [ic verus Pa-
pa » fed nallo modo paffum dubitare vel formidare
de infallibili eius atichoricace , alioqui  pollem for-
midare de veritate illorum que decernit , tanquam
certa de Fide : quomodo enim poflim moueri per
authoritatemillius ad aliquid credendum ab{que for-
midine , {ipoffum formidare virim ille falli poffic;
Imo i non eft de Fide quod fit verus Pontifex non
eft de Fide quod fit infallibilis ; ergo nen eft de Fid
quod non fallatur , ergo nec debeo credere id quod
dicit ex fola eius authoritare.

Dices quando doctor Catholicus Ethnicis pro-
ponit myfteria Fidei, illi cenentur credere id quod
dicit , etiam fi nullum fic nonum motioum, & ta-
anien Dottor ille ‘non et infallibilis : ergo licee te-
reamut credere illa qua definiv Pontifex , non fe-
quitur tamen quod infallibilis {it authoritatis, quia
perciner ad proutdentiam Dei non permittere vt ille
qu1 habetur in Ecclefia Ponrifex non adtu fallaci
proponendo aliquid toti Ecclefiz quamuis non
fe Fide quod fir infallibilis , Sc-quod veius fic
H 1§

Refpondeo infideles teneri credere Dodtori Ca-
thelico etiam fi non fic infallibilis , quia non nio-
uentus ¢x eius auchoritare , cum non proponat al
quid nounm qued prius tota Ecclefia non créderer ,
fed proponit ca qua iam in Eeclefiafunt nota , vn-
de id qued inducit ad credendum non eft authori-
tas Doctoris : cum antem aliquid Pontifex noui de-
finit, id quod nie mouet vt rcguln credendi , eft au-
s ipfius Ponrificis 5 qua fi dubia effe poffir,
credere non poffum five pericalo ervoris. Il
qui non eft verus Peeri {ucceffor nunquampro-
Chiiftus quod non aétu falletur 5 ided ergo
pertinet ad prouidentiam Dei non permitrere vt il-
le qui habetuy in Ecclefia Pontifex erret, quia per-
tinet ad illam noa permittere vt alins habeatur pro
cetto Pontifex qui non fir pro certo verus Pontifex ,
vide tam eft de Fide non decipi Eccleliam appro-
bando hunc Pontificem, quam eft de Fide non decipi
Ecclefiam approbando que illc definir.

Vnde certio argumentor ; quia non poreft effe de
Fide quod hoc Concilium fit verum Cencilinm; quin
fiv:de Fide , hunc Papam efle verum Papam qui fo-
lus eft caput Concilij , 4 quo illud conuocari , di-
rigi , conficmari debet ; hulla itaque ratio probare
potelt quod fit de Fide Concilium Tridentinum ¢ffe
verum Conciliuin , quaz non probet efle de Fide
A!cxan‘drum eife veram Papam , quod ctiam vide~
tur definitum effe in decrero Martini V. in Concilio
Conltantieni vbiab hereticis redeuntibus ad Eccle-
fiam t}igimr primum omnium ; an credant Papam
canonice: ele@tum qui pro tempore fuerit (expref-
6 eins nomine ) effé verum Papaim- {uccefforem
Petri,

Tertid , de canon

izatione Sandtoram magis du-
bitant aliqui Doctores , nonnullienim abfolucs rie-
gantefle certum de Fide quod talis Sanéus canoni-

zatus, fic yere Sanétus & beatus : Sed contrarigm

£
B

7 3 .
3 i :

Interno Fidei. 589
prababilits & veritis afirmant S. Themas quodiibeto
9. artic. witime 5 Valdenfis rom. 3. eitnlo 11, capite 23,
Auguliinus Anconitanus. guest, 14. Caftro de iyxra
) w1 Pmitione 5 Capive 6. Suares difputatione 5.
wrminus lb.1.de [’Jf{ifi?ifdé?}(’ﬁ?féf0?‘)‘{?[} €ap.§.
5 eap.6. quafito 5, Valentia quait,s.

Azor tomax, lib
P-7.8.40.
Ratio autem primo generalis eft fepias allata’,
quia vt conclufio aliqua difcurfis T heologici fir de
Fide , fatis eft quod deducatur éx vna premilfa vai-
uerfali reuclata ; & alrera moraliter certa cuius cer-
titudo pertinet ad totam Ecclefiam aded ve Spititus
Sandétus pc‘_rmitrcrc non poffit vt ei fubfic falfum, hec
conclufio fanétus Francilcus eft veré beatus & fan-~
&us , huinfmedi cft ve patet 5 lequitur enim ex hac
premiffa voiverfali, omnisfanétas gré ac legitime
canonizatus eft veré Sanétus & beatus’, quod cft de
Fide : Déinde vero ex ‘hac alrera, fanctus Francifeus
eft rite canonizatus quod eft ceteum moraliter , &
pertinet ad totam, Ecclefiam cui proponicnt fan-
¢tus hic colendus ;. ¢ conclufio illa eft de Fide,
Deinde omnino eft de Fide 'quod Ecclefia tam non
porteft ‘cirare in ijs qua pettinent ad mageriam mo-
rum , quam in ijs qua pertinent ad fidem : fed fi
adorare ac colerc pu!{i‘t hominem damnatum &
precipere fidelibus vt illum colerent, omniro erra=
‘et in re giay

imafpedtante ad mores’, quomodo
enim error ille non eft turpiffimus. Deinde aon po-
telt Ecclefia errare in rebus vilibus ad falutem: ado-
ratfo aucem & cultus res eft ad (alutem veilifima
Imd Ecclefia yerat dubitare de gloriafanchi canoni-
zati vt exprefst habetur in bulla canonizarionis)
ergo pro cerrajid eft de Fide , fienim non eft de Fi-
de poflim dubirare;, quod tamen prohibet Ecclefia:
Ezdemque racionies probant effe de Fide quod Yeli-
vio approbata fit inftitutnm confentancom Enange-
lia ; & verumad perfedtionem Chriftianam iter, wt
docent ijdem Theologi ‘concra Canum lsh.5. de livis
cap.s.qii pasiin caute id negat. 2

Ad primam Refpondeo propefitiones illas, Con-
cilivm Tridentinameft verum Concilium , & alias
huin{modi reuelatas efle inillis propoficionibus yni-
uerialibus renelatis ex quibus ille deducuntut vt ea-
rum pactes , vel terte in illa voiuerfali p‘ropoﬁrim:c
quod Ecclefia nunquam errare poteft in ijs qua per-
tinent ad Aidem & mores.

Ad probationem Refpondeo propofitiones illas
pacticulares , Conciliam Tridentinam legitimé co-
acktmm eft, Alexander Seprimus legitime clecEus eft;
in canonizatione S, Francifti ricé ac fine fraude per-
acta funt omniasduplicicer {pectari peﬁ‘c.T’rim‘o pide-
cisé vt funr pramiflz explicantes conclufionem par=
ticularem, vt contentam fub propofitione yniverfas
li reuelatd , & vt fic non funv de Fide , fed mortalis
ter tancim certx funt.  Secundd provt conkinentin
ranquam adiuncta "fub illa conclufionequam expli=
cant tanquam . de Fide , & fic omnino {unt de Fide:
verbi gratia: propofitio: hac , Concilium Tridenti-
num eft leginme congregatum ommine adiundta eft
illi aleeri, Concilium Tridentinum eft verum Con-
cilium.  Quomdode enim effes veruin Concilium 3 i
non effet coadtum legirimeé 3 ficut crgo cft de Fide
quod iftud eft verum Conciliur, fic eft de Fidequod
illud eft congregatum legitimé , non enim credicar
vt aliquid diftin¢tum , fed vt aliquid omnino vnum
& infeparabile ab alio. Quod idem dico de alia ille
minore,hic puer eft 2 me rigé baprizatus , nam prove
eft premilla non eft de Fide, Igd provt centix;ctilx
{ub illa puer et in gratia, quod hic & nunceft infe-
parabile 2 baptifmo ricé celebrato.
EEEc

Ad

A

Quomode
reuclate
fing il
propefitid-
nes.,




Inftantia,

Triplex
controper-
fia.

sgo  Difp. II. De Fide. Quaft.1I1. Sect.1L
g (Geeell

Ad fecundam Refpondeo codem modo ; nam
qumi electores Pontificis obleruarint omnia necef-
faria, quod ille fic baptizatus, & alia‘huiuliuodi rete-
lata fuacinilla propofitione vniuerfali, quod Eccle-
fia tota errare non poteft in ijs qua ad falutem & fi-
dem pertinent : pofler autem errare {i agnofcerer
Pontificem eum qui non eft Pontifex , atque adeo
eum quinon cffee baprizacus vel Chriftianus ; vel
etiam reaclatz funt in hac propof}uonc altera, om-
nis Pontifex legitime electus , verus eft Pecri fuc-
ceffor , magis ergo certus eft baptilimus Pontificis
quam aliorum fidelium , quia hec res fpectarad to-
tam Ecclefiam, in qua Spiritus Santus pati non po-
telt errorem.

Ad tertiam idem dico de beatitudine Sanéti ca-
nonizati , eft enim renelatain propofitionibus vni-
uerfalibus. Ad id quod additur dico hareticum
illam non effe qui negatid quod cft de Fide , fed
qui negar id quod facta {ufficienti propofitione co-
gnofcit effe de Fide. Teftimonia illa quibus vricur
Pontifex in Sanétis canonizandis in (e ipfis {unc fal-
libilia , {uppofito autem quod Ponrifex illis vratur
func infallipilia 5 quia includunt [pecialem proui-
dentiam Dei,qui non poreft permiteere vt fubfic illis
falfitas ne cora Ecclefia erret in rebus quas omnibus
proponit fidelibus.

Inftabis\, contingere {pe vt Pontifex proponat
adorandum populo aliquid, quod adorandum non
eft : verbi gratia fieri poteft vt illi facienti {acrum
minifter porrigat aquam pro vino , ergo poterit
Pountifex proponere toti Ecclefiz adorandum ali-
quem fanétum,qui non erit veré fanétus,& (ané ho-
ftia confecrata non minds colitar 3 tora Ecclefia,
guim quilibet fanQus canonizatus.

Refpondeo concedendo antecedens , quia tunc
Pontifcx non proponit populo calicem adorandum
nifi tanquam prinatus {acerdos : cum autem canoni-
zat fanctum loquitur vt Pontifex. Imd & Calix &
Hoftia confecrata cum aliqua conditione virtuali
adorantur 't Sandtus antem canonizatus proponitur
diftinée , & ablolucé colendus.

Sect1o 1l

eAn @/ quomodo altus Fidei fir Juper-

naturals.

Aic eft altera & nobiliffima proprietas actus Fi-

dei , quod fit fupra omnem naturam , {uppo-
fitis autem ijs quz vniuer(im de {upernaturalitate
dicta funt prima difputatione vbi oftenfum cft {u-
pernattralicatem adtuum intelleétus , & volunta-
tis, atque adeo virrntum Theologicarum totam pe-
ti primario ab obietis formalibus,, non autem i
principijs effectiuis , non erit difficile ftatuere, Pri-
mo , qualis fir fupernaturalivas actus atque aded

habitus Fidei. Secundd ; qualis fic {upernarurali-
tas voluntatis credendi.  Tertid , qualis fic
*fupernacuealicas dudicij fpecularini
quod prazcedic volunra-
tem credendi,

%* *

Supernaturalitas proprif aétus Fidei,

Crum Fidei effe veré fupernacaralem Catholi-

C1 0mnes a[ﬁL'Lirlt,P[ubﬁi1EQl1C primuim ex Scri-
pruris Ephel.2 Gratia falusts ¢ftis per fidems & hoc pon
exc vobis, Dei enim donum eff Probant ex Concilijs pra-
{ercim Africanis contra Pelagianos coaltis,deinde in
Arauficano [ecundo , vbi damnate funt eorum reli-
quiz;ac demiim in Tndentinpﬁﬂ.o;_s,6_12,_@ it
= Probant ex omnibus Patribus prefertim verd ab
Auguftino in omnibus libris contra Pelagium & Se-
mipelagianos quorum pracipuus error Acrat,ds: initia
Fidei quod elfet ¢x nobis. Quo eLiAm in argamento
trimmphiant dilcipuli Augultini Profper contra colla-
rorem,& Fulgentius l.de incarnat. @ gratia cap.8. &
alibi frequentiffime,

Difficulras igitur tota eft inter Catholicos, vetim Senfus gt
acusifte fit fupernaturalis fecundum {ubftanciaman fala,
verd raneium fecundim modum; vel intrinfecum, vel
extrinfecum.

Ratio autem dubitandieft primb,qni.: fi aétus Fi- In qhh:q?

dei eft fupernacuralis fecundam {uam entitatem, de- anp;:::hkfl
bet in ratione propria obiecti vins formalis reperiri, ﬁwm;z‘
aliquid quod {uperet omnem naturam : l'{uc autem stirale,
non reperitur, nam prima vericas renelas eft res zque
naturalis ac obiecta {cientiaram , neque vlla rationd
probari poteft quod teftimonium puram prima ye-
ritatis [it resira ﬁlPCEn:ltu[.llis,vt nullo aéta natura-
Ii accingi po{ﬁ: , fatis enim conftar quod naturaliter
illud apprehendo & chnof&:o,li ab aliquo mihi nas-
retur , neque recurrere licet ad obiecbum in ratione
obie&i, nam illud in re&o eft prima veritas rewrclans
proprer quam etiam hzrericus poteft credere,in ch-
liquo autem nihil affignati poreft praeter actum, vel
potentiam, & fic fupernacuralicas non pecicut ab ob-
iecto , fed ab ip{i potentia quod ablurdum eft. In}b
ficut in pariere quem poflum videre vifione fir-
pernatutali , nihil eft {upernaturale, fic in obic(._.l:o Fi-
dei nihil eft quod non fic natarale, ficut criarx} in ob-
ieCto materizli;quod cognoftitur per actum fpu‘_u:ua-
lem , nihil eft {piricuale : viderur ergo elle omnimo-
da pariras.

Secundd , fi actus Fidei eft fupernaturalis fcc_Lm-
dum fubftantiam , non mintis ad enm exiguucur fpe-
cies fupernacurales , quam habitas fupernaturalis,
cerrum autem videtur quod adtus Fidei non requirit
{pecies impreffas nifi narurales, nam fi fpeties huiul-
modi cffent fupernaturales , ille imprimi non pol-
fent nifi 2 Deo {olo, & fic predicatores nullo modo
concurrerent ad conuerflionem,peccatorun, ad quam
concurrere nequeunt nifi miniftrando iECcit-s.'. Imd
{i Deus illas {pecies produceret deberet fimul nnfprl-
mere infinitas (pecics ad omnia reuelabilia,quaunt
infinita.

Tertid, deberent etiam apprehenﬁones praceden-
tes actum Fidei effe fupernatarales , nam il habent
idem obie&um, quod haber actus Fidei, confequens
autem illud videtur falfum, nam illz apprehenfiones
plusimza fant,& omnino naturalicer habenrur. Affertio

Dico primd,a¢tum Fideieffe fupernaturalem fecun= ;figmans:
dium fibftantiam, & non tantum {Ecundim modum.
Ita docent Theologi omnes communitis,vt oftendunt
Suares lib.2. de gratia i capit.4. ad 12,/ Valques 1. 2-
difputatione 187.Coninck difputatione 4.4’:;!1.5.Lug0
difputatione 9.fet.>.& fuit haud dubié fententia Mo-
line difputatione 7.¢5 8.contra Caictanum, Capreo-
Ium,Paladanum. Probatif

: e s e )
Ratio autem primo petitur €x neceflitate auxilij ex EEE
gratiz W 4%




	Seite 583
	Seite 584
	Seite 585
	Seite 586
	Seite 587
	Seite 588
	Seite 589
	Seite 590

