UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Georgii de Rhodes Avenionensis S. J. disputationum
theologiae scholasticae tomus ...

Rhodes, Georges de

Lugduni, 1661

Dispvtatio IIl. De virtute spei Theologicae.

urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-81987

Apoftafia,

Definitio.

Tres con-
ditiones
barefis.

605  DifpIll. De Spe Quzlt.1. Sect.l.

fpecies effentialiter diverfe inter fe, neque ab apo-
{tafia differunt nifi accidentaliter.

Ratio eft, quia quilibet infidelis v§l ab(qlu:é to-
tam negat Fidem vtriulque teftamenti veteris & no-
ui, & eft paganus: vel admiceic teftamentum ye-
tus, nouum autem negat, & eft ludaeus : vel verum-
que admittic teftamentum , fed aliqguem nout arti-
culum negat, & eft harericus. Improbant rationem
hanc De Lugo & Hurtadus,fed nihil fané opponunt
probabile, inueniant enim aliquid medium inter ne-
gationem horum teftamentorum , nam Mahometa-
ni ad paganes pertinent qui vtrumque negane tefta-
mentum : cum autem fpecies ille non ditferant nifi
obicGo materiali 5 & codem modo dininz oppo-
nantur authoricati, differunt folum accidentalirer.

Portd Apoftafia 2 Fide ab illis {pecicbus non dif-
fert nifi accidentaliter ex circunftantia perfonz qua
poftquam amplexa eft Fidem veram , ds:ﬁcit poltea
in ynam ex {peciebus infidelitatis , prefertim in pa-
ganifmum , vel iudailmum; differit vero de Apo-
ftafia huiufmodi S.Thomas gueff. 12. oftenditque
quale illa peccatum fit s quam graue, qui pana
dignum.

EL

Herefeos definitio, conditiones,malitia.

SeEcTi10

E Paganifino & Iudaifime nihil reftat dicendum

prater remedia cos extirpandi & panas debi-
tas,verum liceat cum illis' communicare , ad Fidem
compellere , tolerare illorum ritus , terras eorum
occupate, baptizareillis inuitis eorum liberos : quz
omuia funt alterius inftituti, vode de fola herefi re-
{tar inquirendum,quid illa fit , quas exigat conditio-
nes, quantum fit peccatum.

Certem eft primd,harefim reété definiri,eft errox
voluntarius corum qui Chrifti Fidem f{ulceperunt,
& tamen circa eius aliqua dogmata errant percinaci-
ter. Dicitur evrer, quia eft indicium intellectus erro-
neuw : voluntarins quia certos quofdam ex tota Fide
articulos eligit quos non credit : eorum gui Fidem
Ehrifti fufceperunt, alioqui pagani effent auc Iudai;
denique requiritur ad herefim pertinacia ve dicetur,
hareticus cognitam impugnat yeritaten, & cognof-
cit fe errare.

Certum éft fecundd, tres conditionesad harefim
veram exigi, primd enim ex parte perfona debet efle
emror hominis baptizati,fi enim ille non eft nifi fal-
tem inualide baptizatus non eft {ubditus Ecclefiz
neque ab ea puniri poteft.fuflicit autem vtille com-
muniter habeatur pro baprizato quantumuis for-
tafs¢ innalidus fuerit baptifmus, ex defedtu intentio-
nis vel miniftri, vel fulcipientis. Secundd ex parte
modi requiricur vt fit error cum pertinacia, id eft vt
{cias te repugnare Ecclefiz Catholice vel veritati
revelate, Quia ficue ille vere Catcholicus cft, qui
omnia credit qua propenit Ecclefia,fic hereticus effe
nequit nifi qui pertinaciter repugnat Ecclefiz, {ciens
{eilli sepugnare. Tertid ex parte obiccti necefle eft
vt fic error (circa veritatemaliquam (ufficienter pro-
pofiram quacumque illa fir. Neque dubium eft,quin
ille in foro interno effer hareticus cui fufficienter
proponeretur reuelatio aliqua priuata, quiarcpugm_
ret etiam Ecclefiz qua docer vera effe quzcunque &
Deo funtreuelara :in foro autem externo herericus
pon efler , quia non poflet conuinci quod refifterer
Ecclefiz, quia vt aliquis fit hereticus manifeftus, de-
bee palom Ecclefia repugnare.

Aliz propofiriones veritati cortrariz varia inter Do-
&ores habent nemina,alia enimeft ertonea errori &

herefi }:l‘qxisaaa,ﬁlfPL'cf‘ua & ii-l‘ﬂit ns herefim | maly {o-
nans,& plarum auriom offenfivatemeras m,i&;c{a}o{a
{editiofa de quibus laciflimé differunt Suares d;;fp_lg
Seft.2.De Lugo difp.1o. fécl. 5. & alij communicer qu;
fafits difpacant de mediis quibus Ecclefia licies yi
tur ad tollendas heerefes , & de pecnis hereticorym
ctim fpiritualibus tim corporalibus.

Cerram eit tertio , harefim effe peccatum cx e
nere {uo ita graue vein co nulla detur maceria leuis,
quia om{u's harefis Deum dicit mendacem effe y 4C
proinde femper peccatum eft graue, ficur periutiam,

Addit S.Thomas 4. 1 5. bla(phemiam effe Ppeccatum
confeflioni Fidei oppoficam ; eft enim peccatam
quo vel detrzhitur Deo nliquid, quod ei conuenit,yel
aliquid tribuitur quod non conugnit, maximum inter
peccata mortalia , & omnibus qui damnati fune in
inferis commune. Denique gueffione 15. duo €Xpo-
nit peccata oppofitadono intellectus, & dono feien-
tiz annexis Fidei , alterum eft cecitas mentis, alte.
rum fenfus hebetude , que oriuntur ex negledta re-
rum divinarum & fpirirunlium notitia, c!Ilﬁ-mntque
inter {e quod czcitas mentis rerum [pivitualium no-
tiiam funditns rollar: heberudo verd (enfus Tan-
guidiorem eam reddat, jﬁ_n. oritur ex intemperans
tia cibi & potus, illa nafci {olet ex intemperantia
libidinum.

thohdathihdadatidadad: dh oty
DISPVTATIO IIL

De cvirtute Spes Theologice.
Sanctus Thomas a quaft. 17. ad 23.

Ipem Theologicam haétenus teaditam,
tatim fequitur Spei diuinz confideratio
qwam babemms(inquit Apoftolus hebrzo.
tum 6. ) velut anchoram anime turam ac
= firmam 5 & incedentem vfgue ad interiora
welamings. Quam proinde meritd appellat Philo lib.
de Abtaham ; Principinm parandorsn bonorum om-
ninan » antiflitam, edituam 5 & Tanitiicem Palarij guad
inhabitant virtntes : Et | quod deterius,&cc.alimentam
ARIMAT W, VIYLRLEn ARimantine, propier giam femase-
mus pigritiam quotquot properamus ad honefta.De hac ve
diftinété difﬁ‘ram,triplc.\: mihi queftie inftituitur pri-
ma de quidditate generica Spei ; Secunda de propria
quidditate Spei- Theologica; Tertia de peccatis Spei
Theologica contrariis.

QV ESTIO L

De quidditase , Spei generice (umpte.

TRia fignificat Spei nomen intex facros omnes, &
prophanos Doctores , primd expectationem
euentus cuinflibet futuri fue bonus fueric fine ma-
Lus : Hunc ego f; porus tantum: fperare laborem, vbi {pes
timorem fignificat tefte Auguftino cap. 8. Ench. Se-
cundd fignificat expectationem futuri boni, ideft
motum appetitus in bonum abfens,ardunm, poffibi-
lesfuturum. Gloriamurin Spe glorie filiarnm Dei. Tertio
fignificat bonum etiam illud quod fperacur, expe-
stantes bearam Spem, imd & perfonam i qua {peratufs
SP:: mea ab vheribus mairis mes. Spes non hocloco
{nmitur in prima & terdia fignificatione fed in fecun-
da, non provt ¢t paflio appetitus vt oftendunt mo-
rales Philofophi,fed prove vicrus eft voluntatis ren-
dens in bonum quoddam abfens, ardupm , Poﬂ'li;ﬂc,

Ut

T

tipartica

dilputation

Sp

Nomer
el




Afus vo-
luntatis.

Scatus
qugftionis.

Prima du-
bitatio.

Sccunda,

Terria,

Aflestio.

Ratio &
ptiori,

De Quidditate Spei generatim.

farurumjcuius ratio generica tria exigic. Primo quid
fit amor cencu?1[ccnu.r,lctumlu vevam ad illum p
tineac, Spes Theologica tanquam ad verum genus,
tertio qualis actus amoris concupifcentiz fit Spes, &
quomodo 4 reliquis eius actibus differat.

R T e oo e [

LQuidditas amaorss comu{pzﬁm:m qui
¢f genus Spei.
OMnc.s actus voluntatis i profequutiui fint , ad

amorem pertinent , fi auerfacini {pectanc ad
odium : tametfi enim voluntas modis vndecim pro-
ﬁ’quaru[ aut auerierur, lblnl)cr tamen amat aut odit,
cii amor laté fumpras non fie aliud quam motus vo-
liearis in bonum, Ille verod fi propri¢ dictus fic amor
abftrahic a prafentia,& abfentia, fi refpicit illud pra-
{ens, gandium eft, fi ablens eft defiderium,fi abfens
& arduum , fed poffibile tamen & futurum vocatut
Spes,quz proinde ad aliquem amorem pcrcinct.rScd
difficultas eft de amore illo ad quem pertiner. Cum
¢nim dimidacur amer communiter in amoremn bene-
uolentiz , & concupilcentiz vt habetur ex §. Ethico-
rum & ex S.Thoma hic gueff.17.4r2.8. dubium tamen
eft,veram illz finc duze fpccics eflentialirer diftinéte,
an verd illi fint duo tantum [ci‘psc‘tns eiufdemn actus
amoris, qui prove refpicit perfonam, amor fir bene-
uolentiz , prove relpicit bonwn volitum eft amor
concupilcenrie.

Ratio verd dubitandi primoeft, quia fi duo illi
amores effent inter (e {pecie dinerfi,potfer dari amot
aliquis concnpii—cuu[ix, quinon effet amor amicitizs
8gamor aliquis beneuolentiz , qui amor non eflet
concupifcentiz, Hocautem eft falfum; nam in omni
amore amicitiz volumus aiiquod bonum alicui per=
{fone, fed bonum quod volumus amatur amore con-
cupilcentiz , non amicitiz vt patet, efgo in omni
amore beneuolentiz reperitur amor cancupilcenriz:
{imiliter in omni amore concupifcentie reperitut be-
nenolentia,quia volo bonum mihi, vel aleeri pesionz,
quod eft habere benenolentiam,

Secundo, ibi non (unt diftinétz fper:ics amotis vhi
nonfunr obiectaformalia diverfa, fed amor benewo-
lentiz & concupifentiz non habent obiedta forma-
lia diuerfa, nam bonum refpectinum feu conuenien-
tia bonieft l_rpi{ﬂmé motitum amoris beneuolentie,
cum defidero verbi gratia conuerfionem peccatoris,
quid illa bonum eius eff, tunc enim motiuum amoris
non eft meritum perfonz cui bonum amatur, fed eft
tantuiu conuenientia boni cum tali perfona; & ta-
men ille amor eft benetiolentiz;proximum enim non
amo amote Cun:uPif‘L‘Cn[ia{, nifi quando illum amo,
vtelt mihi bonus, ergo amor beneuolentiz tendic in
bonum ;‘C{i:eé}iuu m:

Tertid; (i motinum amoris concupilcentia cffet
conuenientia boni cum fubicéto cuivolo bonum,
non pollem licite Deum amare amore concupifcen-
tiz,quia non poflum Deum ordinare ad me vt fineri
cum ipfe potius fic finis.

Dicendum tamen eft veéte diuidiamorem in amo-
rem beneuolentiz , & concupifcentiz tanquam in
duas [peciesdiftinétas cffentialiter. Ira docent ve dixi
Ph;'ln('ophus & S, Thomas ,fed eos fequuntur com-
munils Theologi , quos ramen deferunt Suares,Val-
ques, Becanus, Lorca. 2

Ratio tamen elt quia vbi funt obie@a duo forma-
lia omnino vltima {pecie diftinéta , ibi etiam arnores
funt fpecie diftinéti, amor beneualentiz , & amor
concupifcentic habent obieéta formalia virima plane
diuerfa , quod fic probo bonitas shipluta & bonitas

e s =

607
refpectiua funt fine dubio res drftin&tiflima, nam bo-
nitas abflolura ‘dicicar perfectio & megitum pesfonz
Qu amatur ratione cuius digna eft bonis que illi vo=
lumus:benicas verd refpediina eft connenientia ipfa
boni quod apperimus, cum perfona cui appetimus
tale bonum. Vnde Arguimenror, toties obieGtum for=
male amoris {pecifice diverfum eft quoties diuerfa
eft ratio formalis vlima propeer quam volo bonun
nam ominis actus quo volo bonam eft amor, fed viri-
ha ratio formalis quz me mouet ad appetendum
alicui perfonz bonum, aliguando eft bonicas abfolu-
ta, id eit perfectio perfonz, cui volo bonum, quia vi-
delicet digna eft tali bono : aliguando autem tatiod
formalis, qua me mouer ad volendum bonum , 1o
eft mericum perfonz, coi illad volos fed conuenicn-
tiaboni cum perfona cui illud voloy nam hoc bonum
nonvolo quia illa perfona meretur, fed quia hoc eft
illi conueniens. In omni ergo amore id in quo vlii-
mo fiftic amor; eft id quod fpecificat amorem , non
autemid quod (e haber tantum marerialiter - fed in
amore bencuolentiz, id in quo vltimo fiftic amor eft
meritum perfonz, conuenientia verd & concupif=
centia matcrialicer cancim fe habet, & in amore con=
cupifcentiz benenolentia fe haber tantum materias
liter : ratio autem formalis in qua vitimo fiftic amor
eft conuenientia talis boni ergo illi duo amores fpe-
cic aifferunt,

Deinde fi amor amicitiz non effet ditterfus ab
amore concupifcentiz, fed effent tantim due vefpe-
ctus ciufdem amoris male dixiffee Philofophis ama-
remalium elle beneuolentiz; alinm concupifcentiay
qui tamen non differanca parte rei, {equeretiir quod
amor charitatis amar e(fer concupil}:enri >, 8 Sped
amor amicitie, fequeretur quod homofe iplum ama=
Ict amore amicieie, cium tamen ad aleerum fiv oins
nis amicitia. Imo i omnis aus quo alicui vz
lo bonum et amor beneuolentie , fequitur quod
qui dat equo fuo, vel cani pabulum amacillos amore
amicltie. i

Ad primam Refpondeo fatis dictum eif quobd in
amore attendendum illod voum eft quod mouet vl-
timo & formaliter , non autemillud quod materiali-
ter tantim fe haber:fateor nulluin effe amorem bene-
uolentiz, qui non (it amor Concr.lpji'cenrix: materia-
liter, nam [bmpcr ."Liiquo:{ bonum appeto : fed negd
quod in amote beneuclentiz reperiatur formalis
amor concupifcentiz ; quia in amore benenolentiz
vlima rario volendi bonum et mericum perfonz
dignz, & inco fiftic voluntas, Idem dico de amare
corcupil}:cnti::e In quo meritum non eft fatic mo:
uens ; vnde in eo reperitur materialis amor beneno-
lentiz, non formalis. 8

Ad fecundim Refpondeo cum Carink difp. 19,

dubio 1 num. 6. quod alia ratione amamus alios, alia !

nos ipfos, nunquam enim alios amamus nifi appie-
iendamus prius iniis bondm aliquod amabile ; pro-
pter quod eos dignos indicamiis e bono,quod 1pfis
defideramus , confideramus nimirum vt Dei filiogs
vt redempraos a Chrifto Jefu , vt vocatos ad niiprias
agni, & ad poffeflionem ipfius Dei ; vt auteni nos ip=
fos amerus, omnitio natitaliter inclinamur, nec el
necefle vt sliquam apprehendamius in nobis iphs£a=
rionem meriti,ob quam (imus digni bona quod dppé:
timus, fed naturali quodam imperu ferimurin amo-=
rem corym qua nobis funt conpenientia: Iragué
peccatores quoties amamus & bonum aliquod ipiis
volumius 5 ibmpcr apparct aliqua in ipfis boniras
ob quam iudicamus eos dignos co bono quod
illis volumys ; non propeet aliquod {peciale ipfo-
rum meticnm , {ed Propter €Qminungm rationef
NATYEE:

Ad

Ex abf@is
diss

Sslutid
poma dit=
bitariohid:




6¢8

Solutio
tertiz.

Prima
{ententia.

Sccunda.

Tertia.

Prima du-
bitatio.

Sccunda
dubiratio.

Tertia du-
biratio.

Conclufios

Primz
Partis pro-~
bario.

. -{ §
Difp. Ii
Ad teit. Refp. meritd amari Deam & nobjs amore
concupifcentiz vt eft fummum bonum noftrum,quia
fic non refertur & nobis Deus ad nos ipfos , tanquam
medium ad finem : fed Deam tanquam vitimum fi-
nem cuius grazia,id elt propter cuius amorem expe-
tuntur omnia referimus ad nos tanquam ad finem
cui volumus tale bonnm,quod vitiofum non eft,quia
finis ( cuius ) non amatur ve medium ad finem ( cui)
fed vna cam fine ( cui ) eft vnus finisadaquatus,

IL

Ftrim Spes Theologica fit aélus amoris
. fanmpzﬁmmf.

SEcT10

Ixi quid fir amare Deum amore concupifcentiz,
Dnimu:um velle illum nobis, vt fummum eft bo-
num noftrum, ad eum ergo amorem pertinebit fine
dubio Spes Theologica , {i non fit alind quam de-
fiderium cfficax Dei poflidendi {ummi boni no-
ftri , quod tamen plcrifqnc Doétoribus nen placet,
quippe video tripliciver explicari quid fic Spes Theo-

ogica.

Primo enim Henricus, Durandus, & Bonauentura
negant [pem efle aliquod defiderium, fed efle folom
tendentiam voluntatis in bonum formaliter,ve eft ar-
duum & diﬁicile,Spcm enim Theologicam non ama-
re,defiderare,timere,fed expectare bonum difficile ve
fic,confidendo fe illud obrenturum i Deo,duos enim
efle adus proprios Spei,expectationem & confiden-
tiam,primum refpicere bonum quodYPcratur,ﬁ':un—
dum illum & quo {peracar.

Secundo, pauld aliter {pem explicant Vafqnes,Be-
Ganus & alij non pauci, volunt enim Spem effc cx-
pectationem bonorum fupernaturalinm cum Dei an-
xilio illius enim materiale obieftum efle omnia bona
fupernaturalia , formale autem effé Deum ve auxi-
Liatorem fidelem & omnipotentem in preftandis
promiflis.

Tertio, Scotus, Caietanus,Suares,Coninck & alij
confmunitis , volunt Spem Theologicam non elle
aliud quam defiderium quoddam fummi boni, & pro-
priam actum amoris concupi{'centim.

Ratio verd dubir. primd eft, quia {perare non eft
alind quam aliquid expectare , {ed expectare non cft
defiderare,multa eniin fzpé defideramus quz nequa-
Puam {peramus.Deinde Spes deftruitur per folam de-
‘pcrationem > nonautem per odinm aut nolitionem
beatitudinis : ergo Spes non eft defiderium beariru-
dinis.Deniquc delperare noneft nolle beatitudinem,
multa enim defideramus que tamen defperamus nos
habituros,

Secundo, Spei obiedtum cft Bonum arduum,amo-
ris autem obiectum non eft bonum arduum , ergo
Spes & amor differunt obiedtis. Imd poflum ex vir-
tute :Spei appetere beatitudinem proximi quatenus
bonum eius , velin Dei glori:-:m,qui non eric amer
concupifcentiz.

Tertio, amor concupiftentiz amor eft {ui ipfius,
qui nec eft fupernaturalis , neque vllam habec diffi-
cultatem,oriturenim ex naturali complacentia quam
haber quilibetin & ipfum,ergo Spes Theologicanon
eft amor concupifcentie : Imo ifte amot manebit in
parria vbi tamen manebir Spes.

Dicendum eft nihilominus‘Spem effe verum actum
amoris concupiflcentiz Dei fummi boni. Et effe defi-
derium efficax obtinendi bonum illud quod cognof=
citur arduum poffibile futnrum,

Primz partis ratio eft, quia fi Spes actus non cffer
amoris concupifeentiaz,fed effer viccusfpecialis ab il-
lo diftincta fequeretur virtutes Theologicas non ef~

1. DeSpe. Quzft. 1. Se&.!.

fe tres duntaxae {ed quatuor , nam amor concupif:
centie virtus cft ‘virtus Theologicum cun amer
Deum vt fummum bonum,qui eft amor fupernaryrs-
lis , ficut gaudium quod in ccelo habent beati de fua
beatitudine,cft {upu;namra[c,pcrtinétqnc fine dubio
ad amorem concupilcentix, timor etiam @terna pee-
na {upernaturalis eft & ad hunc amorem pertine,
Deinde nulla virtus poteft amare aliquod bonum de
quo non poffit gaudere fi fic prafens, & quod non’

offit defiderare fi fit abfens, & quad ctizmnon pof-
fit [perare fi it arduum , & iudicetur fururom, nam
etiam Charitas fperat bonam aliquod Dei abfens &
arduum, ergo amor ctiam concupilcentiz {petat can-
dem beatitudinem quatenus ardua eft poflibilis , &
furura, ;

Sccunda pars,quod Spes fic actus ille amoris con-
cupifcentiz quo defiderac efficacicer aliquod bonum,
Probatur, quia omnis actus qui fertur in bonum ab-
fens cft aliquod defiderium fed Spes, expeéta-
tio , confidentia , & quidquid aliud dixeris eft
actus voluntatis circa bonum abfens , non enim
eft adtus intelledtus & fi eft actus voluntatis ne-
ceffarid eft volitio, ergo fpes eft proprium defide-
rinm boni alicuius fine illud fit beatitudo,fiue it Dei
auxilium , {emper enim illabona funt qua fperantur:
nam {perare,expectare.confidere,femper eft velle illa
bona taptim addendo indicium intelle¢tus certum
& excludens formidinem, quod Deus illa non nega-
bir, cum fidelis fit in Promifﬁs & omniporens, ergo
{emper {pes cft volitio & defiderinm, neque aliter
poteft explicari expeétatio illa & confidentia quim
pertale defiderium , & iudicium intellectus de quo
poftca.

Ad primam Refp,quod non quodlibet defiderifin
eft {pes, fed defiderium boni quod apprehenditug ar-
duum,poflibile,futurum. Igitur expedare, ve dixi,elt
defiderare illud bonum, fuppofito udicie certo quod
illud bonum futurum fic : neque poffumus vllum hu-
iufinodi bonum defiderare quod non {peremus.Spes
refpicic bonum quod defideramus tanquam obie-
Eum primarium & directum,illum autem a quo {pe-
ramus tanquam obiectum indireétum , imoO potils
tanquam citcun ftantiam quandam obiecti quod {pe-
ratur ve poftea conftabit, non iraque dico quodliber
defiderium effe fpem , aliqua enim funt defideria in-
efficacia , & [zpe non feruntur in bonum arduum
& futurum + fed rulla eft Spes quanon fiv defide~
vium, Habitns Spei vt conftabit non deftruizur pex
folam defperationem , fed per quemlibet actum re-
pugnantem amori concupifcentite cuinfinodi effer
odium, & nolitio beatitudinis. Defperatio femper ¢ft
nolitio aliqua & fuga boni de quo dcfpcm[ur,ncn il-
lius in fe fumpri, fed illius prove ardui vel non fazur,
vt dicctar guaff.3.

Ad fecundam Refpondeo non differre effentialirer
inter fe obis€tum amoris, & obiedtum Spei,fed acci-
dentaliter folim differre ratione alicuius circunftan-
tiz adiunétz propter quam idem obicétum quod
amatur ve bonum eft,fperatur ve arduum cft, defide-
ratur vt abfens eft : non quod arduitas & abfentia fit
ratio {perandi & defiderandi, fed tantiin circun{tan-
tia & conditio fine qua non defideraretur nec f;?e_ra-
recur, Iraque diftinguo hanc pi’opoﬁtionem , obie-
&um amoris non eft bonum arduum, rcduplicatiué
vt arduum eft,concedo : Specificatiu@ nega,nam ve-
ré amatur bonum illud quod arduum eft, quarmuis
amor vt amor prafcindat ab arduitate,ficur praefcin-
dicab abfentia , quotics appeto beaticudinem proxi
mi quatenus bonum eius eft,vel in Dei gloriam,les
cft propria Chariratis Theologicz propria, fi autem

appeto eius beatitudinem, quatenus eft perfonamihi
coniunéta

Secanda
partis,

Solutio
prim di
bisasionis,

Solutia
{ecund®.




Solutio
erti

biratie.

Secunda,

Tertia,

Prima
conclufio.

Arduitas
requiricur
ad obie-

ftum Spei.

. « o .
De Quidditate Spei

roniuncta tunc eft veré Spes Theologica , & vert
amort concupilcentiz.

Ad tertiam Refpondeo quod amor fui ipfius
pter motinum ﬁlpcrnarur:ll(r & in ordine ad bona
fupernaturalia non eft naturalis habérque magnam
difficultatem 5 ad quam vincendam necellarium et
auxilinm gratie : virtus Spei eft ﬁlrm:natur;zljs , non
ratione obiecti foltun marerialis {perati, fed eriam
ratione formalis motini proprer quod fperatur , & fi
velis etiam rationeiillius & quo tale obiectum {pera-
tur, quomodo autem maneat in beatis , idem habi-
tus Spei, non tamen {ub formali ratione Spei aut de-
fiderij aut timouis dicetur gueff.2.

I11.

Dro-
Do

SEcT10
Qualis altus amoris concupifcentia fit Spes.

Pes ( vtdixi) eft defiderium quoddam boni per-
Stincm ad amorem cc_mcupi[-cmtim. Difficulcas
autem eft quomodo differat & fimplici defiderio , &
ab intentione finis eflicaci, quod difcrimen non pe-
teft peti,nifi ex eo quod Spes fit appetitus boni quod
apprehenditar arduum, poffibile futurum: de qua ta-
men triplici conditione boni , non fatis conuenit in-
ter Doctores.

Ratio enim dubicandi primd eft,quia non eft ne-
ceffe ve bonum quod {peratur apprehendatur dith
le , nam quodlibet bonum etiam facilé {perar
folet s fi apprehendarur futurum ; ratio enim ardui
elle non poteft ratio amandi bonum, cumilla fit ra-
tio aliqua mali : fed neque opus eft vt pro certo bo-
num illud cognofcatur futurum , aliogui fequere-
tur quod ad {pem neceffaria non eflet ere&tio quz-
dam animi , & firmitas ad {uperandas difficultates:
Imo nec Spes pareret magnanimirtatem & audaciam
aduerfus ingentia pericula : Denique nemo cft cer-
tus de futura fua beatitudine , quam tamen omnes
{peramus,

Secundd 5 ratio ardui qua repetitur in obiecto Fi-
dei fignificare non poteft difficultatem illius boni,
fed rancim quod huiufmedi bonum viribus noftris
obtineri nequeat, fed tantlim ex alteius potentioris
qmi!io » quia qua in poteftate noftra funt nunquam
{perare dicimur. Deinde in o tancim differt Spes
a magnanimitate , quod Spes tendatin bonum at-
duum vt obtinendum per :Llfos,magzmnimims autem
in bonum arduum quod cft {ue porteftaris.

Tertio , ratio ardui & abfentis eft id quo Slﬁcs
differt a gaudio , ergo eft id quod {pecificat fpem
tanquam cius obiectum , alioqui Spes eflentialiter
non differt a gaudio & ab alijs actibus amoris con-
cupifcentie , nec ab intentione aur defiderio fimpli-
ci.Deinde {1 ratio ardui non eft id quod {pem fpeci-
f?car » non apparet quomodeo illa pertinere potfic ad
{pem,audaciam,& magnanimitatem, i non eft obie-
¢tum formale,

Dico primid , Spemin eo folim differre 4 defide-
rio , & ab intentione finis efficaci , & ab alijs acti-
bus amoris concupifcentiz , quod tendat inbonum
ardunm & obtentu difficile , {ed poffibile tamen &
fururum , quanon funt obietum formale Spei, fed
condiriones tantim & circunftantiz requifice ad ob-
iectum Spei, & perillud connoratze.

Prima pars, requirens ad bonum quod fperatur,
difficulratem ,*poflibilitatem, futuritionem commu-
niflimé admitticur , fed quoad primam tamen condi-
tionem negatur i V.liIL]LICQRC‘CLI[IG,’TUI’[i:‘LUO)Vtﬁcl_\l5,
monui. Probatur autem quia {1 arduitas ad quamn
xefpicit Spes non fignificar difliculcaten > fed folim

Tom. I.

generatim. 609

indigentiam opis aliena , fequitur omnino quod
Deus {perar bona opera,noftra qua non obtiner , fi-
ne nobis. Deinde canis infequens leporem non di-
cetetur {perare predam , quam {olis {uis viribus ob-
tinet : mulea etiam nos {peramus,qua noftrz funt
poteltatis. Denique aétus Spei adiunétam habet fir-
mitatem quancam , & erectionem animi, imd pa~
L1t necefia

-,

ario audaciam & magnanimitatem , ereo
bonum qnugi [petat eft aliquid ac quifitu difficile, nzzu
mo autemn fperat oblequium aliquod facillimum fui
famuli , qn_iu illLJai pender ab eins voluntate. Alrera
conditio cit p‘g{]_Jbilir;za > quia nemo fperat id quod
1udicat nnPo{hbH@ > vel etiam ea qua iudicat non
cuentusa, fed requiritur vt id quod 1}\C1-o,dlzL:1:::ria,1é
faleem indicem futurum , vel certé vt non iudicem
pro cerro illud non euenturum,

_ Secanda pars aflerit , ardnitatem , poffibilicater,
futuritionem non effe motinum formale {pecifica-
tinum.Quod fepé probatum eft,quia ratio mali non
potelt efle rario amandi bonum, difficultas agtem il-
la eft ratio aliqua mali , ardnitas ergo non mouet ap-
peticum fed porits deterret , fed neque poffibiliras
eft ratio proprer quam appeto , non enim res ama-
tur quia cft poflibilis , fed amatur eius poilibilicas
quia res amatur ve bonrz,quod idem verum eft de fu-
tms’rio_m:,[cmpcr enim ratio apperendi non eft furu-
ricio fed bonitas rei.

1€11=

e igitur funt tanttim conditiones & fun
ta ex c[uibus refuleat per accidens ratio boni quz
mouet ad {pem. Quia Icilicet bonum non poteft eile
obiectum Spei nifi habeat talem proportionem cum
appetitu , vt mouere poflic ad (perandum , won has

I?(‘E aurccm téll@l'ﬂ }"1'(.‘1'1301‘E10I'1 D }7Cl’ {!Llfll‘ﬂ dic 2igile [DL‘
{.'

rabile nifi fic difficile , poffibile , fururum.
efle impoffibile vt ratio mali fundet per fe rationem
boni,adeo vt ratio boni oriatur ex ratione mali ; fed
fundare potelt per accidens , quatenus pofira tali ras
tione mali.fequitur vt bonum induac {pecialem illam
rationem fub qua fperatur:

Dico fecundd , veram haric & propriam elle de=
finitionem Spei vniuetfim {umptz ; Spes eft appe=
titus efficax boniablentis, ardui , poflibilis, & fii-
turi , cum firmicate quadam animi aduerfus diffi=
culrates s vnde eriuntur magnanimitas , audacia
confidentia. _

Primo audacia eft actus quo fereur in opus diffici=
le vallarum perienlis, quod exiftimarur efle mediam
vtile ad confequendum finem (peracum 5 conuenit
enim cam Spe , quod fic erectio & firmitas appeti-
tus contra difficulrates , differt autem quod Spes
1‘£'fpit‘iat ipﬁ:m bonum obtinendum , non quatenus
ardunm eft , fed quacenus fpcmm‘i cft bonum; &
quod vincat difficultatem ottam ex ipfo fine obti-
nendo , audacia verd relpiciat & aggrediatur difhi-
cultatem iplorum mediorum in quibus apparent pe=
ricula & demna , ad qua {uperanda erigitur & ob-
firmatur animus : vnde audacia eft quafi famula
ipfius Spel. Obiectum eius materiale eft malum vel
mali periculum appareng in medijs aptis ad finem:
formale eft vtilitas talium mediorum ad finem;
proprius actuseft tolerare malum , vel etiam aggn':di
& vincere periculum mali , quod eft in medijs vuili=
bus ad finem.

Secundd , magnanimitas eft aétus appetitus quo
fertur in opera difficilia ad amouenda impedimen=
ta {peratiboni,non enim aggreditur pcrjcula‘& dam-
na quod audaciz munus eft , {ed {uperat difficulcatcs
in amotiuncimpcdimcntorum.

Tertio, confidentia iunéta etiam Spei,propter in-
dicium firmum quod bonpum illud quod {peratur fu-

Hh turum

Audacia
eft circa

media dif=

rel

tia
auxiliom




Solutie
trium dif-
ficulea-
tam.

Triplex
fententia.

Prima du-
biracio.

610

turum fic, & pr:e{'cr[im proprer certitudinem auxi-
Iij divini. Spes enim defiderat finem difficilem, ;-mdul-
cia agereditur media dithicilia , magnanimitas vincit
impedimenta, confidentia cercum haber iudicinm de
auxilio Dei non defuraro ad ralem finem, & eft actus
appetitus circa tale auxilium, defiderium fcilicer au-
xilij potentiffimi, cum cetta perfuafione judicij quod
illad non deerit.

Ad primam{atis oftenfum cft nihil vnquam fperari
quod non fic difficile,8 quod non apprehendatur fu-
turum {alcem fub dubio.

Ad fecundam etiam patet quomodo arduiras bo-
ni fperati propria,fic difficultas,qua fi tollatur defi-
nit elle Spes : {peramus verd etiam illa que nullo
egentalienoauxilio ; dixiantem quomedo magnani-
wiras oriatur ex Spe atque ab ea differar,

Ad tertiam Rc{iwudco rationem ardui , pofr-
bilis & futuri , non eflc id quo Spes a gaudio dif-
fert , fed effe conditiones & fundamenta per acci-
dens ex quibus oritur ratio motiua per quam Spes
4 gaudio differc.

QVASTIO 1L

De tota q‘m'ddz'mre Spes Tkea[ogim.

X his qua dixi vninerfin de natura Spei, nonerit

difficile dignofcere totam rationem quiddirari-
uam Spei Thcologic;r,dc qua tamen vt dicam diftin-
éids , primo videndum elt qualc {ir obieétum eius
formale,lecundd eius obiectum materiale,tertio qua-
lis fic proprius eius actus , quarto de actibus illi an-
nexis,quintd de habitu Spei,& donis illi coniunckis.

SEctro [
De obiecto formali Spei Theologice.

Icut de natura Spei variz {funt Doctorum {enten-

tiz,{ic etiam de motino formali Spei Theologice
varia funt eorum placita,

Primd enim Valques 1.2.4ifp.15.0ap.5.& (pé ali-
bi docet motiuum formale huins virtutis effe Deum
auxiliatorem,id eft Deum quatenus ratione fideliratis
& omnipotentiz pro certo dabit auxiliom ad afle-
quendam beatitudinem , ita vt materiale obieétum
Spei Deus fit quem {peramus , obie¢tum autem for-
male fit Deus in quo fperamus , ficur enim formale
obiectum Fidei cft prima veritas provt reuelans , fic

obiedlum formale Spei fit omnipotentia & fidelitas -

Dei auxiliantis ad alfequendam beatitndinem.

Secundd, Lorea vale Spei obie¢tum eflc Deym ve
pofﬁdcndum;& vt auxiliatorem.

Tertio , Suares & alijcommunids {anéum Tho-
mam & Scotum fequuti , dicunt folum Deum vr eft
fummum bonum poffidendum & vlcimus finis efle
primarium obiectnm Spei,guam fententiam effe alijs
veriorem conflat ex guaff.1.

Ratio tamen dubirandi eft primo , quia fanctus
Thomas fepiflimé afferic obiectum materiale Spe:
efle Deum,quem {peramus,formale autemelle Dewmn
4 quo fperatur auxilium,ficuc Fides duo habet obie-
cta , rem quam credic, & primam veritatem pro-
pter quam credit , ita enitm exprefs¢ habetur guaf.
4.de virtutibus art.3.¢ 4.& hic gueff.18.ar1.2, Con-
firmatur quia dator vircus aliqua Theologica quae
{perat ab omnipotenti, & fideli Deo auxilium quod
promific , ficur datur virtus Theologica,qua credit

Difp.111. De Spe. Quaft.IL. Se@l 1.

Deo yeraci myfterium quod renclat 2 Cur enim nop
zque poflum [perare propter Dei omnipotentiaym
ficur crédere pollum proprer primam veritatem, fod
illa victus,que {perat ab omnipotente Deo auxiling
non eft alia quam Spes, alioqui funt quatnor Vi~
tes Theologicz, ergo Spes habet pro formali Deam
vt anxiliatorem,omnipotentem, & veracem.

Secundd,illud eft formale obiectum Speiper quod
Spes Theologica diltingnitur abalia SP(‘ quz non eft
diuina, fed per diverficatem eius aquo i’pcmmr Spes
diuina differc 2 Spe humana vel Angelica , i enim
eandem beaticudinem ii.)cmrem_pcr auxilium huma-
num vel Angelicum,iam non effer Spes diuina.

Tertid , mulra bona ereata poilunt {perari Spe
Thcolugicu , quz non ﬂ?cr&n tur proptex [ummum
bonum peflidendum , eigo illud non eft obieGum
formale Spei, fed Deas auxiliator ; a quo [olo bona
omnia {perancur.

Sﬂmi;

Texia,

Dico primo,formale ac primarinm obicétum adz- Primacy
quatum Spei Theologice clle Deum quarenus eft Fllo

{ummum bonum {perantis, ¥ vleima cius beatirudo.
Ira omnino fcquirur extota guaff.1.

Primo enim,fi Spes eft atus amoris concupilcen=
tize, vt probaui,formale obiectum Spei, cit iplum bo-
num {}r(’r;mtis non autem auxilivm illins .ii]-,lo bo-
num {peratur. Deinde illud folum eft obiectum for-
male a¢tus profequuriui , per quod {olum mouetur

_ voluntas ad appetendum bonum , fed voluntas non

mouetur ad :1%up{'rmdam,hmnmdnwm nifi per con-
uenientiam boni , anxiliom antem & veracicas Dei
non mouent ad appetendam beatitudinem , fed hee
eft conditio fine qua non appetitur beatitudo ve fu-
tura & poflibilis,ergo fola conuenientia boni eft mo-
tinum formale , non autem auxilium Dei fidelis &
omnipotentis.

Probatur minor, quia beatitudo pracisé qua bo-
na eft,habet rationem finis; auxilinm autem Dei non
eft nifi medium, fed ratio amandi finem non eft boni«
tas mediorum , ergo ratio appetendi bearitudinem
non eft auxilium Dei : Quis enim dicat nos awmare
beatitudinem proprerauxilium Dei, & non magis au-
xilium Dei proprer beatitudinem. Cerera ex diétis
quztione pracedenti perenda funt.

Dico fecundo, Deum ve eft auxiliator fidelis &
omnipotens eflc obiettum proximum actus Spei
Theologica lecundarij & mints principalis qui ver-
{atur circa media , arque adeo elle accelle ve actus
Spei primarius connoret Deum auxiliatorem v con-
ditionem requiliram ad materiale obicétum Spei, ita
etian fequitur ex nuper probatis.

Ratio enimeft, quia in Spe Theologica duo actus
neceffario debent diftingui,alter prin avius & princi-
palis ¢t defiderium efficax beatitudinis ardu, pofli-
bilis & future ex auxilio Dei in quo {peratur, vbi pa~
tet auxiliom Dei (e tenere {olim ex parte obiecki ma-
tevialis : alter eft minus principalis & [ecundarius qui
proprie appellatur fiducia , & cft ille quo appetun-
tur auxilia cum fudicio quodam intellectus firmil-
fimo , quod Deus fidelis in promiffis & omnipo-
tens non eft illa Negarurus hoc enim indicium de-
nomninat proprié fiduciamin Deum & quo {peratur
auxilinm.

Ad primam Relpondeo S. Thomam explicare fe
quest17.art.2. 5 7. O guaft.18. art.2, vbi ;zpcrr% dicit
guod beatitudo vt fic eit formale obiectum Spei:
quandoergo viderur dicerc quod auxilinm Deili for-
maleobiectum Spei, fignificat rantium quod Deus vt
auxiliator eft aliguid inclufum in obicéto Spel vE
conditio,& vt caula eficiensboni quod (Perutur.Vn—

de non ¢odem modo (& habeat Deus omnipotens &
fidelis

Probatio,

Secunda
conclufios

Probatio_

Solutio

prini® Ju-
bigationt




Solutie
Confirma-
tionis

Solutio
{eeundz
dubit.

Selutio
-

Frima da-

biratios

Sccunda.

De Obie

Fidelis in p*om;ﬁ.s ad obie@um Spei, quo fe habet
1.11111.1 veritas ad obieCtum Fidei , nam ifta eft verum
motiuum, cum tamen inobiecto Spei auxilium non
{it nifi connotatum & conditio.

Ad Confirmationem ergo concedo dari virrut
Theologicam quz !Ds.i .uu;flium i Deovr Fi
& omnipotente , iuf*l nego dari virtutem Theologi-
cam, in qua [Pml(.fﬁ; auxilium a Deoita vt om mpa g
rentia & Fidelitas eodem modo {e habeant quo {e ha-
bet veritas prima in actu Fidei, quia deberet iila_ vir-
tus , efle vircus voluntatis & amoris concupifcen-
tiz 2 In ifto autem amore ratio amandi vileima &
formalis debet efle bonum ipfius amantis , vade au-
xilium Dei & omnipotentia non poflunt efle nifi
media, & canfz effcCtiuz boni amati.

Ad fecundam. Rel yond(o ‘)[:{m diuinam variz
E'J“ per diffecentiam illius a Lllw }Cu’lILll wixilinm,
quia illa eft conditio requifita ad 1 obiectum qua fu-
L..ua illud quoque collitur: Vnde implicat rolli f
ciam qum Spes etiam tora auferatur.

Ad tchm I\d} ondeo nos {perare non poiu Spe
T hnolng*- 2 vllum bonum creatum nifi fperetar in
co asbu imy lmu 113' beatitudo : fi enim du(fhin;uu.,

& alia dona non {peres vi media beatitudinis , non
ip;ma SpeT “heol

-

1

De Obiecto materiali Spei Theologice.

Ateriale obieCtum Spei aliud cft primarium
I\\v/in uod propee 1“Ju m defideratur ; & reliqua
proprer lpuhu,ll’ud Vi Lléu dicitureffe beatitudo tim
obiedtiia tim formalis : alind eft fecundarium,quod
Spes defiderat proprer aliud , huiu{modifunt iu!
catio s auxilias & alia huinfimodi , qua media {ont
beatitudinis.

Ratio ergo dubitandi primo ¢ :{t,quia fola bearitu-
do form ‘113 feu vifio Dei , non autem beatitudo ob-
ieékina efle videtur materiale obiectum Spei prima-
rinm & immediarum , quiz illud folum amore con-
ft::‘_"|;“t‘£‘if:‘_‘ f‘prfr.zmus quod el bonum noftrum;Deus
maliter & im
{kram, fed po

1t cdiaté non eft i

110~

fleffio Dei,nam quod irmpmuu
L_"c,nonpotcit110015c le |m‘n.n~ nifi medio ali
ctu quo fiat nobis bonumn
Secundo, Deus non efta iq
& po oflibile, {ed eius rantum |'Uﬂ" ]
if_\ullml {olum eft obieCum Spei quod eft ¢
muum& poflibile : ergo fola Dei pollcflio & a
quutio eft obie@Gum 'tm. Adde quod Deus eodem
odo eft obie¢tum ;yc‘. quo eft obiectum deled
tionis , quz habetur in pattia ¢d Dens per l(vi-un
amorem charitatis r.:[‘ ublt&um gaudij b
ergo Deus non eft obiectum § P(l U(’nl\]I“ i
delperamus non eft Dma fed vifio Dei,crgoid L]U(Jf
fperamus non aft Deus fed vifio Dei, nam concrarid
circa idem verlantur.
Terrio, pL_z'i',Ltunvqu'
udemmm

orum

de quo

> Dei non eft
llc:n

obieCtum Sp
1 Hpt‘f immediate verlerur

ey ST BN <
non: erit virtus 1|_r_‘“031‘_1 5 licut

Deus, fi
rem creatam

: O quila im-
{iate verfatur circa honeftatem creacam
elt virtus Theol Deinde cognitio non el nifi
conditior ad amorem boni > noi eft autem obie-
&um formale amoriss fed vifio Dereft cognitioser
non elt obiectum formale &d
Denique quod caput efl; eodem modo {e haber pol-
{eflio Dei ad virc el , quo e habet reuclario
ad vircutem Fidei , reuclatio non eft obic@tum Fidei,
{ed folum applicatio prime verit
Tom. I.

s 110N
[,.t |r~|

Cas

o1

conditio :ld amoren).

tis cumge renelata;

M%eri ali ‘*ep::-x.

R A

o poifel

clin

inlmodi expeti pe
L i

ad l)c:lrimJJ 1em , Mo ¢ ¢ imaxima fpe-
a, & alia qua

ramus

1100

a De o fanitatem
11'11' L I 1
Dico ;711-""-
le; primarium, & ac
for m tim obiedtiv:
Prima pars vaigerfim allerens beatitudinem effe Reariaids
obiectum Spei ]*1'1"1'1.‘-.& 1 & adequatum , cnidens oft objc=
p- 2. E el antes beatam
i Dei. Hebrzorum 6,
endam propofitain Spem .«}mr

anime

I

d:um MAtELia= p;  con

\
moum clufio.

{t ex Scriptiris ad flmm ca z Gum Spei-

ficut

THEATR O J‘n e ¢
avelaminis ::ffr pre mzﬁ:z in
wit lefus.  ¥bi Apoftolas p ;
fi «nmu it verum Sanétum Sanctoram, (J".od €rat lmlt
{ecun dum velum, nempe celum infisim béatorum ad
quodfiblato v ]u incaecar Fides,& 5}1' ingredicar.
Beinde a prioriratio eft , quia illud 'lwod appetitac
propter {e il‘i(!n» cft obiectum puma‘mm & ad Lqua-
tum Spei, alia enim non funt obieéta nifi fecundaria; 15
beatitudo cft id quod terminat omnia defideria;, &
proprer quam omnla expetuntur,

Secunda pars afferens hmu;uulnm_u fort
vilionem iplam D ® e formale ULiL‘CL
tem inadequatuin, (LA 2

tenn vfane ad inters

cryo &c.

5 g Ll‘ Eum im-
mediatin

volunc {olum Deum [t“'“‘ probatur;quia per

rem concupifcentiz non amatur D:u‘: vt eft infe
S 1

bonus, fed ve eft bonus ipfiamanti, fed Deus non'elt
Ilnmrm bonus ; nifi fi [i
po Wedione : res enim §

'J(J'

L.J'ﬂd

prus cum \n‘...h
‘"l}rohro a nobis diftincan
nobis bona nift media coniunctione , qu
coniunctio eft affequutio & polleflio ]Pl;t boni.(
ties enim aliquid defideramus non [olam defid
mus eius exiftentiam, fed eius aflequutionem;
nec defidererar poi{&ii?o fine resnec res fine pollefio-
ne; nain efuriens noir peit cibuma fe fcpa um; led
vultipliu«: cibi1 ucationem. Vnde probatum eit
alias c]'!m res poflidenda & eins pofftfiio ﬂ:u ﬁa i
allu} & finis (quo) non firr dzqu:
vnicus tantim Quorum n
Ratio ergo a prioricft,
amorem L(’I"wh{h centia > quod e
bearitudo formalis eft vere finis, ergo 11“.-.,&1.11“!\-\.&

-t ef

1t duo fine
cau

Ulu'm: toru

{peratur, & amatur amore concupiftennz.
Tertia p: beatitndo fiue

1ua el

(S (\\H Ll obil¢

m[s. Dens fit inmedia obicétum .\,pcl
lml io contra comr 1nem Izm_tomm {
Ratoelt, g rtus Theolo=

tfetar i 11‘1"1‘.) Deum =
10 VITIHLLS eriL ,:1,’4’ qui dedit virtutem 5 In=
quic Auguftinus /ib.22 t.cap. vitimo.

Dico ichmJo, Spei gicz obiecta fecunda-

nill
Premium er

gica ,

Obicéturi

fecunda-

ria effe omnia media per gua Beaticado acquiri- ac S

; sium Spel

compleri poteft, Theold=
Rario eft; L]uiaintumio efficax finis,qualiscft Spes gica.

f.[culomm ¢t volunras fecundaria omnium quz
fant ad finem ; hojufmedi fant vittures ; anxilia gra-
tl.‘c, ‘(.tl.l‘i l“L‘l‘]f_‘U{II 3 qi[ft’ E"lﬂ!”‘il'l}‘(i TUr (Iu.ﬂ“do
defiderantur in ordine ad beaticudinem. Relfticredtio
& ;;.01‘!2 Lm'}'mt‘ S ;p(i antar , quate nus fant CQ’I‘PIW
menta beatitudinis & media anm rotum {uppoli-
tumi Deo fruitur.
Ad primam & fecundam Refpondés ijs argumentis s,
Plo[ﬂ i tantim quod {olus Deus non fictotale obie- du
ctumSpei,non p robari autem quod Deus vt poffiden- m=
dus fictale obieétuin ; ficut eft vous finis. Non enim -£004%:

HHHL =




612

eft bonum noftrum vefolicarie fumptus , fed ve polli-
dendus, ira vt nec pofleflio Dei fic nobis bona imme-
diaté necfolus Dens, fed Deus vt poflidendus. Nam
etiam ve fic eft aliquid difficile, ac furnrum,vt ficeft
obiectin gaudijbearorum, & obiectum de quo dam-
nati defperant,

Solutio  Ad rerriam Refpondeo fapé dictum effe quod
AT vireus Theologica verfari non poteft circa rem crea-
tam , tanquain citca obiectum adzquatum, fed ver-

fati poteft circa illam inadequaté ; Spes enim imme-

diate verfacur circa Deum vt finem ( qui ) & imme-

diaté circam pofleflionem Dei vt finem ( quo ) nam

vterque ille finis caufat fimul & indinifbilicer,neque

alter caufat ynquam fine altero, neque vnus fine alee-

_ roeltobiectum amoris aut Spei.

ng"&‘l’?':‘i" Fateor cognitionem aliquando effe conditionem
ﬁ:r:pzl' tantum,ad amorem _bom,non‘ autem ubzcd:ufn qu_od
conditio, #matur,quando [cilicer cognitio non cft polleflio ip-

Difparitas
Fidei &
Spei.

Solutio
tertie,

fa boni guod amarur. Sed aliquando cognitionem
efle pofleflionem ipfam & affequutionem boni quod
appetitur, vt cuim cupis videre rem pulchram , audire
muflicum concentuin : tunc autem patet quad co-
gnitio non eft condirio fed obiectum ipfum quod
amatyr. Huiufmodi e¢ffe Dei vifionem, [zpé de-
monftratum eft, eo quod per cam formaliter Deus
poflideatur.

Denique difparitas allata eft alids inter reuelatio-
nem prime veritatis relpectu Fidei & pofleflionem
Dei rcrpcﬂ:u Spei, primo quia prima veritas cft dé e
fufficicns ad pariendum affenfum. certum , modd
applicetur obie&o credendo 5 ided nen egetreucla-
tione nifi tanquam applicatione ac vnione. At verd
Deus vt eftin fe non eft fufliciés ad amorem concu-
pilcentiz nifi fub ratione poffidendi, quia {ub eafola
ratione bonum elt amantis , amore concupifcentiz,
neque dici poreft {folum apphcatio,quia id quod ha-
ber veram rationem finis non eft folum applicatio,
{ed motiuum voluntatis , beatitudo autem formalis
eft verus finis cam per fe fit bonum ipfius amantis,
reuelatio autem autem non eft id quod mouet,neque
id quod complec primam veritatem ad mouendum,
{ed rantum ﬂpplicnt illud quod mouet.

Alrera etiam difparitas eft, quia vifio eft vere finis
{quo ) fed finis (quo ) facit ynum finem adequa-
tum & immediatum cum fine ; (qui ) ergovifio &
Deus funt vaus finis & eft impoflibile vt voluntas
immediaté verfetut cicca Deum , quin verfetur etiam
immediaté circa eius vifionem , cum ambo fint vnus
finis. - Renelatio autem & prima veritas non pofﬁmt
coalefcere in vnam rationem formalem immediatam
& indinifibilem,cum non fint vaus finis.Imd deberent
{e mucad caufare in eodem genere caufx , quod pro-
baui alias : patet ergo quomodo poffeflio Dei perti-
neat ad obieétum Spei, reuelatio autem non fit ob-
iectum etiam inadequatum Fidei.

Ad tertiam dictum eft quod refurredlio & glotia
corporum fi expetuntut propter {e ipfas non cxpe-
tuntur per virtutem Spei: fiduciam verd illam qui
multi certo & firmiter fPerant 3 Deo (anitatem , mi-
racula, & alia huinfmodi dona, multi cum Vafque
12. difp.53 cap.vls. negant efle aétum Spei Theologi-
¢z culus munus fic ea folim {perare que promifa
funt 2 Deo.Alij cum Suare difp. 1.feék.7.mum. 5 .purant
illam fiduciam effe pofle actum Spei Theologice,

prafercim (i habeatur faltem interius 3 Deo infpiran-
te aliqua figna & coniedturas {pecialis beneuolen-
tiz : verius tamen eft illum nonefle immediatum
actum Spei Theologica,fed tantum piam fidaciam
ortam ex certa exiftimatione de Dei milericordia,
quinon fic actus Spei nifi mediatas ; & quafi effedtus
actus Fidei:poterit tamen cile actys Spei Theologice

Difp. I11. De Spe. Quzft. 11 SectI11.

immediatus , fi fandetur in promiffionibus & Deg
fatkis homini oranti , vel dilponenti fe ipfum per
opera bona,vel per inftinétum interiorem quem cui.
dentem illi zpé fentiunt, quibus maiora Deus anxi-

lia prazparat.
Secaro TIL

De actu proprio Spei T} heologice.

ercum eft primd , ex haétenus difputatis actum _Quit
Cproprium Spei Theologice prove diflinguituy atus Sy
ab aliis actibus amoris concupifcentiz , confiftere in
co quod appetacur efficaciter beatirudo tanquam
fummum bonum noftrum arduum, poflibile, furu-
rum, cam auxiliis qua cestd promifit Deus ;& quo
apperuntur etiam media que indicantur efficacia effe
ad finis illins affequutionem,
Certum eft fecundd, actum illam Spei effe reue~ ERhons
£ honeftum , & meritorium. Ita docent Orthodexi ?:?’P;{*‘

omnes Thcologi contra nouos reformatores qui pres gy
{olos cos actus prazdicant efle honeftos & gratos dum,
Deo 5 quos elicit purus Dei amor fine vllo refpectu
ad vrilitatem operantis , arque ita Spem Thgologi—
cam rantopere c_ommcndnmm in omnibus fcriptu-
ris, ipfi puriori {piritu pleni abradunta numero vit-
tutum  quos fane inhignis dementiz Conuincunt
innumera fcripeggaruin reftimonia vbi » propofita
mercede ingitamur ad operandum, hoc enim prz-
dicat Chriftus in beatitudinibus quas proponit » hoe
in omnibus priuatis & publicis concionibus incul-
Cat , pnitentiam agite guoniam ap rapirqumt Tegnsm
calorum. Hoc Apoftolus in omnibus epiftolis com-
mendat , expeltantes beatam Spem 5 &c- Oui pdrrlefé.-
minat parce ¢ metet , & qui [eminat in &medi_»‘?:m-
bws, Sc. 1, ad Corynthios 15. abundantes in ope-
re Domini femper 5 [cientes quod Labor wefter non eff
inanis in Demino. Concilinm deinde Tridentinum
damnat erroris ftultifimam hanc dotrinam /¢ 6.
cap. 11. ¢ can, 31.vbi dicit eos orthodoxe religions
dduerfari qui dicunt peccare inflos dum intuitn ater~
ne mercedis bene operantur 5 cum [eriptum [it inclinams
cor menm ad facrendas inflificationes tuns proprer 1€
tributionem. Er fané vt alia omittam ratio mani-
fefta probar Catholicum dogma quod propolui,
quia beatitudo eft finis nofter , & opera noftra ex
natura fua media funt ad illam finem obtinendum
aptiflima , eft autem abfurdiffimum dicere quod
peccatum eft intendere finem per opera quz ad illam
diriguntur, ergo eft honeftum operari propter met-
cedem, etiam fi longé pcrfc&im fit opus cuius mo=
tivum eft pura charitas , fed illa Spem non excl‘u-
dit : manent enim tria hac Fides, Spes , charitas s masor
antem horum Spes. His pofitis ; .

Triplex (upereft proprietas attus Spel breuiter ex-
ponenda, prima eft quod fit certus , I’;cundaquod
neceffarius , tertia quod fupernaturalis {ecundum
{ubftantiam.

e

AN & quomodo aétus Spei habeat cervitudinen.

CErritudo proprié dicta ficut notat OEEilTlf:‘ ff;;zu‘r
S. Thomas gueff.18.4r1. 4. reperitur propri€ lo= s,
quendoin folo actu intellectus , qui tunc certus dici~

tur & firmus quando immobiliter, & fine vlla c!ubl-
tatione adherer obieéo infallibili, quod nimirum
habere (¢ non poteft alicer, quam cogno{citu‘r : ynde

dixi duo requiri ad hane certicndinem : primo ve ha-

beat obie@um infallibiliter verum , fecundo vt intel-

leGus fine vlla formidine illi adhereat aﬂirm?lr[xdg
1l




De Aé&u proprio Soei.

illud effeverum. Hocergo pofito difficultas oft quo-
modo talis aliqua certitudo pol"ﬁtrcpm:l proportio-
naliter in aétu voluntatis, pl‘;l:Ebmm in SPL‘,CLH[IS ob-
iectum non eft fururum nifi fub aliquo dubio.

Ratio ergo dubitandi elt Pl‘]mb,quiu Spes non ha-
ber certitudinem fi fepe ille qui elicit actum Spei,
Poﬁc;l damnerur , fed contingit Izq.uﬂlm:‘: vt daimne-
tur is, qui elicuitactus Spei, ergo Spes non habet
certitudinem; nam vt akas tam intellectus elim vo-
luntatis, fic certus necelle eft vt obiectum eius fic
infallibile.

Secundd , certitudo Spei non poteft peti nifi  fu-
dicio inrellectus, quod illi pralucet, lcd_illud non eft
vllo modo certum, dubito enim an fim faluandus,er-
go Spes non eft cerca.

Tertio , non poteft dici Spem elle certam €x co
quod lacri'cqu.'ltur immobiliter ‘E-Llu m finem , nam
qn;tlihct etiam vircus per actusfuos eflicaces immo-
bilicer arcingit proprium obiectum, & illi adhaeret,
attingirque per media eflicacia.

Dico primo , actum Spei Theologica habere ve-
ram, & propriam certicudinem,qua partim eft in iplo
actu volunraris, & eft fimpliciter abfoluta, partim
cft in iudicio intelleétus , & et conditionata necc
omnino excludit cimorem fed tanrum anxietatem,
Ita vnanimiter docent omnes Catholici contra fecta-
rios qui fingunt nos tam effe debere certos de futura
beatitudine, quam Chriftus certus fuit de [ua : Ca-
tholici autem mediam tenent vian , vt neque Spei
{fuam auferant cerritudinem , neque timori fanéto lo-
cum omnem adimant,

Primo enim Spei certitudinera fepe proponit {eri-
prura Rom. §.patientia probationem operatur s probatio
wero Spern, Spes antem non confundir: 8¢ chr.G.ﬂCximi&
Apolt, certitudinem hancdefcribens adducit fidelira-
tem & iuramentum Dei, vt per duns res immobiles goti-
bus impolfibile eft mentivi Deum , firmiffimum [olatinm
babeamns , qui confugimus ad propofiram Spem , guam
welut anchoram babemus anime tutam ac [irman.

Vnde ducitur ratio 3 priori,quia tunc actus volun-
tatis dicitur certus in quo reperitur pnm(‘] » €x parte
obiecti omnimoda infallibilitas fub aliqua conditio-
ne,qua pendet ab eo folim qui {perat,deinde immo-
bilis, & efficax adhzfio appetitus ad finem vltimum:
denique indicium intelleétus firmum , & conditio-
natuny duntaxat ex parte noftri, quod tale obiectum

btinebitar, Illa teia reperiuntur in actu Spei, in
quo primum eftinfallibilivas (alutis furare , qua ni-
titur Dei omnipotentia , & fidelitate ; Deus enim
omnipotens & fidelis eft principium i quo fperatur
falus & auxilia - conditio autem qua tantum fe te-
net cx parte noftri non tollic certicudinem {perantis
bonum arduum & futuram, quod delideratur effica-
ter, tunc enim propofitio conditionata tranfit in ab-
{olutam, quando purificatur conditio , fed peraétum
Spei purificatur conditio qua reperitur in obieéto
Spei, haec enim eft, huiufmodi, (aluabor i velim cfi-
caciter faluari,caom autem {pero dico me velle faluari
efficaciter, €go purificatur conditio.

Deinde tunc dicitur certa effe Spes & vera fiducia
quando adiunétum ei eft iudicinm intellectus quod
fine ylla dubitatione beatitudinem obrinebimus , hu-
infmodi indicium reperitur in actu Speinon quidem
omnino ablolutum , fed cum hac condirione fi per
me non ftererit. Spes ergo cercitudinem habet non
omaino abfolutam , fed conditionatam , qui cimor
non omnino excluditur, fed anxieras & inquietudo
animi fieri enim poteft vt non (aluemur, fed habere
tamen debemus fiduciam, quod cum auxilio Dei
ctiam de faéko faluabimur , quiain fe {perantes Deus
non deferit, &de {c ipfis diffidentes.

613

Ad primam igitur & fecundam faceor iis argumen-
tis probari, quod Spes non ita elt certa vt excludat
omnnem prorfus condirionem , {¢ tenentem ex parte
ipfus {perantis, verum enim eft quod fzpé damnazur
ille qui elicuicactum Spei, quod fatis eft vt excludac
certitudinem prorfus abfolutam ; fed non eft facis ve
qxclucht certitndinem conditionatam ex parte 11.‘I'ius
fperantis, qua conditio non officit certitudini, vt di-
xi, tunc cum fperans habet volunratemn vt ponarur
talis conditio iudicium inrelledtus quod pralucet
Spei non eft ita cerrum ve excludat conditionem eam
quam dixi , fed quia ficmiter voluntas ftatuic ponere
hanc conditionemshiric fit ve indicium intelledtus, &
voluntatis propefitum habeant fufficientem certi-
tudinem, ad excludendam inquietudinem,

Ad tertiam Relp. verum elfe quod Spes non ided
tantum eft certa quia firmum illud haber propofitnim
perlequendi finem per optima media,fed quia fimul
habert iudicium fuod ftante rali propofito habebit
infallibilice falutem , qua deefle illi non poteft hoc
Pmpo!]to manente, quod Pk‘oPO[]frl-{‘[uﬁ[E. Hoc an-
tem iudicium non reperitur in adualiarum vicca-
tum,in quo propterea non eft Iimciahs ca certitudo,
que in actu Spei reperitur.

§. IL

An & quomods attus Spei [it nece(farins,
(ﬁ'ﬁ;pfmﬁmmh;‘.

le aliquid habet ipeciale neceffitas & fuperna-
turalicas actus Spei,quod feré non idem habear
actus Fidei de quo dixi, vnde breuiter expediri po-
ceft duplex illa proprietas actus Spei.

Ratio tamen dubitandi fic primo,quia {i actus Spei
eft neceffarius, neceflicate medij, & neceffitare pra-
cepti, debet homo aliquories in vita obligari ad eli-
ciendum actum Spei,non eft aucem vllum tempusin
quo vigear, hec Dbiigiltio. Imo fi Spes eft neceflaria
neceflitace medij,lequitur quod fine actu Spei nemo
poteft inftificars,hoc autem falfum eft,quia qui elicit
actum chariratis etiam i nullus pracefleric actus
Spei, veré inftificatir, -

Secundd , vt actus Spei fic fupernaturalis fecun-
dum {ubftanciam necefle eft vt nullo adtu puré natu-
rali poffic atringi obietum illud materiale vel forma-
le quod atringit ackum Spei,quomodo enim eft {u-~
pernataralis,fi nihil attingic {upra id quod attingicux
actu naturali, Sed totum cobiectum mareriale & for-
male quod attingit actus Spci,attingimr actu natura-
li vt fzpe dictum eft, pofum enim nataraliter audire
illa omnia ex alio, & appetere,ergo ackus Spei eft pu-
re naturalis.

Dico fecundo, adtum Spei Theologicz neceffarium
efle necefiitate tum medij, ttim precepti dinini, non
{olim affirmariue obligantis pro aliquo tempore,fed
etiam negatiue obligantis ad nunquam eliciendos
actus Spei contrarios.

Prima pars de neceffirate medijab omnibus colligi-
tur ex Apoftolo qui Fidei & Ch:u'imri,ﬁ:nq_\:r adiun-
git Spemsquod he tres virtates equalis ad falutem fine
necellitatis, verbi gradia Theffalonic. ¢.flios lucis iu-
bet armari {curo Fidei, galea {alutis , lorica inftitiz,
{eq clmL‘imtis,rcdditquc mtioncmgQuor-r:'am pofuit nes
Deus in acquifitionem falnsts 5 & dicicuy Rom.§. guod
Spe falui falti firmus Idem ex Tridentine colligi poreft
Jei.6.c.6.¢ 7. vbi vnaex difpofitionibus ad iuftifica-
tionem Spes cfle dicitur. Deinde non appatet ratio
cut fides de Deo renumeratore fit neceffatia,nifi vtin
illum (peretur,& {ané ica rationabiliter Deas ftaruic,
quia vix vnquam ad perfeGum Dei ﬂll!‘DEé vllus pes-
wenitnifi prius amauesic illumyveboni fun,ided vo-

HHHh ;

luit

Solutio

plima &
fecunda
dubitatio
nis.

Solutio

teltiz:

Prima du-
bitatio,

Secunda
dubitatigs

Secun la
conclulio
de neceffis
tate aftus
Speis

Neceffitas
medij.




Testia
conclufio,

Solutio
prima dif-
ficultacis,

Solatio
fecundz,

.ﬂ&us pro=
fequuniul
Spes.

614 Dilp.111. De Spe. QuaftIL Se&.1V.

luit Deus Spem effe neceffari ve per eam erudiremur
quodammodo, & manu doceremur ad Charitatem.

Sccunda pars , ‘de neceflicate pracepti affirmartiui
lat¢ tractacur & Sanche /ib.2, moralis operis cap.3 3.
Azot, Lorcazobligat videlicer Spes primd directe ac
per {e id eft racione fui, quod colligitur ex Apoftolo

1.ad Timoth.6. Diuitibus hains feculi pracipe, non fo-
biime [apere, neque Sperare in incerto dinstiarum [ed in
Deo vino.Deinde quia fine actibus Spei quibus inten-
damus efficacicer finem Chriftiané vitam nemo po-
teft, infticuere,cam intentio finis fit principium cuius
gratia fiunt omnia.Secundd peraccidens obligat hoe
preceptum ratione alicuius aleerins pracepti quod
obleruari fine adtu Spei non porelt. De pracepro ne-
gatiuo vetante actus Spei contrarios res eft clara cam
illi fint intrinfece mali.

Dico tertidyaétum Spei effé omrino {uper
lem fecundim fubfanciam. Ita enim Cacholici om-~
nes {upponunt tanquam certam ex 'Fide & lariflimé
probat Suares /ib.2.de gratiacap.ia.

Primo enitm praver Scripeuras & Paties quos plu=
rimos cirat pradictus author, aperta eft definitio Tti-
dentini (&[f6.c4p.6.¢" 7.¢* Canane 3.vbi dicitur quod
{pem accipimus infufam i Deo fimul cum Charitace,
& inter difpofitiones ad iuftificationem nameratut
atus Spei. Deinde idem probant {upernaturalias
obiectiquod eft {upernaturalis beatitudo, necefficas
gratiz ad {perandum ; & neceflitas indicij Fideiprae-
lucentis volunrarielicienti aétum Spei, vnde dicitax
ab Apoltolo Fides effe fubflantia verum fperandarum.

Ad primam Refp. tunc obligari hominem ad cli-
ciendum actum Spei quando primum perucnic ad
vium rationis , vel cesté breuiflimo aliquo rempore
pott , & deinde quotics vrget grauis aliqua tenratio
contra fpem. Non videtur autem verum quod ali-
quorties in vita obligamur elicere actus Spei , nemio
enim confeflarias peenitentes ea de re interrogat,ve-
rum eft quod per adtum Charitatis iuftificari homo
poteft fine actu Spei, ficut etiam fine aétu Chariraris
iunftificari poteft quilibet in Saccamento;hinc autemn
{equitur neceflariam non effé in re Spem,aue Chari-
tatem, quamuis fcmpcr neceffatiz fint in voto.

Ad fecundam Refp.fapt dictum effe Spem Theo-
logicam habere femper moziuum formale diuerfum
a niotivo Spei acquifitz ; quia Spes acquifita nun=
quam tender in beatitudine -t fupernaturali-
ter cogpitam propeer puram _onem, & {oper-
naturaliter poflibilem ex auxilis gratie , fed in illam
tendet {ub generali ratione commodi , & pro-
vt fimpliciter eft pofibilis , prafcindendo & modo
quo eft poflibilis ; Denique idem habebir obiedtum
in ratione rei , non idem in ratione obieéi , appetet
enimeadem,fed non eodemmodo vt ex diékis conftar,

Sterro - IV
De allibus Spei annexis prafertim de timore
Seruili.

S. Thomas , Quaft. 19.
(Ertum eft primd, nullam effe virtutem appeti-

tinam 5 vt fzpé monui , que circa fuum obie-
&tum, non eliciat omnes illos actus, quos clicere
folent voluntas & appetitus circa bonumn , 8 ma-
lum. Vnde neceflarid fiv ve victus Spei Theologica,
amet abfoluté beatitudinem defiderer illam ﬁu';plici
defiderio , & defiderio etiam illo efficaci quod in-
tentio dicitur : beaticndine fruatar ; 8 de illa gau-
deat. Eftautem delectatio illa duplex aleera patrie
omnine plepa & perfecta, Satiaboscum appasuerit

g_!uri.z _m;_l.Altcr:t eft vie propria & inchoara tan;
{ed cximia tamen & fuauiffima iuxea illud A p
Roman.x2. Spe gandentes: ¢

s

my
i tlad Apoltoli
“oritur (inquit S, Tho-

mas queft. 18- art.1. ad 3.) ex
per guam expeltamu diwini bon

Certam eft fecundd, ad eandem quoque Spei vir-
tutem pertinere actus omnes auerlatiuos odium, f.
gilrﬂ, Lll.lDl’L‘lTl, tmorem ZIEI]J:lE(‘

dz beatitudinis, &
incurrendz damnationis @rern® , quia pertinet ad
eundem habitum profequi bonum , & auverlair ma.
lum opp®litum , non enim auerfamur malom nifi ey
amore boni,

Inter eos actus folas timer fernilis aliqua eget ex-
plicatione ; videtiirque contineri potiffimim eriplici
capite, primd quid & quotuplex fit timor Dei,fecyn-
dd an & guomodo fic honeltus.

§:
Guid , & quotnplex it Dei timor,

Atio dubitandi e(t primd, quia timor vaiuerfim

appellatar fuga quadam appetitus circa malum
arduum; & imminens, fed Deus nullo modo eft ma-
lum imminens, ergo nullus effe porelt timor verfang
circa Deam.

Secundusillud quod eft purd volunearium non eft
;11‘du1un,pcccntum quod dicitur obiectum tinioris fi-
lialiseft pure vu!mx:.-uimn,wgo non eft ardunm,non
eflt obiectum timotis, cuius obieGtum et malum ag-
duum.

Tercivsmalé timor reuerentialis dicitur fpecies ti-
moris cum fit tantim cenerentia quadam exhibita
Deo proprer excellentiam , vbi nullum apparer effe
malum quod timearur.

Dico primb;timorem vaiuesf{inrrecte diuidi primo
in timorem dininum., & timerem mundanum:timo=-
motem diginum infilialem, fernilem, & reverentia-
lem:timogem filialem in perfeétusn, & initialem ; fer-
nilem in bonum & malum.

Prima crgo diuifio timeris ratione pc:fomrum qua
timentur non poteft effermagis adaquata quamin di-
vinum & mundanun. Divinus timor eft is quo time-
tur malum divinwn; vel cered malum quod Dens in-
ferre potelt,Deus enim:cum non fir nili bonus,poreft
effe obiectum Spei, {ed non peteftelle obiectum ti-
morisin {€ ipfo;timetar enim quacenus poteft inferre
malum,vel cereé timerur id quod eftiph malugm. Va-
de fic vt rimor Dei non (it miniis actus Thealogicus
quam Spes aut Chaitas,cd immediaté verfecur circa
Deum cuius poffeflione privat peccatum , vel certé
circa malum oppofitum Deo {ummé bono , loquor
enim de timore qui proprius eft aétus tim Spei , tim
Charitaristimor mundanus eft is quo timetut pecca-
tum propter malum aliquod temporaleab hominibus
inferendum,qui timor non tantdin non aucrtica pec-
cato {aftem interno,fed ad illud fpius inclinat; quia
{ape peceatur ve euitesupmaluin.

Secunda diuifio timexis divini eft etiam adzequata: Timot £

timor ﬁii.llisi:it quo fion timetut pina peccati fed
peccanum iplum quia malum eft Dei, vera fcilicereius
offenfa,Dei contemptus vilificario, iriusia,diffolutio
amicitiz cum ipfo , Dei coneriftatiuz & quantum eft
de {e deftructina. Timor feruilis eft quo timerur pec~
cacam non prove eft malum divinum , fed prove cft
malum noftrum , & caula zrerne panE d Deo infe-
rendx per hune enim timorem non timetur imme-
diate malum diginumve fic,fed malum dininumqua=
tenus malum eft noftruim :quia tmetuy peccatunl X
cius pesnastimerur etiam Deus i quo eft peena, Timot

yeperentia

Aty
aner(y,
tings,

Prims dgd
bitatig,

Sccunds

Teria

Tiror di
ninus:

Lialis,

ti
i

P
b




g

Timor
filialis.

Duplex
timor
feruilis.

Solutio
prma du-
bizatio.

Sol

fecunde,

Solutie
cIeE.

ima
dubizarios

De
L

renerentialis eft affectus quidam reverentiz & (lb-
icctionis ad Dewn , ortus ex apprehenfione infinire
illius excellente fupra nos. Hic rimor non proprié
verfaturcirca peccatum ve duo alij, neque pertines
ad Charitatem auc Spem , fed verfatur circa ho-
norem & reuerentiam Dei fupra nes infinice digni
magni pertinetque vel ad vi{tu[cnl rtiigim]isf vel eft
bonum Spiritus {ancti quoties {peciale illius mo-
ciuum eft impulfus Spiricus fanéti.

Tertia dinifio timoris flialis eft eriam legitima,
nam alios eft pcrfcttus > quem Chariras effici propria
Pc‘rtﬂcélorum > quoties (Cil_icct rimcruuu:}fum lcmpx
quia eft malum dininum, fine adiatorio timoris {er-
uilis quo timerur peccarum quatenus eft caufa mali
a Deo inferendi. Alius eft inicialis quem elicit etiam
Chariras propria incipientinm cum lic timetur offen-
{a vt malum Dei, ve climeatur etiam quatenus caufa
eft paenz {equururz. Vnde dicic S. Thomas quod
hic timor verfatur pattim citca culpam partim ci_r-_‘:L
penam , non quod formaliter ynus & idem actus
duplex-illud motiuum habear , fed duo ?dus fimul
1 imd & rimor filialis imperctur 2 feruili, aut
etiam illum imperer. Immeritd autem aliqui timo-
rem initialem eundem efle putanc cum fermli, quem
foras mictic pertecta Chariras vt poftea dicerur.
Communior enim & verior eft explicatio S. Thomz
a me tradica.

Quarra diuifio eft timoris feruilis , quorum alter
eft feruilis ﬁmpliui[cr » quotics timetnr peccarum
propter paenam , fed non includitur \olunl‘.!:j: pec-
candi fi abefler peena. Alius eft feruilis cum feruili-
licate, quo timetur peccatum propter peenain, cum
virtuali propolito peccandi, h abefler peena; hoc
enim eft timere peznam {upm culpam, eftque inordi-
natum vt poftea patebi.

Ad primam dictum eft Deam in fcipfo non time-
1i , cum fic ipfum bonum, fe ipfo benum, omnis bo-
ni bonum. Sed timeri tamen pofle ac debere quate-
nus ab ipfo vel per comparationem ad ipfum ; nobis
poteft imminere malum. Ab ipfl) imminer malum
pona fi pecces , per comparationem ad ipfum im-

ninet malum culpz quod ipﬁus Dei eft malum, pri-
mum timet {eruilis timor, fecundum timor flialis.

Ad fecundam Refpondeo culpam quamuis i vo-
luntaria, effe tamen obie¢tum timoris, quia difficilli-
mum eft non velle peccatum propter pondus volun-
luntatis ad peccatum 5 quod etiam augerur interits
?crlw;’.ﬂim‘.cs concupifcentiz , ab extrinfeco autem
}*:nE;unomEm impulfus, exempla, fnafiones;& innu-
Incenfina peceat.

iam eft timorem reucren-
quidem Fma:u@ pertinere ad virturem
religionis, fed percinere etiam poflead veri timorem
annexa Spei cuius obieéti effe poteit aliquod malum,
niinitum agere minus reucrenter, & non humiliari
coram Deo fumme magng & fupremo Domino.

S

8. LK

tialemn magis

An & quomodo timor Dei fit honeftus.

DL folo timore feruili dubium aliquod efle poteft
propter Lutherum , Caluinum, & nuperos
dogmariftas qui cum omnem timorem damnant ve
malum, contra quos in tractatu de paenitentia di-
Ctum elt fufids , nunc prarer ea quaibi dicta funt.
Rario dubitandi primo fit , quia illud non poreft
efle bonum quod eft contratium Charirari s & eft
cum illa incomparibile , fed timor prafertim {ernilis
elt contrarius Charitati, & eft cum illa incompati-
bilis, nam feruicus opponitar libertati, amor autem
elt Spirutus libertacis & filiorum | quod enim fic ex

A&ibus Spei annexis.

615

amote , fic fine coadtione ac omnine libere , quod
autet: cum timore fic, feruiliver fic: vnde dicitur in
Epiftola Ioannis , quod perfelta Charitas foras mitsit
timoremss NON MItLerer autem foras timorem fi non
eller malus & cum Charitate incun:polllbilis.

Secundd, timor feruilis non potelt non effe ma-
lus'fi -wilLLl.al{m*_, & in actn exerciro dicic non fugw
tem peccatum fl non efler paena , fed nullus eft ti-
mor {eruilis qui non hog dicat, nam quod timor f{er-
uilis cum feruilicate dicic in actn lignato & formali-
ter, tinor quilibet feruilis dicit vircualiter & in adtn
exercito, ergoille actns eft malus.

Tertio, ille adtus inordinacus eft, in quo peena ti-
metur ve [immum malam, {ed in timore fernilj pae-
na timetur vt {immum malum, & vt maius malum
quim cu]pn,p[oprcr quod enim vni quodque tale,8
illud magis, ergo ille timor eft inordinatus & malus,

Dico fecundo,timorem Dei
fiue fic filialis,fiue reuerentialis fiue fernilis fine ferui-
litate ; Timoremautem feruilem cum feruilitare, ant
ctiam mundand efle femper malom & damnabilem.

Secunda

Tettia

elle bonu & {andkum, Conclufic

Primo enim quod bonus fit Dei timor, omnes pa- Time: Dei

ginz Scripturarum edocent , dicitur enim Plal.1ro.
Quiod snitiil fapientia eff timor DominiExplicat autem
S.Thom.art.7. Quod licetfapientiz initii quantim
ad eius aflentiam ; fintarriculi Fidei,tamen quantim

ad cius effectum, timor tam feruilis, quam filialis eft
tinm

elas initiom, reddirque rationem, quia ficut ir
artis fecundum eius effentiam funt principia ex qui-

bus procedit ars , initium verd artis {fecundum eius
effectum,eft illud vnde mCint‘ ars OPCL‘:J.[i, fiidamen-~
tuim enim verbi gratia eft initium artis xdificatoriz,
quiafempera fundamentis incipit operari qui zdifi-
car: fic cum fapientia fic cognitio dininorum prove
eft directiua humanz vite {ecundi rationes diuinas,
oportet vt eius initium {ecundum eflentiam, fint prin-
cipia Fidei quibus CDgl’lOi‘Ci[l![ Deus, initinm autem
{ecundum effeGtum, feu id quo primum operatus, &
quod ante omnia perficit fapientia fit Dei timor tim
{erailis 8& ﬁ]ia!isjquo excladitur omne peccatum,tiim
reuerentialis quo Ded homo reucretur, & fe illi fubij-
cit : abijs autem duobus operationem {uam inchoat
S.’lpiu:(m,qu;’i C(wgnoftjmr Deus,& {ecundumdininas
rationes regulatur vita. lmo dicic optimé Auguftinus
lib. 8 3. quaftionwm quod timor Dei non folim in-
choar, fed etram perficic fapicntiam,quia in his duo-
bus rora incipit & confummarur {apientia.

Secundo s quod cimor Dei filialis & reuerentialis
fit optimus,noneget probatione, primus enim ille ti-
mort actus ft perfeéhiffimi amoris quia vt habeturex
Auguftino ibidem queelt.3 3. Nulla eff metuendi canfa
nifiid gnod amamus,éadem enim virtus qnf{i‘:kunm‘.uu
ad ama dbonum , inclinac etiam ad fu-
giendum oppofitum i 1 malum;ergo eadem Charitas,
quz vult bonum Deo,malum etiam Dei odit & aner-
facur. Et de illo potiflimum timore intelligi debent
omnia que habentar in Scripturis elogia timoris Dei,
vt cum dicitur , Timer Domini Santtus permanens in
JSaculum faculs : timor Domin glorsa, & gloriatio , &
letitia, 5 corona exultationis s timor Domini deleflabis
cors dabit gandinm & latitiam 5 ¢ longitudinem die-
vum s timents Dominum bené erit in externis , ¢ in die
defuntlionis fise benedicetur.

De timore reuerentiali nihil opus eft dicere , nam
ille donum eft Spiritus fancti prefantiffimum v
conftarex Ifaie 11. quia {cilicet per illum reneremur
volunrari¢ Denm, & nos ei {ubducere fugimus, per
timoré enim illum reddimur facilé mobiles & Sp.ricu
{anéto, nam vt mobile aliquod metam mouentis re-
cipiat requiritur {ubiedio, timor autemteucrentialis
hominem Deo {ubijcit perfectiflimé ; reddit ergo fa-
cilé mobilem3 Spiritu Dei, vnde requicuifle dicitur

{uper
§

dumaliq

vaiuerfio
boenus cft,

“Timor
filialis elt

honeftifi-

tialis.




616 Difplll De Spe. Quaft1l. Sect.V.

{uper Chriftum, imd dicicur quod omnis Chrifti ha-
bitus & tota vita fuit timor Domini : B¢ Spirits eins
{inquit ) cum timore Domitiie

Timor fer-  Tertid ergo de timore{eruili totanunc controuet-

viliseR iz eft contra Nouarores, quorum ante oculos non

bouus. eft Deitimor, vnde nec mirum eft quocl contritio fit
& infelicitas in viis corum & viam pacis non cognof-
cant eorum autem frulofimam amentiam confutant
oprime Catholici Theologi, ve docebo in tractatu de
peenitentia,prafertim autem Roffenfis in articulam
fecundum Lutheri, Vega 1ib.G. Tridentinum , & qui
alios plures tefere Suares lib.2.de gratia cap.2 3.

Autheri~  Etfané mirum eft non legifle aduerfarios Euange-

s, fium Matthzi decimo,vbi Chriftus tam aperté dicic
gimote ewm qui porcft animam (& corpus mittere i ge-
bennam , hic enim gehennz timor feruilis eft de quo
loquimur.Non legiile Concilium Tridentinum fzL.6.
can. 8. vbi anathema dicicar illi qui dixerit timorem
gehenna per quem ad mifericordiam Dei & peccatis
abftinendo confugimus, fi voluntatem excludat pec-
candi, effc peccatum , & cap. 6. Iftum timorem effe

Ratia, THAM €X dgﬁ)aﬁzimiéw ad inftificationem. Deinde fi

rationis capaces funt aduerfarij, certé pudebir illos
fuz cecicatis , nam timere id quod eftver¢ malum,
non potetl effe nifi bomum; malum enim eft obie-
Ctum timoris,ficut bonum eft obictum amoris:dan-
nario autéms zterna cft veré mala,ergo non poteft efle
nifi bonum timere peenam xrernam, {icut eft bonum
beatitudinem @ternam fperare : ad eandem virtutem
Theologicam Spei pertinet yerque actus,vt ex dictis
patet:tam ergo eft & honeftus ac Theologicus ferui-
lis timor, quam Spes eft vl'rtus'l"hccalogica.

Raio S, DeindeS.Thoma ratio eft optima ar.4.quia timor
Thom®. f{eruilis non eft malus fi feruilitas nonira eft de ratio-

ne huius timoris feruilis,vt debeat timere peenam tan-
quam principale malum , & non poffit ordinariad
Deum fAinem vltimum,fed feruilitas non ita eft de ra-
tione timotis {eruilis,vt debeat timere paenam vt prin-
cipale malum, & non Pofﬁt ordinari ad Deum finem
yltimum,ergo timor feruilis non eft malus : Probatur
minor , quia obie¢tum timoris feruilis eft pana, cui
accidit quod bonum cui opponitur, ametut vt finis
vltimus , vel c}uod ordinetur in Deum vt finem vlti-
mum, & confequenter quod peena non timeatur VU
isrincipale malum , ergo {eruilicas non eft de ratione
timoris fernilis,qui ordinari etiam potelt in Deum,&
non necellarid timer peenam vt malum principale.

Quared denique quod timor (eruilis cum feruilitate
fit malus,& damnabilis,atque etiam timor mundanus
manifeftum eft,quia veerque adiunctam habet volun-
tatem peccandi conditionatam quae {emper mala cft,
Deinde priorille timor anteponit in actu fignato ma-
lum peenz malo culpz quod eft inordinatum,& pro-
pterea timorem hoiufinodi mancipiorum proprium
damnant fepiime {criptura & Auguftinus;quoram
teftimoniis peflime abutuncar aduerfarij, ve eucllant
2b hominum animis timorem hunc fan¢tum, & fic
virrutem omnem conuellant. De  timore mundano,
quo auertimur A Deo, & peccamus propter metum
hominum non eft hic agendi locus,perfpicuum enim
eft quam hoc iniuriofum fir Deo, vt merito dixeric
Chriftus, guierabuerit me coram hominibus, ernbefcam
¢ egoenm covam Patre meo.,

Soliiiro Ad primam Refpondeo fatis oftenfum cfle quod
prima dus timor {eruilis fine feruilirate, nullo modo excludit
bitationis. a&um Charitatis perfectiorem,quia ¢tiam {1 decefte~

tur peccatum propter pccnam,nulic tamen modo
impedit actum, quo detefter illud eriam vt Deo con-
trarium , nulla_ctiam eft oppofitio inter illos duos
actus,nolo peccare quia timeo peenam, nolo peccate
quia peccatum Deo difplicet.Fatcor igiwr quod per-

fedta charitas foras mittit timorem mundanum , &
cimorem feruilem cum feruilicate : Imd & timo- Qu
rem etiam ferpilem minuic quo.ld anxictatem , & fte
follicicudinem, que adiundta efle folet timori, homo :i‘l’fth*‘-‘,
enim Deum amans vix attendit (ua commodaedfo-t"
lius dileéti l'Cfi)iCiL bonum. Imo amor }:urfré‘tus ma-
ximamin amico fiduciam parit , per quam anxia ab~
flerguntur cure , manet autem {emper timor in ho-

mine viatore {ecundum propriam rationem rimoris

vt mericd didtnm fic @ Dauide, tmete Domenuin omnnes

fanéli eins vackasenim ille bonus cft, potéftque im-

peraria Charitace , & eft feré neceffarius in hac vita
ad feraandam Chariratem, & omnibus perfectis con-
fulitar, nam (anéti amancetiam {uam beaticudinem,
& odio habent fuam damnationem ; quan etiam Ci-
ment,quia {ciunt vanos omnino cffe conatus noftros,
& inconftantiam volunratis , ynde lemper in timore
& tremore fuam {alutem operantut,

De beatis alia ratio eft,qui habitant in pulchrimdi- Ta beatis
ne pacis,& in cabernaculis fiduciz, & inrequic opu- a0t ali»
lenta,nam etiam {i maneacin illis totus & perfechiffi- A3 G R
mus timor renerentialis, Prucnn,buut enim [eniores
viginti qudtuoriu facies {uas,& ponait coronas {uas
ante finem agni, timor tamen non folim fernilis, fed
etiam filialis totus ceflat (¢ cundum propriam ratio-
nem timoris qui rclpicit malum imminens & arduuin,
manct vero veerque fecundum rationein odij X fuge,
nam beati omnes anerfantur peccatum vt malum Dei,

& vt caufam peenz.

Ad fecundam Refpond. falfum effe quod timor fer- Solutio f-
uilis fine feruilicate, vircualiter & in aétu exercito ha- ;F‘“l’-? do
bee rotd illud,quod in aétu fignaro dicit timor feruilis &
cum feruilitate,timor enim feruilis fimplex non exclu-
dit charitatem,quia non includit voluntaté peccandi.

Ad tertiam Refpond. negando quod timor feruilis Solutia
timeat mald peen® vt {ummum malum, quia qaamuis =
imagis timeat pa:nam quam culpam,non excludit ta-
men actum quo magis timererar culpa quam pend;
vt in tractatu de peenitentia fufids demonfrabo,

SEexdol V.
De habitw Spei Theologice.

Ettinent ad hunc habitum fine dubio illa omnia

quz generatim difputata {unt de habiribus Theo-
logicis, & que fpecialicer eriam dixi de habitu Fidei,
tria tantum {pecialiter videntur fpectare ad habitum
Spei. Primum eft de ordine quo y)cncrAtm‘:ﬁ:cundmn
de modo quo corrumpitur : tertium de fubicéto in
quo reperitur 5 in quibus nihil video efle quod longo
Cgcﬂ[ examine,

Certum igitur primo eft, habitum Spei ordine ge-
nerationis efle pofteriorem habitu Fidei, {ed con-
naturaliter effe priorem habitu charitatis. Ratio
eft quia , non potelt in nobis generari nifi eam
pracedat cognitio aliqua fupernaturalis , qua in
homine viatore,noneft alia quam cognitio Fidei, vt
mericto Apoﬁolus Fidem nuncupet jpemm’amm re-
yum fubffantiam. Deinde {uauis otdo prouidentie Priot che
omnino exigit vt hominem ab imperfectioribus ad FIEGES
perfectiora dirigat : & prius eum conyertat ad Deum
vt bonum fuum,quim ad Deum in fe bonum.

Cercum eftfecundd, Spem non defirni per quod- Spes nom
libet peccatum morrale, fed rantum per pccéatum deftruicur
mortale infidelicaris aut defperationis. Sic enim om- P2 q“zd
nino {tacuunt omnes Theologi, colligiintque ex Tri- iﬁ:iﬁ}:
dentino f¢f].6.c.6. vbi dicitur quod Spes ef¥ difpofitso
ad iuflificationem, & [eff.14.cap.4. diciturattritionem
quam peccarores ex metl peenaruum communiter
concipiunt,fi voluntatem excludat peccandi & Spem
habeat veniz coniunétam , effc impulfum Spirirus

{andti,

Spes cft
pellesior.




2
o

=

1ris
il
o

-

et

Infideli-
tate de-
ftruitur.

Er defpe-

1atione.

Subic&um
SEEJ-.:

De Peccatis Spei contrariis.

{andti,non adhuc quidem inhabirantis fed mouentis:
fi ergo ante actum Charitatis L;i!'.‘ pmrsl't actus Spei,
poreft eriam effe habirus Speifine habitu (Vflmir tis,
cadem eniin ratio'qua probat manere habitum Fidei
fimul cum peccato , probat ctiam manere _habizu_;n
Spu » fine qua motus omnis Fideieft inutilis ad {a-
latem, cuin eaim ante omnia intendere Fides debeat.
Deftruitur ergo habicus Spei,primo per peccatumin-
fidelicatis,adea v habirus Fidei non pereat vaquam,
quin fimul pecear habitus Spei , qui toties haud du-
bié perit , quotics homo eft indifpofitus ad fperan-
dum : qui autem prinacur Fide, fperare nulla ratione
poteft, quod fignificatur Roman. ro. Quomodo ir{—
stocabunt in guen non cvediderynt ? interpres enim Fi-
deieft ratio v docet Auguftinus eap. 7. Enchiridij.
Quis enim fperet quod non credit 2 Deftruitur fe-
cundd habitus Spei per peccatum defperationis,quo
videlicer homo delperaret de falute , vel de medio
aliquo neceflario ad falutem huinfinodi enim pecca-
tum codem modo Spei opponitur , quo infidelitas
opponitur Fidei. Per peccatum pr:c[hmption[s de-
ftrueretur etiam Spei habicus fi formaliter & in actu
fignato , aliquis prefumeret de obtinenda beatitu-
dine , non adhibendo media neceflaria, quia illad
peccatam deftracret obiectum Spei i fi autem vir-
tialiter tanedim & in aétu exercito {it peccatum pre-
{umprionis , tunc Spes non deftruitur , quia per L\}Zc
peccatum homo non defiftic ab intentione finis, fed
inordinate tantimad illum tendic,

Cerram eft tertio habitum Speinecefle po(ﬁ: in
damnatis , qui {perare non amplius poflunc beatitu-
dinem : nec in hareticis qui fidem non habent. Beati
nec [perare poffint beatitudinem cffentialem , quod
enim habet quis , non {perat : continuationem etiam
beatitudinis non fperant,quia poffideat actu beatiru-
dinem cuius effentialis proprieras eft immurabilitas,
& =rernitas. Glotiam corporis {perari 2 Beatis multi
putant non improbabiliter , fed alij probabilids di-
cunt cum S, Thoma gueft. 18. art. 4. defiderare
{anétos gloriam corporis, fed non {perare , quia il-
lud bonum non eft amplius arduum, ficut Chrifto
viateri ardumn erat , cum acquirere illud deberet
per propria merita , beatis autem nihil reftar nifi
gaudium & defiderium pacificum, ynde negac Apo-
ftolus manere Spem in patria : Nunc antem manent
Fides , Spes, Charitas tria hac. Quod non impedit
quin poffint beati aliorum beaticudinem {perare per
actum proprium Chariratis. Fateor €rgo manere in
beatis cundem habitum Spei, prove eft amor concu-
pilcentiz qui fuic in via , {ed ille non eft amplius
SE‘C’S » cum non poiﬁt elici amplius actus ille qui
mc:u{u- Spes, quatenus tendit in bonum ablens &
arduum.

QVAESTIO

De peccatis Spei Theologica contrarss.

111

S.Thomas, quzft.20. 8 21.
VIrrus Spei vt oftendi hadtenus, telpicit beatitu-

/ dinem vt bonum poffibile, ac futurum , deinde
refpicit illam vt bonum arduam , vide media jacet
inter duo exrema vitia , quorum alterum dcfpcrario
eft beaticudinem refpiciens ve bonum intpoffibile ac
non futurum s alterum eft pra:fumptio refpiciens il-
lam ve bonum obtenty facile, De viroque pecca-
to vt dicam breuiffime , primo videndnm eft quid,
quale, ac quantum peccatum fic defperatio, fecundo
quale peccatum fit pizfumptio. )

Tom. I,

A =T A I R - e

oy

SeEcT10 L
De peceato defperationts.

P]"'i{in hic video difficilia qué inagnam habent in-

tex Tiu,-ofog,o.\. controuctfiam, primum cft quid=
diras peccati delperationis , fine quid illa proprie fic
& 1in quo confiftar:fecundum eft malitia illins, verdm
feilicer illa intrinfecé mala fit ¢ tertium verhm illa
poflit efie aliquande licita , vertina {eilicer ille fine
peccato delperare pollet cui Deus reuelaflet {uam
damnationcm.

o )
Quidditas propria peccari defperationis.

Q\’id fic propsié defperatio & defperare facilius

T,i?kx

eft experiri ac {cire quam dicete , primd enim fensentia,

Almnim_xs & alij nomluihapud Turtianum , negant
i_il:tm effe adtum potentiz appetitiuz , volunt enim
illam confiftere foluth in iudicio incellectus quo
quis appreliendit beatitudinem fibi effe impoffibi-
lem , vel certé indicat abfbluce illam non futuram,
id eft fe damnatom iri, Alijve Coninck difp. 10. du-
bir.1o. facencur defperationem adtum effe facultaris
appetétis,negant autem obiectum eius efle bearitudi-
nem, fed n duntaxat Spei aded vt defperare non
fit alind quam nolle fperare. Denique alij commu-
nits dicunt obietum eius cffe tum ipfam beatitudi=
nem tim media que ad eam deducunt.

Ratio vers dubitandi primé eft . quia illad eft
proptie defperatio , quo pofiro tollitur Spes, fed
pofito indicio illo quo  quis apprehendic bearitudi-
nem fibi effe impofibilem aut non futuram , unpli-
cat vt ille fperet , ergo illud iudicium eft proprie
defperatio & qui habet tale iudicium co iplo dicitut
defperare,

Secundd; fi defperatio Spei Theologica oppofita,
effer actus faculracis appetentis effer auerfio & noli-
tio beatitudinis : hoc autem abfurdum viderur quia
non poteft odio haberi beatitudo 4 veluntate, nifi
voluntas apprehendatillam ve malam, fed qui defpe-
rat beatitudinem non apprchendit ve malam,alioqui
non apprehenderet illam vt beaticudinem,imo nullus
defperat de re qumm apprehendit vt tn > fed pos
tius apprehendit illam yebonamn , & illam defiderar;
quomodo enim defperare aliqu ;“Potcft {e fore mi-
ferum:Neque fatis cft dicer quod peatitudinem con-
cipimus p.u‘:im bonam partim malam, fic enim non
auerf: I eit, fod tantum ¢
vt malum illod abfir 2 beatitndine.
ramus de bono , quod
munati beaticudi-
nem defiderant, quam tamen omnino defperant fe
adepruros, Deinde i odio habeatur beatitudo vt
difficilis & impoflibilis, fequitur non odie haberi bo-
num, fed profequutionem boni ; erge delperarionis
obicétum eft fola profequutio beatirudinis , non au-
tem ipfa beaticu do,ergo defperare non aliud cft quim
nolle fperare. Denique illud eft defperatio, quod ma-
*xime opponicur Spei , defectio autem 3 Spe maximé
opponitar Spei ; ergoilla eft defperatio,

Dico primb, defperatronem effc formalirer a&gm
facultatis appetitiuz, non autem (olum indiciom in-
tellectus ; que aliquis ommnino aPpi'ehendiE fe dam-
natum i, vel non habiturum anxilia neceffzria , ne-
qxlc }m‘ius_ i'lf?(‘tis :melrfatiu? Efoxill?ll}lll'f)bi‘i‘&lliﬂ eft
actus Spei, fed bearitudo ipfa ve difficilis & non fu-
tura; & media beatitudinis esiam prove difficilia,

Prima pars negat dcf'}wraricnfjn?[ folins ince

I

1LETL

wr ipfam beacitu

=

Hnus

Tertio , {epifime

valde defideramus, nam ctiaih d

Prima du~
bicatio.

Secunda,

Tertia

Conclulia
trimem-~
is.




618 Difp. 111 De Spe. QuaftIIL Seet. 1.

altum c[]é’pl‘obatérqllc quin,defpemtio eft aétus eo-
dem modo Spei oppofitus , quo amori opp_oninu:
odium,& fuga defiderio,qui ine dubio actus funt vo-
luntatis,fed fpes eft actus voluntatis perlequutiuus,
ergo defperatio eftactus voluncaris auerfatiuus, non
autem folum iudicium intellectus,alioqui dici codem
iure pofler , quod Spes eH’e‘t iudiciim f'ilud quo ap-
prehendo beatitudinem ve futuram. Sicut ergo iu-
diciam illud non eft Spes , fed aliquid neceflarid
prerequifitum ad ipfam Spem, fic indicium iftud al-
terum de beatitudine non futura, ftmper ad defpera-
tionem requititur, fed certe non eft defperatio , qua
diftinguirur ab odio & fuga per hoc indicium, & i
timore quoque differc qui Spem alignam includic
enadendi malum , Poﬁto autem iudicio quod non
enades malum, ex timore incipit fieti defperatio,
Neque vero iudicium illud, quo credo me nonha-
biturum veniam peccatorum, & damnatumiri , eft
neceffarid hereticum, quia indicium vniuerfale quo
credo Deum condonare peccata peenitentibus, opti-
mé ftare poteft cum iudicio particulari quod Deus
mihi proprer ingratitudinem & obftinationem , nan
condonabirt peccata, vt recté obferuat S. Thomas.
Obiedtum  Sccunda pars negat quod defperationis obieftum
fif)‘r[]’;-‘i;“ fic actus Spei , probatur, quia defperatio eft pecca-
eft aétus 0 codem modo Spei oppofitum, quo fuga oppo-
Spei. nitur defiderio, & odimm amori, {ed non poteft op-
poni Spei, fi obiedtum cius materiale , non fic idem
quod eft obiectum odij , ficur amor & odium funt
de obiecto codem , nam Spes eft profequutio efficax
beatitudinis, non autem profequurtio actus Spei, igi-
tur obiectum delperationis eft beatitudo vel media
quz ad illam ducunt, non autem Spes beatitudinis.
Deinde defperatio pofitina fpecic differt ab omif-
fione voluntaria actus Spei, fi enim omittam elicere
actum Spei quando teneor , non proprerea dicor
dcfpemre, nequeamicto habitum Spei,qui fine dubio
per defperationem deftruicur : fed i defperare non
effer alind quam voluntas omittendi aGtum Spei,qui
omitteret actum Spei praceptum defperarct ergo
defperationis obieétnm non eft folus acus Spes.
Vo Terriq itaque pars explicat verum obi?&um quod
ebieanm defperario auerfatur , & quid fic ipfa defperatio. 1d
defpera-  enim quod auerfatur defperatio eft beatitudo vt non
Homis:  futura, & media beatitudinis provt difficilia. Ratio
elt, quia voluntas poteft auer{ari omne illud, in quo
apparet ratio aliqua mali. Sed beatitudinis & me-
diorum eius impoflibiliras & difficuleas funt aliquod
malum , ergo voluntas poteft auerfari beatitudinem,
& media qua ad cam ducunt, quatenus impoflibilia
& difficilia. Sicut enim voluntas poteft amare nia-
lum fub ratione aliqua boni®, fic poteft auerfari bo-
num {ub aliqua ratione mali. Iraque defperacio for-
maliter confiftitin actu volantatis auerfatino , quo
vel refugir beatitudinem judicatam impoffibilem vel
difficilem, quia verbi gratia, eft incompoflibilis cum
bono aliquo crearo, aut quia fine fummo labore non
poteftacquiri : vel cerce refugic alfumere media que
ducuntad beatitudinem , vnde fit vt obietum ma-
teriale defperationis fint beatitudo , & media illins:
formale difficulras & impoflibilitas eorum : defpera-
tio enim duplicem habet ordinem, primd ad bonum
tanquam ad obiedtum materiale , fecunddad diffi-
cultatem & impofibilitatem ob quam auerfatur il-
lud bonum , ab ordine ad bonum denominatur def-
peratio ; nonautem ab otdine ad malum : quia bo-
num eft de quo defperamus, licét non defperemus
aifi proprer malum, quod reperitur in tali bono.
safoves Ad primam Refj onc!_eo, illud omne qugd tollic
primiz du- S pemnon effe defperationem, nam etiam alia multa
Bitasionis, poflancrollere Spem , yerum eft quod fublato indi-

cio futurz beatitndinis non poflum fperare , fig
poffum adhuc non defperare. Fatcor quod impro-
prié, ac {fecundum fenfum valgi dcipcrare dicimug
quoties in intellectu eft rale indicium etiam fi nullgs
fit actus in appetita , imo etiam dcfper:u‘e aliquando
dicicar, qui non vule fPerarc , fed hz loquutiones
impropriz func, ve fatis videor probaffe. '

Ad {ecandam Refpondeo quod quoties beatirudi-
nemapprehendo vt impoffibilem, & difficilem , ap-
prehendo illam vt malam, qui ergo defperat, defides
rat beatitudinem vt bonam, & aucrfatar tamen llam
vtimpoffibilem ac difficilemn , quz duo non fe inui-
cem excludunt. Neque verum eft quod tunc volun.
tas non habetalind obietum odij quim difficalta-
tem beaticudinis, haber enim & beatitndinem ipfam,
& impoflibilitatem,id eft beaticudinem iplam vyt dif-
ficilem,

Ad terciam Refponfio cadem eft , nam {emper
defperamus de bono, quod defideramus vt bonum
eft , & auerfamur v eft difficile , difficulcas enim
quzapparet in tali bono efficic ve odio habeatur bo-
num {ub ea racrione mali,& non tantum profequatio
ant amorx boni, Fateor quod defectio & Spe repugnat,
ficut peccatum omiffionis repugnat pracepro affi-
matine ,de('peratio autem etiani repugnat, ficutpec-
catum Comu‘limonis ICPHgUﬂEPﬂRCEPED ﬂ(‘gﬂ.fiuo-

feie O ot
Malitia, ¢ grawitaspeccati defperationis.

SIC conftituca propria ratione dcfpcrationis , imea
rith querritur veriim auerfio illa voluntatis & bea-
titudine v difficilis eft & & medijs ipfius , fic mala
intrinfecé & peccatum ex narurafua maximum imd
peccatorum omniuin gramifinum,

Ratio dubitandi primo eft , quia noneft peccatum
odio habereid, quod fecundum rectam rationem eft
odibile , fed beatitndo quatenus impollibilis, & diffi-
cilis, eft fecundam reétam rationem odibilis ; nam

Solutfe.
chndg,

Solutie
tentiz,

Prima die
bitatio,

ficut malum, fub ratione boni {ecandum redtam ra- -

tionem eft amabile, fic bonum eft odibile fub ra-
tione mali , difficultas enim & impoffibilitas funt
aliquid mali, crgo dr:ﬂ)cra:io qud beatitudinem avex-
famur vt difficilem non eft mala.

Secundd , nolle vifionem Dei non eft magis in-
trinfecé malum , quam nolle elicere actum Spei aut
Fidei Theologice , pofterius iftud non eft intxinfece
malum , ergo necelt intrinfecé malum nolle vifio-
nem Dei. !

Tettio, ided tantiim defperatio dicitur efle in-
trinfecé mala, quiaeft odium quoddam Dei & bea-
titudinis , fed non eft odium Dei aut beaticudinis,
cum de ijs non defperemus qua nolumus fed de his
quz defideramus, Denique {equeretur peccare dam~
natos quando-defperant de fiia beaticudine.

Dico fecundd , defperationem propri¢ dictam
femper effe malam & illicicam , 8 maius pecci
tum, quam peccatum quodliber oppofitum viz't‘un
morali,imé & interdum periculofius peccatam quim
{irinfidelitas, & odiim Dei.

Prima: pattis probartio eft quia defperatio eft aer-
tim 3 beativudine e dificili , titm 2 medijs necella-
tijs ad illum finem » vereque modo defperatio mala
eft & illicita, ergo defperatio effentialiter mala gLt
Minor probatur , quia intrinfece malum eft auerfari
id quod fecundum rectam raticnens amabile eft, fed
beatitudo intrinfecé bona , fecundum rectam ra-
tionem amabilis eft, quantumais ardua fic & dif
ficilis 5 ergo illam auerfari eft incrinfocd ma-
lnm, Idem dico de medijs neceffarijs , nam illa

{ecundum

Secunda
dubisatic.

Tertiz,

Conclufios

Malicia
defpera-
tionis




Grauitas
huins ma-
Jitiz.

tionis,

Solutio
primz du-
bitatio.

Solutio

fecunds.

De Peccatis Spei contrari

{ecundain reCtam rationem , non obftante fitnt ama-
‘bilia,cum ducant in finem optimum, & quem P“”L"
qui tenemu,ergo auerfari media illanon poteft non
efle malum. Deinde malum eft auerfari bonum
quod Deus iubct profequi, {ed beatitudinem & me-
diaillius, et fint difficilia Deus iubet profequi, ergo
malum eft ab ijs voluntarié auerci.

Secunda pars proponit malitiam huius peccati
quam probat §, Thomas arz. 3.primoquia delperatio
infanabile peccatum eft, iuxta illud Ieremia 15, Pla-
gamea d:ﬁmméit’é: renust curariy plaga verd infanabi-
lis grauiffima eftsfecundim illud Ieremiz jo. infana-
bilss fraitura tuaspeffima plaga tna.Deinde probat quia
peccata qua opponuntur virtutibus Theologicis,
quz Deum habent pro obicé’t_o simportant direcké
auerfionem a Deo, ex quo crefcit granicas delicti,in-
fidelicas ergo defperatio & odium Dei qhz oppo-
nuntur  vircatibus Theologicis  grauiora peccata
fant quam alia qualiber peccara oppolfira virtutibus
moralibus inter illa verd tria infidelitas & odium
Dei fecandim rationem ?xopri;}: fpccici g;:miom {funt
peccata, quam defperatio, quia funt contra Deum vt
infe eft, defperatio autem fecundum quod bonitas
eius & nobis participatur. Si verd confiderentur ex
pacte nofbra, defperatio maias & periculofius malum
cft quam infidelicas vel odiam Dei ; quia per Spem
reuocamur & malis , 8 ad bona profequenda indu-
cimur , & ided fublara Spe irrefrznacé homines in
mala proruunt; vade Ifidorus lib.2.de fammo bono
cap.14. dicit guod defperare eft in infernum defcendere.

Inquitit deinde S. Doctor art.4. caulasvnde orivi
{olet defperatio, ponitque duas eius caufas, luxu-
tiam, & acediam ficuc Spes cm'gi:ur ad t.»roﬂ:qu;u—
dam beatitudinem,quia reputat eam magnum & op-
tabile bonum, & quia cum auxilio Dei repurar cam
bonum poflibile , fic delperatio ex duplici caula naf-
citur 5 primo quia non magnifacit beatitudinem ne-
que bona fapic {piritualia , qui proprius eft effcGtus
luxotiz, nam animus bratcis con.l:upii‘cc’i‘.tija deditus
faftidic bona fpiricualia , & prafertim celeftia. Se-
cundo , defperatio nalcitur ex eo

quod homo non

zftimat bearitudinem poflibilem ; aur ceree cul-
tatem apprehendit vt magnam 8¢ vix ﬁtPQ}'

hoc oritur ex acedia per quam homo ita deijuitus vi
on erigaturad magna, fed difficuleatibus rer
acedia enimy eft triftitia deicctina Spicicus, Cum ¢
contiario Spei proprium fir animum erigere ac con-
firmare , ynde adinnétas ei dicebam elfe audaciam,
magnanimitatem, & confidentiam.

Ad primam cﬂiondco negando quod di
beatitudinis fic aliquid abfoluté malum, & odi
condum reétam ration

1lras

ile fe=

s enim dicat virtu-

tem odio habendam eile quia ¢ is & arduaeft?
Hzc enim difficaltas honeté & fecundum re@am
rationem amari deber quod idem dico de bearitudi-
ne , cuius difficultas neque odibilis eft neque odi-
bilem reddit beaticudinem, eft enim honeftum fupe-
rateillam difficultatem , & per ardua peruenire ad
coronam. Nego igitur ablolucé quod difficultas
bearitudinis fic aliqua racio abfolura mali, Qb qua
liceat auerfari beaticudinem , quam non obftante
difficultate tenetnut profequi, Deinde quamuis diffi-
culeas illa & impoflibilitas effet aliquid mali, quod
adio haber licie¢ poffer, nunquam licita effet aper-
fiof que terminaretur ad beaticudinem tatiquam ad

bieCtum materiale. Quemadmodum inferente Deo
damnationem in pengm peccati , pollum odio ha-

bere damnationem, non tamen ipfuin Deum prove.

illam infere.
Ad (ecundam Refpendeo negando Hlam maio-
tem, nolle vaquam vifionem Dei non eft magis in-
Tom. L.

atug; -

malam , quam dicere nols nanc elicera
actum Spei aut Char i

crinfecd

fefta, quia carentia
{ v L AP : ) £ i 1.0 .
lumma mileria, & privatio finis vleimi quem ex pro~

pria Charit:

: proiequi tenemur quod non habet
carentia actus Spei aut Charitatis eo tempore quo
i1 FITPITT e + obligass “page 1 3
illevirtutes n -...\‘1,;_};_‘41.1,;;1tum cnimeft quod pra-
ceprum affirmacdmdn hatum vircaoum ron femver
: np
obligat 5 ficuc ob

at l'cu,}:u;‘
prohi

len PrEceptim negatinam
s auecriari (.blgc‘txi1xu Speiaut Charitatis.Tra-
que dit.x_-;:, nuncego nolo elicere adtum Spei quia
non obligor; non eft malum, quia nulli praceptore-
.}11|5:13E s Lll‘l‘ﬂ praceprum a inum non i':.'n:PBr
obliger : dicere autem nolo vaquam vifionem Dei
repugnat precepro Spei negatiuo, vt dixi.

Ad rertiam Refpondeo fatis dictum effe defpera-

Solutid

donem effe auerfionem beatitadinis ipfius prove tertiz.

difficilis, defideramus enim bona de quibus delpera-
mus , & tamenauerfamarilla ve difficilia, & impol-
fibilia s non eft dubium quin peccent damnari defpe-
rantes de beatitudine , non quatenus dicunt nolo
fprr.u'c bearitudinem s non enim pciﬂmr ipm:.rc 5 VT
ftatim dicam, fed quatenus averfantur bedtirudinem
iplam impoffibilern,poteft corum enim auerfio licicd
terminari ad impoflibilitatem beatitudinis 5 non aus
tem ad iplam beatitudinem.

$.

Firim @‘ﬁﬁm?.ﬁi'f iile lﬁq{ﬁ‘: fine pecciato, cui Deys
vexelaffi fuam damnationem.

IiL

SV polita natura & malitia delperationis quas ha-
Etenus tradidi;video {olur

controuerfiam ; de eo cui fada effet i Deo reuclatio
fua damnationis aded certa s vt tencrerur Fide diui
ia credere fe damnatum iri. Qui in difficuleate tris
plicicer diuifi funt Do&tores T'ha:aiogi. Primo enink
aliqui negant cum Benauentuta quod Deus abfohred
alicui poilic reuelare fuam damnationem, vel pecea-
tum aliquod futarum, Secundd aliy cum Azor & Vi-
&toria dicunt hominem illuin cui ralis reaelatio faéka
cffet poile adhuc fperage. Tertid alijeriam éum Co-=
ninck, volunt illum pofle licicé defperare;

Ratio verd dubitandi primo eft,quia ille cui Deas Ei’ir_tct‘é‘z
repelaret fuam damnactienemefler omnino perplexus :“"‘P"f"‘“
& necelfarid peccatet : teneretur enim amare ac ipe- :’:u?f:t;
rare beaticudinem ; quia przcepram Spei obligat : & gjiqui
teneretur illam non {perare; quia tencretur confor- fuam dams

nagiengms

mare {e voluntati Det, qui vult vt fit damnatus, ergo
tenerctur ille hoe velle. Deinde repugnat diuinz bo-
fikaci conftituére hominem exira viam falutis & in
morali neceflitate damnationis : e autem cui faétd
ellet reuelatio damnationis furiire; omnino effer ex-
tra viam falutis; & moraliter Juqucndo non POiT‘L'ii
efhcacicer velle fernate omnia precepta, {Ciret enim
fe hocnon poffe facere. Pratereaille cui Deus re=
nelaret pecoatum fuumi fucurum non effer liber ad
illud vicanduti , nam ille qui non potcht efficaciter
velle vitare pececatum , & ferid affumere iedia; noil
potelt vitare peccacmn. lle cui teuclatio peccath
fadta effee non poffes ferio velle vitare ; quizimpli-
cat vt voluntas appétat efficaciter finem, quem notit
fe non adeprutam , & cligatmedia quz nouit foie
inutilia, Preverea ille non poreft fperare vitarioneit
peccati, ergonec potelt illam efficacirer intendere.
Denique quicunque haberin fe conditionem aliquam
tepugnantem acquilitioni finis , ille ealem finem non
poteft alloqui , qui autem haberer reuelationem fui;
precati haberet huiufmodi eonditionem ; ergo ille
neceflarid peccater,

1111 2 Secundd;

Triplek
mmanere graniflimam fepteatiss
:




620 DifpIlL. De Spe. Quet. 111 Sec. L.

Videtur Secundo , videtur omnino quod ille fperarc aclhup

qued pol* poffer ynon obftante reuelatione damnartionis , quia

Att{persca g qui fcit fe polle affequi falutem,poteft adhuc {pe-
rare lalutem, {ed ille cuitalis reuclatio facta effer,ad-
huc poffer alfequi {alurme, & hoccirer imd & tenen-
retur intendere [aluté, ergoille poflee adhuc fpcmrc.
Deindereueler alicui Deus , quod damnabitur pro-
pter defperationem, vel quia nonﬁ}ctgbig, tunc teue-
latio non tollet libertatem fperandi, i cft aliquid
confequens negationem Spei, i'uPPoﬁtjo enim con-
ibqucns ftat cum libertate; fed hec reuelatio eft con-
fequens negationem Spei,fequitur enim cognitionem
quatn haber Deusde negatione Spei, ergo illa rcuyla-
tio relinquit libertatem ad {perandum , aut non {pe-
randum, cum_fic reuelario deijfa omiffione libera
Spei. Idem dico de alio guiolibet peccato finali quod
renelat Deus: fi enim reuelet tibi , damnaberis pro-
prex impcr:nicentjamﬁz_micm » tunc potes adhuc pee.
nitere finaliter,& hec [perare , cum reuclatio fuppo-
nat libertatem ad pcemtcndum.Dmique a prioriratio
efle poteft , quia quando media vtilia {funt ad finem
polunc adhiberi, quamuis cognofatur quod finem
non obtinebimus , nam Deus ex defiderio falutis re-
proborum » dat illis media, & Chriftus etiam merita
{ua pro illis ebeulic ; & fepé mulra conatus eft, qua
{ciebat non effe futura.

Videtr  Tertid, viderur quod ille poffer defperare licice
quod pof- nam vz aliquis licité defperet fatiseft quod licité poflit
ferdefpe-  velle non {perare,, (ed 1lle cuieft impoflibile {perare
e licit¢ poteft velle non {perate, ergo ille licite poreit

non [perate. Deinde ille porcft defperare, qui dicere
poteft,nolo per niedia profequi beaticudinem, fed qui
dicit nolo {perare, dicit nolo profequi beatitudinem
per media,ergoille qui dicir licité,nolo fpcr.:rc,porcﬂ:
defperare licité. Denique poflum licité velleid quod
Deus vulc, fed Deus veller, ve ille cui reaclaret dam-
nationem effec damnacus, ereo ille licicé poflet velle
damnationem , quod eft delperare. Imo qui habet
hoc iudicium, ego haud dubié damnabor , ille vers
defperat,necenimad dcfpermoncm aliud requiritur,
fed qui haberet talem reuclationem,haberet licite ta-
le iudicium, ergo ille licicé defperaret.

Conclufi,  Dico tertio , polle Deum abfoluté reuclare alicui
viatori {uam dampationem , & peccatum futurum
qualecunque illud fic: tunc autem ille cui talis reue-
latio eft facta, neque pofler fpcrare beaticudinem,
neque tamen licice pollce defperare. Quatuor funt
partes affertionis figillatimn probande.

Reuelare L ina quod reuelare poffic Deus alicui fuam dam-
Deusho-  Nationem inter eft communis,Doctores conera Bona-
uenturam,Gregorium, & Altifliodorenfem.Probatur,
quia non implicat fieri 3 Deo talen reuelationem, fi
adhuc ei pofitd homo poteft vitare peccatum, 8 non
damnari,{ed ed pofii poteft adhuc homonon damna-
11,8 non peccare,non enim magis illa tollit libertaté
quam praflcientia Dei, quz facit neceffiratem folum
confequentem , & ex fuppofitione libertaris quam
{upponit, illa enim reuelatio eft tantim manifeffatio
prziCientie, imd Dens iam reuelanit Ancichrifbum
efle , fiergo ei quando exifter reuclaretur quod fic
Antichriftus certé reuelaretur ei damnatio.

Renelare. ~ Secunda pars, quod renelare Deus homini poflic
poteft pec- peccatum fuum,probatur eadem ratione,quia reuela-
cawm fu- jo futuri peccari fapponit peccacum futurumeodem
WHE.  modoac Prophetia & pra{Cientia, ergo non tollit [i-

bertatem : ficut Chriftus liberé operabatur quamuis
ab initio {ciret omnia qua facturus erat.Imd certum
eft quod Chriftus predixit Petro fuum peccatum
cum el diXit antequam cantet allys ter me negabis Hac
enim reuelatio eft peccari futuri.

mini po~
teft fuam
damnatio~
nem.

Tertia pars, quod {perare non poflet is’ cui talis
renelatio effet facta,contra Lorcam,Becanum , Hur-
tadum, probatur, quia in ¢o Spes differe 3 defiderio, P°
quod Spes apperar illud bonum quod indicatur fury. =
rum faltem {ub dubio, {ed ille cui renelaca ol dam-
natio non Poﬂét habere iudicium quod futura effer
{ua falus, imo certus effer quodilla non effer fucnra,
ergoille non poflet habere Spem.Poffet ille tunc qui-
demaffequi falutem , quia reuelatio illa facerer tan-
tum neceflitatem confequentem, 8¢ potlet non pecca-
re, {ed non poffet fperare fe nunquampeccaturum. !

Inftabis cum Hurtado , ftare pofle fimul duo hee Inflangs ‘
iudicia, pro cero excludar a Iegno quia non fpe< Hustadi
rabo , & iftud, {alyabor fi {perem , nam Caino libe- ’
re dicentl, maior ff INGUIAS MmeA quam U veniam |
merear 5 potuit Deus reaclate non C011ﬁ:qli€:'js l
venlam, ille tunc duo habuiffer indicia , quz funt '

e noq

e foes

&

eadem de 1e, nec funt incompoffibilia, ergo fudi-
cium [ufficiens ad Spem ftare porelt cun reuela-
tione de falute non futura, Sinuliter dicar Degs
homini, i fureris damnaberis , ille cum furabitar
cercus erit de fua damnatione , & tamen ille po-
teft non furar, & {perare falucem , ergo ille habe-
te fimul poteft illa duo indicia. Denique dicat
aliquis non video cur ego me teprobum exifti-
mem, fed tamen nolo vnquam bené operari 5 retie-
let illi Deus ineodem inftanti, quod damnabitur
proprer hoc peccatum, ille tunc eo inftanti haber
duo ifta indicia

Rc[lpondco negdndo , quod iudicium {ufficiens ad Diluis
Spem , ftare poflit cum certitudine damnarionis
quam habet is cui faéta eft reuclatio de qua logui~
mur, duo hec judicia , pro certo excludara regao,
quia pro certo non fperabo , & faluabor i {perem,
primo funt impoflibilia , quiain primo dicis certitu-
dinem damnationis & negationis Spei,, quz tamen
duo affirmantur {ub dubio in pofteriori, hze autem
duo , vt vides ftare fimul non poflunt. Deinde ifte
fecundus adtus non eft actus Spei , non  enim
affirmac falutem futuram fub dubio , fed rantum
conditionaté affirmac falucem 6 effer Spes , quod
non eft fperare. Vnde {oluuntur omnia quz addic |
Hurtadus. Nam Caino defperanti & dicenti, maiop |
¢ff iniguitas mea quam vt weniam merear’, renelare
Deus potuit non affequeris venjam , tunc nego illum
Iperare potuiffe veniam , neque peccaffer habens
illud iudicium non allequar veniam, fuiflet enim im-
poflibile illi aliud iudicare. Similiter ille cui Deus
diceret fi,fureris damnaberis poflet quidem non fu- |
1ari , fed pofito quod effet furatus, fperate non pof-
fet falutem, neque haberet imul duo ifta iudicia,
damnabor quia pro certo furabor, & {aluabor fi non |
furer. Hecenim duo ftare fimul nequeunt , pro cef- |
to furabor , & fi non furer, Negque fieri poteft ve ille ‘
qui fcic {e effe reproba dicar, ego nihil video curme
reprobum exiftimem. Denique in hoc differt reucla-
tio omiflionis Spel a reuelatione aliorum peccato-
tum.quod omiffio Spei fi reucletur non eft peecatum,
cum fit impoflibile fperare id quod pro certo {cis non
futurum,reliqua peccata fi reuelentur furura,non de-
finent peccata t-ﬂl:: tune quando erunt, quia reuela-
tio facic necefficatemn folum confequentem. Po-
teft itaque Dens mihi reuclare damnaberis, quia non
{perabis, quia oblivilti pofum reuclationis , &
ita omiflio Spei eflec peccatum, fed renelare non po-
telt damnaberis, quia nunc non fperas , in hoc enim
inftanti quo fit reuelatio,omiflio Spei non erit pecca-
tum, cum Spes fit impoibilis. S ot

Quarea pars, quad ille tunc non poffer defperare fer it

licité quantumuis {perare non pofler, imd & dicere defperase:
pofler




| poflet nolo fperare, £ _
[ logos » neque vilus diffi deret , nifi defper
o R . {
finitionem aliter exponere t.Qui enim defpera

=
o
=
(2]
o}
=]
=]
=
=5
m
=
S

mictane; illom cui faéta effer reuelatio damnationis
polle delperare licite. Sup;'oﬁm autem iis quea dixi
de natura,& de malitia defperationis,probatuim om-
nino manet , quod is cui facta cflet reuelatio (v
damnationis , & haberer iudiciwm illud , haud dul
damnabor, non }.uoﬁlct elicere atum verz r.{LQ:PCl'.L-
tionis, qua ille actus eft intrinfecé malus vt demon-
ftraui,cum ficauerfatio boni quod fecundum rectam
rationem eft amabile ," & quod profequi tenemur
ex co quod cuecti a Deo {umus ad illud Tu{'r:dcu‘
| dum, vade neque illud quilquam aperfari poreft fine
peccato, quantumuis certitudinemn omnimodain ha-
beat de illo non futuro.

Ad primam Relpandeo negandoillum cui Deus
{uam damnarionem reuelaifet fore perplexum vel
neceflitarum ad peccandum, quia ille non teneretur
{perare beatitudinem , quam {perare nullo modo
| poller, fed neque poffetillam nolle s quia neminem
| Deus vulc damnari, nifi dcpmldcutcr 2 peccatis qua
nemo pocelt velle. Ille cuifacta Ciiﬁc‘: talis reuclatio
non ellec extra viam {alutis , fed abfolure poflet fal-
uari,& teneretur eificaciter intendere beatitudin

aflumendo media vt conftabit ex ftarim dicendis:
Lle cui Deus reuelaflet peccatum fuum, adhuc poffer
I velle illud peccatum vitare, & conari ctiam illud vi-
f taze.Ratio cft,quia ille cui Deus renelaffer peccarum
! futurum, cognofcerer fe peccaturum , non quia non
poteric non peccare , {ed quia volet pecc
autem videt {e adepturum finem, quia noler illum
adipifci, poreft intendere finem , ficut abfoluee po-
teft illam adipifei,nam vt aliquid defiderem fatis eft
quod fciam illud non effe impoffibile , vt illud {pe-
rem requiritur vt cngnol'c:lm faltem probabiliter
[ quod fir futurum. Paret ergo quomodo ille poffet

velle vitare peccatum , & affumere media , voluntas

enim poteft intendere finem quem cognofcit fe non
wdepruram ex propria libertate ac malitia. Denique
1 habe onem {ui peccadd, haberet con-
lenter & abloluté tollere po-
n peccaret ficut pofler non peccare,
atio, ficut nec fuifler pra{cientia ta-

Solatio
prima du.
bitationis.

¢, qui

Ad fecundam Refpondeo , fatis di¢tum effe illum
qtlipo[g_ila[IbLILli falutem, 8 quihoc {cit, non polle
tamen fperare falutem , fi cognofcat illam pro certo
efle non futuram.Deinde nots i
pliciter polfet Deus reuclare
propeer omiffionem Sl:ci_, prin
beris quia non {perabis , hacrenelatio poffibilis eft
vt dixi, quia_poifum huius reuclationis oblivifci, &
{perare ; vel peccate, non fperando; fecundd i di-
cat damnpaberis quia nunc non {peras , quz reue-
latio eft impoflibilis, non quia rollit libertatem
actus, led quia deftruit obiectum ipfum atus Spei,
quod eft futuritio beatitudinis , & indicium illud
intelle€tus f{ine quo dixi nungus ¢
1go0 dicitur {oppofitionem f{olum cr)-:.l('queh[mn
ertati non efle conrrari 1

Solutio

fecundz.

ritls quod du-

tionem

dmnas-

actum Spei, quoties tecordor reuclationis prateri-
te, vel cognolco illam cffe przfentem. Reliqua ex
diétis folura manent,

Ad tertiam Relpondeo {zpe negaturh effe, qued
faris fic ad defperationem , vt nolim ff
qui defperatio pofitiua non differeed Hegativa. Dein-
de dictuin egiam eft, illum cui Aecer reuclatio dame

erare , alio-

pel contrarijs.

621

nationis pofle acdebere dicere volo profequi beatita-
dinem per media,fed hoc non eft {perare nifi indices
beacituding illam elle futuram, Iraque concedoillam
u*f:'[im'cm,illc poteftlicire defperare, poteftqui liciré
dicere nolo profequi beatirudiné per media.Sed nego
i_l].un }1‘:i51ur:_n*.,qlll dicit nolo {perare,dicir nolo pro-
{equi beatirudinem per media:Spes enim eft quidem
prolequutio beatitudinis per media,fed praterea eria
dicit futuram efle beaticudinem. Si Deus repelaifer
alicui fyam dam ell

ationem, non abloluce vellet illam
damnationem , fed ex fuppofitione tantim pecca,
& veiuftitie fuz fatisfacerer.  Pofler antem eodem
modo dicere L‘cprobus volo meam damnationem vt
iuftitiz Dei (atisfaciam , & vt me accommodem cius
voluncati, fed hoc non eft defperare , quia defperatio
eft auerfari beatitudinem vr difficilem , & impofli-
bilem , non autem guatenus eius priuatio cft actus
iuftitize dining.

ST o TR
De peccato I’mﬁ;m‘miem;:
San&us Thomas , quzftione 2 1.

Tcut Spei Theologicz opponitur defperatio per

defectum, fic per excellum opponitur prefum-
ptio , cuius nemen varia fignificat pattim ad intel-
g

leétum partimt’ ad voluntatem pertinentia. Signil
cat in incelleétn zftimationem excellentiz propri,
iudicium de aliorim geftis , ex probabilibus conie=
¢turis, vel etiaméconiecturas iplas prob.a'ojkc.s ad fea
rendum iudicinm. In volunrace fignificar vaivechm
motum voluntatis ad aliquid agendum quod exce=
dic agentis poteftatem, id eft id ad quod agendum
agens {ufficientes vires non haber. Vnde vninerfim
nf:-ycll:v:ur Przfumprio , motus yoluntatis quo quis
ir id quod vires {uas {uperat. Peccatum ve-
ro Prazfumptionis definitur motus voluntatis, quo
inordinaré , & modo indebiro {peramus beatitudi-
nem, & bona fupermaturalia. ‘De hoe peccato nihil
video dithcile, fed breuiter tamen quztitur an &
quale illa peccarum fir.

Ratio enim dubicandi effe poteft primo 5 quia {1

i

aggre lic

prafimptio eft peccatum oppofitum Spei , fequitut !

quod per illam expellitar habitus Spei, hoécautem
communliter non adrytcitur,

Secundd , fi peccatum iftud Spei opponitur pet
exceffum , fequitur quod iudicium heereticum fem-
perilli eft adiunctunt, qui enim pre{umi, fperdc fe
{aluatum iri per proprias vires fine Dei adiutorio,
quod hereticam eft credere,

Tertio, communiter dicitir pr’:ﬂ‘.mpmoncm Spei
opponi,cum tamen €am magis oppoii timMoLT CeLrn
fit,qui enim praefumit nimium confidit, atque ita mi=
nus timet,quam timere debeat.

Dicendum eft prafimptionemeffe péccarutn €x
genere {uo graue 5 oppofitum Spei & timori Dei.

Ratio cft;quia prefumptio et fiducia queda nimias

.& velutiexceflis infperande; non quod exceflusille

fit in amore ipfius beatitudinis, {fed in medio quo ﬂj
lam fperamus,notatautem S. Thomas art. 1.¢74.quod
excetlus ille poteft effe duplex.Primd, i {peres beati-
tudinem fine Dei adiutorio s nimium videlicet inni-
tendo tuis viribus,quoed facichant Pelagiani, Secun~
do, fi fperes innitendo inordinaté mifericordiz diui-

nez :id elt fine bonis cperibus,yt facinnt Calmnifte,
& ; i1 |
Hoc verunque patet effc inordinarum. Adde quod hu-

infmodi pr nptio incredibilia homini mala parit,

neglectum faluris,relapfumin pectata,bonorum ope-
{17 5 Tam

Nofne?
précfim=

ptieais

Sccundas

Conglubo

Prafi
ptio eft ck
{c mala:

=




622  DifpIV.De Charit Quaftl Se& 1

mumn centemptum,{egniticm, tepiditatem & alia hu-
iufinodi,vt meritd dicacur Ecclefiaft.18.Fide prefim-
prionem cordss eorum quoniam mala eft.

Eft pecca-  Deinde quodillud peccarum ex genere fuo fit gra-

tum de fe ye pater,quia vireuti perfectilima opponitur,& pro-

e hiberur per preceptum grauiter obligans,grauia no-
cumenta parit { vodixi) ponivimpedimentum grauz
Spiritus San&i,proptcreﬁquc meritd numeLatus intex
peccata contra Spiricum Sanctum.

Solutio  Ad primam & fecundam Refp.prafumptionem in
prime ac - multis fzpé reperiri fine iudicio heretico , duobus
;“:!‘)‘i‘:jf enim modis {perati poteft inordinaté beatitudo, vel
ais. 9" innitende nimium virtuti tuz,vel nimium innitendo

mifericordiz divinz,primo 1 actu ﬁgmto & forma-
licer, quoties v.gr. cum Pelagianis negatur necellitas
gratiz, vel cum Caluiniftis neceflitas bonorum ope-
rum, & fic certum eft,quod prafumprio excludic ha-
bicum Speis& includit indicium herecicum.Secundd
fieri poreft & {zpids etiam fic in actu exercito & vir-
tualiter, ci aliquis perindele geritac i crederer nece(~
fariam non efle gratia ad bona opera,né enim cft {ol-
licicus de implorddo ausilio dinino,per inde ac fi cre-
deret quod neceffaria non {ant opera bona, e quod
fecurus perfeucret in peccatis,nibil follicitus deagen-
da peenitentia,& de bonis eperibus exercendis, quafi
effet certus quod in articulo moxtis fufficientem agec
peenitentiam 5 & huiulmodi praefumptio, non necel-
{arid includit iudicium hareticum , & non excludic
habitum Spei, quia huiulimodi peccatum non fufficic
ad reddendum hominem inidoneum ad adtum Spei,
qui enim fic prefumic , fperat {e'in arviculo mortis
acturum peenitentiam,

Tertiz.  Ad terriam Reflp. cum S.Thomasrt.3. quod ficut
defperatio Spei opponitat, fic eidem opponitur prae-
fumptio eriam directius quam timori,contraria enim
{unt in eodem genere, & directils opponuntur qua
funt in eodem genere quam qua {unt genetum diver-
forum,pm:fumptio auntem eft in eodem genere in quo
eft Spes , cum fit inordinata quadam Spes de Deo,
quz opponiturtriam manifeftids vimori,quamuis di-
sectias opponatur Spei.

Shth e drdastadhde s dhiededede
DISPVTATIO 1V.

De Charitate Theolo gica.

San@us Thomas , 2 quaft. 23. ad 47.

§ AcTenvs dixi de virtutibus Fidei
',, & Spei 5 per quas initiim aliquod
V. efficimur creaturs Del , nunc reftat
¢ Charitas , per quam petfecté homo
07 SN0E ex Deo nalcitar , in Deo manet, de
RS Be\A Dco viuir, finis Pracepti, vinculum
pectectionis eminentifimum Charifmatum, vexillum

electorum, De illa difputat accuratiffimeé S.Thomas

quaftionibus viginti tribus,cuius doctrinam commo-,
de videor poﬂ'c reuocare ad fex capira. Primam fit

de rarione generica Chatitatis.Secundum de obieéto

illius. Tertium de internis eius actibus, Quartum de

actibus illius externis,Quintum de habitu Charicacis.

Sextum de peccatis contrarijs Charitati, Quibus in-

telleétis nihil eriv de hac victute quod reftare videa«

tir dicendwm.

QVASTIO L
De Ratione generica Charitaris Theologice.

S.Thomas, quelt. 23.

D dignofcendum genus vircuris nobiliffime,

quatuor video necelfaria,primo verim Chariras
verus fit amor benenolentiz,{ecundd verdm fic verys
amor amicitiz, tertio verdm fic vera & {pecialis yir-
zus,quared verium vircutum omninm fit perfectiffima,
& illarum forma.

SEexrro 1

Firim Charitas [is veris amor benenolenti,

€

(‘\Errmn eft primo,Chariratein effe verumac pro- Charitgy
J

prium amorem.Charitatenm vero (inquit Auguft
1ib.3.de doctrina Chryft.c. 10, morum aniri ad fruen- s,
dum Deo propter ipfim , & propter ipfismn & proxime
proper Dewm , miotus autem ille animi rendensad
fruitionem, amor appellacur;fumitur enim amor ali-
quando latits,aliquando {trittids & omnine proprié,
Amor laté fumprus fignificar motum quemlibet vo-

luntatis in bonum,quo pacto Auguft.lib.1 4.Ciuita,

c.7. defiderium appellar amorem hiantemn, gaudium,
amorem fruentem, Si verd amor {urhatur fridils
prove diftinguitar & defiderio gaudio & alijs actibus
voluncatis eft motus voluncatis in bonum,pracisé ve
bonum eft,abftrahendo 2 Pr;ﬂfcnti:l & abfentia, quia
non actendit nifi bonum.

{ub o)
* Dere ames

Certum eft fecundd,yarias 3 Doctoribus excogita-  Variz
tas efle definitiones amoris tim laté,ctim ftrické fum- amesis de

pri> qué tamen omnes videntur magis explicare can-
{as aut effeétus Amoris,quam eius naturam, eft enim
difficile dicere , quid fic motus ille voluntatis in
bﬂlluln-

Primd enim dicitur effe motus complacentiz vo-
luntacis inbono , fed hwc complacentia videtur effe
potitis aliquid antecedens amorem quam iPﬂ: amor,
bonum enim prids yoluntati placet quim ametut.

Secunda eft, & notifima definitio Philofophi,
quod amare fir velle alicui bonuimn,vel quz bona pu-
tar; illorimque a&inum effe in quantum poteft:led
hic videtur effe pouitls effectus amoris , quam morus
ille voluntatis in bonum qui fine dubio eft amor,yvel
certdillud velle bonum,defiderium eft nonamor,vn-
de negat 8. Thomas guafl,27.ar+.2. quod beneuolen-
tia {ic adzquaré amor.

Tertia enim & longé melior definitio amoris tra-
ditur 4 S.Dionyfio,quod amor fit vnio affeétina ama-
tis ad aliquod bonum,vbi nomine(vnienis)fignifica-
tur actus voluntatis quo ipfe amans in dilecta cffun-
ditur, & illi adhzret : Id eft, inclinatio & impulfus
voliitatis in ipfum bonum,ex prima enim coplacen-
tia voldratis in bono cognito,ftatim oritur moths ille
volunratis & inclinatio in boaum, Amor mess pondus
menmyillo feror quocwngue feror (inqait Auguft. lib.g.
de Trinit. ) pondus autem illud & inclinatioselt atfe-
¢tiva illa vnio & effufio amancisin amatum,nam vo-
lantas per actum {uum non atrrahic ad (e obiectum,
fed in illud inclinatur , & inillud tendic , & hec eft
vnio propria in qua verus amor confiftit & ex qua
oritur : deinde, vt (tatim dicam, vnio ifiperata, ideft
potentiarum occupatio circa dilectam, Vbi eclam ap-
parec mitabilis ille circulus amotis de quo fepe lo-
quitar S.Dionyfius , A bono , inbonum, circa bo-

mum ; bonum enim voluntati placens eft veluti ter-
minus

101CSs

E
1




	Seite 606
	Qvæstio I. De quidditate, Spei generice sumptæ.
	Seite 606
	Seite 607
	Sectio I. Quidditas, amoris concupiscentiæ, & gemis spei.
	Seite 607
	Seite 608

	Sectio II. Vtrum spes Theologica sit actus amoris concupiscentiæ.
	Seite 608
	Seite 609

	Sectio III. Qualis actus amoris concupiscentiæ sit spes.
	Seite 609
	Seite 610


	Qvæstio II. De tota quidditate spei Theologicæ.
	Seite 610
	Sectio I. De obiecto formali spei Theologicæ.
	Seite 610
	Seite 611

	Sectio II. De obiecto materiali spei Theologicæ.
	Seite 611
	Seite 612

	Sectio III. De actu proprio spei Theologicæ.
	Seite 612
	Seite 613
	Seite 614

	Sectio IV. De actibus spei annexis præsertim de timore seruili.
	Seite 614
	Seite 615
	Seite 616

	Sectio V. De habitu spei Theologicæ.
	Seite 616
	Seite 617


	Qvæstio III. De peccatis spei Theologicæ contrarijs.
	Seite 617
	Sectio I. De peccato desperationis.
	Seite 617
	Seite 618
	Seite 619
	Seite 620
	Seite 621

	Sectio II. De peccato præsumptionis.
	Seite 621
	Seite 622



