
Institutiones Theologicae Ad Usum Seminariorum

Simonnet, Edmond

Venetiis, 1731

R. P. Edmundi Simonnet Sacietatis Jesu Presbyteri Tractatis Primus De Deo
Uno.

urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

















































































































































































































































































































	Disputatio Prima. De Existentia Dei. 
	Seite 1
	Art. 1. Utrùm per se notum sit Deum existere.
	Seite 1
	Resp. Hæc propositio, Deus existit, est per se nota secundùm se, & non est per se nota secundùm nos.
	Seite 1
	Seite 2
	Seite 3


	Art. 2. Utrùm, & quomodo constare possit Deum existere.
	Seite 3
	Resp. 1. Fide divina credi potest Deum existere.
	Seite 3

	Resp. 2. Deum existere, probari etiam potest certò & efficaciter argumentis citra divinam revelationem evidenter notis.
	Seite 3

	Resp. 3. Non potest tamen existentia Dei demonstrari à priori.
	Seite 3

	Resp. 4. Existentia Dei potest demonstrari à postetiori.
	Seite 3

	Resp. 5. Potest etiam existentia Dei demonstrati à simultaneo.
	Seite 3


	Art. 3. Utrùm re ipsa demonstretur Deum existere.
	Seite 3
	Demonst. 1. Petita ex notione entis à se.
	Seite 3
	Seite 4

	Demonst. 2. Petita ex necessitate entis à se.
	Seite 4

	Demonst. 3. Petita à motu, & productione rerum.
	Seite 4

	Demonst. 4. Petita ex necessario, & contingenti.
	Seite 4
	Seite 5

	Demonst. 5. Petita ex idea entis quo nihil meliùs cogitari potest.
	Seite 5
	Seite 6

	Demonst. 6. Petita ex hoc mundo visibili.
	Seite 6


	Art. 4. Utrùm unus tantùm sit Deus.
	Seite 6
	Resp. Unicus est Deus.
	Seite 6
	Seite 7


	Art. 5. Utrùm Deus possit ignorari invincibiliter.
	Resp. 1. Non potest dari ignorantia Dei positiva, quæ sit invincibilis.
	Seite 7
	Seite 8

	Resp. 2. Non potest dari negativa Dei ignorantia invincibilis pro longo aliquo temporis intervallo.
	Seite 8

	Resp. 3. Potest tamen dati pro aliquo temporis intervallo ignorantia Dei negativa invincibilis.
	Seite 8



	Disputatio II. De Essentia Dei, & ejus attributis in communi.
	Seite 8
	Art. 1. Utrùm omnes omninò perfectiones possibilis sint in Deo, & quomodo?
	Resp. 1. Omnes omniò perfectiones possibiles in Deo continentur aliqua ratione.
	Seite 9

	Resp. 2. Omnes perfectiones simpliciter simplices continentur in Deo formaliter.
	Seite 9

	Resp. 3. Perfectiones secundùm quid non continentur in Deo formaliter.
	Seite 9

	Resp. 4. Perfectiones secundùm quid continentur in Deo virtualiter, æquivalenter & eminenter.
	Seite 9


	Art. 2. Quænam inter perfectionum simpliciter simplicium.
	Seite 9
	Resp. 1. Essentia Dei strictè sumpta, non consistir in cumulo omnium perfectionum simpliciter simplicium.
	Seite 9
	Seite 10

	Resp. 2. Essentia Dei strictè sumpra, non consistit in ratione entis infiniti.
	Seite 10

	Resp. 3. Essentia Dei strictè sumpra, nom consistit in intellectione actuali, neque in ratione entis spiritualis à se.
	Seite 11

	Rest. 4. Essentia Dei strictè sumpra, consistit in aseitate, seu in existentia à se.
	Seite 11


	Art. 3. Utrùm & quomodo attributa divina distinguantur inter se, & ab essentia divina.
	Seite 11
	Seite 12
	Resp. 1. Attributa divina nec inter se, nec ab essentia divina distinguuntur realiter.
	Seite 12

	Resp. 2. Attributa divina nec inter se, nec ab essentia divina distinguuntur formaliter ex natura rei.
	Seite 12
	Seite 13

	Resp. 3. Attributa divina inter se & ab essentia divina distinguuntur ratione.
	Seite 13

	Resp. 4. Attributa divina inter se, & an essentia divina distinguuntur ratione ratiocinata.
	Seite 13
	Seite 14


	Art. 4. Quid senserit Gilbertus Porretanus circa distinctionem essentiæ ab attributis, & attributorum ab invicem.
	Resp. Gilbertus Porretanus non distinxit realiter, aut formaliter ex natura rei attributa divina ab invicem, aut ab essentia divina.
	Seite 14
	Seite 15



	Disputatio III. De aliquibus attributis divinis in particulari.


	Art. 1. Utrùm Deus sit simplex, & incorporeus.
	Resp. 1. Deus est Ens simplicissimum.
	Seite 15
	Seite 16

	Resp. Deus est incorporeus.
	Seite 16


	Art. 2. Utrùm Tertullianus senserit Deum esse corpus.
	Resp. Tertullianus excusari potest ab hoc errore.
	Seite 16
	Seite 17


	Art. 3. Utrùm Deus sit bonus.
	Resp. 1. Deus est summè bonus bonitare absoluta.
	Seite 17

	Resp. 2. Deus est summè bonus bonitare relativa.
	Seite 17

	Resp. 3. Deus est summè bonus bonitare morali.
	Seite 17

	Resp. 4. Deus per essentiam bonus est omni bonitare qua bonus est.
	Seite 17


	Art. 4. Utrùm Deus sit infinitus, & quomodo.
	Resp. Deus est infinitus simpliciter, & in omni genere perfectionis.
	Seite 17
	Seite 18


	Art. 5. Utrùm Deus sit immensus.
	Resp. 1. Deus sit immensus.
	Seite 18

	Resp. 2. Deus est præsens rebus omnibus creatis.
	Seite 18
	Seite 19

	Resp. 3. Deus est ubique.
	Seite 19
	Seite 20

	Resp. 4. Deus est etiam extra cœlos.
	Seite 20
	Seite 21


	Art. 6. Utrùm Deus sit immurabilis.
	Resp. Deus est omninò immurabilis.
	Seite 21
	Seite 22
	Seite 23


	Art. 7. Utrùm Deus sit æternus.
	Seite 23
	Resp. Deus est æternus.
	Seite 23


	Art. 8. Utrùm Deus sit omnipotens.
	Resp. 1. In Deo est vera & propriè dicta potentia activa.
	Seite 24

	Resp. 2. Potentia agendi ad extra in Deo est intensivè infinita.
	Seite 24

	Resp. 3. Potentia agendi ad extra in Deo est etiam extensivè infinita.
	Seite 24
	Seite 25

	Resp. 4. Deus est omnipotens.
	Seite 25
	Seite 26



	Disputatio IV. De invisibilitate Dei.
	Art. 1. Utrùm possibile sit Deum videri visione corporea.
	Resp. Impossibile est Deum videri visione corporea.
	Seite 26
	Seite 27
	Seite 28


	Art. 2. Utrùm possibile sit videri Deum visione intellectuali.
	Resp. 1. Deus ab intellectu creato videri non potest naturaliter.
	Seite 28
	Seite 29

	Resp. Intellectus creatus elevari potest ad videndum, & beati re ipsa in cœlo vident clarè & intuitivè Deum in se.
	Seite 29
	Seite 30
	Seite 31


	Art. 3. Utrùm possibile sit Deum comprehendi an aliquo intellectu creato.
	Resp. 1. Deus non potest de potentia ordinaria comprehendi ab aliquo intellectu creato.
	Seite 31
	Seite 32

	Resp. 2. Ne quidem de potentia ordinaria comprehendi potest ab intellectu creato.
	Seite 32
	Seite 33
	Seite 34
	Seite 35


	Art. 4. Quibus indigeat vel non indigeat intellectus creatus ad videndum Deum.
	Resp. 1. Intellectus  creatus  ad videndum Deum indiger lumine gloriæ.
	Seite 35
	Seite 36

	Resp. 2. Intellectus creatus ad videndum Deum intuitivè ut in se est, non indiget specie impressa.
	Seite 36

	Resp. 3. Intellectus creatus non indiget specie expressa ad videndum Deum clarè & intuitivè, ut in se est.
	Seite 36
	Seite 37


	Art. 5. Utrùm omnes beati æqualiter videant Deum ut in se est.
	Resp. Beati in cœlo non vident æqualiter Deum ut in se est.
	Seite 37
	Seite 38


	Art. 6. Quid per visionem beatificam beati videant.
	Resp. 1. Beati vidente essentiam Dei strictè sumpram, trinitatem personarum, & omnia attributa absoluta, quæ fide divina creduntur in hac vita, quamvis non videant omnes partes seu gradus virtuales horum attributorum.
	Seite 38
	Seite 39

	Resp. 2. Beati vident in Deo, ut in media ratione priùs cognito, creaturas ut possibiles secudùm suum esse proprium, alii plurese, alii pauciores, nulli tamen omnes.
	Seite 39
	Seite 40

	Resp. 3. Beati per visionem beatificam vident decreta divinæ voluntatis.
	Seite 40

	Resp. 4. Beati vident in Deo, ut objecto ratione priùs cognito, creaturas etiam ut existentes.
	Seite 40
	Seite 41
	Seite 42


	Art. 7. Utrùm animabus sanctorum clara & intuitiva Dei visio differatur asque ad diem Judicii, & corporum resurrectionem.
	Seite 42
	Resp. Animæ sanctorum, sive in corpore, sive extra corpus purgatæ, absque ulla dilatione fruuntur clara & intuitiva Dei visione.
	Seite 43
	Seite 44
	Seite 45



	Disputatio V. De Scientia Dei.
	Seite 45
	Quæst. 1. De existentia scientiæ divinæ, & ejus dotibus.
	Seite 45
	Art. Unic. Utrùm in Deo sit Scientia, & qualis sit.
	Resp. 1. Deus habet scientiam.
	Seite 45

	Resp. 2. Scientia Dei non est habitus, neque actus à Deo realiter distinctus.
	Seite 45

	Resp. 3. Scientia divina est absque omni compositione mentali.
	Seite 45

	Resp. 4. Secientia Dei non est discutiva.
	Seite 45
	Seite 46

	Resp. 5. Scientia divina non pendet à potentia physicè  effectrice, & receptiva illius. Datur tamen in Deo intellectus propriè dicuts, à quo scientia divina non reali distinctione, sed logica inadæquara distinguitur, & à quo realiter est suo modo actus quo Deus cogniscit.
	Seite 46

	Resp. 6. Scientia divina est etiam independens ab omni specie impressa, & motivo propriè dicto. 


	Seite 46

	Resp. 7. Scientia divina est omninò certa, & evidens.
	Seite 46

	Resp. 8. Scientia divina est infinia, æterna, & immutabilis.
	Seite 47

	Resp. 9. Scientia divina est formaliter judicativa.
	Seite 47



	Quæst. 2. De Cognitione Dei circa se ipsum, possibilia, & alias res aliquando existentes.
	Seite 48
	Art. 1. Utrùm Deus se ipsum cognascat & comprehendat.
	Resp. 1. Deus se ipsum cognoscit.
	Seite 48

	Resp. 2. De se ipsum cognoscit cognitione perfectè comprehensiva.
	Seite 48


	Art. 2. Utrùm Deus cognoscat possibilia cognitione propria.
	Resp. 1. Deus cognoscit possibilia.
	Seite 48
	Seite 49
	Seite 50

	Resp. 2. Deus cogniscit possibilia cognitione propria.
	Seite 50


	Art. 3. Utrùm Deus cognoscat præsentia, & præterita.
	Resp. 1. Deus præsentia omnia cogniscit.
	Seite 51

	Resp. 2. Deus cogniscit etiam omnia præterita.
	Seite 51
	Seite 52


	Art. 4. Utrùm Deus cognoscat res omnes absolutè futuras.
	Seite 52
	Resp. 1. Deus cognoscit omnia absolutè futura, quæ ab eo solo dependent.
	Seite 52

	Resp. 2. Deus cognoscit omnia absolutè futura, quæ ab eo solo dependent.
	Seite 52

	Resp. 3. Deus perfectè cognoscit omnia absolutè futura libera, & strictè contingentia, quæ ab ipso simul, & à creatura rationali dependent.
	Seite 52
	Seite 53
	Seite 54
	Seite 55



	Quæst. 3. De medio cognitionis divinæ circa ipsum Deum, possibilia, & res omnes aliquando existentes.
	Art. 1. Utrùm Deus videat se ipsum in aliquo medio.
	Resp. 1. Deus non videt se ipsum per speciem impressam.
	Seite 55

	Resp. 2. Deus ad perfectam, & comprehensivam sui cognitionem non indiget medio in quo ratione priùs cognito se ipsum cognoscat: imò nec tale medium cognitionis sui habere potest.
	Seite 55
	Seite 56


	Art. 2. Utrùm Deus in aliquo medio ratione priùs cognito, cognoscat possibilia.
	Resp. Deus in se ipso, ut objecto ratione priùs cognito, cogniscit possibilia.
	Seite 56
	Seite 57


	Art. 3. Utrùm Deus in aliquo medio ratione priùs cognito, cognoscat creaturas existentes.
	Resp. Deus in se ipso, ut objecto ratione priùs cognito, cognoscit omnes creaturas existentes.
	Seite 57
	Seite 58
	Seite 59


	Art. 4. Utrùm Deus in aliquo medio ratione priùs cognito, cognoscat actus liberos creaturæ rationalis aliquando exituros.
	Resp. 1. Deus non cognoscit actus creaturæ rationalis liberè futuros, in ipsa creatura rationali confiderata in actu primo, sive remoto, sive etiam proximo.
	Seite 59

	Resp. 2. Deus non cognoscit in suis  decretis actus naturales, creaturæ rationalis liberè futuros: at cognoscit supernaturales.
	Seite 59

	Resp. 3. Deus actus omnes creaturæ rationalis, tamnaturales, quàm supernaturales, liberè futuros, cognoscit in essentia sua, ut perfectissima similitudine omnium intelligibilium, secundùm esse proprium quod habent sive possibile tantùm sive etiam actuale, & exertitum, pro quacumque temporis differentia habeant.
	Seite 59
	Seite 60

	Resp. 4. Deus omnes acus cujuscumque creaturæ rationalis liberè futuros, ab æterno & pro æterno videt in essentia sua ratione priùs visa, ut existente pro ea differentia pro qua re ipsa existunt.
	Seite 60
	Seite 61


	Art. 5. Utrùm Deus omnia alia à se cognoscat immediarè  in se ipsis.
	Seite 61
	Resp. Deus omnia alia à se, tam possibilia quàm aliquando existentia cognoscit aliqua cognitione immediatè in se ipsis, hoc est independenter ab omni  medio, sive in quo, sive quo cognoscantur ab eo.
	Seite 61
	Seite 62



	Quæst. 4. De scientia futuribilium .
	Seite 62
	Seite 63
	Art. 1. Scientia futuribilium in Deo existere ostenditur authoritate Scripturæ tum vereris, tum novæ.
	Seite 63
	Seite 64
	Seite 65

	Art. 2. Dati in Deo scientiam futuribilium, probatur  ex S. Augustino.
	Seite 65
	Seite 66

	Art. 3. Deum habere scientiam futuribilium probatur ratione.
	Seite 66
	Seite 67
	Seite 68

	Art. 4. Utrùm scientia futuribilium dependeat à decretis absolutis ex parte actus, & conditionatis ex parte objecti.
	Seite 68
	Seite 69
	§. 1. Probatur ex Scriptura scientiam futuribilium non dependere à decretis conditionatis in sensu Thomistico.
	Seite 69
	Seite 70

	§. 2. Probatur ex S. Augustino dari in Deo scientiam futuribilium ab omni decreto actu existente independentem.
	Seite 70
	Seite 71
	Seite 72
	Seite 73
	Seite 74

	§. 3. Scientiam futuribilium independentem esse ab omni  decreto actu existente, probatur ratione.
	Seite 74
	Seite 75
	Seite 76


	Art. 5. Utrùm scientia futuribilium independens ab omni decreto actu existente, repugnet doctrinæ S. Thomæ.
	Resp. Hæc scientia non modò non repugnat, sed è contra omninò consentanea est doctrinæ S. Thomæ.
	Seite 76
	Seite 77
	Seite 78



	Quæst. 5. De Scientia media.
	Art. 1. Utrùm detur in Deo scientia media, non solùm pro statu naturæ innocentis, sed etiam pro  statu naturæ lapsæ, circa actus salutares.
	Resp. 1. Datur in Deo scientia media.
	Seite 78

	Resp. 2. Datur in Deo scientia media pro statu naturæ innocentis, nnon solùm circa actus malos, sed etiam circa bonos & salutares.
	Seite 78
	Seite 79

	Resp. 3. Datur in Deo scientiæ media pro statu naturæ lapsæ, & circa acrus malos, & circa salutares.
	Seite 79
	Seite 80
	Seite 81
	Seite 82


	Art. 2. Utrùm qui defendit scientiam mediam qualem defendimus pro statu naturæ lapsæ circa actus salutares, sit Pelagianus, vel Semipelagianus.
	Resp. Qui defendit scientiam mediam pro statu naturæ lapsæ, qualem defendimus etiam quoad actus salutares, non potest dici nisi per calumniam Pelagianus, aut Semipelagianus.
	Seite 82
	Seite 83
	Seite 84


	Art. 3. Ad qui sit utilis, vel etiam necessaria scientia media, qualem desendimus pro statu naturæ lapsæ circa actus salutares.
	Resp. 1. Scientia media, qualem desendimus pro statu naturæ lapsæ circa actus salutares, utilis est, imò necessaria ad conciliandam efficaciam gratiæ cum liertate voluntatis, quæ, ut fides docet, dicit non solùm immunitatem à coactione, sed etiam à simplici necessitate.
	Seite 84
	Seite 85

	Resp. 2. Scientia media, qualem defendimus circa actus salutares pro statu naturæ lapsæ, utilis est, imò & necessaria ad conciliandam certitudinem prædestinationis cum libertate voluntatis, seu cum activa voluntatis indifferentia, expedita ad utrumlibet.
	Seite 85

	Resp. 3. Scientia media, qualem defendimus circa actus salutares pro statu natruæ lapsæ, utilis est, imò & necessaria ad dirigenda decreta Dei prædefinitiva actuum salutarium electorum.
	Seite 85
	Seite 86
	Seite 87



	Quæst. 6. De Divisionibus & causalitate scientiæ divinæ, & ideis divinis.
	Art. 1. Quotuplex sit scientia divina.
	Seite 88
	Seite 89

	Art. 2. Quænam scientia in Deo sit causa rerum, diriegendo scilicet omnipotentiam divina ad extra operantem.
	Resp. 1. Scientia simplicis intelligentiæ est causa rerum.
	Seite 89

	Resp. 2. Sola scientia simplicis intellligentiæ est causa rerum, directiva scilicet omnipotentiæ ad extra operantis.
	Seite 89
	Seite 90


	Art. 3. De ideis divinis.
	Seite 90
	Resp. 1. Datur in Deo idea objectiva rerum omnium ab ipso conditarum.
	Seite 90

	Resp. 2. Idea objectiva, quam habet Deus, rerum omnium à se conditarum, est perfectio Deo maximè intrinseca.
	Seite 90
	Seite 91

	Resp. 3. Idea  objectiva, quam habet Deus rerum à se conditarum, est unica & simplex realiter, sed virtualiter & logicè multiplex.
	Seite 91




	Disputatio VI. De voluntate divinæ.
	Art. 1. Utrùm in Deo sit  voluntas, an liberæ sit, & circa quæ.
	Resp. 1. Deus habet voluntatem.
	Seite 91

	Resp. 2. Deus habet voluntatem & à coactione, & à simplici necessitate immunem circa omnia quæ operatur ad extra.
	Seite 91

	Resp. 3. Voluntas divina libera est libertate contradictionis & specificationis, non libertate contrarietatis.
	Seite 91
	Seite 92
	Seite 93


	Art. 2. Quid actus liber superaddat voluntati divinæ.
	Seite 93
	Seite 94

	Art. 3. Utrùm omnes actus divinæ voluntatis sint honesti, & laudabiles.
	Resp. 1. Nullus actus divinæ voluntatis potest esse malus moraliter.
	Seite 94

	Resp. 2. Nullus actus voluntatis divinæ potest esse indifferens in individuo.
	Seite 94

	Resp. 3. Omnes actus divinæ voluntatis habent infinitam simpliciter honestatem, & sunt æqualiter honesti etiam prout virtualiter inter se distinguuntur.
	Seite 94
	Seite 95

	Resp. 4. Quamvis omnes actus divinæ voluntatis sint æqualiter honesti, & ita voluntas divina non possit eligere inter actus magis vel minùs honestos; tamen omnes illi actus, quibus vult aliquam Dei gloriam extrinsecam, cum posset velle minorem, habent veram laudabilitarem, non solùm physicam, sed etiam moralem.
	Seite 95


	Art. 4. Quotuplex sit actus divinæ voluntatis.
	Seite 95
	Seite 96

	Art. 5. Utrùm in Deo sit amor, & circa quæ.
	Resp. 1. Deus amat se ipsum necessariò & comprehensivè.
	Seite 96

	Resp. 2. Deus amat etiam necessariò omnia possibilia, amore complacentiæ.
	Seite 96

	Resp. 3. Deus amat creaturas existentes, qua tales, sed amore libero.
	Seite 96

	Resp. 4. Deus creaturas rationales existentes amat etiam propter bonitatem, & amabilitatem propriam.
	Seite 96
	Seite 97

	Resp. 5. Deus non amat æqualiter omnia, sed inæqualiter etiam ex parte actus.
	Seite 97


	Art. 6. Utrùm in Deo sit amor specialis erga se ipsum, & an amor ille sit charitatis & benevolentiæ.
	Resp. 1. Deus bona sua intrinseca amat amore speciali, & virtualiter distincto ab odio, & ab omni alio affectu divinæ voluntatis circa Deum.
	Seite 97
	Seite 98

	Resp. 2. In Deo amor quo una persona diligit alteram, est verus amor charitatis, & ita est vera, & propriè dicta amicitia inter Personas divinas.
	Seite 98


	Art. 7. Utrùm in Deo sit odium.
	Resp. 1. Deus habet formaliter odium abominationis, non solùm circa peccate, sed etiam contra peccatores.
	Seite 98

	Resp. 2. Deus etiam propriè & folmaliter odit peccatores odio inimicitiæ.
	Seite 98
	Seite 99



	Disputatio VII. De Providentia Dei circa electos.
	Seite 99
	Art. 1. Utrùm sit in Deo prædestinatio; quid sit, & qurum sit.
	Resp. 1. Datur in Deo prædestinatio.
	Seite 100

	Resp. 2. Prædestinatio est absoluta & efficax, ab æterno facta, præparatio mediorum, quibuscum electi salutem æternam infallibiliter consequuntur.


	Seite 100

	Resp. 3. Prædestinatio, physicè sumpra, consistit non in actu intellectus tantùm, aut actu voluntatis tantùm, sed in actu intellectus simul & actu voluntatis.
	Seite 100
	Seite 101

	Resp. 4. Prædestinatio est hominum, non quidem amnium, sed certorum tentùm.
	Seite 101
	Seite 102

	Resp. 5. Prædestinatio est etiam Angelorum, non quidem omnium, sed eorum tentùm qui steterunt, & in accepta à Deo sanctitate perseverarunt.
	Seite 102
	Seite 103
	Seite 104

	Corollar. Prædestinatio est præscientia, & propositum Dei, quibus certi homines à massa perditionis misericorditer separati, per media infallibilia ad portum salutis æternæ diriguntur & perducuntur.
	Seite 104
	Seite 105


	Art. 2. Utrùm prædestinatio certa sit & immurabilis.
	Resp. 1. Prædestinatio certa est certidudine summa.
	Seite 105
	Seite 106
	Seite 107

	Resp. 2. Prædestinatio divina est absolutè immutabilis.
	Seite 107
	Seite 108


	Art. 3. Utrùm divinæ prædestinationis dertur ratio aliqua ex parte nostri.
	Seite 108
	§. 1. Prædestinationis divinæ nullam dari rationem ex parte prædestinari probatur ex Scriptura.
	Seite 108
	Seite 109
	Seite 110

	§. 2. Prædestinationis divinæ nullam dari rationem ex parte prædestinari; probatur ex S. Augustino.
	Seite 110
	Seite 111
	Seite 112
	Seite 113
	Seite 114

	§. 3. Prædestinationis divinæ non dari causam ex parte prædestinari, probatur rationibus Theologicis.
	Seite 114
	Seite 115
	Seite 116
	Seite 117
	Seite 118

	§. 4. Quòd divinæ prædestinationis nulla detur causa ex parte prædestinari, est fidei dogma.
	Seite 118
	Seite 119
	Seite 120
	Seite 121


	Art. 4. Utrùm Deus prædesiniverit amnia pietatis opera prædestinatorum.
	Resp. Deus prædefinivit amnia pietatis opera prædestinatorum.
	Seite 121
	Seite 122
	Seite 123
	Seite 124


	Art. 5. Utrùm Deus prædestinatos elegerit ad gloriam ratione priùs, quàm eos prædestinarit.
	Resp. Deus voluntare absoluta & efficaci voluit gloriam prædestinaris omnibus, ratione priùs, quam eos prædestinarit.
	Seite 124
	Seite 125
	Seite 126
	Seite 127


	Art. 6. Solvuntur objectiones à Scriptura & Patribus petitæ.
	Seite 127
	Seite 128
	Seite 129

	Art. 7. Solvuntur objectiones à ratione petitæ.
	Seite 130
	Seite 131
	Seite 132
	Seite 133
	Seite 134


	Disputatio VIII. De supernaturali Providentia circa reprobos.
	Seite 134
	Seite 135
	Art. 1. Utrùm detur reprobatio, tam positiva, quàm negativa, & an  utraque habeat  causam ex parte reprobatur.
	Resp. 1. Datur reprobatio positiva.
	Seite 135

	Resp. 2. Reprobatio positiva habet causam ex parte reproborum.
	Seite 135

	Resp. 3. Datur etiam reprobatio negativa.
	Seite 135
	Seite 136

	Resp. 4. Reprobatio negativa facta est post absolutam prævisionem peccati originalis.
	Seite 136

	Resp. 5. Negativa reprobatio habet causam ex parte reproborum, nempe peccatum originale, si ipsa sumatur absolutè. Si verò comparitivè  sumatur, non habet causam præter divinum beneplacitum.
	Seite 136
	Seite 137


	Art. 2 Utrùm deus habeat voluntatem salvandi aliquos reprobos.
	Seite 137
	Seite 138
	Resp. 1. Deus habet sinceram voluntatem salvandi omnes reprobos.
	Seite 138

	Resp. 2. Deus habet sinceram voluntatem salvandi omnes reprobos, qui aliquando justificantur.
	Seite 138
	Seite 139

	Resp. 3. Deus habet sinceram voluntatem salvandi omnes reprobos fideles.
	Seite 139

	Resp. 4. Deus habet sinceram voluntatem salvandi omnes reprobos, nullo planè excepto.
	Seite 139
	Seite 140
	Seite 141
	Seite 142
	Seite 143


	Art. 3. Solvuntur objectiones contra sinceram Dei voluntatem salvandi omnes reprobos.
	Seite 143
	Seite 144

	Art. 4. Solvuntur objectiones contra mortem Christi pro omnibus hominibus.
	Seite 144
	Seite 145
	Seite 146
	Seite 147

	Art. 5. Quantum certitudinem habeat hæc nostra sententia, quòd Deus velit sincerè salutem omnium hominum, nullo excepto.
	Resp. 1. Quòd Christus mortem suam obtulerit pro amnibus omninò hominibus ex sincero defiderio procurandi eorum salutem, certum est certudinem fidei.
	Seite 147

	Resp. 2. Quòd Deus sincerè velit omnes adultos salvari nullo excepto, certum est certitudine fidei.
	Seite 147
	Seite 148

	Resp. 3. Quòd Deus non solum adultos amnes, sed etiam omnes parvulos, etiam eos qui dicuntur mori in utero materno ex solo defectu causarum naturalium, aut nascuntur in iis circumstantiis, in quibus munanitús non potest illis succuri ante mortem, salvos esse sincerè defideret, certum est certitudine fidei.
	Seite 148
	Seite 149


	Appendix. De Hæresibus circa prædestinationem.
	§. 1. Quid Pelagiani sentiant circa prædestinationem.
	Seite 149

	§. 2. Quid sentiant Semipelagiani circa prædestinationem.
	Seite 149

	§. 3. Quid sentiant Semipelagiani circa prædestinationem.
	Seite 150

	§. 4. Utrùm ante Calvinum extiterit aliqua Prædestinatianorum secta.
	Seite 150
	Seite 151
	Seite 152




