UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

Institutiones Theologicae Ad Usum Seminariorum

Simonnet, Edmond

Venetiis, 1731

R. P. Edmundi Simonnet Sacietatis Jesu Presbyteri Tractatis Primus De Deo
Uno.

urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-83594

R.

EDMUNDI SIMONNET

Societatis JESU Presbyteri
PRl TS

UNO.

TR A GrdodailinT b

DAE==P T O

P

DISPUTATIO PRIMA.
DE _EXIS?‘ENTIA DEIL.

Owmne Der; intelligo Ens fupre-
muam , illimitatum in omniigene-
repetfectionis , proindequehabens
ex fe & ‘éx fua effentia 5 “plenifi-
mam fufficientiam ad exiftendum ,
& ita neeeflarid exiftens indepen-
denter ab‘omni agerite ipfam: pro-
ducente ; ‘46t conlcrvante: ciunsé
contta fit origo’ & caufa carcrdrum! omninm entinnt,
ab ipfoque producantur , & prqdu&a conlerventur’,
arque guberncatuy. Brevius ‘deferibi -poteft : Ens quo
nihil meliusefle vel cogitari poteft. Hic autem de Peo
querimus ;"1 "AD per fe ‘norum™ fir dlum exiftere .
2. Stippofito qudd noh 4 utrim 8 quomodo confter
llum exiftere ' 3. Quomodo démoniftiari poflic s
exiftentia g, Utrtim illius exiftencia pofliv ignorati
invincibiliters” 5o Wi fint plares Dui , & quomo-
do demonftretiur unicas offe Deas.

V) N S % 0 ) B e

Utrin ‘per [e notum fit Denim: exiffere.

Ora. Propofitio per (e nota, diftingui poteftduplex:
una perfeniota fecundum(e rancim; aleera per fe
nota etiam fecundiim nos. Primaclt propofitios cujus
tetmini; i (ufficienter & petfecté apprehenderentur, in-
telle@tum hoc ipfo neceffitarentad affenfum , fecluioom-
i difeurfa , & omni alio motivo A lediftinéto. Sedquia
non poffunt dnobis (ufficiencer & perfecté apprehend,
non poffunt feipfis intelletum determinare ad affenfum
propofitionis, ad quem proinde requiritur aliquis dif-
cutlus 5 aut motivim aliquod & terminis diftinctun,
Talis eft propofitio omnis, in qua predicatum eft de
ratione fubjecti, quocum proinde effentialiter connexum
eft ; fed hec connexio intellectui apparere non poteft
tx fola apprelienfione terminoram , €0 qudd in idea
Simannet Theol. Towm. L.

fubjecti, qualem habere poffumus ante omnenr difcur-
fum ; quantumvis cvolura, nonrelucet idea pradicati.
Exemplum: habemus in hac propofitione: Deus eft tri-
nus = item in iftas Densexiftic: e patebit ex dicendis.

Propofitio per fc nota criam fecundiumnos,. eft ca,
cujus ternnnt funtc inter fe neceffarid- connexi, & pc(—
fune fofficienter ac perfedté apprehendi ab omnibus
faltem mediocriter: fapientibus 5 ficque poffunt feipfis;
ablque nllo difcurfu 5 8 motivo a fe diftincto 5 inrel-
le@&um determinare ad affenfum propoficionis . Talis
eft propofitio omnis, in qua pradicatum eft de ratio-
ne fubjei s cquocunt proinde-effentialiter connexum
cfty que connexios ex fola apprehcnﬁanc pradicati,
& fubjedis: apparere. poteft omnibus faltem mediocri-
ter fapientibus 5 €d 'quod predicatum  neceffarid relu-
ceat in idea fubjeéti, qualem ante omnem demonfira-
tionem habere poffunt omnes faltem mediocriter {a-
pientes. Exemplum habemus in hac propofitione: To-
tanm eft-majus fua parte.

Nota dterum » Propofitio per fe nota quoad fe tan-
tiim , non dicirurpropofitio per {enota, nifilecundum
quid 5 & cumadditodeftruente : nam proprié loquendo,
non eft propofitio per f¢ nora, fed folim haber quid-
quid requiritur ex patte objecti, ut fic per fennhra; hoc
eft 5 ur ex fola apprebenfione pradicari & {ubjecti »
abfque ullo difcuriu » & motivo & terminis divetlo s
evidenter judicari pofficvera : itaut ad veritatenl ejus
judicandam non rcquiratm'difcurfus aliquis, nifi proprer
impcrfc&ionem intelleétus, qui non po:eﬁ indepen-
denter ab omni difcur{u evidenter cognofcereconnexio-
nem przdicart cum{ubjecto; quia v.g. non potelt an-
te omnem’ difcurfum fufficienter apprehendere fubje-
Gum; & quantim neceffe eft, urinecjus ratione evi-
denter-agnofcat contineri rationem predicati. Solaigi-
tur propofitio per fe nota quoad nos, propri¢ & fim-
pliciter dici poteft propofitio per fe nota.

R EsPONSIO.
Hze propofitio = Deus exiltic : eft per fe nofa fe-
cundim fe: atnon eft per fe nota fecundum nos. Ita

S«Thom bic, q.2. art. in Q.
A Prob.




2 Tra&atus I. De Deo Uno.

Prob. 1. fm’.r. Prepofitio illa eft per fe nota faltem
fecundim fe, cujus rermini, ﬁmfﬁiicmer & perfecte
apprehenderentur , fe ipfis immediaré intelleCtum de-
rerminarent ad ei affentiendum . Talis enim propoﬁ-
1i0 haber quidquid requiritur ex parce objecti, ut fir per
fe nora fimpliciter, 8z quoad nos. Sed ha:c propofitio :
Deusexiltir, raliseft: namin eapredicarum eft effen-
m cum fubjecto: exiftentiaenim cft de

rialiter connexun
ratione &ceffentia De1; imo eftrora elffentiaDei meta-
phyfica, utfuo loce oftendetur. Ergo, &c.

Prob, 2.pars. llla propofitio non eft per fe notaquoad
nos, cujus terminos, quancumvisinrer fe cffentialiter
connexos, non poffumus fufficienter apprehendere, &
quanpiim opuseft, ur fe ipfis immediaté determinent
intellectum noftrum ad affentiendum propofition1. At-
qui talis eft hzc propofitio : Deus exiftir : ut probat
rientianon folimin atheis & rudibus, fed etigm
in viris probis & doctis, quiquantumvis medirentur
rerminos illius, eofque penérrent, femper in illa ali-
quam experiunturobfcuritatem, & anxietarem animi,
donec deallins veritate per difeurfum aliquem ;- aut mo-
tivam fider credibiliter propofitum convincantur.

Hujus autem obfcuritatis , quam ctiam probi &
dodti , antequam aliunde convincantur, circa hujus
propofitionis: Deus exiftic: veritatem, experiuntur,
ratio 4 priori eft , quia in hac propofitione : Deus
exiflic : affirmatur de Deo exiftentia , pon objediva
precise, fed exercita. Undeur veritatem hujus pro-
pofitionis claré cognofcam exterminis, requiritur ut
poflim ante omnem difcurfum claré cognolcere duo.
1. Exiftenriam objeétivam , fen rationem exiftentiz
effe de ravione fubjecti propofitionis . 2. Subjectum
propofitionis effealiquid reale, prout reale opponirur
ficto, Primum quidem c§n:'£~imc|]igu £x terminis, &
ante omnem difcurfum ; nihil enim terminos debité
apprehendenti, ur folent etiam 3 mediocriter fapien-
ribus apprehendi - anteomnem difcurfum, claré relucet
in idea Dei ratio exiftentiz: atfecundum non poflum
clare cognofcere, nifi per demonftrationem aliquam:
quia idea Dei, qualem babere poffumus in hac mor-
tali vita ante omnem difcurfums femper prafcindit 3
realitate feu poffibilitace objecis; unde in illa 5 quan-
rumeumygue evolura & penerrata, nunqnamdaré elu-
cere poteft vera realitas {eu poffibilitas; ac' proinde
ut claré convincar ideam illam effe objedti realis &
verd poffibilis, indigeo aliqua demonfiratione, Ex his
autem ,

Sic adbuc argumentor. Ut elaré cognofcam ex ter-
minis veritatem hujus propofitionis: Deus exiftic: de-
beoclaré cognofcere exterminis, exiftentiam exerci-
tam efle deratione fubjeéti propofirionis; climaffirme-
tur de fubjecto propofitionis exifientia exercita, Atqui
hoc non podum. Etgo, &cc. Prob.min Ut claré cogno-
fcam ex rerminis exiftentiam exercitam efle de racone
fubjecti propofitionis, debeo claré cognofcere ante om-
nem dilcurfum,ubjectam propofirionis clfe aliquid reale
8 potlibile. Exittentia-enim exercita non poreft effe
de ratione fubjeéti, mifirealis & poffibilis. Arquihoc
non paffum. Nam lidea Dei , qualem habemus ante
omnem difcurfum, prefcindic a reali &ficto, 4 poi-
fibili & impofiibili ; & ita, quantumcumque evolvatur,
nunquam 1 ea elucebit vera realitas; & poflibiliras.
Ergo, &e.

Obj. 1. Patres docent ineffe nacuraliter omaibus ho-
minibus cognitionem exiftentiz Dei. R. Patresita lo-
qui, quia omnes homines per difcurfum maximé ob-
vium, abique do&tore ;& nullo fere negotio , ex<crea-
tutis ad natitiam Dei pervenire poffunt . Refponder
S. Thomas ad 1.omnibus hominibus nararaliter inefle
noticiam Det exiftentis, fubconfufa & gencraliratiane
bearitudinis. ‘ ,

QObt.2. llla propofitio eft per fe nota eriam quoad
nos, cujusoppofitumnon poteft cogitari. Arqui hujus
propofitionis : Deusexiftic: oppofitum non poreft co-
gitari. Ergo, &c. R. illam propofitionem effe per fe
notam quoad nos, cujus oppofitum non poteftcogirari
ante omnem difcurfum . Arpl:opoﬁ:iomshuim: Deus
exillic: oppolitum tandin «ogitari poteft , quandii rea-

o

litas fubjecti non eft per difcurfum aliquem przcogni-
ta, ut experientia docer.

_Idem dlffﬂduﬂﬁﬁ hac propofitione : Deus neceffa-
1id exiftic : urfacilé ex dickis intelligitur. Idem dic de
hac propofitione: Ens i fe exiftic : nam hujus propo-
fiionis veritas {upponit realitatem fubjecti, que claré
cognofa non poreit ante omnem difcuriam : quia idea
enus dfe,-qualem habemus ante omnem difcurfum ,
prafcinditab ejus realitate, quz proinde claré cognofct
non poteft ﬁpe aliquo difcurfu. Unde oppofitum hu-
jus propofitionis : Ens i fe exiftit : randiu cogitait
pmcf_t, quandin entis 3 fe poflibilitas non eft pra-
cognita per aliquem difcurfum. Idem dic de hac pro-
pofitione: Deus eft colendus: nam ejus veritas fup-
ponit realitatem fubjecti, que, ut jam toties diftum
eft, fine aliquo diicurfu nobis innotelcere non poreft.
Unde oppofitum hujus propofitionis: Deus eft colen-
dus : cogitari poteft anre omnem difeurfum . Hinc
#ridt¢ loquendo , &inrigore logico, hac propofitio :
Deus eft colendus: non elt primum principium;, fed
porilis conclufio hujus fyllogiimi: SiDeus eft, colen-
dusclt. Sed Denseft. Ergo colenduseft. Poreft tamen
inaliquo fenfu, quamvislato & improprio, dici pri-
mum principiam in moralibus ; quia , fubjecti per
difcurfum aliquem realirare precoguaita , inrc]!cc{)u'i
facilé & prompré eiaffencitur, ed quod ratio pradicati
cvidenter continetur jin idea fubjecti veré poffibilis.
Alind eft dehac propofitione: Dens exiftic, velnon
exiltit : cujus veritas nobis innoteflcir ex terminis ,
nec oppoficum ullarenus cogirari poteft etiam ante
omnem difcarfum: quia ante omnem difcurfum, &
exrerminis onmibus. notum eft , exduobus contradicto-
niis alternm effe verum , proindeque {ubjectum pro-
poficionis effe reale vel fictitium , poflibile vel im=
pomhile.

0bj.3. Hzc propofitio : Ens, quo nihil melius co-
gitari poteft, exiftir: ft perfe nota quoad nos. Ergo
& 1fta: Deus exiftic : que illi 2quivaler. & N, ant.
Nam in illa propofitione , exiftentia exercira affirmatur
de ente, quo nihil melius cogitari poteft. Atex folis
terminis; & independenrer ab omni difcurfu , claré
cognolcere non pollumus connexionem exiftentiz exer-
cite cum cente , quo nihil melius cogitari poteft .
Quia- exiftentia cxercita non relucer in idea entis ,
quo nihil melius  cogirari poreft, qualem habemus
ante omnem difcurfum . Hzc enim idea prafeindic 4
vera & reali. pofiibilitate objecti , cujus eft idea . In-
cindic quidem rationem poffibilitatis, ficur & ratio-
nem exiftentiz, fed prelcindendo 4 vera & ficta pol-
fibilirate. Nam includit omnes omning perfectiones,
feclufa realitate, qug eft illarum modus tranfcenden-
talis.

Dices. Ensy quonihilmelius cogitari poreft, necel-
fario ineludie veram poffibilicatem.. Dif. Includic ve-
ram poffibiliratem ex parce fui, fen ex parte objeéti, G
Ex. parteidea, qua. reprelentatur. ante omnem dideur-
fum; N. At inguies. Enti, quo nihil melius cogirari
poteft, nihil poteft.addi. R. Aliquid.addipoficex pat-
te ide®, qualem habemus anteomaemdifcurium. Po-
teft enim melitis reprafentari. Nam poteft reprefen-
tari cum realitate perfectionnm fgarum , ficur re ipf:l
reprafentarur poft demonfirationes folitas . fnffabis .
Ergo poteft cogitari aliquid melius ente , quo nihil
melius cogitari poteft. &, Id non fequi, fed tantim ,
qudd ens illud meligs cogitaripoflit, & cogitetur poft
aliquem difcurfum , quam antc omnem difcurfum :
quod veram eft. Nam poft demonftrationes ficii {oli-
ras; cogiramr cum realitare 8 vera poflibilicare perfe-
&ionum. Unde tunc intellectus facilé & prompré afl-
fentitur huic propofitioni: Ens, quo nihil melius co-
gitari Pgrﬂﬁ, exiftic: proptcrn;ceffauam&cviu‘enrcm
predicati cum (ubjecto connexionem.

Ex dictis hactenis manifeftumeft, hanc propofitio-
nem: Deusexiftic : nonefle propric & fimplicicer per fe
noram , fed impropri¢ tantum ; non folum quia per
fe nora eft , quantum eft ex {e, quarenus haber ex
parte objecki quod requiritur , ue fit per fe nota fim-
plicirer, & fecundum definitionem Ariftotelicam pro-
A . pofitio-




Difputatio 1. Articulus IL 3

pofitionis per fe note ; fed criam quia, fubjecti reali-
tate perdi[curﬁ\un_ aliguem przcognita, intelleétus fa-
cilé & prompte ei affencitur.

ARTICELUYUS .

Utrize & quuomiodo conftare poffir Denm exiffere«

ReEsronNsio L

F Ide divina credi poteft Deum exiftere.

Prob, llud fide divina credi poreft, quod Deus re-
velavie eredibiliter . Authoritas enim Dei revelantis
credibilicer , elt motivum (ufficiens fidei divinz. Ar-
qui Deus revelavir credibiliter fwam exiftentiam . Er-
o0, &¢. Prob.min. 1. Deusrevelavit {uam exiftensiam:
8 ; : : :
ut patet ex ¢. 3. Exodi, ubi Deus fic loguitur Moyl} E
Ego fum Deas patris twi 5 Dens Abrabam...... Ego
Sumsy qui fuiz. 2. Rcvclnv:t_crcdxhxlircr, ut pater ex
motivis credibslitatis, que fuo loco exponuntur, &
ex quibus evidens eft, Scriptur@q effe verbum Dei.
Jam ergo habemus, quodfide divina conftar, Deum
cxiftere, ;

Resronsta IL

Deum exiftere 5 probari etiam poteft certd & effi-
caciter , argnmentis citra divinam revelationem evi-
denter notis .

Prob.1. ex Scriptura. Nam Sap. c.13. dicitar : A
maguitudine [pecioi & creature cognofGibiliter poterit
Creator horum widers. c.1. Rom. Quod notum eft Dei s
tnanifefum eff inillis ((apientibus echnicis; ) Deus ening
illis manifeftavit . Invifibilia enmim ipfins & creatura
mundi pereay qua falta funt, intellecta confpiciunturs
[empiterna quogue efus vivtws & divinitas. Certe verba
videndi, manifeftandi , confpiciendi, quibus uruntur
Sapiens & Apoftolus , & gue fumi debenr in fenfu
proprio, cimea fic fum't_n_ih'ﬂ vetet; probant eviden-
tem exiftentie divine notitiam haberipoffe ex creatu-
ris. Ergo, Sc.

Prob.z. ex S. Auguftino , qui track. 2. in Evang.
Joannis , de Deo dicit : Poreft inveniri per creaturis
evidenter s dicente Apoffolo: Invifibilia enimDei, &e.
Accedit experientia eorumomnium, quiaddemoniira-
tiones, que fierifolent de exiftentia Dei, debitcarten-
dunt, nec prava aliqua. paffione ¢xcacantur,

Resronsio IIL

Non poteft tamen exiftentia Dei demondtraria prioti.
Ita S. Thomas hic, gq.z.ar.2. inQ.

LProb. Demonftrario 4 priori eftea, qua fic per cau-
fam. Sed exiftentia Dei non poteft demonftrari per cau-
fam. Ezgo, &c. Prob.min. Nam 1. Deus non habet
canfam efficientem ; cim fic ens & fe 2. Non habet
caufam finalem. Nameum {it ens fupremum, neceffe
eft omnia inipfum ultimar?;r;ferri-. Pratereds ficuteft
effentialiter primum priacipium rerum omniom ,, ita
& eft effentialiter rerum omnium fins ultimus. 3. Non
haber caufam materialem neque formalem , quiacftens
fimplicilimum & incorporeum ., Denique nihil haber
in fe, unde ejus exiftentia fluac fecundiim noftrum con-
cipiendi modum, & cx quo velut notiori demonfirari
poflic. Ergo, &c.‘ i

Nec dic, fecundum noftrum cencipieadi madum ,
aleitatem in Deo effe priorem cjus exiftentia, velutra-
dicem ipfius fecundiim noftrum concipiendi modum,
Nam afeiras, ettam formalifiimé fumpta, non eft aliud,

uim exiftentiaindependens a caufa producente & con-
civante . Unde aleitas in Deo fe habet ad exiften-
tiam', ficut in homine humanitas ad animalitatem ;
hoc eft 5 tanquam includens ad inclufum : nec magis
criam fecundum noftrum concipiendi modum exiften-
tia in Deo fluic ab aleitace, quam in homine animali-
tas ab humanitare.

Simonnet T heol, Tom, 4.

Responsro 1IV.

Exiftentia Dei poreft demonftrari & pofteriori. Ira
S. Thomas.

Prob. Demonftratio & pofteriori eftea, que fir per
effcctus. Arquiexiftentia Dei poreft demonfirari per ef-
fectus. Ergo, &c. Preb.min. Utper effectns aliquos
demonftrari poffit Denm exiftere, triarequiruntur, &
fuficiunt. 1. Ut evidens fit effectus illos exiftere. 2.
Ut effectus illi neceffariam habeane connexionem cum
caula prima & improducta . 3. Ut hzc connexio fir
evidenter cognoftibilis ,-His enim pofiris , poteft ex
duabus pramiflis evidentibus concludi evidenter exi-
ftentia caulx prima: & improducte, quamnomine Dei
intelligimus. Arqui bac tria adiunt. Nam 1, evidens
eft creaturas exifrere » 2. Creature exiftentes neceffa-
riam & cflentialem connexionem habenr cum caufa
prima & improducta. 3. Hzc connexio el evidenter
cognofcibilis in creaturis exiftentibus, falcem collecti-
vé [umptis. Ergo, &c.

©4j. 1. Canfanon poteft demonftrari, nifi per effe¢tum
proportionatum. Sed creaturz etiam collectivé fampre,
non funt proportionate Deo. Ergo, &c. R, Caulam non
pofle quidem demonitrari quoad efieatiam & perfectio-
nes, nifi pereffeCtum proportionatum; at poffe quoad
exiftentiam per effectum improportionatum ; modo ad-
fint conditiones fuprd requifitz.

Obj. 2. Demonfiratio fir ex neceffariis. At ereacure
exiftentes non funeneceffarie. Ergonon poteflt exillis
demonftrari exiftentia Dei. R.Dift. maj ‘Demonftratio
fitex neceffariis quoad exiftentiam, n.maj. Exneceffa-
rits quoad connexionem, c.maj. Quamvisaurem crea-
tura non fint neceffariz quoad exiftentiam, quia poffent
non extftere; funt nihilomints neceflariz quoad conne-
xionem cum cauia prima & improduéta, aquaeflentia-
licer dependent 1n efle & in operari.

Oki. 3. Probationes exiftentie Dei, petita i creaturis
exiftentibus, pendentnon foliim ab earum connexione
neceffariacum Deo, led etiam ab earum exiftentia con-
tingenti, & in eam relolvuntur. Ergo non poffunt effe
demonftracive. R.N. confequentiam. Nam Iéquimr tan-
tim, quod probationes ilke non poflint facere demon-
ftrationem metaphyficam, fed folum phyficam faciane ;
quia videlicer non poflunt habere majorem evidentiam
& certitudinem , quam habeat contingens ecxiftentia
creaturarum. que non habet nifi evidentiam & certi-
tudinem phyficam.

Resrponsio V.

Potelt etiam exiftentia Dei demonftrari i imultaneo.,

Prob. Nam poteft demonftrari exiftentia Dei ratione
aliqua, quenonficapriort, nec & pofteriori, nempé
ratione deducente ad impofiibile.

ARTIGCULYS 1IL

Ultrum re ipfa demonfiretur Dewm exiffere .

REl'pnnﬁoncm affitmativam probabimus, afferendo
aliquas demonftrationes exiftentiz diving.

PRIMA DEMONST RAT IO,
petita ex notione entis a fe.

Prorosriaocre’ L
Ens @ fe eff ens fe folo [uficiens ad exiffendum,

Prob. Namens 3 fehicdnobisdicitur, non efficien-
ter; evidenter enim repugnat aliquid effecanfam effi-
cientem fui ipfins ; fed formaliter, quarentis habet ex
proprio fundo pleniffimam {ufficientiam ad exiftendum;
ficue ad exiftendum non indigeat influxu canfe produ-
cenris, vel confervantis,

A a Pro-




4 Traétatus I. De Deo Uno.

Bw o Rio's p1-Ta AL
In ideaentis afe, clare relucer neceffitasexiffend;.

Prot. Nam hoc ipfo qudd in aliguo ente intelligimus
pleniflimam fufficientiam adexiftendum , hociplo, in-
quam, clar¢intelligimus illud, finon fir merum ratio-
nis figmentum, non pofle non exiftere.,

PR orostdTro lIL
Idea entis 4 [e, effidea objelti realic, ¢ non fiEdi.

Prok. Siideaentisa fenon eftidea objei realis, certé
vel quia exiftere & effeimproduéum implicat congra-
dictionem velquiaidea entis 4 feincluditaliquod at-

butum, cui repugnar cffe improdudtum : nentrum
dici poreft. Non primum. Nam rario exiftentis e fic
non defiruitug per rationenm improdudti ; nec viciffim,
ratio improducti per rationem egiftentis ur fic. Nec
dic exiftentiam efle eflentialiter terminum produtkio-
nis : quamvis enim hoc fit verum de exiftentia contin-
genti; ar eft evidenter falfum de exiftentia ur fic.

Non fecundum. Nam. 1. Idea entis i fe non inclu
dit, nifi perfectiones fimpliciter fimplices. Arnulli per-
fectioni fimpliciter fimplici ur fic, repugnat effe im-
productam, ut pater in fapientia, juftina, &c. 2. Id
qued et primum inente 4 [e, eft pleniflima fufficicn-

ria ad exiftendum; & ira {ufficientia illaeft radix om-

nium aliornm arcributorum  entis afe , qued preinde

nullum habere poteft ateributum, cui repugnet effe im-
productum. Artriburo enim , fuenti a pleniffima {uf-
ficientia ad exiftendum, non repugnat, fed ¢ contra
convenit effe improdudtum.

PRonrosrrin IV
Neceffitas exiffendi vealis Q/f, #Hon Jf.-'_rf?;z s ineHted e

Prob. Omne attributum, claré relucens in idea en-
tisrealis, realeeft. Atqui idea entis 4 feeftidea entis
realis ( exp. 3.) & neceflitas exiftendiin ea claré relu-
cet (ex p.2.) Ergo neceffiras exiftends realis eftin ente
a fe. Major non porcft negari: alioquin idemens effet
fimul reale & non reale, quod implicat.

Prorosrrro. . Vu
Exiftit ens afe.
Prob. Illud ens exiftic, quod habet realem neceffita.

tem exiftendi , ut paret ex terminis. Araui ens i'fe

babee realem neceflfitatem exiftendi (ex p.4.) Eegoens
a fe exiftic,

P RO D0Ls T 1 0 VoI
Exiftit Dens.

Prob. Exiftit ens ife (cxp.5.) Ens i fe eff Deus:
nam nomine Dei ingelligimus ens i fe | Ergo exi-
ftic Deus.

SECUNDA DEMONSTRAT I0,
petita ex neceffitate entis 4 fe.

Nota 1. Valet a fingularibys ad toram colle@ionem
ﬁngmarinm, quotics collectio n ddit I’mgnim'i‘.m;,
quo deftruatur pradicatum illis attribusim. Sic valer :
Er hic & ifle & ille racer. Ergo tota collectio tacet.
Et hic & ifle & ille carer oculis . Ereo rora collectio
carer oculis. Tune €rgo tantum non valer a ingulari
bus ad toram colleGtionem fingularium, qn;umg col-
lectio addir illis alignid, quo deftruitur pr
quod illis atcribuitur. Sic non valer: Er hic
jlle non poreft trahere mille librag, }fwgn tota
non porcit trahere -mille libr

licatum 5
cafte &
(to

Nota 2. Repugnat proceffus ininfinitus is ferie cansi
farum. Nam fi quis effectus penderér ab infinica ferie

fatum , effer fimul pofibilis & impoffibilis. Effet
poflibilis, quia , ut fupponicur, produceretur : effer
impoffibilis , quianon producererur nifi pereranfita in-
finita ferie caulfarum . At implicar infinitam feriem
caufarum pertranfiri, quiainfinirum pertranfirinon po-
teft; ficur nec exhauriri: exinfinico enim quantumeums
que fumas , femper fupereft aliquid fumere. Ex his.

Nota 3. Omnis feries caufarum eft finita, Unde
in qualibee feric caufarum darur aliquid primum, qued
cft caula czrerorum : ipfum verd non eft effectus
alicujus’ in illa ferie . Alioquin idem pritis exitteret
fimpliciter, quam exifteret ; pritis ageree s quam exi-
fterer fimpliciter ; pw-il‘ls altern darer effe, quam illud
haberet aliunde, & independenter abillo altero : qliz
omnia evidentem implicant contradictionem , His pra-
fuppofitis, fic

Prorvosrrio VIL
Datur ens 4 fe.

Prob. Sinon datur ens fe folo fufficiens ad exiftendum,
nullum et ens, quod nonindigear alio ad exiftendum,
ut patet exrernunis. Fallum cr:m’.Ergc'\, &c. Prob.min.
Si nullum eft ens, quod non indigtam!io ad exiften-
dumtora collectioindiger alio ad exiffendum (exnot.1.)
Falfum conl.Ergo,&cc. Prob.min. Sitota colledtio entinm
indiger alio ad exiflendum,debet (ex not.2.83.) aliquid
primum,,’ 4 quo.ficilla collectio aflignari. Atrqui non
porteft. Nam illud primum vel erit extratotam colle-
&tionem entivm , vel intra. Neprpum dici porcft. Non
primum . Evidenter enim 1 _'.w.r;hat dari aliquod ens
€xtra totam co ionem entium .- Non fecundum .
Nam, utfapponitar , nibil eff intra rotam collectionem
entium , quod mon digear alio ad exiftendum , &
conl”cqucnrcr, quod non {upponar aliud prius exiftens,
aquo exiftentiam accipiat. Ergoevidenter falfum eft,
quod tota collectio entium indigear alio ad exiftendum.
Ergo in tota colledtione entium datur ens, fefolo- fuf-
ficiens ad exiftendum, quod proinde & nullo alio cft.
Ergo datur ens a fe. Ergo datyr Deus.

T ERTIA DEMONSTRATIO,
petita & mots & produstione rerum .

Homo, quinunc generatur, vel pendet ab infinita
ferie caufarumgenerantium, vel A finitatantiim. Non
primum. Nam proceffus in infinitum tam repugnatin
canfis generantibiis, qu:_'ml in quibusiiber aliis caufiss
ue per fe parer / Ergo fecundum , Ergo in ferie ho-
minum generantiym agnofcendus eft primus, a quo
fuit fecundus 3 & fccundus, 4 quo fuir tertins; & ita
deinceps in finito numero ad hunc noviffimum ufque.

Jam vero primus ille bomo velfuir i fe, vel ab alio
generante, vel deniqueab alio creante, Non pritun.

Jam fuit ejufdem naturz cumeo , quinuAc generatur.
Non fecundum. Alioqui non fuit primus homo . Quod
cft contra fuppofitionem, Ergo tertium. Illud autem ens,
a quo primus homo creatuselt, veleft dfe, velabalio.
Secundum fruftradiceretur : namciimnon pofierdepen-
dere, nifi 4 finitaferiecaufarum, necefario fiftendum
eflet inaliquo primo, a quocxrera effent, ipfum ve-
ro dnullo. Alioqui procedendum effecin infinitum .
Quod aperté nugatorium eft. Ergo 1H1_\Id ens; aquo pri-
mus homo creatns eft, eftens d fe. Ergo datur ens i
fe. Ergo datur Deus.

PQUART A DEMONSTRATIO,

petita ex neceJario & contingenti .
Pat oroErare E
Datur ens abfolute neceffarinm.
Prob. Sinondaturens ablolure neceffarium, nullum

ns, quod non fit contingens, ur per f¢ patet. Falium
conl.




Difputatio I. Articulus 11L 5

conf. Ergo, &c. Prob.min.Sinullum eft ens, quod non
ficcontingens ; nullumeft, quod ex fe potits exigar eife,
quam non efle, utclarnmeft ex terminis. Falfum conf.
Ergo, &c. Pro!r.m{ﬂ. Sinullumeft ens, quod exfe po-
riffscxigat effe; quimnon effe; rotacollectio entium
ex fe non potitis exigic effe , quim non effe ( exr,
not. 2. Dem. ) Falfumconf. Ergo, 8. Preb. min. Nam
quod ex fc non potilis exigit effe, quim non efle, ut fir,
debet ab aliquo determinari ad effc potius, quim non
effe. Acfitoracolleétio entiumex{cnon portits exigit
effe, quimnonefle, nihil h:nbgr aquo determinetur ad
efle potil‘;s, quam non effe. Namnon dam;:m.s extra
toram colleGtionem entium, i quo desermman‘pol’ﬁr
hzc colleftio adefle potil‘ls, quam non effe ; cimex-
tra toram collectionem entium nihil fic.

Nee dic intra ipf:_ml collc&ioncm_\nﬂigmri pofle
aliquid, dquo determinetur adeffe potius, quam non
effe. Namillud, quod aflignabitur, veleft ex fedetcr-
minacum ad effe potits, quamnon effe, vel noneft ex
fe dererminatum. Primumdici non poteft : cim tota
colleétio entium fupponatur, exfe non potitis exigere
effe, quimnonefle. Ergo fecandum. Ergonon poreft
{e determinare s fed & contra, utfic, exigitabalio deter-
minari. ad effe potitis; quimnonefle. Ergo firoracol-
letio entium exfe non potilis exigit cffe, quim non
efle, eft fimul, &non cft. Eft, ur fupponiur. Noa
eft; quianon haber, iquodeterminetur ad effe potits,
quamnon effe. Ergomanifefté fallumecft, toram col-
leGtionem entiumefle contingentem. Ergo manifefté
fallum ecft , quodnullum fitens abfoluté neceffarium,
Ergo datur aliqued ens abfoluté neceffarium.

ProrosiTro Ik
Ens abfolute neceffarinm ¢ff Dens.

Prob. Ens abloluré neceffarium eft illud, cui abfo-
futé repugnaz non exiftere. Ens, cuiabfolure repugnat
non exiftere, eftens improductum. Ensimproductum
eft ens fefolo fufficiens adexiftendum. Ensfe {olo{uffi-
cicnsad exiftendum eft Deus. Ergo a primo ad ulri-
mum, ens abfoluté neceffarinm et Deus.

Prorositro Il
Datur Dens.

Prob. Namdatur cns abfolueé neceflarium (ex 1.p.)
Sed ens abfolueé neceffarium eft Deus (ex2,p.) Ergo
datur Deus.

QUINT A DEMONSTRAT 10,
petita ox idea entis s quo nibil melins cogizariporeft .

Prorosirtio L
Ens quo nibil melins cogitari poteﬂ': eff Dens .

Prob. Deus enim, & ens quo nihil melius cogirari

teft , convertuntur: nam nomine Dei fapientes om-
nes intellignncEns fupremum, fummé neceffarium »
pleniffimeé fibi fuf'ﬁc_?rns ad exiftendum, nullius rerin-
digum, immobile, mdc:pcndsns-,uqo v_erbo, ens, quo
nibil melius aurmajus eife vel cogirari poteft. Unde
i Terrullianoappellatur fummum magnum . Hanc au-
tem Dei ideam omnibus hominibus quafi ingenitam
effe 5 eleganter docet S. Auguftinus libe. 1. de doctr.
Chrift, c.7. Cum ille nnus, inquir > cogitatur Deorsns
Deus, abhis etiam qui alios & fufpicantur y & wocant
& colunt Deoss five in cwslo five in terras ita cogita-
tur 5 ut aliquid que nibil melins fir arque fublimins
illa cogitatio coneiur artingere...... Omnes pro excel-
lentia Dei certatim dimicant 5 nes quifquam inveniri
paref? > qui hoc Deum credat effe , quo- melins a!jm’d‘
eft. Ttaqae hoc omnes Dewm confentinnt effe 5 quod. cz-
teris vebus omnibus anteponunt .

Simonnet Theols T om. .

PrarosrTtio ‘IL

Ens quo nihil melins cogitari poteft s eff ens illimitatum
in ompi geneve perfeltionis.

Patet ex terminis. Nam omni ente limitato poteft
cogirari aliquod melius, quod fcilicer plures, aur ma-
jores habeat perfectiones , vel cafdem in eminentiori
gradu. Ek verd foli illimirato ex omni parte, nihil ad-
di poteft; cum € contra omni limitato addi pofiit ali-
qud. Unde in entibus limitatis repugnat optimum,
quia quantacumque firexcellentia entis limitati, hoc
iplo ‘;lubd_ limigata eft , ab alia preftanriore fuperari
potett,

PRy T 1o ME

Ens illimitarum inomni genere perfetionis, non eff
[figmentum rationis .

Prob. Nam fi effer figmentum racionis 5 certd quia
involverer effc & non cffe. Atqui hoc eft falfum. Er-
go, &c. Prob.min. Siinvolveret effer & non effe, vel
quia includeret aliquam perfeGtionem chymericam ,
vel quia includeret aliquas perfectiones incompoffibi-
les, quatum una fcilicer effer negario alterins; vel quia
includeret perfectiones, quibus repugnaret ratio infi-
nieudinis . Nihil horum dici poteft . Non primum .
Quia intelligicur rantim illimitacum in omnj genere
perfectionis poflibilis. Non fecundum. Quia forma-
liter non includic, nifi perfetiones fimplicicer fimpli-
ces, Perfeckio autem fimpliciter fimplex non eftexfe
incompofiibilis cum alia, quia una ex {e non negat,
aur excludic aliam ab codem fubjecto , ut pater in ju-
fitia, mifericordia, fapientia, 8zc. Nontertium. Nam
ratio petfectionis fimpliciter fimplicis, urratio fapien-
tiz, juftitiz, &c. non eft oppofita rationi infinitudi-
nis. Ergoens illimitacum inomni genere perfectionis
non eft figmentum rationis.

ProPostriio I¥.

Ens illimitatum in omns genere perfeltionis, ¢ff ens
Sfumme neceffarinm .

Prob. Tlud ens eft fummé neceffarium , quod eft
reale, & vere poflibile, & includic'in fuo conceptu ple-
niflimam fufficientiam ad exiftendum. Tale enim ens
tantam habet neceflitatem exiftendi, quanraeffe porett .
Artqui ensillimitacum in omni genere perfectionis, eft
reale, & veré pofiibile (exp.3.) &includitin fuo con-
cepru pleniflimam (afficientiam ad exiftendum ( ex cad. )
Ergo eft ens fummé neceffarium .

ProrosiTio V.

Ens quo ushil melins cogitari poteft, fimmam haber
neceffitatem exiffend .

Prob. Ens illimirarum in omni genere pecfe@ionis ,
haber fummam neceffitacem exiftendi (exp.4. ) Sed
ens, quo nihil melius cogitari poteft, eftens illimita-
rum in omnigenere perfeltionis (ex p-2.) Ergoens ,
quo nihil melius cogitari poteft , haber fummam ne-
cellitatem exillendt.

Pir o P oSy Tro VL
Exiffit ens, quo nibil melins cogitari potefF.

Prob. Nam illud exiftit, 8cabfoluta neceffirate exi-
ftit,  quod habet fummam neceflitatem exiftendi . Ar.
qui ens, quo nihil melius cogi:ari poreft 5 haber fum-
mam necellicatem exiftendi (ex p. 5. ) Ergo ens,quo
nihil melius cogitart poteft , exiftit , & quidem ab-
folura, & tanta, quanta cffe poteftad exiftendum ne-
ceflitate, : 5

A3 Pro-




6 Traétatus 1.

Proresitio VIL
Summa neceffitate exiftit Deas,

Prob. Ensquo nihil melius cogitari poteft, fumma
neceffitate exiftic (exp.6.) Sed Deus eftens quo nihil
melius cogitari potefl (exp.1.) Ergo Deusfummane-
ceflizare exiflic,

SEXT A DEMONSET R AT IO
petita gx boc munde vifibils .

ProrosgiTio ]
Hiz mundus vifibilis noe ¢ft 4 fe.

Prob. Nam fiefler 4 fe, vel effer d fequoad ompes
partes, ex quibus conftar, velgpoad aliquas rantiim.
Neutrum dici poteft . Non primum , ut experientia
quotidiana demonftrar. Non etiam {ecundum, utfaci-
1¢ oftendirur: idem judicium efto de ompibusaliis mun-
di partibus , ac defole, guiinter omniagentia puré ma-
terialia principem locum faciié obriner. Argui fol non
eltafe. Ergo nulz aliz bujus mundi vifibilis parres funt
a fe. Major neg on poteft. Namfiinrer hujus mun-
di partes, quas efic a le (ufpicari poffemus, nobilifi-
ma non et A e, infanum efler id de aliis afferere,

Prob. ergo min. Si fol effer 4 (e, non effer ratio,
cur porits exilterce in hac mole , quam in alia majo-
re, mhocloco porigs quim in alio, puta infra Satur-
num potitis quam fupra, inmotu potins quim in quie-
tc, vel in hoc motu porids quam in alio velociore .
Graris enim diceretur ex eo, quod effer 4 fe 5 habere
necefliratem exiftendi in hac mole poriits quamin alia,
in hocloco, aurinhocmoru potils qu;‘im inalio, Nam
manifeftumelt, aleitarem ex fe non magis exigere hanc
molem , guam aliam majorem , hunc locum, qu&m
alium fupcriorcm, hunc motum, quam alium velocio-
gem, Abfurduom conf, Nam aliogui fol nunc exifterer
in hac mole, in hoc loco, in hoc motu, & fimul nen
exilterer. Exifterer, ut revera certd & evidenternovi-
mus exiftere . Non gxifterer, quia ex (e non magis exi-
geret cxiftere, quim non exiftere; nec aliunde habe-
ret, unde determinaretur ad exiftendum. I.rgo mani-
feftum cft, folem non effe i fe , fed habere caufam ,
a qua productus cft, & productus confervarur inhac
mole porins quim in alia majore vel minore, jn hoc
foco poritis quam in alio fuperiore vel inferiore, inboc
oty potius quim in alio velociore vel rardiore.

ProvosiTio 1],
Hic mundus vifibilis non eff 4 cafu,

Prob, Quia {j hic mundus vifibiliseft i calu, certé
auiacx forruire partium materiz concurfu coaluit, At

hoenec dict, neccogitari poreft ab homine fanze men-
ris. Epverdfiquiselts quihocdicar, vel cogiret, tam,
1md multd magis infanit, quimgqui diceret, autcogi-
aret, llliadem Homeri ex charadterum, aut exquifitam
picturanrex colorum fortuiro concurfu coalefcere po-
tuilfe, & coaluiffe ; uc facilé intelligic , quilquis at-
rendir ad hpjus mundi parpium multtudinem, varieta-
tem , pulchrirndinem , difpofitionem, proprictates 4
barmoniam, &c.

Praeterea , Mareria illa, ex qua conftac hic mundus vifi-
bilis, vel eft creata, vel increara, Non poteft diciincrea-
ta; aljogui habet ex e fummam neceflipagem exiftendi :
quod ¢ft evidenter falfum. Nam fihaber, vel pracisé
quiacfk ens, vel quiacitraleens, boceft mareria. Non
primum. Namratio entis ut fic non imporrat neceflita-
remexiltendi: alioguipihjl exifterer fine fummanecefli-
tareexiliendi. Non fecundum. Namevidenter repugnar,

crfectionem maximam , qualis eft fumma neceifitas
exiltendi, radicariin effe imperfectiflimo, quale eft cffe
smatcrie, & abeo fuere. Ergo materiam fuiffe crearam
ccffeclt. Ergo perperam & infané recurricur ad

r

faterinec
catum, & forruium concyrium partium materiz, - Nam

de Deo Uno.

@b .o, aquomatetiacreari potuir, petucrunei fortiori
parees €jus combinari & conjugari , quomedoillas com-
binatas & conjugaras videmus. Ad crearionem enim ma-
tefie 1pngé cxcellentiorpoxcntia » quimad parrium ejus
combinationem & conjugarionem, eriam qualem vide-
s in hoc mundo afpectabili, requirirur

ProrosiTtro IIL

Hic mundus w'_/_‘?lu"(;'.r eft abopifice quodam , coque fummsn
guadam (apicntia, potentiay bonitate pradito.

Prob. 1. pars. Namhic mundus vifibilis vel eft i fe, vel
acafu, velabopifice quodam. Noneft ife (exp.1. )
non cftd cafu( ex p.2.) Ergoeft abopifice. 2. pars. Nem-
pequod hic opifex praditus fic fumma quadam fapicmia,
potentia, bonitare, &c. patetex rantaillauniverfi pa-
viummulritudine, varietate, difpofitione, ordine,tan-
tain procurando hominis bono confonanda & concor-
dia. Ergo datur Deus. Nam nomine Dei, fapienriffimum
illom, potentiffimum, optimum, munificenriffimum
opificem intelligimus . Hanc toram demonftrationem
paucis verbis eleganter concludit S. Aunguftinus, lib.r1.
de civ. Dei c.4. Mdundusordinariffima fua mutabilitare &
mobilitare s & viftbilium omnivm pulcherrima (pecie
quodammodo tacitus , 5 factam feeffe, & nonnifis Deo
aneffabiliter atque invifibiliter magno 5 & ineffabiliter
asque inviftbiliter pulchro, fieri fe potuiffe prociamat .

RERETEL G- 1) L U5

Utrsm unus rantiom fit Dess ,

v

Ora. Contra unitatem Dei f{enférunt varii, &1,
quidem Genriles, quimultos deos coluerunt. 2.
Cerdoniani a Cerdone ficnominati, quiduo propugna-
bant principia f{ibiadverfantia , nempe Denm Legis ac
Prophetarum, quem juftum & feverum, nonbonum,
effeajebant ; & Deum patrem Chrifti, quem dicebant
bonnm & benignum effe, 3. Marcionifta, fic dicti 4
Marcione, quiduosaffergbant deos, unumbonum, &
Alterummalum, coi hujus mundi vifibilis productionem
atrribuebant . 4. Appellite ;. quornm pringeps fnit Ap-
pelles, Marcionisdifcipulus, quocum duos afferuit deos:
unumbonum, &alterunmymalum; ficcamen, urvellet,
refte Auguftino, unum effe principium alrerius, nempe
bonum mali, &iracontramagifirum funm negarer duo
principia, 5. Valentiniani, iraappellati 4 Valentino , qui
triginta deos, fivezonascommentus eft, 6. Manichzi,
ficdicti aManete, qui hujusSe€te pracipuus author
fuir: Afferebant duo principia inter fe diverfaarque ad-
verfa, eademque @terna &Ccozterna, quornm uoum
bonorum, alterummalorum Deuseffer; dualque pro-
pugnabant naturas & fubftantias, bonilfcilicer & mali,
7. Trithzifte, qui tres perfonas divinas non foliym perfo-
nalitate, fed eriam narura & fubflanria dividebant, &
ita tres contendebant effe Deos. Contra hosomnes fit

REsPoNsStLO.

Unicus eft Deus.

Prob.1, ex Scriprura. Deut. ¢. 4. dicitur: Dominus
#pfeeff Deus s & aon eff alins prater enm. Plal, 85, Tues
Liens folus. 1.Cor. .8, Seimus. .. quod nullys eff Dews ,
nift unus, 2. Auchoritate emnium virorum, doétrina
& pietate iluftrium,: quorquot exriterunt ab inftitata
Religione Chriftiana, imo univerfi penc orbis , quem
Apoftoli, & eorum Succeflores 4 vana plurium deorum
Religione ad unins Dei cultum traduxerunt. 3, Iifdem
omuoind argumentis 8 motivis, quibus evidenter demon-
ftrarur yeritas Re]igionisChriﬁian:&. cujus praecipuum
dogmaeft, qubd anicus ficDeus. Que argumenta &
motiva [uo loco afferentur & exponentur,

4. Hacratione, Deuseft fummummagnum, Sed uni-
cumeft fummum magnum. Ergounicus¢ft Deus. Prob.
7ix, Simuleiplex effer (ammum magnum , fummum ma-
gnum haberet 2guale.Atqui evidenter repugnat fummum

]!]}lgﬂlllﬂ




Difputatio I. Articulus V., 7

snagnuin habere aquale , ut patet ex terminis. Ergo, &cc.
Hac demontftratione Marcionem urget Tertullianus . 1.
adverstis eundem ¢. 3. Dewme, InQuIt 5 ut feias unnm cffe
debere s quare quid fit Dens , & non A_z.‘irer i;we-?f;"e.r k
Ouantum humana conditio de Deo definive poteft , id de-
Frio, qrod O amninim confeientia: agnofcet s Dewm fui-
s effe magnum . . Cumde ifto conveniat apud omnes :
aaemio ening negabis Denm. furnmwm magnum quid effe  ui-
[ qui poteric Dewm imum 5 mndifum‘qmd ¢ contrario pro-
wmnciare s we Detns neget s anferendo quod Deieff o Que
erit jam conditio ipfius fummimagni? newpe u nibil illi
adaguetnr 5 id eft 5 uraon fit alind [l magnun: 3
quia fi fuerit 5 adequabirsr ; & fi ad?:qmabitm- 5 707 EVIE
jam ﬁ;mmym BAGHUIE 5 everfa conditione , € utita di-
xerity lege, qua (immo magno nihil finit adequari .
Ergo unicum fitneceffe cft s guod fuerit fummun magnu,
par non habendo 5 ne non [it fummunin magnun: .. Proin-
de Dens cuum [wmmum magnum. fit, rette veritas noffra
pronuntiavit : Desys f§ non uniis eff s noneff. Non quaft
dubitems e[fe Denn , dicendo : Si non unus 5 non eff Deus:
fed quia, quen confidimuseffe, idem definiamus effe .. ..
Porry [ummum magnum snicait fit necefleeft : ergo O
Deus unicus erit  non aliter Deus o m'ﬁ fumnmnin magnues
nee aliter fummnm m;;;gﬂum s #ifi parem non habens ;
nee aliter pavem son abens , nife unicus fwrir.

Quibus verbis Tertullianus , ur probet Deum unicum
effe, itaut vel unicus fit, vel nullus plané fic Deus, duo
affumit, 1. Deum effe fummum magnum, idqueaded
conftans & manifeftum effe, utablque evidenti contra-
dictione negarinon pofficab eo, qui Deum exiftere con-
fiteeuz. Clim is, qui agnofcit Denm exiftere, & tamen
iegat Deum fummum magnum quid effe, fimul affir-
mer ejusexiftentiam, & eHentiam cjus neget: quod cft,
fimul affirmare & negare Deum cffe. In quo cft mani-
fefta conrradictio . 2. Summo magno ﬂill‘iil adzquari
poife , proindeque {ummum magnom unicum cffe :
quia i muliplex effet, unum efferequale alteri, 8cira
idem fimul effee, 8¢ non effet flummum magnum. Quod
cvidentem implicat contradictionem . Ex quibus evi-
denter fequitir, unicum effe Deur, fic ut vel non de-
tur Deus, vel nen nifi unus detur.

5. Denique demonftratur fic. Deus& Ens , quo nihil
melius cogitari potelt , convertuntur, ut manifeftum
cft cx dictis Articulo fuperiori. Atqui unicum eftens,
quo nihil melius cogitari poteft. Ergo unicus eft Deus.
Prob.min. Ens, quod tale eft cflentialiter, utnon fo-
1iim fibi ad exiftendum f{ufficiac, fed ctiam catera ome
nia entia ipfo indigeant ad exiftendum, unicum eft .
Atqui tale eft effentialiter ens, quo nihil melius cogi-
tari poteft. Ergo, &cc. Major: conftat ex terminis, Nam
fi multiplex effet ens ejuimodi , umimquedgue fimul
effer, & non efferid, quo cxteraomnia indigerent ad
exiftendum . Nullum enim ex iilis ad exiftendum alio
indigerce. Prob.ergomin. Ens, quonihil melius cogita-
11 }mrca, efbeffentialicer id omne, quodevidenter re-
jucetinejus idea. Atqui in ideacnris, quo nihilmelins
cogitari porteft; evideater relucer effeid , quodnor (o-
lam fibi ad: exiftendum fufficit, fed criam czteris omni-
bus entibus caufa eft exiftendis ita urnullum alind ens
{ine iplo ut producente & confervante exiftere poffit.
Ergo ens, quo nihil melius'cogizari poreft, tale eft ef-
{entialiter, utaon rancum fibi {uficiac, {ed eciam folam
{ibi fufficiacad exiftendum, ita urcaztera omnia ad exi-
fiendum iplo indigeano. Major per fe conftar. Quidquid
enim relucerinidea rei, eftipfa res. Unde principrum
illud , quod 3 mulris uc primum recipitur : Hlud om-
nedere qualibet praedicari poteft, quodevidenter con-
tinetur in ejus idea. Minor verd facilé oftendirur. Nam
in idea entis, quonihil melius cogitari poreft, necef-
fario includitur omnis perfectio, melior 1pfaquamnon
ipfa, hoc eft, quamelioreft quacumquealia, quacum
incompoﬂibilis eft : alioquiens illud fimul effer & non
effer ens, 'quo nihil melius cogitari poteft. Effer qui-
dem, ucfupponeretur. Non effer, quia poffercogitari
aliquid melius, illud feilicet, quod habereromnes ejul-
modi perfectiones. Arquiefleid, quod fibi fufficit, &
quo carera omnia indigent ad exiftendum, funt perfe-
¢ctiones maximae, maliores ipfie guim non ipfx, Non

Simonner Theol. Tom, .

enim eft excogirabilis aliamelior vel zqualis perfectio ,
quam excludant. Ergo, &ec.

Obj. Mylfterium Triniratis harum demonftrationum
vim plan¢ elidit. N. Cum enim tres perfonz divinz ean-
dem numero naturam & fubftantiam habeant, non psf-
funtfacere, nifiunum ensfupremum, unum fummum
magnum, unum ens, quo nihil meliuseffe vel cogitari
poteft; unum fupremum rerum dominum, unum pri-
mum principium rerum omninm. In divinis, Pater qui-
dem eft fummum magnum : Filius eft fummum ma-
gnum: Spirirus Sandtuseft fammum magnum. Necta-
men funt tria fumma magna, fed unicum fummum ma-
gnum. Quia Pater eft fummum magnum lJ'mridcm ng-
mero, quo Filius; & Spiritus Sanétus eft fummum ma-
gnum per idemnumero, quo Parer & Filius. Breviter,
fummum magnum , quod effentialicer unicum eft perex-
clufionem omnis alterius nature & fubftantiz, que fit
etiam fummum magnum; eftensunum in fubftantia ,
& trinum in {uppofitis, que funtillud unicum fummum
magnum perunicam numero naturam & fubftantiam ,
tribus communem : quanquam hec Trinitas in idea
fummi magniira confusé contineatur, utin ea, antere-
velagionem tantk Myfterii, ab ineelle¢tu creato depre-
hendi non poffit. Porrd que hic adhuc opponi pofient,
folvemus , ubi de Divinitare trigm perfonarum agemus .

ARTICUWEYUS V.
Utrsm Deus poffic ignorari invincibiliter-

Nom_ Ignorantia alia eft vincibilis, aliainvineibi-
lis. Vincibilisdicitur, que vinci poteft adhibita
moralidiligentia, & cumordinartis auxiliis gratiz: in-
vincibilis verd, quz non poreft. Utraque fubdividirurin
negativam & pofitivam . Negativaconfiftic inmera ca-
rentia cognitionis, wut fi quis precisé nefciar Depmefle :
pofitiva verd prater carentiam cognitionis , dicit jus
dicium erroneum, ut fi quis pofitivé judicer Deum
non effe.

Responsio L

Non poteft dari ignorantia Der pofitiva, que fisin-
vincibilis.

Prob. IgrorantiaDei pofitiva eftactus, quo quis ju-
dicat Devmnon effe. Atquinemo ratione utens poteft
invincibiliter judicare Deum non effe. Ergo, 8zc. Major
patet exnot. Prob.min. Namnemo ratione utens poteft
judicare Deum non effe , quin fimul formider de'oppofi-
to, propter mortivajudicandi Deum effe , QU tunc menti
non pofluntnon occurtrere. Praterea, Deumnon effe
judicans cam formic{ineoppoﬁri, tenerur veriratem in-
quirere, utperfe pater: illam enim formidinem non po-
teft nifi imprudentiffimé contemnere. Deniquein inve-
ftiganda veritate adhibendo motalem diligentiam, noti-
tiam Dei infallibiliter confequeretur, vel plané convin-
centem & demonftrativam, vel faltem probabilifiimam
8¢ moraliter evidentem. Ergo, &c.

Oby. Siitaclt, nondanturveri Athei. Conf, eft con-
eraScripturam. Nam Plal. 13. dicitur: Dixit infipiens
in corde fuay Noneff Dens. Incorde fuo, hoceft, in
mente {ua: eft enim hic Hebraifimus, & cor pro mente fu-
mitur. Ergo, &c. R. N. feq. majoris. Nam aliquireip(a,
& quidem ferid & ex animo judicant Denmnon exifte-
re, utparer exScriprura citata. Quamyisenim facilé
convincerentur faltem moraliter, raviomibis, que pro-
bant Deum exiftere, reipfatamen non €onvincuntur,
vel quia nolunt, vel quia non curant ad rationes illas
attendere , duim interea fc totos addicunt fophifmati-
bus, quibus ad judicandum Deum non effe, moventur.
Hicautem errorin Atheis graviter culpabilis eft, quia
plané vincibilis: Deom enim non exiftere , non judicant
ablque oppofiti formidine, quamimprudentiffimé con-
temnunt ; & Gucrinfque paeis, ut gravicer tenenur, mo-
menta expenderent, adhibita moralidiligenria, Acheil-
mum nullo rationabili fundamento miri, certo certils
deprehenderent; & Deum effe , facilé colligerent ex

4 prin-




e e T

8 Tradtatus I. de Deo Uno.

Principiis pet{e neris, vel excrearuris. Unde quotief-
cumgque congra rectam rarionem peccant Ather, pec-
cant quoque contra Denm, quemtuncyere & }uoplu
ffendunt , tunc legem rh\mhm veré & propuic tranf-
g rediendo : quia ﬁLu.. Deum , ita & legem gjus non
ignorant , nifi vincibili l"!‘lﬂlnﬂtlﬂ; qd”c pmmdc illos
exculare non poreft,
Dices. Graris dici
judicare non pofie abi
notirta Dei ira omni

Athen

» Deum non exiftere,
hf"‘LCJI pofiti. N. Nam
us obviact, & omnia, quax nos
tant, itanobis clan 'HlJLLLT!LITC,Lrnc‘n poflit
animumapp ad motiva, quibns inducitur
andam Dei exiftentiam, quin fiimul menti ejusul-
- rant raciones in opf‘(}ﬁ-m“ 3 & qlu.‘c nmul-
e &_‘g\_.:\:_s, qu antequam expendantur, pariunt fal-
tem dubitationem & formidinem mentis, quz ablque
identia non potett contemni: Imuc\pmm
i wu’l[n] 3 f\ n"PLT _4.'[11L]:‘|fCUTl\ Jt.ll()ﬂ"!'ﬁ \(_lﬂ]t['ip 'I}-
ficam, vel piuucam, vel falcem moralem,

Bp s ao'N s 10 .11,

Non pote darinegativa Dei ignorantiainyincibilis
}31 O ()'I'V'() "HIC}UO ttmpculs ln;(_l‘ r\ 0.

Prob. Nemo adultus, lnrloms COmpos, porr.ﬁ‘kmﬂ‘o
tCmpore carere invincibiliter notitia Dei exittentis,Ergo,
Prab, antec. Nam 1.ut jamdi¢tumeft ; creature om-
nesita clamant Deum exiftere, & tam confpicuos divi-
nitatis charaéteres omnium oculis exhibent, ut nemo
poflit, quantumvis rudi & inculto animo ficy moddta-
men ratione utatur , verfariin hoc otbe , & terram , cee-
lum, aftra, folem, &¢. contcmplari, quin ftarim, aur
falcem brevi, inmentemcjus fubeataliqua cogirario de
archite@to & domino illarum comninm rerum, videli
get num exiftat fapientifiimus aliquis atque }*c:tmnm-
mm artifex, aque illaomnia factafint, conferventur,
Janir, an ‘non exiftag. 2.81, ur dc.u, {ferid ani-
Lt ._l_p D) !(‘(L, \5\ (]L;ﬂ:}‘ morairer E‘Dl'(.‘ i, |'T-"T\'_UU1'1‘A
ibeat in ipquirenda tantim ¢
ter, nec '.Cﬂ"\! tcm [1(1‘1( 3 ﬂﬂflrll ik} JI\[ dl' Ul’ir"l'l-,

1, vel faleem pmb‘dn,cm , quz fenfim
xfertim fi illi , ut tenetur, vitam 8 mores
conformer. Erga, &ec.

Poird hac dodlma pinm.confonat, L.Sc: iprurz. Nam
'11c11m51p c.13. A magnitudine fpmﬂ 7 creatures co-

ﬂo{”n irer. parehf creator. horum wideri . EtRom. €1,
Frvifibiliaipius acreatura munds perea, qua fatta funt,
:umiecm confpiciuntar. Et Plal18. Cwli enarrant glo-
iamm Deivo o I omniene tervam exivit [onus eorum., &
in fines orbis tevre verba eornm. Qui verbageneralia
funt, & infuageneralirateaccipiend: cum nulla fubfit
Laum ea n!mn(rc ndi ad cercos homines .. Unde ¢ qpclrc
fignificant omnibus omnind hominibus qm ratione
utuntur, notiiam Det ex rebus creatis ita comparatu
e, ug illam, -[E‘lklf..lt‘\tllﬂ.~ k.umgnno,
pore affequantur. 2. Patribus, Nam ficlo-
itue Tecrallianus. 5 lib, 1. contra \1\1 cioncm ¢, 19.
-w WIL: & ;:r,.rw«'ma confeientia Dei dos. et ErS. Da-
mafcenus lib, 1. orthodoxafidei ¢.3. Dei notitia nobisa
narura infita eff . Quibus verbis fignificant, in omni-
bus hommlbn, pimupm gquedam- per {e nora effe, ex
guibus facili dilcurfu cu.urrmml)uu).h- ere poffunt;
s homines per lumen naturale adeo clica exi
fleatia ivinam illuftrari, ut vix, ac ne vix ,1mdLm,
Dei exiftentis cognitione catere poflint.

Obj. Ind rbe 1:, in filvis degentes, nulhmpl
né Dei exiftentis cognitionem 11:|htnr : nullam enim
rem ut Deum colunt, nullumnomen Deo 1~npofucr unt,
nullaDeo tdﬂr!'m' t {acra dedicant, K. Inderanrim (e
qm, qudd dan pofiic, & detur ignorantia Dei negativa
in .mqmlms hominibus, ‘]mbus wnmmnﬂud ‘mp G132,
Ve fs‘r.r omaes howines > in g4 veff fcientia
Deiy G de bis,y quavidentur bona, non pcdm-f,,x:fnmﬂ’—
j‘,’t(’p"f eun (’AL@G, ?!fqyff DPE? 1-'15.7 att (”(7:’."/1"5 (’gn‘?;}c‘—

runt quiseffet artifen. Avhzc ignorantiaDcin
in Indiarum Barbaris¢ft plané vingibilis & cul
Non enim fieri poteft, utad afpedtum creat urarum , lon-
go aliquo tempore, non mb‘:! atillisaliqua cogitatio de

=

{upremo aliquo rerum illarum archireto & domine:
Unde {iin tanta luce cacutiunt, id fit, quia nolunt 5
vel negligunt intelligere, ut bene agant; &ignorantia
lm maamil}u, q ualabora ant, ellin eisaffectara, vel
faltem craffa; Dnﬁmmu.m non defitillis proloco &
rempore auxilium gratiz, quo mdn & hebes eorum
animus illuftrecur, .uppohm qudd tali auxilio indigeant,
ad affequendam Dei notitiam . Hine quoties peceant,
nonfolum peccant conrra rectam rationem , fed etiam
contra Deum, cumque offendunt; & fipe ‘mcgmu
er, merentur damhationem @ternam, quia virrualiter
& inte :paktamc contemnunt Denm , quem non nifi
vincibilicer ignorant,

Dices. Inciarum Barbari ita heberes funt, ur nullius

lemonftrationis vim peulpmequmnr. E. Efto. Arpm
.{L\I]t utminimum ex creatnris cognitionem Dei proba-
biliffimam, autfaltem pmbal:ﬂcm aflequi. Quo puhm,
funt omnino inexcofabiles. Nam tenentur Deum co-
gnofcere meliori modo quo pofiunt, adhibita morali
d:l!"mt.a, & eum meliort modo s quo poffunt, cuf’nr
tum reverer: & colere. Unde meritd 1llis |mm1r'tml,
quod ignorenr Denm , quem faltem [nn[mluhra co-
gnofcere poffunt, nequecum revercantur & colant 3
quh eum fua culp1irrlml'111r. Item merito illis ad dam-~
nationem imputantur gravia facta, dicta, & concupita
((‘mtl')k"unn‘lrmdmn, licéream ignorent. Quic
moralem diligentiam poflent eam cognolcere faltem
probabaliter ; & probabiliter cognira illos obligarer.

Resronsyio  LLL

Poteft tamen dari pro brevialiquo. tempori
lo ignorantia Dei negativa invincibilis.

Pm, . Nam 1. r.dulmnnpmm\'
incipic rationis ulum habere, poteft h
lem incogirantiam & inadvertentiam Dei. Faciléenim
evenire eru%, ut tunc mens c,us (ii’h;,mcm', & alio
avertatur . 2. Eoamlfi rus in punm illo inftanti
'3 \UL[J-. qn‘ﬂ fit u'[l.,Hl\ com l_IU\-~ CX creaturg-
illl1'l s aut quavis alia de caula co de Deo 3 clim
Deum exi ftere non fip per{e notum quoad nos; cert®
aliquantum temporis infumer in forimando difgurfit,
quo de exiftentia Dei juxtacaptum {uwm convincetut ;
Pmcfcmmilm agiftrum non habeat, aquomﬂruatm &
fic valde hebes & barbarus. Ergo Pottﬁ nllqu nto tem-
pousmtcwa‘ln inculpabilier nelcuc, vel potius non-
dum fcire Deum effe.

Ob4. Qui fic ignoraret Deum invincibiliter , criam
breviffimo tcmpou 5 intra breviflimum rillad tcmpm
non peccarer morealiter , etiam gravia flagitia. admut-
tendo. R, N. Namintrabreve, illud e empus, quo quis
nondum fcit Deum exiftere y i quid graviter malum
admittar , illudque cognofeat ;s vel faltem fufpicerur
graviter adverfart recta rationi, non poteft tuncilli in
mentem NOR Venire 5 Fuprcmum aliquem rerum ot
nium dominum , atque legislatorem fortafle exifiere ,
cui illud malum etiam dupmu - Quia guoties recta
ratio dictar w\tqmu adveriari nature rationali , fimul
& indivifibiliter eodem aétu faltem confusé dh at
illud idem du}mcmc [upremo enti , nature rationalis
authori, cujus eft naturam rationalem tueri & regere.
= in facta hyporheli adultus, qui aliquid graviter
malum admittit, lubens ac volensexponis fe pcri:u‘o
graviter offendendi fupremum rerum omninm domi-
num & legislatorem 5 pLomdccmc illum graviter offen-
dit, & fic Jupphm ®rerni reus.

SIS LR I (VRN LR L R W
)Y i D e T A e v W

D¢ Effentia Dei, @ ejus attributis
i COMMIMHNG o

N hac difpuratione qna_uml, I. Utrium omnes ont-

nind perfectiones fint in Deo, & quomodo fint.

3. In quo confiftar effentia Dei. 3. Utrum & quomodo

atcributa divina inter fe & ab effentia divina diftinguan-
turs,




Difputatio IL

pur. 4. Quid Gilbertus Portreranus circa diftinctionem
eflentiz divinz & ejus attributorum fenferic.

ARTICULUS I

Utriem omnes omnino_perfectiones poffibiles fint in
Deos G quorsada.

Ota 1. Perfectiones aliz funt ﬁmp]iciger fimplices,
alize fecundiim quid rantiim . ll’c\rl’cého fimpliciter
{implex eft ea, qu in €nte , PIECISC UL cft ens , ipfa
melior eft, quam non ipfa : .pcrlc&m verd fecundum
quid,, quanoneftealis. Porrato, nonipla, non (umi-
tur negativeé , pro ncg;mon‘ci"clhc.ct pcrfc&mns_s f‘mPh'
citer ﬁ}uplicis1 aut {ecundim quid; fed po’ﬁnvc, pro
alia pm‘c&ionc inccmpombill . lmq_uo fientl L}l;ﬁc prm'-
fechionem aliquam addas, vel 111rcﬂugcrgr melius [e ha-
berecumilla, quﬁm cum alia quahbcE m_cnmPofﬁbxh_,
vel non intelligeear. Si primum. Pﬁ?l?il‘&ic cric ﬁfi}p]}-
cirer fimplex. Si‘_fecur_ldun_y Non erit pcr.ft'd‘lo n;ﬁ_!e-
eundiimquid. Sic ratio (pu—_uus eit Pcrfcé'_h_c ﬁmphcn\tcr
fimplex ; quia melius eft enri ut f_xc elfe fpmm_m, quam
effe quidlibet alind , cum {piritu mcompo\fﬂb:lu; Ran_o
verd corporiseft tanrium perfectio ﬁ.:cundqm quid, quia
ens e fic melitis fe haberer cum alia perfectione, qua
cuii Fatione Corporis incmnpoﬁ’iln}u eft. Melius enim
eft entiut fic effe{piricum v. g quam §H'e corpus.
Jota 3. Perfedtio aliqua poteft alicui inefle variis
modis, formalirer {cilicet, virrualiter, ®quivalenter ,
& eminenter . Continerur formx‘;i_scr, ﬁgonryncmr\fcu
cundtim propriam rm:mnem_ob;u&w:rm » fen .iccunr.lum
definiconem. Continetur virtualiter , {i continetur tan-
nam effectus in canfa . Continetur =quivalenter, fi
continetur fecundim formam {imilem cju‘(d‘cm_ rdinis,
que eadem praftace poteft. Ccmmc-ru.: denique cmi-
nenger, fi continerur virenaliter aut equivalenter fecun-
dim formam altioris ordinis, hoceft; fifubjectum, Clk
inefle dicitur , poref’c aue illam Preducere 5 AUt idem
preftare per altioris ordinis perfectionem, quam habet .

REsPoNsIO L

Omnes omnind perfectiones poifibiles in Deo conti-
nentur aliqua ratione. :

Prob. 1. Ex Sceiptura. Nam Exodi c. 33. Deas de
feipfo loguens Moyl dicit: Offendam omne bonum tibi-
At Deus non cffet omne bonum , nifi aliqua ratione
contineret omines omnind petfectiones poflibiles. Ergo,
&c. 2. Authoritate S. Damafceni lib. 1.ott. fidei ¢, 12.
ubi de‘Deo fic ait : Univerfums id quod oft 5 tanguam
smmenfum quoddans & infinitum ¢ffentia pelagus com:-
plexu fuo continet. 3. Ratione. Namalioqui poffct co-
gitark aliquod ens melius Deo , illud nimirum, qued
omnes omuind perfedtiones haberer meliori- mode ,
quo haberi poffune.

Resronsio 1L

Omnes pcrfc&ioucs fimplicirer fimplices continentur
in Deo formaliter

Prob, Nam continenturin Deo fecundiim propriam
rationem objectivam & definitionem. Ergo, &, Conl.
paretex not.2.Probant. Omnes enim perfectiones impli-
citer fimplices continentur fecundum propriam ratio-
nem & definicionem in 1de:§ entis, quo mh\ﬂ m"TI,IU‘S cogi-
tari poteft, ut confideranti patet. Ervero fialiqua non
contineretur fecundiim prapriam rationem, - certé quia
excludeferaliam meliorem , vel @qualem, fecumincom-
poflibilem. Athoceffe non potctt. Quia omnis perfe-
ctio ﬁmplicircr fimplex mcll_or eft omni alia lfss:um _in_
compoflibili . Ergo, &¢. Hinc omnes pCrR’&lone_s fim-
pliciter fimplices denominant _D:‘:um, & Deus dicitur
tubftantia, fpiritus, fapicns, jultus, 8.

Articulus I 9

R.Es pio8sTo 11,

Perfectiones fecundum quid non continenturin Deo
formaliter.

Prob. Non continentur in Deo fecundim propriam
rationem & definitionem. Ergo, &c. Conl. patetex di-
¢kis . Prob.ant. Quia aliogui Deus non haberet fecundiim
propriamrationem alias perfectiones meliores » quarum
propriam rationem perfectiones fecundim quid exclu-
dunt a fubje¢to, cur infunc. Sic fi Deus effec corpus,
non effer fpiritus : & ramen melins eft effe [piricum ,
quam effe corpus. Abfurdum conf. Alioqui Deus non
effer, quidquid eft melius effe.. Quod manifefté repu-
gnatDeo; cumfitens, quo nihil melius effe vel cogi-
rari poteft. Ergo, &c. Hinc perfectiones fecundum quid
non denominant Deum. Sic Deus non dicitur corpus,
animal , rationalis, &ec.

B s »rom 81 oIV

Perfedtiones fecundim quid continentur in Deo vir-
ualiter; quivalenter, & eminenter .

Prob. 1. Continentur virtualicer. Deus enmm poteft
tllas producere; ciim fincentia creata. 2. Continentar
aquvalenter. Quianullaelts cuiDeus nonzquivaleat,
fivein effendo, five in operando. 3. Continentur emi-
nenter.. Nam Deus poteft illas producere, & quod ille
praftant , preftare per altioris ordinis perfectionem.
Producirenimillas per fuanromnipotentiam ; & quod
illz pro modulo fuo, nec fine multis imperfectionibus
pL’::i_l:‘,m, preftat iple abfque ullo defectu, & cum fin-
guhn'i excellentia; & conlequenter, quod ille poflunt,
iple poteft per eminentiorem longc perfetionem. Hae
autemm ohinia confirmantur €x €0;quod quam oprimé
conveniang cum idea entis; quo. nihil melius cogita-
ri potefi .

AR O T L S

Quanam inter perfeltiones divinas confFitnat
effentiam Dei.

Ora 1. Effentia divina potelt fumi ripliciter . 1. In
l_ fenfuphyfico, fen prouteftd parte rei; & fic fum-
ptain-:ludit OINnNEs rationes, tum ab'fo}u_tas, tum relati-
vas, quefuntinDeo, tectéque defcribitur: Ens fom-
mum; {ubftantiaunum, perfonis rinum. 2. In fenfit
metaphyfico latiori; & fic fumpta, prafcindica folis per-
fetiombustelativis, proindequeincludiromnes &¢folas
rationesabfolutas, que funtin Deos & funt communes
tribus perfonis. 3. Infenfumetaphyfico frictiori; & fic
fumpta, eft prima ratio , qua Deus fecundum noftrum
concipiendi modum conftituitur. Hic autem agicur de
effentiaDei confideratain hoc tertiofenfu; & quearitur
in quo-confiftar. Circaquod plures (unt fententie. Prtx
ma confticuic effentiam Dei in cumule omnium perfe-
cionum fimplicicer impliciam. Secunda, in intellectio-
ne actuali. Tertia , in ratione entis infinitis Quarta,

. in ratione entis {piritualis i fe. Quinra denique, in ra-

tioneentisa fe.

Nora 2. Utaliguaratie ficeffentia rei ftrické fumpta,
qQuAtUOLreqUiruatur. I. Ut ficaliquid intrinfecum. N.i-
hil enim per exrrinfecum conflituitur : civn fes omnis
ficid, perquod conftiruitur. 2. Uticafic propriumrei,
cujus eft confiirutivem, utfaciat eam ab omni alio dif-
ferre, juxta illud axioma: Per id res conffituitnr per
quod & diftinguitur . 3. Ut faciat primo differre: alio-
qui non conflituit rem , fed fuppon\lr conflicutam. 4
Ut firradix proprietatumei: Naim cum debeat efle pri-
mareidifferentia, necefle eft utcztere differentize, que
non funt ab extrinfeca, profiuant cx ea, tanquam ex
fonte, juxca noftrum modum concipiendi . His pree-
fuppofitis, fit

Resronsio L

Effentia Dei ftricte fumpta non confiftic in cumulo
emnium perfedtionum fimpliciter fimpliium,
Lrab.




10

_ Prob. Namefentia Dei Rrik& fumpta non confiftic
inco, quodnoneftquid primumin Deo , fecundim
noftrum concipiendi modum ; fed & contra intelligitur
4 nobis fluere ab alio, quod eft prius in Deo, fecun-
diim noftrum modum cencipiendi, ut patet ex z. not.
Atqui tales fune multa perfectiones ex iis, quasincludic
cumulus omnjum perfectionum , ur patebit ex infrd
dicendis. Ergo, &c.

Obj. 1. Parres muld effentiam Dei conftituant in eu-
mulo emnium peefectionum, & cum illis §. Thomas
hicq. 6. a. 3. in O. ubi fic loquitue : Oue de aliis dican-
#uy accidentaliter , fibi ( Deo ) conveninnt effentialiter , ut
¢ffe porentem , (apientem» & bujufmodi . Ergo, 8c. R.
Patresillos, & S. Thomam, inrtelligendos cffe de effen-
tia Dei fumpta velin fenfu phyfico , vel in fenfu mera-
phyfico latiori, inquoutroque fenfu effentia divina in-
cluditomnes omniné perfectiones fimpliciter fimplices :
quia, utdicit§, Thonas verbis laudatis, Deusfeipfo,
fen per entitatem fuam eft porens , fapiens, &ec. Cum
creatutz non finc potentes , fapientes, &¢. nifi per enti-
tates , earum entitar fuperaddicas , & ab ea feparabiles .
Porrd cum Parres loquuntur de effentia divina Rrické
fumpra, abejus conceptu excludunt fapientiam , jufti-
tiam, bunitatem, & alia hujulmodi attributa. Sive bo-
75 inquit §. Damafcenus ‘lib. 1. ort. fidei ¢. 4. five
juftunc s [rve [apientem five quidenmque tandem alind
divere libeat , non Dei natwram , fed quanapure-infunt 5
;"..t'pw.';.r.

Qbj. 2. Effentiadivinacftid torum, quod Deus eft.
Ergo cft camulus omnium perfectionum .- R, Effentiam
divinam ftricté fumptam, effe tantiim id quad Deus cft
per e primd fecundiim noftrum modum concipiendi,
1Jnde nege confeq. /nffabis . Arqui Deuseft per (e pri-
mo cumulus omnium perfectionum , N. Probabis . Deus
eft perfe primo Ens, quo nihil melius cogitari poreft .
Ergo, &c.R. Dift.ant. Denselt per fe primd Ens, quo
nihil melius cogirari poteft in ratione effentiz, C. ant.
Quo nihil melius cogitari poreft fimpliciter , N. ant. &
confeq. Iraque Deus perfe primo eft Ens, quo nihil me-
Yius cogitari poteftin ratione effentiz ; quia, ut infra pro-
babitur, Deus per fe primdeft ens a fe. Aleitas autem
conftituit effentiam, quanullaalia meliorefle, vel co-
gitavipoteft. At Deusnoneft pr:rfc primo ens , quo ni-
il melins cogitari poteft fimpliciter : quiaens, quo ni-
hil melius cogirari poteft fimpliciter, includit in fue
concepta multas perfectiones, quae fupponunt Deum
in fuo effe conftiturum per aliam perfetionem, ex qua
velue radice proflaune , fecundim noftrum modum
concipiendi.

Obj. 3. EffentiaDei firicte fumpta, eft effentia actus
purifﬁmi. Arqui effentia; etiam ftricke {ump:a, acétus
puriffimi includitomnes omnind perfectiones . Ergo,
&cc, Preb. min. Si pon includit aliquas, eft in porentiaad
illas , tanquam perfectibile ad perfectivum. Conf. impli-
<ip. Ergo, &c. Lrob. min. Nam aus puriflimus dicitur,
quiexperseft omnis potentialitatis & perfectibilitatis 3
& confequenterimplicat, effentiam, etiam firickeé fum-
pram, actus puriflimi efle in porentiaad aliquas perfe-
&iones , tanquam perfectibile ad perfectivum .

R, N.min, primifyllogifmi. Ad prob. dift. fequelam
maj. Sinon includir aliquas perfectiones, eftin potentia
metaphyfica, & fecundum noftrum modum concipien-
di,adillas, urperfectibilead perfectivam, C, feq. maj.
Eftin potentia phyfica & reali , N.{eq. maj. & dift. min,
Implicat effentiam fricke [umpram aékus puriffimi effe in
potentia phyfica & realiad aliquas perfectiones , C.min.
In porentia metaphyfica, & fecundiim noftrum modum
concipiendi, N. min. & confeq. Ad prob.min. R, Dift.
Actus puriflimus diciturille, qui expers eft omnis poten-
tialicatis & perfectibilitaris phyfice & realis, C. Mera-

hyficz , & fecundum nofiram modum concipiendis
N. Hzc enim potentialitas, 1. non deftruiz rationem
actys puriflimi, adquam fufficic, ut id, quod dicitur
ackus puriﬁimus » per entitarem fimpliciffimam,” &
lané expertem compofitionisrealis, ita fic complerum
1n omni genere perfectionis, ut nec perficiatur, nec ul-
latenus pcrﬁci poffic per aliquid fibi realiter fupcmddi-
tum; fed fit fe iplo formaliter in omni genere perfe-
¢tignis ablalgrifimum , 2, Nullam plané jmportaz

Traétatus I, De Deo Uno.

imperfectionem in objecto, dequo dicitur; fed al iquam
rantiim fupponit in incelleétu creatos non valente ob-
je@umillud unico concepru adzquato fibi diftinéte re-
prafentarc: undeut illud diftincte cognofcat, indiget
pluribus conceptibus inadzequatis, & pracifivis , quo-
rum uno fibi diftinéké reprefencar v. g-inDeounam per-
fecliongm per modum radicis ceterarum,, & fufficienter
confticuentis Denmin effe Dei; aliis verd fingulis fin-
gulas alias perfectiones per modum entitatum Deo in
{uo effe conftiruro advenientium, iplumque perficien-
tinm, & complentium in rarioneentis, quo nihil me-
lius effe vel cogitari poteft fimplicirer .

Intellectus aurem humanus, fic operando cirea Deum,
imperfecté quidem operatur, & modo minimé propor-
tionato excellentiz divine: at nec fallicur, nec ullam
Deoaffingicimperfedtionem ; quianullam in Deo fingic
diftinttionem, compofitionem, potentialitatem , aur
perfectibilitatem, fed folim mulea, qua funt in Deco
nunicaentitas fimplicifiima, apprehendit multis & di-
verfis conceptibus per modum ditinétorum compofi-
torum, potentie perfectibilis , & adtus perficientis ;
quia aliter non poteft, quanttimvaler, diftinété Denm
cognofcere; S entitas illa fimpliciffima, que eft illa
multain Deo, zquivaler, feclufa omniimperfectione ,
entitatinon fimplici, in qua proinde illa multaeffent di-
fincta, compofita, utunum adveniret alecri, ranquatn
actus potentie, quam realiter petficerct.,

Poird quiaderebus lequimur ad modum quo eas con-
cipimus’, de petfe@ionibus divinis logquimur tanquam
de diflintis, compofiris, perfectibilibus & perfectivis .
Sic autem loquendodeis que infunt Deo, imperfecté
loquimur deeo, 8 modo excellenti ejus minimé pro-
portionato ; recté ramen pro modulo noftro loquimur ;
quia fic loquendo, nibil de Deo affirmamus umperfe-
um, &iplo indignum, {ed folum dicimus perfectio-
nesdivinasin Deo preftare, feclufis imperfcffionibus s
quod preflarent multadiftinéta, compofita , perfeéti-
bilia & perfectiva, quibus, feclufis imperfectionibus,
quivalent; quod veriffimum eft,

REeEsronsio II

Efientia Dei fricke fumpra, non confiftit in ratione
entis infiniti .

Prob. Quia fi effentia Dei ftri¢té fumpta confifticin
infinitate, vel confiftitin infinitate formali, vel infun-
damentali, velin materiali, Nihil horum dici porteft.
Non primum . Nam effentia divinanon poreft confifte-
rein meranegatione . Arqui infinitas formalis et mera
negatio: eft enim mera carentia termini, Ergo, &c.
Non fecundum. Nameffentia Dei ftridke fumpta, non
confifticin eo, quddnon eft quidprimumin Deo . At-
qui infinitas fundamentalis non eft quid primum in Deo:
nibil enimaliud eft, quam ralitas perfedtionum divina-
ram, vicunjus carent tekmino. Hzce aurem raliras non
cft quid primum in Deo , fed fluit abaliquo alio , quod
eft priusin Deo, fecundim noftrum modum concipien-
di, nempe ab afeitate, ut oftendetur. Ergo, &c. '?\"on
denique rertium . Nam infiniras materialis nihil aliud eft,
quiam cumulus omnium perfectionum, termino caren-
tium . Atqui effentia Dei fricke {fumpta, non poteft con-
ftitniinillo cumulo, urprobacumeft. Ergo, &e.

0. Effentia Dei ftricté fumpra, eft effencia entisinfi-
niti. Eigo cftinfinita. Effentiacnimentis infiniti non
poteft effe finira. Ergo effentia Det firicte fumpta , con-
fiftic in aliquo infinico. R. Effentam Dei firické fum-
pram; effeinfinitamin ratione effentie : cftminra_tione
cflentiz nihil melius effe & cogirtari poflit, & perfectio
conftituens effentiam Dei firict¢ fumptam, fic infinita
infualinea. Inde tamen non fequitar, effentiam Dei firi-
&té fumpram confiftercininfinitudine. Ratoceft, quia
Pu'fcd:ioconﬁkrucnsc[fcntiam illam, non eam confh-
i, quaraliseft, urcareat termino ; fed precisé qud
taliseft, uccribuarenti, cujus eft effentia, -exiftere in-
dependenter ab omni caufa, five producente, five cons
fervante, utjnfra videbicur .




Difputatio 1I.

Resronsio IIL

Effentia Dei fricé fumpra, non confiftic in intelle-
&ione actuali, nequein tationeentis {piritnalis afe.

Prob. 1. pars. Namintelie@io ackyalis, cim fic ope-
rario, non poreft effe guid primum in Deo, fecundwn
néftrum modum concipiendi: nam fupponir fapulm:cm
iftclligendi, nec Dens inrelligit actu, nifi quia pore("c
intelligere ; uade fecundum upﬂmm modum conci-
piends intelleétio actualis f‘_.uirm‘Dco a potentia intel-
{ectiva, quamftiatq potenriam aliundc emanare concy-
pimus, nempe cx cﬁ:m_na . A ; :

Pyob. 2. pars. Quia fimiliter (piritualitas , five imma-
cerialitas non eft quid primum in Deo 5 fienrnce perlei-
tas. Nam ratio [piritas » ﬁcut&}'at:o fuh{hiunm » fup-
ponit aliquid in Deo, unde fluit, {ecundiim noftrum
concipiendi modum, nempe aieicatem : Deus enimeft
fubftanria & [pititus, quiael ensale. Ergo, &

Obj. contra L. partem - Inter gradus, quibus nature
conftitunntur,, {npremus & perfectifiimus eft gradus in-
telligendi. Ergo ad illum pertinete- debet prima ratio
conftitugiva Dei; & confequenter primazaeto conftitu-
tiva Deinon poreft effe, nifi inttllf&io_puriﬂima, &
aGualiffima. R.Intergradus, qui confituunt naturas
creatas , fupremum & perfeétifiimum effe gradum in-
relligendi; ar prater hunc gradum dari adlmq ali!_un fir-
petiorem, nempe gradum cffendi & fe , qui foli Dea
compctit, & haber omues alias cond;;mncs ,neceffarias
ad conftituendam cflentiam Dei fricke dictam .

Obj.contra 2. parsens. Spiritualicas, ficut & perfeitas,
eft de effentia Angeli ftricke {umpra,. Ergo& de eflentia
Dei firické fumpra. R. N. confeq. Ratio negandi clt,
quia fpiritualitas 8¢ perfeicas funt quid primum in An-
gelo, noninDeo. Dices. Ergo {pirirualiras & petfer-
fas funt accidentiain Deo. R. Efeaccidentia metaphy-
ficainDco, & proprictatesejusefientie firicke lumpre,
At inquies . Sunt defubftanria Dei. Ergo non funt ac-
cidentia. R.Difk. Suncde {ubftantiaDei, fiper fubftan-
tiam Dei intelligis ejus entitatem, C. Si per (ubftantiam
Deiintelligis cjus effentiam frické dickam, N.Unde N.
etiam conﬁq. Nam illnd omne eft accidens meraphyfi-
cum , quodeft extra effentiam L'ci_ fricté L_iic‘,hm > licér
Gic de ejus entitate , ut pater in rifibilitate refpectu

hominis.
ResronNsto IV.

EffentiaDei ftrické (umpra, confiftic in afcitate , feu
in exiftenriaile,

Prob. Afeitas haber omnes conditiones neceflarias ad
conftituendam effentiam Dei fricté dictam . Ergo, 8cc.
Prob,ant. 1. Aleiras eft maximé intrinfeca Deo @ duo
enim rantumdicit, nempeexiftentiam, & modum bu-
jusexiftentizz, quandam fcilicetfufficientiam, & inde-

endentiam ab- omni caufa efficiente : que duo funt
E)Eo maximé inerinfeca . 2. Afeitas eft wa Deo pro-
ptia, ut faciar cum differre ab omni alio, Solus enim
Deus eft ens 4 fe, & cerera omnia funt enriaabalio 5
ut demonftrarum cft fuperiori Difputatione . 3. Afei-
tas facit Deum differre primo ab omni ¢o , quod non
eft Degs: nam ¢ft omnium rationum , quz Deo in-
funt, poima {ecundim noftrum modum .c:_mcipicndi 5
4. Eft fecundim poftrum modum concipiendi radix
omnium aliaum . perfectionum divinarum , five foli
Deo conveniant, five communes fint Deo & creatu-
tis. Deus enim omnes alias perfectiones, quashaber,
habet quia eft ens 4 fe, ut

Declaratur 1. Eft ens neceffarium, quia eft ens 4
{e: habetenim fammam neceflitatem exiftendi , guia ha-
bet pleniflimam {ufficientiamad exiftendum. 2. Etens
@ternum, quiaclt ens ife: nameft ens zternum, quia
eftens fummé neceffarium; & eft ens fummé neceffa-
rinm, quiaeft ensa fe, nurmodo probatum eft, 3.Deus
eft fubftantia, quiacht ensife. Nam pcr?llud convenit
illi perfeitas, perquod illi repugnat inaliceas . At ina,
lieras repugnatilli, quiacftafe. 4. Deus :R‘fpt‘rims »
quiaeftalc: nam pe illad conyenic illi effe [piritum ,

Articulus 111 11

per quod illi convenir effe fubltantian immaterialem
potitis quam marterialem. Hoc aurem convenirilli, quia
eft ens a fe. Hoc iplo enim quod haber fupremum &
perfedtiflimum gradum exiftendi , exigit effe quidquid
cl_’t melius effe. Proprer candem rationem Deus eft fa-
picns, juflus, milericors, potens , &c. §. Deus ha-
bet faculrarem inrelligcndi, & volendi cum libero ar-
bitrio, quia cft ens a fe. Habet enimhzcomnia, quia
eft fpiritus; & eft {piritus, quia et ens i fe, ut pro-
l?aturn elt. 6. dcniquc, Deus cft omnipotens, omni-
iciens , immenfus, &c. quia elt ens 4 e : nam hoc
iplo quod eft ens i fe, non haber uade limiterur in
ulla fua perfectione.

_ij. Afeitas, quatalis, eftmeranegatio: nam Deus
dicitur a fe meré negativé, quarcnusfcilicer eft ens im-
productum, & nullam habens caufamfii. Ergo afeiras
non poteft conftituere effentiam divinam, com fic ali-
quid pofitivum, K. N, ant. & probationem ejus- Nam
aleiras fonat quidem negationem , at importar perfe&io—
nem, maxune pofitivam, huic negationi (ubftraram
nempe pleniflimam fufficienriam ad exiftendum. Sed

Nota 1. Exiftentiamefle de eflentia Dei ftricté fum-
pta; nameftaliquid primum in Deo , fecundiim noftrum
modum concipiendi, quiainDeo exifteredfe, et quid
primum, fecundim noftrum modum concipiendi; nec
cxiftereafein Deo, privseft, quamexiftere, ur per fc
patet. Undehz prapofitiones: Deuscliens afe: Deus
eft: Deuseftfuum effe: funt propofitiones cffentiales.
Hinc hocnomen, Quieff, eftmaximé proprium Dei;
& Moyfi querenti nomen Dei, Deusaprffimé refpondir,
Exod.3. Ego fum, qui fum. Sic dices filiis Ifrael: Qui
eft 5 mifieme ad vos. He autem propofiriones: Deuseft
{ubftantia: Deus eft (piritus: non funt fridke loquendo
effentiales: inillisenim, neconftatex ditis, praedica-
tum non eft de effentia fubjeéti fricte fumpta.

Nota 2. Denmnon poffe proprié definiri , quia hon
haber gemus:. Ervero fihaber, vel eft ens; vel {ubftan-
tia , vel fpiritus. Nibil horum dici poteft. Non primum,
Quia genus propri¢ di¢tum prafcindit 4 differentiis, &
viciffim. Atnecens prafcindica differentiis, nec diffe-
renrizab enre, ut probatum eft d nobisin Metaphyfica.
Non {ecundum, aut tertinm. Nam genus proprié di-
¢umeft quid primuminre. Arnecfubftantia, nec fpi-
ritus, eft quid primum in Deo. Deustamen optimé de-
fcribitur: Ensafeexiftens: Subftantia fe exiftens : Spi-
ritus 4 fe exiftens: quiainbis propofitionibus tota effen-
tia Dei firiéké (umpra exprimicur.

Nota 3. Denmnon poffe proprié reponi in categoria
fubftantiz . Illud enim folum propric reponitur in pra-
dicamento fubftantiz, dequofubftantia pradicari poreft
tanquam genus . At {ubftantia de Deo non pradicatur
tanquamgenus, {ed foliim ranguam artriburam ex afei-
tate profluens. Ergo, &c. Poteft tamen Deus utcumque
reponiinilla categoria; quia, cum [ubftantia ficunivo-
ca Deo & creaturis, porefburcumgue fic infticui - predi-
camentum . Subftantia aliaclt materialis, alia immate-
vialis. Immaterialis confituir (piricum. Spirirus alius
eftafe, alius ab alio. Spiritusa (e eft Deus, 8.

ARTICULUS. IIL

Utrime & quamode astvibuza divina diffingantur
inter fe & ab effentia divina.

Ota 1. Attributum divinum {umi Eo:cﬁ duplici-
ter: lacé & frické. Attribncumdivinum laté fum-
ptum, eftillud omne, quod deDeapotelt veré affirma-
ri. Hoc fenfuafeitas ipfa eft arcriburum Dei. Attribu-
tum divinum frické fumprum, eft ea omnis perfectio, quz
Deojam conftituto in fno effe, advenit fecundim no-
firum modum concipiendi, uc fapientia, juftiria, &cc.
Dearrributis divinis hoc modo {umpris deinceps agitur .
Noza 2. Diftinctio eft formaliter, vel faltem confe-
quenter, negarioidentitatis. Unde ca dicuntur diftin-
gui, qUOIIM unum non eft aliud . Diftinétio aurem
alia eft realis, alia rationis. Reals eft negatio identi-
taris




12

tatisin fenfureali, & eadiftinguunrurrealiter, quorum
unumnon et alind in fenfureali. Diftinéio rationis eft
negatio dentitatis in fenfu pracifivo; & ea diftin-
guuncur ratione, quotum untwm non eft alind in fen-
fn pracifivo. Quia autem hoc ipfo unumnoneft alind
in lenfu precifivo, quod conceptus unius diverfus eft
i conceprn alrerius ; diftinctio rationis confiftit in
diverfitate conceptuum, & ea diftinguuntur ravione,
quaz habent diverfos conceptus.

Nota 3. Diftinctio rationis alia eft rationis ratioci-
nantis, alia rationis ratiocinarz. Nam diver{iras con-
ceproum, que facicdiftinctionem rationis, vel funda-
tur in re & exrraintelle@tum, velinintelle@urantim.
Si fundarur in intelleétu tancim, facic diftinétionem
rationis ratiocinantis tanttim. Talis diftinétio reperitur
inter rationem pradicati & rationem fubjecti in eodem
homine. Namfundamentum concipiendi eundem ho-
minem, modo ut przdicarum, modd nr fubjedtum,
torum cft inintelleétu , modd pradicante aliquid de ho-
mine, modo hominemde aliquo. Jamverd fi diverfitas
concepruuim fundaturinre, & extra incelle€tum, facit
diﬁinégionem rationis ratiocinate. Talis difinctio re-
peritur inter animalitatem & rationalitatem ejufdem ho-
minis; nam animalitas & rationalitas ejufdem hominis
diverfos habent conceptus; & fundamentum hojus di-
werfitatis exiftit inre, & extra intelleétum.

Nota 4. Entiras fimplex & indivifibilis poteft zqui-
walere multis realiter diftinétis & diverfis in ordine
ad preftandos effectus diverlos » & operandum ina-
dxquare; ira ur poflic precis¢ operari, ur @quivaler
unt, perinde ac {i nullo modo zquivalercealteri. Sic
anima rationalis, quantumyis fimplex & indivifibilis
in fe, =quivalec duabus animabus, quarum una effec
fentiens tantim, & alcera :an([uuinm!ligcns;& dum
v. g. fenrit, operatnr inadequaté . Tunc enim non
magis operatur, ut ®quivalens animz tancum intel-
ligenti, quam fi ei nullo modo aquivalerer,

Nota 5. Vi hujus zquivalentiz 1n re, quantumvis

fimplici & indivifibili, reperitur diftinctio virrnalis 7

jus xquivalenriz, res, quantumvis fimplex
&¢ indivifibilis, haber virtutem multorum realiter di-
{tinétorum & diverforum in ordine ad diverfos effeétus
preftandos, & ad operandum inadequaté, perinde ac
{i re ipfa effer aggregatum ex muleis realiter diftinctis
& diverfis. Hinc res, quantumvis fimplex & indivifi-
bilis , vi pradicte mquvalentiz habet , ur poflic di-
verfis & inadzquaris conceptibus exprimi ab 1ntelledtn
noftro. Quidni enim v, g. anima rationalis reprefen-
tari pofler uno conceptu pracis¢ utr xquivaler animze
fentienti tantim, & altero conceptu pracise utzqui-
valer anime inrelligenti tantom 5 clim re ipfa utrique
aquivalear, & tam poflic operari przcisé ur zquivaler
ani, quim fi non zquivalerer alteri; & iratampoffie
objici intellectui pracis¢ uc ®quivaler uni, quam fj
non gquivalerer aleeri. His prafuppofitis, fit

ReEsronsio T,

Attributa divina nec inter fe, nec ab effentiadivina
diﬁinguunmr realiter. Eft de fide.

Prob. 1. Ex Conc. Latet. fub Innocentio 1IL. c. 1.
8¢ 2. ubi definitur naruram divinam effe omnind fim-~
plicem, qualis profe¢td non effer, fiattriburainterfe
& -ab effenria divina diftinguerentur realiter . Tunc
enim natura fen [ubftantia divina componeretur €x
muleis realiter difinétis . 2. Ex Cone, Rhemenfi in
caula Gilberti Porretani celebraro, in quo Epilcopi,a. 1.
Symboli, definiunt Deum effe fe ipfo’ fapientem , ma-
goum, @ternum, unum, Deum. Atrributa igitur di-
vina func una & ecadem entitas cum effentiadivina,
3. Ex 'S, Bernardo, lib. 5. de Confideratione, c. 7.
ubi fic ait s AMulea dicunrur effe in Deoy € guidem [ane
c.q.r.“.mfz’réq!rc « Sed multa yinwm . Alioquin / diverfa pute-
wins s non quaternicatem bhabueris | fed centenitatem -
¥ Ex 2 '_iomarc [ll;'o\ogico 2 I divinis ommia [funt
w5 ubi mon 0{”’:‘1!9‘1‘! relationis oppefitio, Arqui attri-
bura divina nec inter fe ; nec cum effentia divina ha-
bent telatiopis oppolitionem. In Deg enim relationis

Traétatus 1. De Deo Uno.,

oppofitio non reperitur; nec reperiri poteft, nifi inter
eaquorurs, unum procedit ab alio realiter. Ergo, 8.
5. Denique ratione. Quia fi arcributa divina diftine
guerentur realiter inter (e & ab effentiadivina, poffet
cogitari aliquid melius Deo : illud feilicer, in quo
artributa & effentia effenc unum 8z idem realirer. Nam »
it ait 8. Bernardus loco laudare : Pere judicio natwra
Sfimplex multiplici antefertur .

Resrponsio IL

Areribura divina nec anter fe 5 nec ab effenda di-
vina diftinguuntur formaliter ex natura rei. Eft con-
tra Scotum .

Prob. 51 areribura divina inter fe & ab effentia di-
ftinguuntur formaliter ex natura rei, certé quia, ut
vule Scotus, quidditas unius non cft quiddiras alce-
rius, nemine cogitante, Atqui hoc fallumeft. Ergo,
8c. Prob. min. Nam fallum eft v. g. quod quidditas
intelletus diverfa fir 4 quidditate voluntatis, nemine
cogitante . Nam in Deo intellectus & vo_lu_n_tas funt
una & ecadem plané res, nempe entitas divina, quae
concepta precisé ut eft vis intelligendi , dicirur in-
telleétus; & concepra precise ur eft vis volendi, di-
citur voluntas. Ex quibus

Adbuc argumentor fic . Eatenus quiddicas ingellectus
divini diverfa eft 4 quidditare voluntatis divinz , qua-
tenus quidditas entitatis divine, ug rglu:.cn;is in‘uno
conceptu pracifivo, diverfa eft 3 guiddirate cjuldem
entitatis divine, uc relucentis in alio conceptu praci-
fivo. Patet ex modod dickis. Arquiharum quidditarnm
entitatis divinz diverfitas fupponit aliquas mentis no-
firz operationes, nempe duos conceptus inada:quams &
diverios, quibus entitas divina (ubjacer, & quibns fubla-
tis, tolleretur omnis diverfiras: illis enim fublatis , rema-
net fimpliciter entirasdivina, & inter entitatem divinam
arque entitatem divinam fimpliciter , nulla poreft ?ﬁ:c
diverfitas. Ergo diverfitas quidditacumintellectus divi-
ni & voluntatisdivine, fupponit aliquas mentis noftrz
operationes , & confequenter non eft , nemine cogitantcs

Obj. 1. In Deo intellectus veré negatur de volunta-
re, & viciffim. Ergo diftinguunturformalirer ex natura
tei. R.N. confeq. Namin Deo intelledtum ver¢ negare
de voluntate, & viciflim, nihil aliud eft, qu;‘;rn enrita-
tem divinam, ut relucentem in UNO CONCeprul o \_r‘e_rf‘:
negaridefeipfa, utrelucente inalio concepru, & vicil-
fim; quiafcilicet entitas divina, fumpra pr:u;lsd ut re-
lucer in uno conceptu , noneft cademilla entiras, _fuq]-
pea precisé ucrelucetinalio concepru; fed eft aliquid
diverfum non foltim actu ex parte conceptus preicinden-
tis, federiam virtualiter & zquivalenter ¢x parte obje-
& pracifive reprefentati., g -

Dices. Iliadiﬁinguunrurindcpenden:erqbmtelle&u.
quorumunum dealio veré negarur. R. Dift. Quorum
unum dealio vere negarurindependenter 4 conc;:pn\bus »
rem eandem & fimplicem inadequaté & prcilve re-
prafentantibus, C.Secus, N. Ar inguies, Nun pa:(-ijt
idemde feipfo negari. R. Dift. Non pptcﬂ idem de fe
ipfo negari fimpliciter, 8cantequam dwcrﬁs‘&' madx‘—
quatis conceptibus fubjacear, C.Non poteft idem de fe
ipfo ncgari {ecundum quid, & prout \fu@)]gcc[ dwe_rhs
& inadwquatis conceptibus,, N. Sic VCL‘CdlCltl\l" : Entitas
divina, fumptaprcisé ut fubjacetconceprui A, non
eft eadem entitas, fumpta precisé ut fubjacet conce-
tui B.nam revera diver{a eft tum aétu ex parte conce-
pruum , qui funt inadzquati & diverfi, tum vircualicer
& zquivalenter ex parre objecti .

Dices. DeintelleGtudivino & voluntate divina vere
affirmantut contradickoria . Nam veré dicicor: Intel-
lectus generat, voluntasnongenerat. Ergo, &c. R.N.
ant. Nam ad pradicata contradictoria requiritur, ut
idem affirmetur , & negetur fimpliciter , five urid pre-
cisé negetur, quod affirmatur. Atcomdicicur : Intel-
leckus generat, voluntas non generat, non affirmatur
& negatur idem fimpliciter, nec pracise negatur id »
quod affirmatur ; fed idem de' codem afficmatur fub
uno refpectu, & negatur fub alio : Senfus enim eft :
Entiras divina, qua zquivalet duabus entitatibus rea-

lipet




Difputatio II.
Jirer diftinétis; quarnm una effec vis intelligendi tan-
em » & altera vis voicpdi_tantf:m » generac, quﬁ_'n:qui:
valer nni, nempe entitati, que effer vis m:cihgcndl
tantiim, nonqud @quivaler alteri , nempe entirati ; que
eller vis volendi tantum. Breviter , generat s PrEc
ui visintelligendi, nullo modo qua vis volendi. In quo
nulla eft contradidtio. Aliogui in Deo intellectus & vo-
lantas non formaliter €x natura rei, fed realiter diftin-
gucrenturinrar {e. : :

0bj. 2. Ex Scripturis 8 Patribus acrributa funtmulta
in Dea. Ergo habent inter fe aliguam diftinctionem,
nonnifi fermalem ex narura rei . Ergo, &c. R. Arcri-
butadivina, & quidem ante omnem mcntilf opcm_tio~
pem ;. effe muita virtualicer & mndamcr_im\ltcr . Sunt
mulea virtualicer, quia c;x;itas d_ivinn_, _ln.'é_t i{t fe ﬁ:\)—
pliciffima, zquivaler mults realiver diftinctis in ordine
ad diverfos effectus praftandos 518 ad operandum in-
adzquaté. Sunt n}u‘-m !’u_ndai'nentalitcr g qL}in entitas
,j'.\-i-.mPmprcr:L‘quw:ntcmmm1!!am, quam habet, pra-
berintellectni nofiro fundamentum fufficiens, ur eam
diverfis & inadmquatis concepribus repralfentet , & fic
repradentando, extrinfece & mt_emmnalirer in :m}lm
dividat. Atatrributadivinanon funtmulsaaétu & for-
maliter, nifi cum entitas divina aétu reprefentacue di-
verlis & inadequatis coneeptibus, & per diverfos illos
arque inadequatos conceptus afty 1n multa dividigur
extrinfeccé & intentionalitet.,

Obj. 3. Quicognofcitintuitive, viderrem,ureftin
{e : fimplicem,, fi eft implex; mulripliiccn‘l \'ct:b 5 Gt
muliplex. Sedin cognitiones qua le iplum intuerur

cus, intelleCtusdivinusrelucer uc diftinctus a volun-
tatedivina. Ergo, &c. R.Incognitione, qua fe ipfum
intuecur Deus, incelleGtum divinum relucere ut diftin-
Gtum d voluntatedivina virtualiter & fundamentaliter
in ordine ad conceprus noftros, quatenus Deus videt
entitarem fuam sequivalere multis entitaribus realiter
diftinétiss quatumiuna effet tantim vjs inre]!igcndiA,
& alvera tantum vis volendi , & pofle aliquid , ut@qui-
valetentitatt, qua effet taneu vis u'lrclligendi; quod
non poteft, pracisé ut@quivaler entitati , qua effer tan-
tim vis volendi, & viciilims {icguc prebere [ufficiens
fundamentum diver(is & inadaquatis concepribus , quo-
rumuno pr:c:is{: exprunatur o vis inteliigendi, & al-
tero pracise ut vis volendi . At veroin cognitione , qua
{e ipfum infuerur Deus, intellectus divinus non relucet
ur aGu diftinétus i voluntate divina, imd vero relu-
cet ut ackn indiftindtus . Deus enim vider idem , nem-
pe entitatem fuam effe incelle¢bum - & voluntatem -5
vel fi visy videt intclleétum & voluntatem fuam ef-
fe unam & eandem plané entitarem , unam & can-
dem omnind quidditateny 5 @quivalentem  pluribus
quiddiratbus , quarnm una: cffer cantame vis incelli-
gcndi, & altera tantum vi_s_vulmdi. ¥ ?

Dices. AvDeus per cognitionem, qua fe ipfum in-
tuetur, viderFilinmgenerari perintelle¢tum, non per
voluntatem., 8. Deum hoc eatenus videre, quarenus
vider Filium genexari per entiratem divinam , qua viseft
incelligendi, nonquaviseftvolendi; feu; quod idem
cft, perentitatem divinam , qp.i aquivalerunientitaci,
qua effet tanciun vis intelligendi, nonqua equivaleral-
teri entitati, qua effet tantum vis volendi. Hoc aurem
videndo , Peusnon prelcindit: non enim babet, ne
habere poteft conceptus inadequatos, fed unica cogni-
tione intuitiva cognofcit omne cognolcibile .

REsponNsuvo IIL

Attributa divinainter fe 8¢ ab effentia divina diftin-
guuntur fatione. : : g g

Eftcontra Eunomium Arianum, qui attributa divi-
nainter fe & cum effencia divina idem plané effe
tum re tum ratibne, contendebat, ut pater exipfinf-
miet verbis apud Gregorium Nyflenum, oratione 12.
contta illum. Now alind quid eftwita, iDQUIL , f.]mém
effentias ne aligua compofitio in ﬁﬁjpa’iri natura in-
relligarury in id quod participat , & quod participa
tur 5 notione divifa; fed idem ( tum re, tum ratio-
ne ) quod off ‘vitas ¢ft eriam ¢ffeuria. Unde volebar

Articulus III. 13
ateributa inter fe & ab cffentia , fola diverfirare vo-
cabnlorum ditferre. Sed contra illum

Prob. Refp. Scriptura,, Patres , & Concilia lo-
quuntnr de ateriburis & effentia divina, tanquam de
multis. Ergo re ipfa multa funt in' aliquofenfu, non
in fenfu reali, auc formaliter ex narora rei, ut proba-
tumelft, Ergo fupereft , ur mulea finr in fenfu praci-
fivo. Ergo diftinguaneur in fenfu precifivo . Nam ubi
cft multrudo 5 ibi eftejuldem rarionis ditinctio . Prob.
ant, Nam 1. fic loquitur Chriftus, Joan. c. 16. Omnie
quacumque habet Pater, mea funt. 2. Gregorins Na-
zianzenus ad hec Chrifti verba alludens?, fic air ora-
tione 44. Omnia quacumague habet Pater 5 funt Fili
praterguam quod ingenitas non eff . 3.Idemhaber Concs
Florent. in Litteris unionis: Omnia, qae Patris funt
ipfe. Pater ymigenito Filio fiuo gignendo dedit , praters
efle Patrem . l:rgo » &c.

Prob. 2. Ratione . In divinis intelleGus generat, vo-
luntas non generat. Voluntas fpirar, intcllectus non
fpimt. Effentia, idem dic de m:mipnrcmtn ! atir’:quc
atrributis , nec generat, nec fpirat. Ergo ifta omnia
inter fe differunt plus quam vocabulis , nam fi folis
nominibus differrent, quidquid afficmaretur de uno,
affirmarecur paviter de cereris; & quidquid negare-
tur de uno, negaretur pariter de ca'teris , ut per fe
manifeftum eft.

R_Espous:_o V.

Atrriburadivinainterfe anvabeffentia divina diftin-
guuncur ratione ratiocinata.

Proh. Nam diverfimodé concipiuntur cum  funda-
mento - re. Ergo ‘diftinguuntur rationeratiocinata.
Conleq. pater ex not. 3. Prob.ant. Nam effentia &
attributa divina funt ipfa deitas, que - licét omnmd
fimplex A indivifibilis in ie, zquivaier, imb & fuperemi-
net innumeris entibusrealizer inter fe dittinétis, in or-
dine adinnumeros effectus praftandos, & ad operan-
dum inddaequate; itauccam poflec operari pracisé ut
aquivaler uni, quam {i non equivalerer caeteris . Arqui
hec zquivalentia, vel, fivis, fupereminentia entitatis
divinz, prebetintellectui noftro fufficientifimum fun-
damentum illam diverfis. & inadxquatis conceptibus
exprimendi . Hoc ipfo enim quod entitas divina lia-
bet @quivalentiam, aut fupereminentiam illam ,  ha-

et quantum eft ex fe , ut ram poffic diverfis & in-

adequatis conceptibus exprimi , quam fi efler com-
pofitum quoddam, vel aggregarum eximnumeris en-
tibus realiter inter fc diftinéhis. Ergo, &c.

Obj. 1. Ex Conc. Rhemanfi fub Eugenio IIL in
Deo cffentia & perlonz @iffinguuntur ratione . Sic
enim loquirur contra Gilbert. Porrer. £z T heologia
ter eflentiam O perfonans vatio' non diffingnar. Er-
go mulrd mintts arcribuea divina inter fe aur ab ef-
fentia divina diftingnuntur ravione . K. N. ant. A4d
prob. R. Synodum his verbis damnare diftinctionem
realem effentiam inter & perfonas, quam admicrebar
Gilbertus Porretanus. Pro quo,

Nora. Gilbertus Portetanus tria docebar . 1, Du-
plicem effe rationem diftinguendi , unam feilicet
mathematicam, & alteramtheologigam. 2. Rationem
mathematicam eam effe ;- qua logicé diftinguit €a ,
que non func in re diftinétay ram videlicer eandem
& fimplicem diverfis & inadequatis concepribus re-
pm:i"cnr;mdo: rationem verd rl-.colc)gicnm eam efle ,
que non diftinguir , nifi ea que fuor in re diitin-
¢ta. 3. Effenoam & perionam in divinis diftingui
fecundiim rationem theologicant, ok fecundim ma-
thematicam tantiim; hoc cit; diflingni realiter, non
verd logicé rantiim . Hanc adtem realem  diftinctio-
nem damnat Synodus, & in ea damnanda 1pfis Por-
retani verbis utitur.

Obj. 2. Artributa divina non poffunt diftingui ratio-
ne , quin copecipiantur ut multa. Atqui non poffunt
nifi malé concipi ut multa. Ergo, &c. R Dift.maj.
Quin concipiantur ut multa, hoe eft, quin concipiantur
effie mulra; icaucintellectus affingat illis diftinéionem
inrrinfecam & realem , N, maj, Hoe eft; quin concipian-

tur




14 Traétatus I. de Deo Uno.

tur per modum multorum, ita uc tam diverfis con-
ceptibus reprafententur, quim fi effent muleaintrin-
fecé & realiter, C.maj.Sic aurem effentiam 8¢ ateribura
divina reprafentati nibil vetat: quamvis emim res {im-
plex non poffit concipi effe multa, feu effe aggregarum
ex multis realiter inter {e diftinétis, poteft camen’ con-
£ipi per modum multorum, feu per modum ageregari
ex multis realicer diftinétis; hoc eft 5 tam diverfis &
inadequatis conceptibus concipi, quimfieffer multa,
fen aggregarum ex multis realicer diftingtis , modo ha-
beat virtutem multorum, & wquivalear aggregato ex
multis realicer diftinétis, in erdine ad diverfos effe¢tus
Pr.-fﬂnudos , & adoperandum in::drf:qunté 3

Obj. 3. Res fimplex, quantumcumque xquivaleat
multis realicer diftinctis, hoc ipfo quod eft fimplex,
& carer partibus realiter dittinétis, non poteft concipt
inadequaré: non enim poteft concipi, quintotacon-
cipIAtur, Ergo unus & idem eft conceptus attributornm
& cflenpiz divine, communis amnibus . Ergo non
diftingunncur ratione, R. N. ant. & probationem ejus.
Licét enim non habeat partes formales, poteft tamen
concipi inadequaté, feu concipi, quin tota concipia-
ur, quia haber partes virtuales, toticilicer, quot funt
ca, quibuszquivaler: & nihil vetar eam concipi uno
concepru (ecundam unam partem virrualem tantum, &
alio concepru fecundiim aliam partem virtualem tan-
im, &ita deinceps. Sicutenim partes illz virtuales ,
quas habet, mquivalent partibus realiter diftinétis, 1n
ordine ad diverlos effectus preftandos , & ad operandum
inadequatd; ira S illis zquivalent in ordine ad pofie di-
veilis conceptibusreprafentari.

Dijces, Partes eriam virtuales repugnant rei implici,
Bcindivifibiliin fe. X.N.Ratioeft, quia partes virtia-
les non faciant numerum actualem, nec ullam aétua-
lem diftinctionem important in re cujus funt partes :
funt enim in recto ipfa res, cujus funt partes. Sic in
Deo pars virtualis, que conftitui ejus effentiam , eft
gnfitas divina ut quivalens, 8. Parsvirtualis, que
conftitnit Deum emniporcn!em, ¢ft eadem enritas di-
vina ur aquivalens, &c, Er ita de czreris. Unde par-
tum virtualinm mulriplicitas non tollic fimplicitatem ,
fed (alim com ea conjungic eminentiam quandam &
amplitudinem ; neque magis repugnat in re fimplici
effe partes virruales, quiam repugnat rem fimplicem ,
gb perfectionem fuam, feclufisimperfetionibus, quas
impc_r[at realis compc;'ﬁtia » Zquivalere compofito ex
multis partibts formalibus, & inrer fe realiter diftin-
&tis, Ex dickis,

Obferva, Cognofci rem fimplicem, & non totam
cognofci, nihil aliud eft, quim cognofci unam partem
vircualem rei fimplicis , non cognita alia ejufdem parte
viituali. Itemcognofci unam parrem vireualem rei fim-
plicis, non cognita alia ¢jufdem parte virtuali, nihil
alind eft, quim cognofci rem fimplicem ut zquivalen-
remunientitari, & noncognofciuraquivalentem alreri
entitati diftingte & diverlee, Jtem rem fimplicem cogno-
{ciroram, efteam cognolcifecundiim OMANEs parees Vit
tuales, & fecundiim omnes aquivalentias , quas haber;
feu elt eam cognofci, quantum axquivaler. Unde res
fimplex tam poreft cognoici, & non cognofci fecundiim
quid; tam poteft cognofci, & non tota hoguofci > quim
Fes compofita ex partibus realicer diftinétis.

AR SCLCUE S IV

Duid fenferit Gilbertus Poyretanns civea diftintonem
elfentia diving ab attributis 5 @ avributornm
ab inyicem.,

b\ Ot#, Gilbertus Porreranus Pictavorum Eeclefiam
l'#{xit fzcylo duodecimo. Ciim in quodam Cleri-
corum fuorum Convene aliqua fermoni , quem rune
habebat, circa SS. Trinitatem inferuifler erronea, apud
Eugenium 11 accufacus eft & duobus Ecclefie fue Ar-
chidiaconis, quibus fefociumadjunxit Bernardus Abbas
Claravallenhs, quemadverforium Gilbertus expertys eft

acerrimum. Rhemis Concilium Eugenius in caufa Gil-
bertihabuit , ubinon confirmata fidet profeffione , quam
Bernardus cum aliis Synodi Patribus, inconfultis,qui
tunc Rhemisaderant, Cardinalibus, ediderar, contra
Gilbertum definiits we aligna ratio in Theologia inter
naturam & perfonam dividerer, neve Dens d%.vim ef-
fentia dicererurin fenfu ablativi tantiin , fed etiam nomi-
nativi . His przluppofitis , queritur uerim Gilbertis
artribura divina inter fe & ab effentia divina diftinxerit
realiter, aut formaliter ex nacura rei,,

REsronsio.

Gilbertus Porretanus non diftinxit realiter, aurfor-
maliter ex natura rei ateribura divina ab invicem,aut
ab effentia divina.

Prob. ExS.Bernardo, quem cerré nemo dicer igno-
rafle fententiam Gilberti. Iraque lib. 5. de Confidera-
tionec. 7. §. Doctor contia Gilbereum difputans, pro-
bat primd, omnia abfoluta-in Deo effe unum ‘& idem
realiter, ex eo qudd Deus firens, quo nihil meliusco-
gimripcatcﬂ, & fimplicitasin pcrfe&iotlibLls melior fics
quam realis muluplicitas. Qwuideff, inquit, Dens? Qua
wihil melius cogiraripoteft ... AMuita dicuntur effein Deay
&' quidem [ane catholiceque : (ed multa wmmm . Alioguir
ﬁ dzve?’ﬁz putemus, non gaateruiraten babueris, fed ceire
tenitaten . Ferbicanfa , dicimus magnnm , bonnm. > jufFams
& innnmera talia: fed nifi oemnia unumin Deo & cuns
Deo confideres, babebis multiplicem: Desm . Mibi verd
non decft s quod cogitem melins ejufmodi Deo tuo. Quaris
guid? Mera [implicitas : wvero judicio natura fimplex
multiplics anteferzar . Tum Gilberri & ejusaffeclarumad
hocargumentum refponfionem, ac proinde fentenriam
corum fubjicic. Seio, inquit, qued ad idrefpondere fo
lent . Non multa singuinnt 5 fed vnam tantum divinitatens
que omniaillafunt , Deo ut fit 5 conferve affevimus. Sen~
rentiam antem adverfariorum fic expofitam refutar eo«
dem principio . Namfic pergit: dfferitis ergo, etfs na
amnltiplicenz » duplicem Denm : & non admerum fimpless
p«:‘;’wm/?i.:, neque ad id a(/ua melins cogitari non poteff.
T am non eff fimplex s quod wel uni fuerit obnoxivm forma ,
quam nec virgos vel uni cognita vire. Secwrus loguor s
ne is quidem s qui vel duplex eff 5 erit mens: habeo enins
meliorers - Effoquod bunc numerafo & wultiplics antepo-
nanz 5 fed plare pre ﬁm{x’iﬂ' i Jperno . Meus Dens ipfe ca-
tholice eff . T am non babes hoc & illud » quam nen hee &
illa s Eff qui efts nonqueeft....non formis fubffar s vt
omne quac?faéfumtﬁ. Sed neque forma, ut iffis ( Gil-
berto & ejus afleclis ) zifum eff . Magna lass videlicer
Deo , ut fe ab informitate vindicets formauna effe conten-
tum . Hov eft dicere , catera pluribus, Dewm non nifi uni
debere quod gff . Igitur, tefte S. Bernardo , Gilbertus
cum fuis fentiebat, Deum , hac feilicet voce , Deus , fup-
ponente pro perfonadivina, unitantiim forme debere,
quodeft; formaunica contentum effe; non habere hae
& illa, fed folum hoc &illud; unoverbo, divinitatem
folam , que eriam feipfaelt magnitudo, boniras, jufti-
tia, & carera omnia atrribura abloluta; Deos ut fit ,
conferre, hoceft, conferre Deo, utfitDeus, magnus,
bonus, juftus, omnipotens, 8¢ Ergo Gilbertus non
diftinguebat effentiam divinam ab attributis, aut atrribu-
taabinvicem, fede contradocebat effentiam & attribu-
ta effle unam & eandem realiter formam, unam & ean-
dem entitatem, divinitatem (cilicet; & in hoc tantiim
errabat, qubd tormam & encitatem hanc, nonrealiter,
ed foltim virtualiter maltiphicem, velletefle realiter di-
ftinétam 4 proprietatibus refativis .

Obj. Tlle realiter diftinxit in Deo effentiam ab ateri-
bucis, &attributa ab invicem, qui docuit Deum . efie
juftum, bonum, fanétum, D:um_ per formas , quz afe
invicemdilerepant, & quenon funtDeus. Atqui hoc
docuitGilbertus, tefte S. Bernardo . Sic enim loquitur
S. Doctor Serm. 8o. in Cantica, de fententia Gilberti:
Recedant @ mobiss chariffimis vecedant novelli s non dia-
Jellici, fed hareticiy quimagnitudinem, quamagmuseff
Doens € item bonitatem quaborus, [ed & [apientian,
quafapiens, & juflitiam s quajuftas, if)tflff'i‘frli,‘a‘d{bi?iﬁf.?-
1einy qua Dews ¢t s Denmaon effe impis 'm:‘v d!ﬁ}li’:?) nte

- U




Difputatio 1V, Asticulus 1. 15

Divinitates ingiingt, Deus efts fed divinitas non eff
Deus. Ergo, &c. : fpe

R. N. min. Nam Gilbertus Porretanus minime do-
cuir Denm effe juftum, bonum,fanctum , Deum per
formas i fe invicem difcrepantes , & quz non funt
Deus, hac voce, Deus, fupponente pro natura divina:
fed folim docuit y Denm eflejultum , bonum, fanctum,
Deum per unicam formam , qua l‘an‘t‘ﬂ Deus , hac
voce, Deus, fupponente pro perfonadivina. quc ar-
gucbat illum S, Bernardus , qubd etfi non multiplicem,
duplicem tamen Deum affereret: quod non ad merum
fimplex perveniffet ;. quod vel uni tanetm forme Deum
reddendo obnoxium, fimplicitatem, qua claré contine-
rur in idea entis, quonihil melius CGgIl’ﬂl‘I’PO[C;ﬂZ > tam a
Deo excluderer, quim fi cum pluribus formis realiter
ab invicem diftinctis fubjicerer: quod Deum uni faltem
formz id torum, quod eft, debere vellet.

Ad verbalaudara S. Doctoris R. ex illis nihil pro op-
polira fentenria {equi . Igitur Gilberrus cum {uis affere-
bat, Deum stoDeum, lupponente pro Pcr[ona divina,
non cffe magnitudinem, qua magnus ;(} » non effe bo-
niratem, quabonus eft, non cfie fapientiam , qua [a-
piens elty non effe juftitiam, qua juftus eft, non elle
divinitatem, qua Deus cft; afferebat , inquam , quia vo-
lebat Dewm non effe fe ipfo magnum, bonum, fapien-
tem, juftum, Deum, fed per _cn_titatcm rcal‘:ccr ab eco
diftinétam, que fimul effet dlvlmtas_, mqgmtudo 5 bo-
nitas, fapientia, &c. Nen mnlta 5 inquicbant tefte S.
Bernardo , fed.unans tantum diwinit;zrem, que omia z!
la funr, nempemagaitudo, bonitas, (apientia, jufti-
tia, &c. Deo, utfity conferre afferimus. Ev verd Qi
Gilberrus: magnitudinem, bonitatem, fapientiam; ju-
ftitiam; &ec. in- Deo realiter diftinxifler ab invicem e
ab effentiadivinas «docuiffer Deum non effe contentum
una forma, fed pluribusindigere; non.uni, fed pluri-
bus formis debere; quodeft; non uni tantim, fed in-
numeris formisobnoxium effe, & fubftare . Quod ta-
men evidenter fal(um eft exS.Bernardo .

Dices . Cam Gilberrus ajebat magnirudinem , qua
smagnus et Deus; -non effe Deum; bopitatem, qua bo-
nuseft Dens, non effe Deum, 8¢ nomine Dei iplam
naturam - divinam- intelligebar: Ergo: magnitudinem ,
[semitatems -{apientiam, juftitiam , &c. diftinguebat
realiterab effentiadivina . . N,ant. Nam v. g. magni-
radinem, quamagnuselt Deus ;. negabat effe Deam
codem planéfenfu, quo negabar divinitatem, quaDeus
-oft; effe Deum. At.cumnegabar divinitatem, qua Deus
eft, effe Deum; nemine Deiintelligebat , non naturam,
fed perfongm divinam, ut probaturex Otrone Fringin-
Jenfi,lib: 1. deGeltis Friderici, c.56.ubi de Gilberto fic
loquitur: Dicebar harz nomest Dens guandoque in defigna-
tione nature 5 quandoque in defignarione perfone unius
etiam poni 3 quare & afebar fe divinitarem effe Deum in
illo tantium fenfu concedere s quo Deus ponstur pro nati-
va: ineouero.abfoluréconcedere non andere , quo pro qua-
libet: perfonarum boc namen Dens ac datury e,
Concedebat igitir Porretanus divinitatem effe Deum,
intelligendo nomine Dei nacatam divinam; nec nega-
bat divinitacemeffe Deum , nifi ciim intelligebatur no-
mine Dei perfona divina . Unde Eungenius 10 Concilio
Rhemenfi errorem ejus damnans, non definiit, ne ali-
qua ratio in Theologia inter naturam & divinitarem
dividerer, fed, nealiquaratioin Tbea!agia inter: nariu-
ram & perfonam divideret ; neve Dexs (hacvoce , Dens,
fupponente pro perfona ) divina effentia diceretur ex fen-
[ ablativi tantam , fed eriam nominalive ; hoceft, ne-
ve perfona divina diceretur divimitare Dpt}s, fed etiamt
divinitas propeeridentitatem perfonx divine cum ipia
divinitate . Ergo Gilbertus, quando negabat magnitu-
dinem; qua Deus magnuseft, ( idt}ilj. dic de czreris
arcribucis ) effe Deym ; nomine Dei intelligebar , non
naturam, fed Perl'onam divinam, Ergo non diftingue-
bat realiter atrributa ab effentia , fed {olim i perfo-
nis divinis; & confequencer non diftinguebat ea inter
fe realiter.

SISV VRO NN VBN b v
DISPY T A TIO. 1V,

De aliquibus Attribatis divinis in particulari,

IN hac difputatione, quanta fieri poterit brevitate,
agemus, I. De fimplicitate & incotporeirare Dei.
2. De fententia Tertulliani cirea hanc incorporeita-
tem. 3. De bonitate Dei. 4. De infinitate . 5. De
immenfitate, 6, De immutabilitate . 7. De wxternita-
te. 8, De omniporentia: reliqua Areributa fequenti-
bus Dilputationibus profecuturi.

AR TTICYLUS “E
Utrtim Dens [it fimplex, & incorpoveus.

REsronsio L

Eus eft ens fimpliciflimum.

D IraS. Thomas hic g-3: pluribus articulis . Et pro&-
1. ex Conc, Later. IV. c. Firmiter , ubi definitur ,
Deum efle fubffantiam [es naturam fimplicems omnink .
2. Ex S. Bernardo, lib. 5. de Confider. c.7. Non ¢ff
compofiens Deus, inquit , merum fimplex eff. 3. Ra-
vione . Quia ens fimpliciffimum dicitur , quod fe
iplo eft, quidquid cft , abfque omni compofirione
seali. Arqui talis et Deus. Ergo , &c. Prob. wmin.
Melius eft entiut fic, f{eipfoefle, quidquideft, ablque
omni compofitione reali, quiam non efle , quidquid
eft, fine compofirione reali: omnis enim compolitio
realis multiplicem imperfectionem involvit . Undel-
lud S. Bernardi loco citato: Fers judicio natara fim-
plex: maulriplici antefertsr . Atqui Deus haber, quidquid
melius eft enti o fic: aliogui non effer ens, quo ni-
hil melius cogitari poteft. Ergo, &c. Hoc argnmen-
to contra Gilberrum Porreranum urirue S. Bernardus,
ue patet ex ejus verbis {uperits landatis .

Obj. 1.°1bi non.eft implicitas , ubi et multitudo .
Sedin Deo eft multitudo perfonarum, realiter diftin-
ctarum. Ergo, &c. R. Dift.maj. Ubi eft multirudo,
quz facit compofitionem realem, C. maj. Qua noan
facit compofitionem realem, N. maj. Nam folacom-
pofitio realis opponitur fimplicitati . In Deo autem
multitudo perfunarum non facit compofirionem rea-
lem: nam perfona diving neque componuntur - reali-
ter cum effentia divind, cim non diftinguanrur ab ea
realiter ; neque componuntur realiter inter e , quia
non uniuntur ad invicem; & tamen ad compofitio-
nem realem prater realem diftinctionem extremorum
requiritur eorumdem realis unio ad invicem.

Obj. 2. lllud ens non eft fimplex, in quo reperitur
compolfitio. Atqui in Deo teperitur compofitio . Er-
go, &c. R. Dift. maj. In quo reperitur compolfirio rea-
lis, C. maj. Simplicitas enim dicit effentialiter nega-
tionem omnis compolfitionis realis . In quo reperitur
compofitio vittualis tantim , N.maj. Compofitio enim
virtualis tantim noa opponitur fimplicitati, fed com-
pofitioni reali, qua deftruit fimplicitatem; nec tollic
fimplicitatem , fed eam fupponit, & cum eaperfectio-
nem quandam & amplitudinem rei implicis. In Deo an-
tem reperitur quidem compofirio virtualis ex parura &
proprieraribus relarivis, item ex eflentia & artributis : ar
nullareperitur compofitio realis : omnis enim compofi-
tio realis vel eft fubfantialis, hoceft, ex materia & for-
ma; vel accidentalis , hoc elt, ex fubttantia & accidente .
Arqui utraque compofitio repugnat Deo, utpoté enci,
quo nibil melius effe, vel cogitars poteft ; cui proinde re-
pugnant imperfectiones omnes, quasurraque compofi-
tio importag in re compofita. Sic compofirio ex fubftan-
tia & accidente arguitin fubftancia indigentiam , poten-~
tialitarem & perfectibilitatem realem, mucabilitatem
&¢c. Compofitio vero ex marteria & forma importat in
compofito ex illis refultante infufficientiamad exiften-
dum fine caufa producente 8z confervante, deftruckibili-

tatem




PP

PAr

16 Traétatus I, de Deo Uno.

tatem & corruptibilitatem , limitationem in effentia, in
perfectionibus, in extenfione, in duratione, &¢.

Dices . Saltem reperjeur in Deo compofitio metaphyfi-
caex effentia & exiftentia, ex genere & differentia. R. 1.
hoc effe falfum. Nam neque Dens habet genus proprié
dictum, nequein Deo cffentia & exiftentia diftinguun-
tur ratione: cim exiftenriaa e fic formaliffimé tota ef-
fentia Dei proprit dicta. R. =. compofitionem metaphy-
ficam nion nocere fimplicitati, quianihil ponitinre : ni-
hil eniim alind eft, quam denominatio extrinfeca, pctit:i
abintelletunoftro, plura virtualiter tantim diftinéta,
diverfis concepribus exptimiente , eaque reprefentante
per moduri partium, componentium aliquod torum .
Unde ulterius patet, compofitionem meraphyficam for-
maliter rotameffe in potentia vitali, taliter operantes
nec effeinre, qua fic dicitur compofita, nifi fundamen-
ralicer, quarenusresilla, licétin e fimplex & indivifi-
bilis, eft virtualiter ampla , & @quivalet toti, compofito
realiter ex pluribus realiter inter fe diftinétis, in ordine
addiver{os effectus, five formales, fiveeffettivos,

Respronstio II,

Deus cft incorporeus. Ita S. Thomas q.3.ar. 1. Eft
contra Anthropomorphitas, fic dictos, quod Deo cor-
us & humanam effigiem tribuerent, propter verba illa
Scripuu‘x, Gen. cap. 1. Faciamus hominens ad imagi-
nem & fimilitndinem nofbram , malé ab illis & crafséin-
zellecta. Errorem hunc areribuit Audianis S, Augui‘tinus,
1ib. de haerefibus, heer. 0. Quamquamillos excufans S.
Epiphanius lib. 2. contra hareles , num. 70. afferat; €os
in co pracisé peccafic, quod pertinaciter contenderent,
hominemefie Dei imaginem fecundiim corpus funm .
Unde docet eos, non hareticos, fed foliim fchifmati-
cos fuifle, ¢o qudd quamvis de rebus fidei recté fentien-
tes, feleab Ecclefialegregaffent, & feorfim ceetus fuos
haberent ,» cum cateris fidelibus orare nolentes , & Pa-
{éha cum Judzis celebrantes ; in cundem’ errorem impe-
gere Monachi plerique #gyprii, imperante Areadio , ur
xefere Sozomenus, lib, 8. Hiftoriz Ecclefiattica, ¢ 11,
{ed conrraillos
Prob. Refp. 1. Ex Script. Nam Joan. ¢l 4. dicitur: Spi-
yitus ¢ft Deds. 2. Ex Parfibus Anthropomorphiras hz-
yericis aceenfentibus . 3.-Ratione . Quia Deus cft , quid-
quid melius eft effe . Atqui melius eft effe fpirimm »quam
corpus. Ergo, &c. Praterea, fi Deus effét corpus, vel
effer corpus vivum, vel corpus non vivum. Neutrum
dici poteft. Non primum. Alioqui Deus clt compofitus
ex materia & forma: quod repugnat ejus ﬁmpiiicima'.
Non fecundum. Aliogui Deus eft fubftantia puré materia-
lis, & confequenter elt in infimo gradu effend : quod ma-
pifelte repugnat enti fupremo & nobiliffimo’. Ergo, &c¢.
0kj. Corpus & membra humana attribuuncur Deo in
Scriptura facra. Irem- homo conditus eft ad imaginem
& fimilitudinem Dei. R.2d 1. corpus & membra hu-
mana, & alta cjufmodiateribui meraphorice,' & fecun-
dum quandam fimilitudinem Deo in SCL]’PI 2, ad expti-
mendos -actus divinos, qui cum noftris actibus quan-
dam analogiam habent. R.ad 2. cum§, Thomain refp.
ad 2. hominem conditum effe ad imaginem Dei fecun-
diim id, quo careris animalibus che]fitg exéellicaurem
cateris animalibus fecundiim rationem & intelle¢um
qua funt incorporea; ‘proindeque homo conditus eft ad
imaginem Dei fecundim aliquid fpiricuale & incorpo-
reum , non verd fecundim corpus,

AR T I CEREAI§aTx

Usitm T eviullianus fenferie Deam effe corpss.
Eum efle corpus; videtur pluribus locis affercte
Tertullianus, Nam fic loquitur ; lib. de carne
Chriflis ¢.11. Omncguod ¢ff, corpus ¢ff fui generis).
Nibil eft incorporale mﬁzmdﬂm eff. Er lib, contra
Praxeam, c.7. _qu'.f #negabit Deyws corpus effes c,f_ﬂ Deus
[iritas ¢fF S pivitns enim corpus (4§ generisiv i effigie.

Eclib. 2. contza Marcionem ¢, 16. Er dexeram , € ocae
los, & pedes Dei lggimus, Sitramen

REsronsito.

Tereullianus excufari poteft ab hoc errore.

Prob. ExS. Auguftino lib. de haref, c. 86. ubi hzc ha-
bet: Termniliarias, ficar feripta cius indicant, animam
dicitimmortalem quidem 5 (ed canz effigiatum corpus effe
contendit . Nejw hanc rantum 5 fed ipfum etiam Dewms
corporewm effe dicit , licet non effigiatim . Nec tamen hine
hareticns creditur fatlus . Paffer enime guogiomodo patari
ipfam naturam » (ubfPantiamque divinam corpus vocare
sont tale corpus, cHfus partes aliemajores, alie minores
waléant vel debeant cogitari, q:xm‘ia furat omittict que pro-
priedicimus corpora; quamvis de anima tale quid [en-
tiat: fcd pa:sri: s WEdixEy proprerea ].‘mmri cor pis Deum
dicere , quianon eft nibil s non eft inanitas, now eff corpo-
risvelanimequalitas 5 [ed ubique totus y & per locorum
Spatia nulla partitus's in fua tamen natura atque fub-
Jtantia immutabiliter permanet.

Igitur interprete . Auguftino, Terrullianus , cim
Deum effe corpus feribic , non inconvenienrer dici-
tur, nomine corporis tunc intelligere id , quod nec
eft nihil , aut inanitdas, nec accidens, necmodus en-
tis, fed eft ens reale, realiter per fe {ubfiftens & exi-
ftens, hoceft, intelligere {ubftantiam realiver exiften-
tem. Quo fané'(enfi omnis (piricus eft corpus fuige-
neris, ut loquitur Yereullianus, ‘lib. de-carne Chrifti ,
¢. 11. Imd hanc effe’ Tertulliani mentemy videtur de-
monfirati exejus principiis, nifi tamendicatur fibiipfe
contradixifle, Duo enim exprefsé docer. 1. Lib. de ani-
ma ¢.7.Corporeunt & paflibile converri; hoceft, omne
corpoream effe pafﬁbile, & viciflim omne paflibile effe
corporeum . Facorporalitas, inquity ahil patitur 5 non
babens s per quad pati poffic: aut it babets hocerit cor-
pus. I quantum enime omne c‘arpam!c paﬁ(‘ﬂi:’e cj? 3T
tantum guod paffibile eft 3 'corporale ¢ff . ‘Quo argumento
probat animam effe corpoream, quia paffibilis eft. 2. Lib.
contta Praxeam, c. 29, In'divinis Patremy. &  Filium,
quiDeus efty effeimpafiibiles . Irem Patrem efic incom-
pafﬁbilem,qninimPa‘[ﬁbilis eft. Nam fic,contra hare-
ticosPatrem impaflibilem , & compal’ﬁhilem afferentes
differens, ait: Stalti @ inhoc. Quid e/t enim compati »
quams curn alio pariy Porro ffimpaffibilis Pater , utique e,
incorspayfibilis < Aut fi compajfibilis, utique paffibilis ...
T amn ausems incompaffibilis Pater oft s quam impaffibilise-
tiam Filins y exseaconditione, qua Dens ¢ff . Ex his autem,

Argumentor fic pro Tertulliano, Omne corpus propri¢
dickom; eft pafiibile 3 & viciflim omne paflibile eft corpus
proprié diétum, ex Tertulliano . Atquiex eodem ; Deus
eftimpaffibilis. Ergo ex Tertulliano,Deus non eft cor-
pus propric dictum. Supereftigitur, uc Tcrruillx;mu_s vel
fibi'ipfe turpiter contradixerit; quod de tanto viro ablque
aravi fundamentonec dici, neccogirtaridcber; vel fen-
feric Denm effe corpus co tantim fenfu,  quem fuggerit
5. Auguftinus loco fupra laudato . Hinc ad mentem Ter-
tulliani cum S. Auguftino diftinguere poflumus duplex
corpus , unum proprié dictum, alterum verolate dickurm.
Corpus propri¢ dictum,, eftillud cujus partes aliz majo-
resyaliz minores valent & debent cogitari. Inhoc etiam
fenfu animam effc corpus fenfit. Terenllianus. Corpus
laté dickum;, eft fubftantia, feuensreale, per fe realiter
fubfiftens, quod quidemnon haber partes alias majores,
alias minores , realiter inter fe difinctas , ex quibuscon-
ftitnatur, & integretnr, quibnfque ur inftrumentis uta-
tur ad exercendas operariones;, quasnatum eft exercere;
fed habet aliquid, potentias feilicet nature fue conve-
nienites, partibusillis, quarum aliz majores funt, alie
minores, &ex quibus conftar corpus propri¢ dictum,
correfpondentes, & feclufis imperfectionibus xquiva-
lentes, perquascumecxcellentia fibi connaturali exercer
operationes, queanalogiam quandam cum exceffu ta-
men perfectionis habentr cum operationibus, quas per
membra fua exercet corpus propric dictum. Hoc{ecun-
do fenin Deum effe corpus (enfiffe Tertullianum, fuadet
ipfe Terrullianus,, lib. 2. adverss Marcionem c¢.16. ubi
fic loquituks Switiffimi 5 qui de bumanis divina predi-

cants




Difputatio 1V. Articulus IlI. & IV.

canty ke qrm.a':'am in homine corraptorie conditionis ha-
bentur hujufinodi paffiones 5 idcirco & in Deo ejufdem
fatus exiffimentar. Difcerne fubfiantias 5 C fuos eis
diffribue fenfius, tam diverfos, quam [ubflantis exi-
gg:,-r', licet wocabulis communicare videantur . Nam &
dextrams & oculos, & pedes Dei legimnuss nec ideota-
men humanis comparabuntur quia de appellations [o-
ciantny . Quanta erit diverfitas divini corporis 7' bu-
mani [ub ejufdem nominibus membroram , tamaerit &
animi divini & bumani differentia [ub eifdem licervo-
cabulis [enfuum s quos tam corruprovios efficitin homine
corruptibilitas fabffantie bumane , quam incorruplorios
in Deo effict incorrupeibilitas fubffantie divine.

AR T1EU LIS - TFL

Urrsim: Dens fir bomns.
Responsyia L

Eus eft fommeé bonus bonitate abloluta.

ItaS. Th.q.6. . 2. prob. Bonum abfoluté idem
cft ac perfeckam in fe . Arqui Deus eft {ummé perfe-
&us. Ergo, 8ec. Prob.min. Nam 1. Deus haber for-
maliter omnes omnind perfeétiones fimplicicer fimpli-
cesq & confequcntcr habet virtualiter, aquivalenter,
& eminenter omnes omnind perfectiones fecundim
quid. 2. Haber formaliter omnes omnino perfectiones
fimplicicer fimplices modo perfectiffimo , nempe per
propriam fubftahtiam 5 non per accidentia fibi fuper-
addita , & cum (umma neceflitate illas habendi. 3.
Haber illas omnes fine termino in gradibus intenfio-
nis. Ergo, &c. Prob. az. Quia alioqui poffer cogi-
girari aliquid melins Deo. Deus autem ¢ft ens , quo
nihil melius cogitari poteft. Ergo, &c.

Responsio IL

Deus eft fummé bonus bonitate relativa.

Prob. Bonum relativé idem eft ac conveniens & ap-
etibile. Arqui Deus eft fummé conveniens Scappeti-
bilis. Ergo, é&c. Prob. min. Summum bonum eft fum-
mé conveniens & appetibile. AtquiDens eft lummuam
bonum, utpatetexrelp. 1. Ergo, &c.Prererea, Deus
eft fummé conveniens, 1.Creaturis omnibus, uzcaus
fa prima, & finis ultimus. 2. Beatis, tanquam' obje-
&tum beatificans. 3. Sanétis, ranquam exemplar om-
nis jullitie & fanétiratis. 4. Juftis , tanquam amicus .
5. Peenitentibus , tanquain author juftificationis. Nam
1. oprimum eft rebus creatis omnibus habere pro fine
ultimo ens fupremum Bcpra:ﬂamifﬁmum 3 & fine Deo,
tanquam primo rerum omnium principto , nihil cffe
poteft: cumque Dens modo eminentiflimo contineat
i fe omnes perfeétiones creaturarum , {ummé natus
eft effe caufa rerum omnium. 2.Deus, & quidem fo-
lus, poteft perfeé fatiare omnem appetitum rationa-
lem creatura intellectualis. 3. Deus omnis juftirie &
{anétiratis exemplar eft preftantiffimum & abfolurifli-
mum. Unde crearura rationalis ¢d fanctior eft , quo
magis in fe juftitiam & (an&itatem divinam exprimit .
Hinc ad exprimendam in nobis jultitiam & (anckitacem
divinam excitamur, Lev.c.11. Santtieftote, quiaego
[fanitus fum. Ev Matth. c. 5. Effote ergo vos perfeiis
ficur & Paser vefter cocleffis perfeftus eff . 4. Perdivinam
amicitiam creatura rationalis venitin bonorum divino-
ruin communionen , GUADTUM paticur Creaturs: con-
ditio. 5.SolusDeus, tanquam caufaprincipalis, pec-
cataremiteere ;. & gratiam conferre poteft. Ergo,&c.

Resronsto IIL

Deus eft fummé bonus bonitate morali.

Prob. Bonum moraliter hicidem et ac fan&nm . At-
qui Deus eft fummé {anctus . Ergo , 8cc. Prob. min.
Nam habet, 1. infinitam impeccabilitatem , feu infi-
niramrepugnamiam cum emni culpa, five gravi, five
ctiamlevi: 2. Infinitam indefeéibilicatem, feu infinicam
repugnantiam cum omni commiffione vel omiffionc,
moraliter aliquo modo vituperabili, quamvis non pec-
caminofa. 3.Virmures omnes morales, fineterminoin

Simonnet Theal. Tom. 4.

17
gradibusintenfionis, fimplicicer quidem fimplices for-
maliter; virrualiter verd, quivalenter, & eminentet
ceteras. 4. Infinitam laudabilicatem moralem in omni-
bus omnind ackibus (uis liberis & moralibus, quatenus
quidquid vule, aur non valt, valec, aur non vultpruptcr
bonitatem divinam infinité, & quancum amabilis eft»
amatam. Ergo, &c. Prob.anr. Quia hecomniaclard
continentur in idea entis, quo nihil melius effe & co-
gitari poteft.

LV.

Deus per effentiam bonus eft omni bonitate , qua
bonus eft.

Ira 8. Th. q. ead. a.3. & prob. Bonum per eflfentiam
dicitur illud, quod eft bonum per (e, &independenter
abomnialio. Atqui Deus fic bonus eft omni bonitate,
quabonuseft. Eego, 8cc. Probamin. Nam fiin aliquara-
tione boniratis depender ab alio, vel dependet ab eo, tan-
quam  forma realiter (uperaddita, vel t:\nquamé caula
efficiente, vel denique tanquam A caufaadjuvante. Ni-
hil hornm dici pdreft. Non primum. Nam quidquid eft
Deus, eft illud formalirer per fuam fubftantiam: com fic
ens fimplicillimum , & expers omnis compofitionis rea-
lis, 8crepugnet illi omnis potentialitas & pcrfefhbi!f
tas phyfica. Non fecundum. Nam cim omnes perfectio-
nes, quas habet Dens , finc realicer ipfa fubtantia divina;
& fubftantia divina, utpotc a fe cxiftens, non habeat
caufam efficientem ; nulla perfectio divina habere poteft
caufam efficiencem. Non denique tertium. Cum enim
modus operandifequatur modum effendi, & Deus exi-
ftat independenter abomni alio ; neceffe eft; illum etiam
independenter ab omni alio actus fuos vitales exercere

offe.

Porrd folus Deus fic bonus eft per effentiam; cim
creatura: omnes non fint bone,nifi per participationem:
omnem enim (wam bonitacem nccipiunrél)en, & in
tantum bon funt, inquantum participant de bonitate
divinas' illis comrounicata per productionem, confei-
vationem, & operationem divinam . Hee eleganter ex-
primic S.'Augultinus, Ep. 54. ad Macedoninm: Deus
ﬁﬂgzdfam'rcr bonuseffy & hoc amitiere non Pazqﬁ o Nul-
lins enims bowi participationebonus eft 5 quoniam bonum
quo bonuseft s ip(efibieft . Homo aurem cim bonus eff , ab
illo bonus eff , r{zad éﬁ' ipfb effe non poreft . Tllins cﬂﬂjmfp;.
ritn z’m.‘-m m;r,cuju,r i p;zx Creata ej. natura Pcr p'rapn';(m
voluntatem . Pertinet ergo ad nos o ut boni fimus, acci-
pere & habere quod dats qui de fito bonus eff .

Hinc, ut in(er;n'ur:mu' §.Thomasq.ead. a.2. ad 2.
dicitur  Chrifto, Luc. ¢.18. Newmso bonus s nififolas Dens.
Quia folus Deus bonus eft per effentiam, & ita folus
fibi ipli, & nulli altert (uanrbonitatemdeber . Audia-
mus adhuc hac de re S. Auguftinum , enatratione in
Plal. 134. Bonus Dominus s fed bonus non ur funt bona,
gue fec;'t «ou Hlle bono fuobonus eff5 non aliunde parrici-
pato bono. Ille 4 feipfobonobonys eft s now adberendo al-
reribono. Mibi antem adherere Deo bonum eft . quinon
cg:iité quo fieri bonus, fed eguerunt illo catera ut fleremt
bona . Pultis andire, quam [ingulariter ille fir bonus ,
Dominus interrogarns dixit : Nemo bonxs 5 niff folus
unns Dens .

REsronNsIo

AR T DS TV
Utrwm Deys it infinitns, @ quomodo.
REsronNsYso.

Eus eft infinitus impliciter 5 & in omni gencre
D perfectionis .

Prob. 1. Ex Script. Nam dicitur Plal. 144. Afsgnus
Dominus 5 & landabilis nimis , G magnitndinis ejus non
¢ft finis B Plal. 146. Magnus Dominus nofter, & magna
virtusejus, & fapienticejnsnon eff numerns . Quee ver-
baaccipiendafuntin fenfuobvio, & fecundim rigorem
terminorun; cum ab Ecclefia & Patribus iraaccepra
fempegfuerint, eaque aliter accipiendi nulla fufficiens
ratio afferti poffic. Quia autem {implicicer & ablque
ulla reftrictionc afferunt Deuminfinkum , manifeftum

B eft




13 Tradtatus 1. de Deo Uno.

eft ea intelligi debere de irffinitndine fimpliciter, & in
omni "Lmn perfectionis. Ergo, &c.

Prob. 2. Amimumr\ S, duuuﬂlm, ita loquentis de
ilm, Serm. 190. de 1e I]‘Gul( Hor off Dm:, quod &
bar 5 103 pau;rd' iy com affimatur, muipatff'
BPAY ALY 5 HOR pmrff wirp AWAVLS CUID
raipfa dc'fr? riowe decrefrit. Qua verba z 1pxaunon
enti aliqua |‘:ui'1'1<“ niro 5 necnifi fi‘i:gldé & nu-
fi 'm‘f 0t {n.\cnti‘ llimiraro in omui ge-

I
Prob. 3 24 Rmor.c. I\. "L}[' Dcus eITur finitus ex ahqm
parte, poffer r:m'rir.,m quid melius Deo: poreft enim
engirari aliquid melins eo omni, quod non eftillimirta-
tum |ﬁ o }ﬂl (_’\"ﬂLl\. ?’.NUC“D"HS-} ur Da[CELX tLl[]HnH
Falfom conf. Ergo, &c. Prererea, fi Denselt ex: aliqua
parte finitus, u.l eft :n ext rinfeco, vel abintrinfeco,
Neutrum dici porett. Non primum. Nam illud non
poreft lin -m-mbc'(fuz‘u.cc, quod eft pIam. mdepen—
dens ab omaoi alio. Talis.autem eft Deus, quifeipfo
elts quidquid eft 5 uc probavimus fuprd . Non etiam
:chm gm. Nam (i Dens limicacur abintrinfeco, cerr®
ab effentia fua, Hoc autem dici non potelt. Effentia
eniny divina ¢ft formalifimé aleiras, hoceft, fupremus
& nobilifiimus modus exiftendi. Ar {upremus modus
exilte M 0, cur Deus careat aliqua
P t 'tmh“, qua h' melior um, qm '.:mnmf;;, aur
curin aliqua per
bilibus, ue per {¢ manifefium elt. Erv oqu
1 } ic“mn; perfedtionem , non in
g 3 'nm 10re, & quare non fantam
s quantam non repugnat haberi, non nifiinfa-
mé uipondmcuu, quia Deus habet !upumum &
fimum modum exiftendi . Ex quibus fic argu-
ror adhue, Illund enseftillimitacum in omnigenere
perfectionis , cujus effentia et fupremus & not nlnhmus
mwodus exiftendt, Non enim haber , unde limiterur .
Atqui {upremus & nobiliflimns modus exiftendi confti-
nalilimeé effentiam Dei; nam effenria Dei for-
¢ nihil alind eft, quam afeizas. Ergo, &c.
L lnus elt in hm'.nﬁmp:rilu - nn\lmcqul‘i
f . At hzc rationullaeft, Nam
masimum finigpm upuwmr. Itemm omwnes crearure el-
fent zqualirer pcr" x, quia omnes zqualirer diltarent
a Deo, Irem nulium pwuustﬂtrnmlum R, ad 1.Deum
elfe wfinjrum fm phcuct, qu,a non habet finem in nu-
mero & intenfione perfectionum. R.ad 2. Menluram
p(t‘ Fionis creatnrarun fum endam effe, nonadiftan-
tnpcrh&loms cu\'m.a:, fedd pluru\ua, wlmuucnhvs
gradibus per lnc"ru INIS, qUOS CIEALUrE 'scccpcruntaDcn
K.qa 5, I8 m prorius malum effe, ant poﬂl effcin
Dm, oibilominus pofle effe, & effeextra Deum mul-
tiplex malnm, mmphvﬂ.um » tum morale, Poffer gui-
dem Dens, etiam ex mpnonnonccua‘umrumtxsﬁcn—
f omm , ]_l.'l[)tﬂliL omne !'l"}li’n‘l[nf)["l £ POI.LTK'I‘HT\, [‘l
\fllt[ » hm-(um om nia peccata: non impedit famen
7y UL

!
AE ..I ﬁL‘ nlLIS ]1‘

£ ,;.J’Imq 1e ade
efaceret ctiam de wale

7 e i S B T

am Dens [ie immer

Ora, Imn

1enficas ¢ft perfectio abloluta, Equiva-
lens nbicarionibug pluribus & plaribus in infini-
i apra cft exiftere imul infocis

{ ;10 infinitom, & in infinicis u'ipm
exiltere; [:um ia hmmn darentur loca. Vel, i Vis,
immenfitas duo dicit, ne garionem feilicer rermini in
slenpialicace quangun ¢f it ex fe , & fundamentum
ug nEgationis, nempe falem exiftendi modum fub-
flantiz., ut quamume[‘hxﬁ, & eodem prorfus modo
permanens, ;ﬂ:ﬁfﬂls € puﬂunonlolmr omnibuslo-
ciscxiffenribusy fed eriam puﬂ:hmbus, ectam{i in infi-
nituny multiplicentur. Qui modus exiftendi, vicujus
fubltantia el (altem virtnalicer in infinirum diffufa, oft

excellentiflimaquedam pevfectio , & melic

ripfa, quimn
nenipla, utper (e paret.

REs'SoNstre I

Deuseft immenius .

Prob. 1. ExConc. Later. 1V. ¢, Ficmiter, nbi dicitur:
Eirmiter credimus s & fim{ J’a.’,lrerrr.rlﬁferfur quod uns
foluseft verns Deusy aternis & imm enfus, orru.polem,
incommutabilis, wiirorfprtﬁcr{ﬁv iy €07 zmjﬂnu.‘w, e

2. ExSymbolo Athanafiano , abEcclefia recepriflimo,
ubi Ecﬂmu ; I»‘meuﬁg. ater: Jpmenfus Filius: Immenfus
Spirstas fanitas. 3. Ratione. Quia Deus haber omnes
omnind mrﬂ-c}ioms s quasincludiridea entis, quo ni-
hil melius comt ari poeft. Arqui immenfitas includitur
!T‘ h ac idea: tLl‘n Il[ Derc‘ }IO lTK‘ 10] lpld, q\nm non
ipla: nullamenima iy Jw]ec‘mmo:uludn:pcrf- tionewm,
quzmeliorfic, aut xqualis. Ergo, &c.

R ®'s¥r 0 n's 1o "I

Deus ¢ft prefens rebus omnibus crearis. §. Thom.
Q. 8. arr, 1.

Lrob. 1. Ex Script, I\amdmm\' Pfal. 13
?0 in cium , rm{'('u o5 Ji m [cendero in;
mperes peni
Iremis maris: etenim ill cetme s O te-
nebit medextra tua. Etliajz . Hae dicit Dominus :
Calam fedes meas terra ante mﬂubdﬁ» 2 Peduin meorum .
Ez] thClDI.}‘C 23, 8i oceleabirur vir ;7'abjmﬂmm, (o
0 i videho eum s dicit Dominus 2 Nuzn r]md non calume
regoimpleo? Etin A:,hi,us Apoftol..c.17. I
ipfo vivimps T w0 vs F fumas. 2. Authoritate
S. Auguftini lib, 74 de Civ. Dei cap. 30. Tdemw Deus , in-
qQuit, ubigue rotus 5 mullis inclufus docis s nullis vinen-

(partes fectilisy ex pulle parte mu-
5 07 tevram Prefente potentia, non

8.8 afrende-
rHu  Ades .
ILAVEND i eX-

ione: Quia fi Deus non effer prafens re-
bus nibus créatis, non efler immenius , urpatet ex
nar. Conl. repugnar fidei., Ergo, &c. Praterea, Deus
elt llil']i'\ii.'l"’\"l';([‘..‘7, NoIC LI ‘.(.\)P rATNr . A qn 1{"‘ ra-
tut in omnibus rebus cre .""n eas producendo & LU ier-
vando. Ergo. &c. Prob. maj. (\'\llDCI]SDpU ATUL MO~
dc ;(Jp»l"mdi petfectiflimo , ubicumque operatut: ctim
fir agens pu:m.hﬂnnun.. Arqui ad modum operandi
ctiﬂ'mum 1(.(][11\.1[111.‘ intima prefentia caulz ad ef-
fectum. Ergos &c. Frob.min. Nam ad modum ope-

1 L\FI erfe ctlﬂlmn.‘n [c‘qmrlrm maxima & maximeé po-
teas de fe applicatio caule ad effectum : ed enim caufa
mwss dominaturin effectu, quu magis & modo de fe
pnu ntiori ¢i applicatue . Atqm 1o 1pp!u atio non fic,
nifi per intimam prefentiam caufz ad cffeétum . Er-
rm &e.

Ol'?;- 1. Scriptur paflim inculcant Deum efle in cce-
lo. R, bcnprunshm paflim inculcare, nm.qm.u in
ccelo tantum , fed quia ¢ftin celo modo (pecialiffime ,
nzlonel’cmccrpm{t.m111111101um LuLLhmm, quos ibi
aperatur,

Nota. Dens eft in ceelo per gloriam,
guam  beatis comi 3 in juitis per graviam ,

uam cordibus eorum infundic; mChul‘mm unio
nem h\pr\[?mlu'&.ﬂ, qua natura humana (h\m:r uni-

t3 in Ecclefia per afliftendiam 5 qua illam prore-
git . At eft in rebus omnibus creatis per fubftantiam
vam: qood eft Deum rebus mnibus creatis effe pro-
pric. & fimpliciter Pn!'cnum. Eft inomnibuz s inquic
St TIJQH"H q.8. a 3. in O pfr pam Ay 17 q'uwzmrr
omnia e [' i - prefentiam in
da Jum @ aperta oculis
E/‘ tiat s in quantum adeff
effendi 5 hoc cft; quia eft omni-
bus caufa effendi, Nam, ut aic 8. Doétora, 1.in O,
O"Mr!et orBNE AZERS (07T "f"fé &l in ('n‘“(Jd immediate agity
virtute m",r'i contingere. Unde ciim Deus L::uk

’L in omnibus rebus creatis 5 #on folums quando pri-
ma effe incipiant 5 fed quandin in effe confervantur.
ca, cum efle fic 4 [nd q”od eft magis intimum
cuilibet , & quad profundins omnibus wzjf cum fie
formale mjpuf?.". S 5 que i Te [mnt 5 eportet

(j-"f)-!




Difputatio IV. Articalas V. 19

wsd Deds [ie intomnibus vebass @ intime . Queratio,
{alcem intellecta de eo, cui effentialiter convenit mo-
dus operandi petfetiffimus , plané convincit, ut pa-
tet ex prob. 3. :
Obj. 2. §i Deus rebus omnibus creatis prefens cft in-
timé, intimé prafens eft rebus quibufdam feediffimis.
Arqui hoc Denm dedecet. Etgo, &c. R.n. min. Non
enim magis dedecer Deam rebusillis intime prafentem
effe, quantillas produxiffe, & productas confervare.
Nec Deus rebusillis inquinacur magis, quam lux inqui-
nAatur ceno , at anima corpore leprofo, cui intimé pre-
fenseft. Iraque dedecentia, quam valgus (ufpicatur effe
ineo, quod Deus fit intim¢ preefens rebus quibufdam,
Eﬁ meram ﬁgmcn:um errantis Jmagma-noms 3 qu;m res
illz malé afficiunt, & lzdunt, ed quod malé afficiant &
ledant fenfuum otgana.

Resronsio IIL

Deuscftubique. S. Thom.art. 2.

Prob. 1. Ex Seripture locis refp. 1. landatis. 2. Ex
S.Cypriano, de vanitate [dolorum. Quod templum ba-
bere poffir Deits, inquit, cujss remplum torus eft mundus?
Unus ¢ff5 O ubique rotus diffafus eft. 3. ExS. Augufte-
no Hb.7.de Civ. Dei c. 30. fdem Dens , inquit, ubique
totus. EtEpift. 57.ad Dardanum. Subffantialiter Dens,
inguit, aéir{m: diffufus. 4. Ratione. Quia ille eft ubi-
que, qui ett prefens rebus omnibus creatis : adeft e~
nim locis omnibus exiftentibus. Atqui Deus eft pra-
fens rebus omnibus creatis ( ex re(p. 2. ) Ergo, &c.
Pizterea, fi Deus non effer ubique, quomodo effet
immenfus? Nam fic argumentor. Immenfus non po-
telt non adefle locis omnibus exiftentibus, utpaterex
terminis. Atqui adeffe locis omnibus exiftentibus, &
effe ubique, convertuncur . Ergo immen{us non po-
teft non effe ubique. Sed .

Nota. Effe ubique, & efle immenfum , not conver-
tuntar; nec habent eundem conceprum. Nam 1. ¢lfe
ubique, eft precisé adefle locis omnibus exiftentibus .
Effe verd immenfum, eft habere perfeétionem abfolu-
ram , equivalentem ubicationibus phuribus & pluribus
in infinitum , feu ralem exiftendi modum fubftantie
{uz , ur, &c. 2. Deus ante creationem mundi erat
immenfus, & ramen tion erat ubique, imo nullibieraty
quia tunc nullus exiftebat locus. Unde raneiim eratin
fe, hoc eft, tunc habebatrealem & intrinfecam prefen-
tiams fed fine habirudine ad ullam locum, quia tunc
nulluseratlocus. 4nte ommia, inquit Tercullianuslib.
adverlus Praxeam . 5. Deus evat [olus s ipfe fibi & mun-
dusy G locus, O omnia. Solus autews, quia nikil alind
extrinfecus prater illum. Tertullianum leguitur Augu-
ftinus Enarr, in Plal. 122, ubibac liabet: Anrequam fa-
ceret Desrcakim O terram , wbi habitabary .. Fu fe ha-
bitabar Deus , apud fe habitabar s & apud (2 ¢fF Dens .
3. Deftructo mundo, defineret Deuseffe ubique; imd
definerec effe ullibi, non quidem quiaiple muearetu, aur
aliquiddeperderer, fed quia murarentur creature, &
effe deperderent. Unde pergerer effe immen{us . Hinc
&. mmenfiras eft arcriburum neceffarid conveniens Deo
pecellitate abfolura. At effe nbique, non convenirilli
neceffarid, nifi ex hypothefi creaturatum exiftentiunt,
quarum productio liberafuit Deo. Unde liberum fuic
Deo habere, vel hoh habere denominationem exiftentis
ubique. §: Deusporteft producere (ubftantiam, que fic
naturaliternbique : quidnienimproducere poffer crea-
turam tante perfection s, utnaturaliter exigat effe pra-
fenis omnibus mundi partibus? At non poteft produs
cere fubftanciam immenfam. Cum enim immenfitas
conveniat Deo propeer fupremum & petfeftillimum
gradum cxi‘ﬂe:}dl s qui folius Deieft, nonpoteft crea:
turis communicart.

Obj. 1. Si Deus effet ubique, effer divifibilis: effer enin
extenfus.Confeq, repugnat fimplicirati divine.Ergo,&c.
R.n.feq. maj. & ejus prob. fraque Deuseft ubique, fed
indivifibilicer 8 incommenfurabilitersnec eft extenfus &
diffufus formaliter, fed virtualiter rantiim, quatenus pre-
fens eft locis omnibus exiftentibus per immenfitacem
fuam, perinde ac fi effer formaliterextenfus & diffulns,
feclufis tamen impetfectionibus; quibulcumres formali-

Simonnet Theol, Tom. I.

terextenfa & diffufaexiflic inloco.Nam Dens nequecit-
cumfcriptivé,neque definitivé exittic if loco:ficenim eft
in omnibus locis exiftentibus, ‘ut fit etiam extra , wut
probabitut; & totuseft in fingulis parribus locorum,non
iolim fecundim fubftantiam, fed eriam fecundim pree-
fentiam, quia non foliim tota fubftantiadivina, fed etiam
tota ¢jus immenfitas eft in fingulis parribusloci, & im-
menfitas Dei ram eft indivifibilis , quim ejus fubftantia,
Qui modusineffabilis exiftendiin loco , foli Deo conve-
nit. Nam v.g. anima rationalis ira eft tota infingulis
paribus corporis fecundim fubftantiam , ucnon it tora
{ecundiim przfentiam. Definens enim effe prafens uni
parti;non hoc ipfo defineret effe prefens aliis ; & itafu-
blata una parte ejus prefentiz, adhuc mancrent aliz.
‘Unde praefentiaanima in corpore eft fuomodo divifibi-
lis & commen(urabilis . Quod dici non poteft de prafen-
tia Dei inlocis exiftentibus. Quiafi Densdefineret efle
inunoloco, hoc ipfo definerer effe in omnibus aliis : hoc
ipfo enim quod definerer efle in unoloco, definerctefie
immenius, & hoc ip['o qm‘)d delineret effe immenfus,
definerer fimpliciter effe prafens: cumnon fit prafens
ulliloco, nift perimmenfirarem fuam. Deusigicur ubi-
que totus eft, & fecundiim fubftantiam, & fecundum
prefentiam fen immenfitatem fuam indivifibilicer & in-
commenfurabiliter. Quo fenfufané accipienduseft Au-
guftinus in epiftolaad Dardanumjam landata, ubi hzc
fcribit: Subffantinliter Deus whigue diffufns . Sed ficeft
Deus per cantta diffufuss ne non fie qualitas mundi, fed
Subflantia crearriz mundiy fine laborg vegens, @ fine
onere continens mundum . Non tamien per [patia loco-
yum q:;aﬁ mole diffula, ita wt in dimidio mundi cor po-
ve fit dimidiusy O in aliodimidio dimidius, atque ita
per totiim totuss [ed it fole calo torsss @ in folaterra
totnss @ in cielo & in terra totus folus 5 & nullo con-
tentus looy [ed in [e ipfo ubigac toris.

Obj. 2. Denominatio’exiltentis ubique,, eftperfectio
in Dea. (Arqui hac denominatio eft continggns. Ergo
datur 11 Deo aliqua perfectio contingens. Declar atur
min. Nam Deusnon habebardenominarionem exiften-
tis ubique, antequam mundum crearer; ceepit illam
habere, quando mundumicreavir; &illamhabere defi=
neret, fimundum afecteatum deftruerer. Undelequi-
tur Denm nunc habere aliquam perfectionem, quam
non femper habuit, fed Jliquando ceepit habere, & fic
nunc habet, ut poffet eamamitrere, & annihilatiscrea-
taris amitceret. Quod immucabiliradi divinz , de qua
Arriculo Ecqucnri, ptam‘; viderur repugnare.

R. dift. maj. Denominatio exiftentis ubique eft perfe-
&io in Deo,’ fi fumatur fecundiim id, quod dicit -
trinfecum Deo, €. maj, St fumatar fecundimid , quod
dicit Deo extrinfecum , N. maj. & dift. min. Hac deno-
minatio eft contingens,, i fumaturfecundimid, quod
dicitextrinfecunt Deo, C. min, Si famatur fecuondim
id, quod dicic intrinfecum, N.min. & confeq. Iraque
denominatio exiftentis ubique; duo dicit: unum, qued
eft intrinfecum Deo, & cft ejus immenfitas , feu ejus
fubflantia , prour mequivaler ubicarionibus pluribus &
pluribus in infinitum ; vel fi vis , prout, noftro modo lo-
quendi , eft quafi diffula, & virtualirerextenfaininfini-
tum. Unde fit, urnihil pofiit producere, cuinon fic
intimé prefens, & quodnon fitin i(;fn: alterum vero,
quod et Deo exeriniecum, & eft exittentia creaturarum,
fine qua Deus non poffet denominari exiftens ubigue .-
Nam (i creature non exifterent ; Deus nullibieffer; fed
infeipfo tantiim, quia tunc nullus locus exifterer, in
quo effe poffer. Primum eft maxima perfetio & maxi-
meé neceffariain Deo quemn perﬁcir . Secundum non eft
perfe@tioin Deo : non enim perficienr Deuss producen-
do creaturas, fed perfectuseft, quia poteft eas produ-
cere; & verd clim Dens producic creaturam, nihilde
novo recipit, quo perfict poffit; quiaproductio creas
turz eft actio tranfiens , qua proinde 4 producente non
accipitur, fed daturaliqua perfectio, nempe realisenti-
tas rei, qua producitur. Sicut autem Deus producendo
crearuram, nihil de novo recipit, quo perficiarar; ita
creaturam deftrpendo, nullam facerer jaGuram, qua
deterioraretur . Undeex co, qudd illud extrinfecum,
quod denominario cxiftentis ubique dicir prerer immé-

3 fitatem




20

firarem divinam , fir aliquid contingens , non argui-
rur 16 Beo murabiliras, fed in crearura, que de fein-
differens eft, ur fir, vel non fit.

Dices. Ergo Deus conftituitur ubique, partim per
immenfitatem {uam, parrima per crearuramexiftentem.
Abfurdam conl. Ergo, &c. R. n. [eq. maj. Nam res
conftituiturinloco , non perlocumiplum; fed perubi-
cationem fuam. At ubicatio Dei eft ejus immenfitas.
Unde Deus per fuam immenQratem, meon per creatu-
ram exiftentem etiam ex parte conflituirur ubique;
quamvis non conftiruarur, nifi ex fuppofitione creatu-

rarum exiltentium, quia ubicatio non facit , fed (uppo-

nit locum, in quo fes locarur. Deus igirur adequare
conftipuitur ubique per fuam immenficacem; & ain
Deo denominatio exiftentis nbique rora eftabimmen-
fitate divina, que fe ipfa formaliffimé eft tora prafen-
tia Deiin omnibus locis exiftentibns, que crearo mun-
do, ceepit Deum denominare exiftentem nbigue ; non
quia anré Deo deerat a‘.iquidintrinfccum, ad hanc de-
nominagionem necefarinm, {ed qu'm deerar locus, in
quo Deus prafens cfle poffet; quxannibilatomundo,
defineret Deum denominare exiftentem ubique , non
quia tunc perireraliquid intrinfecum Deo, ad hanc de-
nominationem neceffarium, fed quia runc dcﬁ‘nerc:. om-
nislocns, in quo prefens effe pofler. Exquibus facilé
inrelligityr, quomodo in Deo mcipere potuit denomi-
natio exiftentis ubique, & quomodo definere pofier,
Deo ipfo prorfus immutato, & cum fola murarione crea-
tutarum . Irem quomodo denominatio exiftentis nbi-
que non {it nova perfectio, diftinéta abimmenfitatedi-
vina, & quomodo non i fuperaddar nifi refpectum
quendam ad creaturas exiftentes, tanguamadlocum,
cui fubftantiadivina, eademomnind permanens, non
porcitnon eflc intimé pr:rfcns » hoc 1pio quod exiftunt.
Hic ancem refpeétus non eft realiter, nifiaggregatum
ex loco 8crelocara, hoceft, ex creaturis exiltentibus,
& fubftantia divina ab illis indiftante, proindeque ex ea
aite, quaDeointrinlecus eft 5 et ipafimaimmen(itas
divina, fendivina fubftantia, quantum cltex Icmmm_c
dererminata, & porensadexiftendumin omnibus locis
poflibilibus, & canfequenter ff: ipla intim¢ przfens lo-
co, hoc ip(o " qubd locus exiftit . :
Dices. Imd Deus conflituitur ubique per operatio-
nem, quaopetatur ubique. K.n, Namut Deus fir ubi-
que , requiritur quiderm opcrazin » qua operatur ubique:
quia ur Deus fic ubique , requiricur ut fitlocus; & locus
effe non porelt fine operatione Dei; cum creature non
exiftant fline actione Dei cas producente, & conlervante.
At {uppofito qudd Deus operetur, producendo & con-
fervando mundum , per folam (nam immenfitatem for-
tereftin toromundo 3 ficut antequam operaretur,
roducendo & confervando mundum, per {olam fuam
immenfitatem formalizer ibi erar, noftro modo loquen-
di, ubinuncclt muadus; erar, inquam , non tanguam
inloco, citm nondumeffetlocus, fed in feiplo s quate-
fed fine
exerin-

habirudine ad ullum extrinfecum Deo ; qui
fecum Deo realiter extitit ante operationem divinam -

Resronsto 1IV.

Deus eft ctiam extra ceelos,

Prob.1. ExScriprura, Nam dicitur 3. Regum c. 8.
Si calwm & celi colorumte capere non pajf;n:.:, quanto
wagis domushecy EtJobe.11. Excelfior ceeloeff. . . pro-
fundior inferno. 2. Authoritate S. Auguftini lib, 11. de
Civ.c. 5. ubi de quthmdnm Phiiull!i- s loquens, hac
habers An foree fubffantiam Dei, Guam nec ingludunr 5
nec determinant , nec diffendunt loco, [ed deea, ficur de
Dea [entive dignum ef , farentur, incorporea prafentia
wbigue toram , atantis locorum extramundum (patiis ab-
fenremeffedifluvifunt s © unotantumy arqucin compa-
vatione illins infinitatis tam exi gua loco s in g0 mnndis
¢/f yocrupatam 3y Nonopinor eos in hec vaniloguia progref-
furos. Cum igitnr unim mundum s ingenti quidem mole
corporea finitums tamens & loco fuo determinatam s
operante 1)5’0]‘:15}#7% eﬂ'rdif:rmr, ([ﬁﬂd :’f:u(paua’cw de infi-
mitis extra mundumlacis, curineisabopere Dews ceffet

hoc fibi vefpondeant de infiaitis ante mundum temporibss

i,

Traétatus I. De Deo Uno !

cur ineis abopere Dews ceffaverit. Duo erge fentit 5, Do-
or. 1. Deum efle eriam extra mutidum , & contrariam
fententiam effe fal(am & ablurdam . 2. Deum efle extra
hune mundum , quaquaversiim quafi diffufum in infini-
tim, ita ue;noftro modo concipiendi & loquédi,Deus fic
cxera hune mundum in fpatiis majoribus & majoribus in
infinitum, & :\hfqu:_rcrmino > quamvis in illis nihil
opetecur, quarenus fcilicer haber extrabunc mundnm
realem & intrin{ecam prazfentiam interminatam; vicu-
jus, plané immotus, & immutarus in (e, efferintimé
prafens corporibus majoribus 8 majoribus in infini-
tum, {i producerentut,

Lrap. 3. Ratione, Quia fi Deus non effer cxrra ceelos,
quaquaversum quafi diffulus & cxcenfus , haberer in-
trinfecam prafentiam finitam & limitatam; ficur habet
mundus, nec majorem haberet, qu:‘xm mundus. Nam
intrinfeca prafentia Dei, & intrinfeca prafentia mundi
iifdem, uritaloquar, terminis definirentur, ut per (e
clarumeft. Arquiintrinfeca prefentia finita & limirtata,
manifefé repngnar immenficati divine. Unum enim
negat alterum . Er verd quid cft immenfitas, nifi in-
trinfeca prafentia interminata , qua hoc iplo , quod
inrcrmiua:; elt, mquivaler pluribus & pluribus in infi-
nitum prafenriis terminatis, poteftque, eodem procius
modo {emper fe habens, adefle pluribus & pluribus in
infinitum locis vealiter exiftentibus, & infinitis re ipfa
adeffer » £ infinica exiflerent 2 Ergo Deus eft extra
mundum , quaquaversum quafi diffulus & extenlus, &
quidem infinité & intesminacé. Quam conclufionem
merito air Suares videri fibi, efle de fide, quia fcilicer
videour effe evidenter de conceptu immenfiracis divinzg,
quacttde fide.

Obj. 1. Si Deus eft etiam extra ceelos, vel ibi eft pex
potentiam, vel. per prefentiam , vel per (ubftantiam.
£. Deum non effe extra ccelos per potentiam . quia ex-
tra ceelos nihil operatur; neque per pr;rfenriam > ‘quia
extracaelos nihil eft cognofcendum prarer ipfumDeum;
fed effe per fubffantiam , quatenus habet eriam extra
caelos realem & intrinfecam prefentiam, & quidemin-
terminatam, quamvis fine habicudine ad locum, quia
extracaelos nullus eft locus realis. Unde Dens extra
celoselt, noninloco, fedinfe. Exhisapparer diferi-
men, quocuchu; et in mundg, & extramundam.
Eftin mundo per prefentiam, potentiam, & fubftan-
tiam; extra mundum vero per {ubftantiam tantam. In
mundo eftinfe, & inrebuscreatis; extramundum ve-
ro¢ltin fe tancnm.

0bj. 2. Si Deus eftetiam extra ceelos, eft in fpatiis
imaginariis. Abfurdum conf. Ergo, &c. R. dift. feq.
maj, Eft in [patiis imaginariis noftro modo concipicndi
& loquendi, C.feq. maj. Realiter, & ficut eftin hoc
univetfo, N. feq. maj. Itaque Deus non eft realiterin
{10 iisimnainariis, qui.‘t {patia imngina[m {funt merum
ens rationis, quodranuum haber effe objectivé in inrel-
lectu fingente. Eft ramenin illis @quivalenter, nofiro
modo concipiendi & loquendi. Quod utintel ligas ,

Nota. Ex eo, qnini Deus habetextra ceelos realemy
& intrinfecam prafentiam interminatam, & poreft extra
ceelos producerc corporamajora & majorain infinicum,
quibus {i producerentur 5 -intiméadeller; quamvisinfe
prm’lusimmm-\as 48 immu:nm‘s »adeflet, inquam , for-
maliter per illam {uam intrinfecam prafentiam incer-
minabilem ; incelle¢tas nofter fumit occafionem conci-
piendiut exiftentem exrra ceelos capacitatem continen-
dicorpora per modum extenfionis incorp_orex, & pene-
trabilis , quaquaversum in infinitum diffule,in qua Deus
adeft , & operari poteft pluca 8¢ plura in- infinitum .
Unde [paria imaginaria {untens raponis iur\datumg &
quando concipimus » & dicimus Deum effe in [patiis
imaginariis extra ceelos , imperfecté quidem concipi-
muss & loguimur, fed ramen concipimus& loquimur
cum fundamento in re : quamvis enim Deus nec fit, nec
pofitefle realirer in fpanis imaginariis extra cazlos, quia
nec datur, nec dari potelt exura celos extenfioilla in-
COrporea, penetrabilis & imcrmln_at_;l; tamen eftinillis
zquivalenter, noftro modo concipiend: & loquendi,
quia proprerintrinfecam fuam prefentiam interminabi-
lem extraceelos, tam porelt extra ceelos producere cor-

pora

I




Difputatio L

pora majora & majora in infinitam, dllifque, codem
Pmrfus modo permanens, intimé adeffe, qu;‘n‘n_ﬁ re-
vera extra ceelos extenfio incorporea, pcm:u'abi‘us_, &
interminara exilteret , in eaque tora Deus quafi diffus
fus & extrenfus ellet.

7 G 1 U e e A
Utriens Deus [it immutabilis.
JO°E s P O N ST A.
DEus cht omnind immutabilis. S. Thomas q. 9.

att. I.

Prob. 1. Ex Secriptura, Nam dicitur Malach. ¢ 3.
Ego Domsinnsy & son evtor. Num. c. 23, Noz ¢ff Dens
qrmﬁ homo s ut mentiaturs wec ut Filins hominisy ut mu-
tetar. Phal. 101. Secut opertovinm mutabis eos ( ceelos )
& wmutabuntur . Tu antem idem ipfe es. Et Jacobic. 1.
Ap wd quem. noi cﬂ tranfmutatios nec ’zr;'t‘i[ﬁfﬂdi?f{.méﬂm-
bratio. Qua verbaScripturx generalia (unt, & generali-
ter -accipienda « 2. Ex Symbole Niceno , ubi contra
Arianos dicitur: Eosantens, qui dicunt. . .vel creatum
wel mutabilews 5 wel convertibilem Filiwm Dei, anathe
matizat Catholica & Apoftelica Eoclefia .

Notaobiter . Arianos inter & Patres Ephefinos conve-
miebat, Deum effe procfusimmutabilem, Unde Ariani
afferebant Filium Der effe mueabilem s quia volebant eum
effe crearuram. E contra Ephefini Patees definiunt Filiam
Deiimmutabilemeffe, quia fentiunteum effe Deum ve-
rumde Deo vero , genitum, non faékum, confubftantia-
lem Patri. 3. ExConc. Later. IV. c. Firmirter, ubiexprel-
sé definitur Denm effe inconmutabilem. 4. ExS, Augu-
ftino, lib. 5. de Trinitate c.2. ubl probat effe maxume
Deo convenites quiaDeus et omningincomimurabilis,
Et quismagiseff 5 inqui, quamille, quidixit fammlo (wo
Mayfi: Ego fum qui fum; & dices filiis dfracl: Quicff,
i fit mead vos: Sed alia gua dicuntur effentie five fubFan-
tie, capinnt accidentia, quibasin eis fiat vel wagna vel
quansacumque mutatio. Deo antem aliquid efnfmodi acci-
deve non potefts & ideo folaef} incommurabilisfubffantia

! s

wel effentia, queDenseffs cuipirofelto ipfium effe, unde
effentia nominata eftsmaxime ac veriffime competic: Quod

tur 5 non [ervar ipfumeffe; sod moutar;
tef mfi nonmauretur s poteft quod fuerar nonefle: ac
per hac illud folwm (].‘wd 707 LANLIEI HOR TRAEALUT s DEVHIT
Etiams muLari omnine non potqf(’ > fine [Crupulo occurrits
quad veriffme dicatureffe .

Prob. 4. Ratione . Quia immutabilitas eft perfectio
ﬁmp!icircr fimplex; & fi Deus effer murabilis, poffet
cogitari aliquid melins Deo. Pretereas fi Deus mutari
potett, vel porelt fecundium exiftentiam, vel fecundim
formam fubftanrialem, vel lecundiim formas accidenta-
les, vel fecundum locum, vel fecundim intelleGum ,
vel denique fecundim voluntateny. Arqui nihil horurm
dici poteft. Non primum. Quia Deus habet fummam
neceflitatemexiftendi, & ira eranfire non pnrc!i abefle
ad non efle. Non fecundum:. Quia Deusnon eftcom-
pefitum fubftantiale; cum fumme it fimplicitatis, cui
emaiscompofirtio realis repugnac. Nontertinm. Quia
Deusnon cft capax accidentium, ue dicte S, Anguftinus
loco proximélaudaro : cum enim fit actus purilﬁmus 53¢
proinde expers.omnis potentialitatis & perfectibilitacis
realis, fe iplo, hoc ¢lt, fna fimpliciffima fubftantia eft,
quidquid eft. Non quartum . Quia-ciim Deus fit im-
menlus, & ita habeat inctinfecam prafentiam intermi-
natam, vi cujus, eodemfempermodofehabens, fum-
ma neceflirate adeffee pluribus & pluribus ininfinicum
lacis; fi plurad plurain infinitum producerentur, non
poteft teanfive de locoinlocum . Non quintum, Quia
Deus cft illimitatus:in genere intelligentis : hoc enim
¢ft de concepruentis, quo nihil melius cogitari poteft:
proindegue ab mterno & pro mterno fummeé completus
& determinatuseft, ad cognofcendum quidquid cogno-
feit, five neceffario, five contingenter. Ergo , quid-
quid cognalcit, abzrerno, & pro zrerno cognolcituno
& codem acku plané invariabili.

Non denique fextunr . Pro quo #2t2 . Mutatio fe-

Simonnct Theols Tome &

Articulus VI 21

cundiim voluntatem duplex eft. Prima confiftirin fim”
plici viciflitudine volitionum, quaram unaalteri (icce”
dit fine ulla oppofitione & contrarietate, Ut cim modo
unum, modo aliud objedtum volo. Secunda confiftic
in fuccefione volitionum inter (e contrariarum, urciim
jam volo aliquid , quod antea nolebam in iildem cie-
cumftantiis. . Arqui neutra mutatio caditin Deum:. " Er-
g0, 8cc. Probatnr fubfunpium . 1. Authoritate S. Au-
gultini, lib. 12, Confeff. ¢. 15. Num diceris, inguit, fal-
aeffe, quemibiveritasvoce - forti in aur e interiorem ai:
€it de veraaternitatecreatoriss quod nequagnanm ejus ﬁé-
[fPantia per tempora varietur, nec efus voluntasex s
fubfrantiam fie> Unde non eum mods velle hoe 5 modo vel-
le illud, fed femel 5 & fimul, & [femper velle omnia
que wulty mon itevum CF iteruis Heque AHAC aﬂ‘rz, HBHE
illas nec welle poffea quod nolebar 5 anr wolle quod privs
wolehat : guia talis woluntas mutabilis eff s & omne mi-
tabile aternum non eft. Deus anten: noffer ateriis eff .
2.Rarione, guam verbis landatis fuggeric S. Auguitinus.
Sivoluntas divima tranfire poreft de uno actu ad alinm
five dilparatum, five contrarium;, &impo:c[’c mtirart s
fubftantia-divina mutabiliseft. Nam voluntasdivinaeft
realiter ipla fubftantia-divina. Falium conf. Ergo, &c.
Prob. min. Nam fi fubftantia divina mutabilis eflet 5
zrernanon effet: omne enimmutabile eternum non eft.
Falfum conf. Nam Deus aofter ternys eft . Quod autem
affamit S. Dockor s mullum feilicer mutabile @ternum
effe, probatur ex eo, quod illud folum erernum 1578
quod habet fummam neceflitatem exiftendi, & fumma
exiftendi neceflitas cadere non pofficin rem variabilem:
ciim {umma exiftendi neceffieas conciliari non poflit
cum ulla imperfectione .

Piztereas viciflitudo valitionum vel fic cum oppofi-
tione & contrarierateadtuum, vel non fit, Siprimum:
volens. inconftans eft 5 ivel ignorans . Nam qui modd
vule aliquid, quod anteamolebar, vel vultobrationem
antca ignoratam , aut faltem nunc melitis cogriraim;
& talisignotantie notamincorrit; vel vul fine ulla ra-
tione de novo cognita, aut faltem melits cognita, &
talis inconftantie reus et Si fecundum: volens non
habet nifi limitaram faculrarem cognofcendi & volendi:
nam nes alind & alind fucceflivé volumus, quiamulta
fimul cognofcere & velle non poffumus. Arqui Deus
neque ignorantie neque levitatis capax eft 5 & haber
illimitatam faculeatem volendi, ficur & cngno!cmdi;
proindeque ab @rerno & pro wterno fummé complert's
eft ad fimul volendum & nolendum., quidguid vultée
non vulc. Ergo, &c.

Obj. 1. Deus tranfic ab uno ftatwad alternm: namde
non creante fit creans. Ergo mutatur. K.necgando ant.
Nam nen tranfit ab-uno {tarn adalterumn; nifi incipiat
aliter fe habere 10 fe, quam fe habebar ancea. Deusau-
tem nunquam incipit aliter febabereinfe, quamantea
fe habebat. Przterea, omne quod tranfic ab uno ftatu
ad alterum, movetur 3 £t omne qmmf movetur s Alt
S. Thom. art. citate in Q. morn fuo :;:J':'r{;ri'al‘ acquirit 5 (i
pertingit ad illudy adquod prius non pertingevat . Deys
antenss cum fitinfinitus s comprebendens in e omaem plenie
tudinem perfeckionis totins effe s non porefi aliqnid acquire-
re, necextendere (¢ inaliquid s ad quod priws non pertin-
gebat . Undeullo modp fibi comperiz motus, nec proide
rranfitus abuno ftatu ad alterum., i

Ad prob.ant. R. dift. Deus de non creante fitcreans,
novam aliquam perfetionem acquirendo, &in ferecis
piendo, N.Pracisé dandoaliquid,nempéeffe creaturz,
C.Unde ciim Deus de non creante fic creanss non iple,
fed creatura mutatur, nec ipfe incipicalieer fe haberen

¢, fedcreaturasy & ira tunc, non Deus, led creatura
tranfit ab uno ftatu ad alterum, mints tamen proprié
loquendo, nempé dnon effe ad effe.

Dices. Creareeft perfectiosErgo ciim de non creante
Deus fit creans, acquirit novam perfectioneny, quam
non habebat antea, proindeque tranfit ab uno ftacuad
alternm, & mutatur . K. Creationem poffe confiderari
dupliciters refpectivéfcilicer ad Deum, & refpectivead
creaturam. Primo modo confiderata, non eft perfectio’,

*fed actus perfectionis infinite, nempé omnipotentie,
gue actu ivo non [c iplam, fed creaturam movet , &
B 3 ita




22 Tradtatus I. De Deo Uno.

ira acku fuo pon fe iplam perficit, fedcreaturam, mo-
vendo illam 4 non effe ad effe. 1nde creatio fecundo
modo confiderata, eft motus, cujus terminus cft aliqua
petfedtio acquirenda , non Deo 5 fed crearore ;- cum
Jeus per crearionem ad nibil perringac, ad quod antea
non pertingebar, fed precisé creaturam A non effe rrani-
ferar ad FIT_C +» Unde creatio nec eft perfectiq, nec motus
ad perfetionem , refpectivé ad Deum: refpectivé verd
ad creaturam, non eft quidem perfectio, fed motus ad
perfectionem, nempe ad effe. Ex his apparet; non Deum,
fc.‘fl creaturam moveri & perfici percreationem; & ita
cum Deus de non creante fit creans, non Deam, fed
crearuram mutari.

Dices. Creatio eft intrinfeca Deo: nam cim Deus de
non creante fir creans, fir realiter & incrinfecé creans.
Ergo, &c. R. negando anr. Nam creatio eft motus :
motus autem non eft in movente, fed in mobili. Un-
de ercationoninDeo, fedin creatura fuo modo reci-
pieyr.

_ A4 prob. Azx, R. civm Deus de non creante fit creans,

fieri vere & realiter creantem , quia tunc veré & realirer
1'1_.1t fﬂ'sgrc;}mr.xi atnon ficriintrinfecé creantem, qua-
{i recipiat in fe formam aliquam, per quam formaliter
dcnommctu_rcrmns', nam nihil rccipir; quanquam ali-
quo fenfu dici poflic intrinfecé creans, quando crear,
quatenus dar effe creature per virpurem fibi maximé
ingrinfecam, nempe omniporentiam fuam : quod ad rem
_pr.t:!?’mcm nihil arriner , Dens igitur codem prorius
modo permanens incipic creare, & ita de non creante
fic creans ablque ulla iui mutatione . Quod aurem hic di-
ckum eft de creatione , facilé aptabirur cuiliber aleeri
ackioni Dei ad extra, =

Obj» 2. Deus poteftacquirere novas denominationcs
relativas, Namv. g producto mundo, de non domine
factus ¢t dominus rerum omninm creatarum + Ergo
mutari poteft. R. neg.confeq. Ratio negandieft, quia
ur Deus novas illas denominationes relarivas acauirar,
necellz non ety ur fiac aliqna muratio in fubflanria di
¥ acquirente fcilicet noyam aliquam perfeétionem,
quam anteanon habebat; fed fufficir fola murario facta
in creatura . Sic refponder S, Avguftinus , lib. 5, de
Trin, ¢, 16. ubi poftquam expofuit difficultatem, quze
nobis objicitur, fic eam refolvit: Nummus ciem dicitnr
pretivm, relative dicitury nec tamern wurarus eff 5 cum
£(fe capir pretinm ; meque cum dicitar pignus, & [iqua
funt fimilia, Si ergo wummys poreff nuila fui mutatione
rories dici velative s ut neque citm incipit dici pegue crm
definit s aliquid in ejus patura vel forma, qua nummns
efty mutationis fiats quamtofacilizis de Hia incommntabili
Dei fubffantia debemus agcipere, ur ira dicarnr relarive
aliquid ad creaturam, ut Ghamuis temporaliter incipiar
dicis non tamen ipfs fubffantia Dei accidiffe aliquid intel-
ligatur fed illi creature, ad quam dicitur

Deus iraque nulla fui mutarione novam denomina-
gionem felativam acquirit, putd denominationem do-
mini, productacreatura; & producta creatura, hoc ipio
Deys, eodem femper modo fe habens in t domi-
nus creature producke ; ficut deftructa crearura, hoc
ipfo Deus ;. eodem femper modo fe habens, definit effe
dominus creature deftrucke. Unde nr Deus aquirar de-
nominationem dominis requiricur & fufficic, urcrea-
rura tranfeat 4 non effc ad effe : ficut ad hoc ur hanc
denominationem amitrat, requiritur & fufficie; utcrea-
fura tranieac ab effe ad non effe. Ergn ur Deus acqui
rat 5 vel amittar denominanonem relarivam damini ,
requititur & fufficit folamuratio facta in creatura.

Nee dic Deum jus alignod acquirere per productio-
nem ereature, & illud amictere per ejus defiructionem ,
“INam jus divioum in creataram eft fumma poteftasdif-
ronendi modo cateris ateributis diviniscongruenti , de
ebus quibulcamque creatis, ex hypothefi quod exiftant.
Q:lmpotti’mcﬁpcr!'cd;ic ingreata, xrerna, invariabi-
lis ;. urpote fumma neceflitare Deo conveniens, tan-
quam fipremo Enti, & {olam crearurarum poflibilitatem
lupponens. Unde l-tmper maner omnind eadem , five
itz exiftant, five nony nec quidquam ei additur
pex productionem creaturatumfed rantiun ponitur fubje-
dtums o quod exerceri poflit; ficut nec eiderrahitur

quidquam per creaturarum defiruétionerm ; fed antium
fubjectum; in quod exerceri poflir, tollitur.

At inguies. Denominario relariva domini dicic ali-
quid fuprajus illud ternum & invariabile. Non nifi per-
fectionem aliquam intrinfecam Deo, & ipfi advenien-
tem, cum incipit effe dominus. Ergo murarur , ctm
incipir effedominus. K. denominarionem relativamdo-
mint fupra jus divinum in crearuram, nihil aliud dice-
re , quam habere fubjectum, in quod jus illud exerceri
poflit. Hinc Deus, producta creatura, incipiteffe do
minus , quia incipic habere fubjedtum , in quod jus
fuum exercere poteft; & deftructacreatura, definicel-
fe dominus , quia definit habere fubjectum , in quod
jus funm exercere poteft. Incipic ergo & definir efle do-
minus, nulla fui mutatione ; quia incipit , nihil reci-
piendo , & definic, nihil amitrendo, fed fola creaturare-
cipit, velamittic effe ; & ita Deusincipic, vel definit e(le
dominus perfolivs creature mucationens .

Portd Deus, ficur denominationes relativas , ita &
abfoluras acquirere poreft , nullafui mutatione. Sicde
non homine fit homo , ahlquc co quod muterut 3 quin
ctum de non homine firhomo, non recipir in fe humani-
tatem, ficut fubjectum tecipit formam ; nec ab hamani-
tate informarur, ficiit fubjetum informatur 3 forma ;
fed nec unitur humanirari tanquam compars comparti
inordinead conftituendum rorum perfectins partibu, ex
quibus conflar. Fit enim homo, quiaincipit effe fluppo-
ficum humaniraris; 8zincipit efle (uppofitum humanita-
s quia incipic fultentare & terminare humanitatem.
Que fuftentario & terminatio non eitaliquanova perfe-
&ios neque motus ad novam perfectionem, qua Deus
in fe immuterur, & perficiatur; fed merum exercitinm
virzutis illius infinite, quam habet in ratione fuppoliti,
& vicnjus » codem prorius modo in fe permanens , poteft
fuas facere narutas'crearas, faltem rationales, plures &
pluresininfinitum. Sedde hisaliis fufius {uo loco.

O#f. Dens habet cognitiones & volitiones contin-
gentes, &liberas, Ergomutari pocelt. Refp. n. confeq.
Ratioeft; quia Deusbabet cogniriones & volitionesil-
las per unicam & fimplicem rendentiam intelledtus & vo-
Junratis in objecta contingentia, realiter indiftinékam ab
intelledtu & voluntate in objecta illa tendentibus mo-
do planédivino, ut poté xterno;, invariabili, & inca-
pace ucceflionis, ignorantiz, levitaris, & cujufcumque
alterius imperfectionis,

Dices, Deus potuit habere alias cognitiones & voli-
tiones. Ergomutariporuir. K. dift. ant. Deus poruir ha-
bere alias intellectiones & volitiones per tranfirum  ab
una intellectione , vel volitione, ad aliamintelletionem,
vel volitionem, difparatam icilicer, vel contrariam, N,
anr. Nam non poruitalias babere, nifi ab zterno & pro
zrerno habendoillas. Sinerali tranfitn, C. ant. Sed N.
confeq. Quia omnis muratio dicir effentialiter terminum
a.quo tranfitur, & terminum ad quem granfitur: unde
definitur, Tranficusabuno ad alind,

Dices, Dens alids, purd tempore Adami, cognovit
incarnationem ut fururam, nunc verod r:ognofcir urp
reritam . Irem nunc amar Pecrum v, g ue fan@tum &
beatum, quem alids odio habuit urpeccatorem . Ergo
Deus poreit habere alias cognitiones & volitiones per
rranficum abunaadaliam. R. Deum uno & ¢odem rea-
liver, & maximé fimplici actu, abwterno & pro zterno
cagnolcere incarnationem ur futaram pro eo tempore,
pro quo futura eft ; ut prafentem pro eo rempore , pro
quo prafenseft; ur prEreritam pro eo tempore, pro quo
prawerita cft: quia Deus abzterno & pro 2terno, actu
unico, fimplict, realiterinvifibili, b‘cinvauu_bah,nmn.
git omne cognofcibile fecundiim omnes fuas differentias.
Similiter Dens a&uunico, fimplici, invariabili, & rea-
licer indivifibili, ab mrerno & pro aterno odit Pecrum
pro eotempore, pro quoinjuftuseft; 8¢ eum diligir pro
€0 tempore, pro quo jultuseft, & beatus: quia volun-
tas divina ab zrerno & pro @terno tendic actu unico,
fimplici, invariabili, & realiterindivifibiliin omniaob-
jecta (nafecundim omnes modos, fecundim quos fer-
wirinilla,

Dices,Ergo Dens nunc odit Petrum, qui juftus & bea-
s eft. R, dift. Nuncodit Petrom Gmplicicer, N. Nam

odille




Difputatio 1V.

adiffe Petrum fimplicitet,. eft cum odiffe pro tempore
pra:i"crtti . Nunc odit l’urmnlf'ccundil_m quid , nempe pro
tempore praterita s pro quo injuftus fuir, C. At fic Denm
odiffe Perrum, non elt; Deum odio habere, fed odio
labuifle Petrum. Vel fivis, nihilaliud eft; quam Deuny
habere nuncacbnm; quo alidsodio habuit Perrum , quia
injuftus erat, dcquonuncamat Perrum,, quia jultuseft ;
quodnon eff inconveniens .,

i re e BGRR B PR e A B

Utriems Deus fie aterpus.

" Ota 1. Aternitas muleipliciterfumicur. 1. Latiffi-
N meé, pro durationé ucrimague terminata, fedlon-
giffima, qua proprer maximam ;11}1;;11‘ rudinem eternitas
dicitar. Sic nonrard mternitas ufurpatue’ in Scriprura.
2. Latits, pro duratione qua caret fine ; quamvis princi-
piuny habuerit. Talis eft duratio Angeli, anime racio-
nalis, & vifionisbeatifice. 2. Minus fricke, pro dura-
tione, que carctPrincipio&ﬂne, licér non habear ab-
folutam neceffitatem . Hoc modo @ternifunt omaes &
{oli aétus contingentes & liberi intelleckus & voluntatis
divinz, 4. Denique firické, produrationeabloluté ne-
cellaria, qnecarce principio & fine. Dexternitate hoe
ultimo modo accepra bic agitur
itas fricke dicka, communiter defini-
Duratio fine principio , fine fine, {ine mutabilitate,
Addirur antem fine mutabilitate , non quod @rernitas
& immurabilitas fintidem pland conceptu, fed quia fic
inter fe connexa funt, ut eximmutabilitace, abloluta
neceffitate lequatur 2rerniras, & viciflimex xrernitate,
abfoluraneceffitate inferatur immucabilicas, Nam i du-
ratio poflibilis et immurabilis, non porefttranfirea non
effcad effe, nec abefle adnonefle; & ita ablolura necef-
firate femper eft; aliogui fimul poflibilis 8 non poffibi-
lis erits Similiter fi duratio pofibilis ; abfolura neceflirate
femper cfty impoflibile eft eam tranfire d non effe ad effe,
ficur nec ab efie ad non effe, & ficeft plan¢ unmutabilis,
Re&eigitur @eernitasa S. Thoma, q.10.a. 1. definitur
poft Boeriun, Iaterminabilis virz tota fimal & perfe-
&a poifeflio. Dicitur &, poffeffio , ad defignandam cjus
jmamutabilicatem & indehicientiant. Owod enim poffide-
tury firmiter O quiere haberur o ntaieS. Fho.ad 6. Quid
autem firmius & quierius habeturs quam id quod nec
mutari, necdeficere porelt: Dicirur 2. tora fimul, quia
nion haber partes, quarum una fluat poft aliam, ficut
haber tempus, quod proinderepugnar effe rorum fimuf,
Dicitur 3. petfedta , ad excludendumab ea nunc tem-
poris , quod eft imperfeGum . Nunc enim remporis,
non cft torum tempus, fed tantiin ¢jus pars, Nune verd
wrernitatis, eft tota xrernitas , in qua non eit prx:cri-
tum, fecfuturum, fed tantimnunc. Preterea, nunc
tempotis tranfit ; nutic vero cernisatis permanet. Nam
in tempote craltinum nunc, diverfum eft abhodierno
nunc : i0 xrernitate vers , in qua aulla eft fucceffio ,
hodiernum nune , idem plané cft cum craftino niunc.
Dicitue 4. vitz, quia Zrernitas non poteft efe , nifi
rek viventis : fupremus enim’ & perfectiffimus gradus
exiftendi non pm;-i‘t effe , nifi fubfaneize inrrlligenris.
Intelligere anrew eft vivere. Dicitur 5. incerminabilis
quia caret principio & fine. Vide S. Thomamtoro ar-
ticulo citato.

ot 3. Arernitas fic caver formali amplitudine, po-
fira in fluxn partivm fibi fuccedentiti, ue habear vir-
tualem infinikam , quatenns ob:carentiam principit &
finis zquivalet temporiinfinito, habenti partesab zter=
no & in eternum fibi fuccedentes; zquivaler, inquam ,
in ordine ad coexiftendam temporibus finiis pluribus
& pluribus, & rebus creatis fibi fuccedentibus, pluribus
S#plutibus in infinitum. Hinc res creare, ex eoquod
efdem zrernitati coexiftant, quando exiftunt, non pof-
fune dici fimol exiftere in xternitace, & fimul effe pre-
fentes Deo ab zterno : quia non coexiftunt aternitati
fC‘Cllﬂfﬂl'!m totam cjus virtnalenramplitudinem, fedtan-
wam fecundumaliquam hujus amplicudinis partem, cor=
refpondentem tali. differentie TEmPOLis quam ®terni

Simonuct Theal, Tom, 7.

Articulus VIL 23

tas [ecundum alias ¢jufdem -amplitudinis parces , vie
rualiter elapfas, infinicé pracefic, 8¢ nfinitdexcedet,
{ccundiim alias, virruahrerelapfuras . Hinc etam fumi-
mus occalionem imagmandl Plum &‘\:p'st':'L_in_lnﬁnimn‘l
rempora jam elapla, & plura & plurain infinitum elap«
fura, & dicendiDeum jam dura(lc 8¢ duraturum tempo-
ribus infinitis, quia fi infinita tempora jam exticifling
Deusillis coextitiffers & fi infinitaadhuc exricura eifent,
Deus adhuc illis coexticurus effet ; propter vircualem
mrernitaris (ue amplicudinem ex omni parte illimita-
ram. His pranotatis, fit,

RE ¢ P OIN.S 1.0

Deusefteternus. 8. Th,q. 10.a. 2.

Prob. 1. Ex Scriprura. Plal, 89. dicitut: DPrisis quan
wontes flerenty aut formaretur terra & ovbis, 2 feculo
& ufque in [acuinm tn es Dens. 2. Ex Cone. Niczno in
fine Symboli, ubianachematizantur, qui negant Verbi
xrernitatem ¢ Eos aurem qui dicine 5 Erat aliguando 5
qriando nonerat .. . anathematizar ath 7 Apoftoli-
ca Ecclefia. 3. Ex Conc. Later. IV. cap. Firmicer, ver-
bisjam laudatis fapra. 4. Ex Symbolo-Athanal. ubi dici-
cur: Hrernas Pater y aterans Filins, @e 5. Ex S, Au-
guttino, lib. 12. Confefl, c. 15, Deus naffer , inquic, &-
fernus gff. Etlib. de Natura boni contra Manichzos c. 1.
fic aiv: Summums boram 5 quo fuperinsnonelf s Dens eff.
Ac per hoe incommurabile bonum eff s G ideb vere arermum,
& vere immortale. 6. Ratione, quamfuggerit S. Augu-
ftinus verbis proximé laudazis. Ilud efterernum, quod
eft poflibile & immurabile. Arqui Deuseft ens pofiibile
& immutabile. Ergo eft enszrernum. Minor jaminon
haber difficulratem. Nam 1. quod Deus fit ens poffibi-
ke 5 pater ex demon ftrationibus exiftentiz divine . 2.
Quod fir ens immutabile , Art. 6. demonftrarum eft .
Preterea, immurabilicas evidenter eft de ratione fammi
boni, quo {uperius non efty & Deus eft 1llud bonum.
Prob, ergo maj. quia ens immutabile , . ex hypotliefi
quod exiftat, neque principium habere potuit, neque
finernhabere poteit: aliogui non eft immutabile; quiafi
principium haberg porwic, poruic tranfired non effe ad
efic; & fi finem habere poteflt, potelt tranfice ab cffe
ad non efle. 2.exhypotheft, quodiitpoflibile, exiftir:
»qui non eft poilibile - nam fi non exiftic, nonporeft
exiftere; quia fi non exiftic, non potelt exiftere , nifi
tranfeundo d non cffe ad effe: non poreft antem tranfire
anon effeadeffs, cim ficimmobile. Ergo ens poffibile
fimul & immutabile ; abfoluta neceflitate exiftic fine
principio & fine . Ergo meernum eft. Hacratione uticur
etiam S. Thomas art, citaro in O. ubi ficloquitur: Rario
arernibatis conjequitir immutabilitaters . .. unde com
Deus fir maxime immutabilis, [tbi maxime competiteffe
aternnm.

Prob. 7. Ratione 4 prioti . Illud ens eft erernum ,
quod eft ens & fe. - Arqui Deus cltensdfe. Ergo, &c.
Minor conftar ex dictis fuoloco i Prob. m=j. lllud ens
cft zrernum, quod habet fummam ncceflitatem exiften-
di. Atquiens afe habet lummamnecelliratem exiftendi.

130, deew Minor partet ex terminis. Namquod haber
pleniffimam fufficientiam ad exiftendum independenter
ab omni cauinpm.—inccnrc, vel confervante , fumma ne-
ceflirare exiftic, Prob. ergo maj. Hlud ens eft zrernuni,
quod ﬁuumq neceffirate caret principio & fine. Atqui
quod habet fummam neceffitatem exiftendis (ummanc-
ceflirace cater principio- & fine. Ergo, &c. Major pa-
tét ex definivione ®rerniratis . Minor vero clara eft ex
ipfisterminis. Et verd quod poteft habere principium,,
vel finem fuz exiftentie, taleeft, ut repugnetilludfum-
maneceffitate exiftere. Vides in Deo immueabilitatem
& arernitatem ex codem fonre profluere, nempe ex afei-
tare divina, five ambz immediaté profiuant, five una
non profluat, nifi mediante alia, fecundtiim modum no-
frrum concipiendi. Déus enim eft & immutabilis 8¢ eter-
nus, quia eft ens 4 fe, five fit 2qué primd arernus &
immutabilis, quiaeﬁens&‘@, five fit wrernus, quiactt
immutabilis ; & iminurabilis, quia eftensife, fecun-
dum noftrum concipiendi moduui .

al

B 4 ARTE




24 Tra&atus 1. de Deo Uno.

AR TG L 18 VALL
Utram: Dens [ot omniperens.

7 Ota ex S Thoma hic q.25. a.1. in O, Duplexeft
L\ porenria, pafliva fcilicer &activa. Potentia pal-
fiva elt in ente capacitas recipiendi perfectionem ali-
quam , vel per actionem propriam, vel per adionem
alterius agentis in ipfum. Unde quod haber potentiam
paflivam, qua rale imperfectum elt: catet enim aligua
perfectione, cujus capax eft. Iremperfectibile eft, ciim
poflit acquirere novam aliquam perfedtionem, quanac
rum eft perfici . Irem mutabile eft, quia poreft moveri, &
permotum pertingere ad aliquid mgrinfecum, ad guod
non perringebat antea . Hinc ex pluribus capitibus repu-
gnat Deo potentia pafliva: ¢/ enim, ut dicit S, Thom.log.
CUaAto, a'tus purus, O fimpliciter & univerfaliter per-
fectys. Eft edamumme incommutabilis, & ira et in-
capax rjlzlrajs matus , novaque perfegtionis acquirendz,
ac proinde omnis potentialicatis & perfectibilitatis ex-
pers.

Porentia ackiva fubdividitur in activam ad intra, &
activam ad extra. Potenria activa adincra dicitur ea ,
gue producit, vel producere poteft terminum immanen-
,v:m‘p:"inc' jo producenti ; quia aurin eo recipitur ut for-
main lubjecto , auccumeo cjuldem et numero fubftan-
tix. Dari eufmodi potentiam activamin Deo, probat
grinicas pL‘I‘E}}[urLi:\l divinarnm, quarum prima generat
fecundam irem prima & (ecunda {pirant tertiam ; fic
tamen, utuna fic & cadem numero {ubftania trigm per-
fonarum, Unde (ecunda dicicurimmanere prime, iqua
generatur, & tertiaimmanere prime & fecundz, a qui-
bus fpiratur . Potenta activa ad exmra eft ea, quz pro-
ducere poteft terminum, principio producenti extra-
neum, & ab eo diftinétum realiter fecundiim naturam ,
quatenus nacuram habee vel numericé, vel etiam fpeci-
ficé diverfam . De potentia autem hoc fecundo mode
activa hic agitur, & quaritur urrim fic, & quanta fit
in Deo? -

i

Responsio L

In Deo ¢ft vera & propri¢ dicta potentiaactiva,

Prob. 1. ex Scriptura, Nam dicirur Paralip, lib. 1,¢,
29. Tudominaris omninm . Lo many tug virtus@ poren-
tia, Bt Plal. 105. Quis loguetnr porentias Demini: Et Job,
€. 13. Contrafolium, qued ventorapitur, oftendis poten-
tiam tuams . 2, ExS. Thomaarg, citato in O, ubi ira loqui-
tue: D;rpicxg{}pormrm: ﬁfz’iceg‘psﬁ?’vﬂ, que nullo mo-
doeff in Deo; & ailiva, quam oportet in Deo fumme po-
nere. Adanifeftum eft enim , guod unEmquodque fecundsm.
L eff attn O perfetum, [ecundum hac of principivm
altivim alicnjus ... Dens autem eff purus altus, € fime
plisiter & univerfaliter perfeftus..., Unde fibi maxime
comepetit effe principinm ativam . 3, Ratione . Nam 1,
potennaagendi °d extraeft perfedtio. Ut enimair S. Do-
etor s wmunzquodque fecundim quod eft acty & perfecturm ,
(ecundim boc eff principinm altivum alterins . Evverd ,ut
dicit adhuc idem Do&urﬁugclums, ficut imperfecti &
deficientis ut fic eft pari: Paripur, inguit, unnmquodque
[ecundum guod eff deficiens O imperfeitum 5 ita & perfe-
(iac valentis u fic el agere. 2. Potentia agendi ad ex-
tra, feclufisimperfedtionibus quibufcum reperitur in re-
bus creatis, eft perfectio fimpliciter llmplcx » quia eft
melior ipfa, quamnonipfa: nequeenim afubjectofuo
gxcludic aliam perfectionem meliorem, aut zqualem.
Arqui omnes omnino perfectiopes fimpliciter fimplices
teperiuntur in Deo formaliter: ciim fic ens, quo nibil
melias cogitari porefi . Ergo, &c,

R pronig o9l

Potentia agendi ad exrrain Deo eftintenfivé infinita,

Prob, hud eft intenfive infinicum, guod eft infini-
e ﬁmpiicitcr excellentiz & eminentix in {uo genere,
Atqui talis eft in Deo porentiaagend: ad extra. Ergo,
dcc. Major patet. Prob,min, Potentia agendiad extrain
Dco proportiopatureffentiz divine ; nam effenciam di-
vinam conlequitur ut ¢jus proprietas. Atqui effentia di-
vina cft ipfinitz fimpiiciter excellentiz & eminentiz in

ratione cflentie. Ergo, &c. Similiter potentiaagendi
adextrain Deo et infinice fimpliciter excellentiz & cmi
nentiz in ratione porentiz acttive. Prob. min. Nam ef-
fentia fupremi entis non poreft non habere infiniram fim-
pliciter excellentiam & eminentiam in fua ratione. Ne-
ceffe enim eft fupremum ens per idinfinité Ampliciter ex-
cellere & eminere omnibps aliis entibus, per quod pri-
mo conftiruitur, & diftinguitur ab omnibus aliis entibus.
Prererea, illud habet infinitam fimplicirer excellentiam
& eminenriam in (naratione, quod conftituit fupremum
& perfectiflimum gradum exiftendi. Atqui effentia di-
yina conftituitfupremum & perfectiffimum gradum exi-
ftendi, nempe gradum exiftendi Afe, Ergo , &c. Ex his
n + = - 3 4 < T

Confirm. Refp. Effentiadivina et infinipe impliciter
excellentie & eminentie in ratione effentiz. Ergo &
potentia agendi ad extra in Deo in ratione potentiz .
Confeq. probatur . Effentia divina eft infinire {impli-
citer excellentie & eminentiz, quiaeltplané jndepen-
densin exiftendo: nam omnibuys aliis elfentiis poflibili-
bus infinité fimplicirer excellic & eminer, quia eft exi-
fteoria 4 fe, five quia cft pleniflima fufficienria ad exi-
ftendum. Atqui potentia agendi ad exgrain Deo elt pa-
riter independens in operando . Nam fi Deus eft indepen-
dens in effendo , eft eriam independens in pperando .
Modus enim operandi faltem quoad hoc fequirur mo-
dumeflendi. Etveroqui fieri poffer, urens, quod fibi
{ufficit ad exiftendum, non fibi fufficerer ad operandam?
Ergo potentia agendiad extra in Deo eft pariter infinite
fimplicirer excellentie & eminenrtie in ratione potentia,
Tam enim eft excellensin vatione potent i, independen-
ter agere, quam excellens eft in rationeg(fentiz 5 inde-
pendenter efle,

Resronsro IIL

Porentia agendi ad extrain Deo, ¢ft etiam exgenfive
infinira, i

Prob. Potentia extenfive infinita dicitur , quanon ha-
bet terminum in effectibus abipfa producibilibus . Atqui
talis eft in Deo potentia agendi ad extra . Ergo, &c.
Prab. wim, llla potentia non habet terminum in cfedti-
bus, adquos (e extendere poteft, qua: poteft five fuccel-
fivé, five etiam fimul & eodem tempore producere effe-
¢tus non foliim plures & plures in infinitum intra ean-
dem [peciem, & {olo numero differentes , {ed eriam five
accidentaliter, five {pecificé perfectiores & perfectiores
in infinitum. Arqui haec omnia poteft potentia activa
Dei: cum ficintenfivéinfinita, & rantim excellat om-
nibus porentijs creatis poflibilibus , quantiim effentia di-
yvina excellit ommbus effenriis creats , que pol’ﬁhﬂcs
funty & ira ficut effentia divina excellentia(na fuperat
effentias creatas paflibiles, perfectiores & perfectiores in
infinitum, ita potentia activa Dei potentias creatas pol-
fibiles, perfectiores & perfectioresininfinitum fuperat
excellentia & eminentia fua. Talis autem porentia ma
nifefté plus poteft, quam poflent potentia create, non
folim plures & plures in infinitum intra candem fpe-
ciem, led etiam perfectiores & perfectiores in infinitum,
five accidentaliter, five fubftancialiter, Ergo, &c.

Dices. Potenria n?cncji ad exrrain Deo non eft infint-
tain genere entis. Ergo non contingteminenter omnes
effectus poffibiles. Ergonon eftinfinita, R. Potentiam
agendi ad extra in Deo poffe fumi dupliciter ; realiter
fcilicer, & pracifivé, Sumpra realitereftinfinitain ge-
nere entis; nam fic fumpraelt ipfa fubftantia divina, qua
eft Deo forma npr:rzmdiqd extra, Unde{umprarealiter,
omnes effectus poffibiles continet eminenter. Potentia
agendiad extrain Deo, fumpta pracifivé, noneft tora
fubftantiadivina, {ed foliim pars virtualisillius : eft enim
tantqm youm aceributum divinum noftrg modo conci-
piendi fluens velimmediace , vel faltem mediaté ab afei-
tate: cim {ubftantia divina fit collectio omnium artri-
butorum diviporym. Unde potentia agendiad extragn
Do prcifivé fumpra, non eftinfinitan genere entis,
fed folum pars virtualis hujus infinitudinis , Eft tamen
mfinica tum incenfivé fum extenfive in genere porentie,
quia eft infinice excellentiz propter {uam indcpcndcn-
tiam, & fe extendit ad omnes ompino effectus pofibiles,
Ad quod non requiritur, ut in illo Raru praccifivo, in

qu’.)




(] . r

Difputatio IV.

quocft, contineat illos cmin:ntcr;‘i"edfnﬁicitutnqﬁr_o

modo concipiendi fluar abhac continentia cmine'nn:{h,

que reperitur in codem fubjecto + nifi ramen quis ma-

lit dicere, continentiam emincntialem effectus, & po-

tentiam producendi effeCtum , differce incer fe voce

tenus. Tunc enim potentia operandi ad extra in Deo

erit etiam in fenfu pracifivo conrinenria eminentialis
omnium omnind effectunm poffibilinm.

Ex his fic argumentor breviter. Potentia agendi ad
extra in Deoi, etiam precifive fumpta , vel elt conti-
nentia eminentialis omnpium effeétuum poflibilinm ;
vel noftrp. congipiendi modo fluic ab illa 5 vel deni-
que cum illa in: eodem fabjecto conjuncka eft, _ﬁums
xqué primd ex communi fonte , nempe ex aleitate .
Ergo etiam precifivé [umpra , extendic fe ad omnes
effectus poffibiles . Ad hoc enim plané fufficit, ur
agens, cujns eft hxe potentia, revera eminenter con-
rineat omnes - effectus poflibiles

Dices iteryms. Deus non poteft producere effeftum
infinicum . Item potentia Dei exceditur ab ejus fcien-
tia : nam Deus plura cognolcit, quim porelt facere .
Ergo potentia agendi ad extras quam haber Deus ,
non et infinita. K. negando confeq. Nam 1. licce
Deus non poflit producsre effeGtum infinicum, quia
etfeétus infinicus -eft chymera, & ad chymeram non
poteft dari vera porentia; at producere poreft effectus
finitos plures & plures , ac perfectiores & perfectio-
res in anfinicum , quod cadere non poteflt in poten-
tiam finitam. . 3. Scientia Dei non excedic gjus poten-
riam intrinfec 5 quia in Deo potentia agendi ad ex-
tra rantam: habet excellentiam & eminentiam , quan-
tam habet fcientia; & ficur fcientia extenditur ad om-
nia fcibilia , ita potentia extenditur ad omnia poflibi-
lia, feclufis imperfectionibus : quamvis {eibilia plura
fint refpectu Dei , quam poffibilia , & ira objectum
{cientiz divinz quoad numerum excedac objectum
potentiz , quad non reffringit porentiam divinam :
nam poffe facere mala . eft porius impotentia 5 quam
potentia; vel fi vis, non cft porentia, nifi cum addi-
to diminuentel, nempe potentia defectibilis. Unde
non pofie facere mala, non ex impotentia provenit
in Deo, fed ex porentiz excellentia & eminentia,

R 1V,
Deus eft omnipotens. S. Th, q.25. a. 3.

Prob. 1. Ex Script. Genel, ¢, 17, dicitur : Ego Deus
am-i:;'parem. Et Macth. c. 19. .Apud Deums omnia poffibi-

R S e

lia funt. 2.ExSymbolo Apoftolico & Nicenos, in qui-
bos profitemur nos credere sz Desm Patrem omnipo-
tentem . 3. Ex Symbolo Athan, nbi dicitur : Omsnips-
tens Parer s omnipatens Filius 5 @c. 4. Ex 5. Augutti-
no , lib. 26, contra Fauftum e, 5. Jlle pip;m" » inquit 5
omnipatens were folus. dicitur qui were eff 5 & a qgua
folo eft quiafquid aliquo modo ¢ff 5 vel [(pivituale 5 vel
corporale. Deus antem veré eft pra cateris rebus om-
nibus exiftentibus , quia eft a fe , & cum fumma ne-
ceflitare effendi, & iple folus, ut.fides docer, rerum
omnium . five [piricualiam five éorporcarum 5. CLEator
eit, Eft autem ommipotens, utfubdic S. Doéory guia
wniver(a creatura [wa utiter wt ei placet-: hoc enim
{ufficientiflimum omnipotentie indicium eft . Idem
omnipotentie divine argumentum afferc S, Dodtor ,
in Enchiridio c. 96. ubi de Deo loquens hzc haber :
Cui proculdubio quam facile efF 5 quod wnlt, facere 5
tam facile cfts quod non walt, effe non finere. Hocnif
credamus 5, peviclitatur ipfum. noftre fidei confeffionis
fritium 5 qua nos-in Dewm Patrem emnipotentem. crede-
re confitemnr . Neque. enim, veraciter ob alind ( fignum
videlicer ) vocaturomnipotens; nife quia quidguid vsit,
poreft, nec voluntate cujufpiam creature voluntatis om-
nipatentis smpeditur effectus .

Prob. 5. Ratione. Quiaillud agensrecté dicitur, 8
clt omnipotens, quod poteftfacere illudomne; quod
non implicar contradickionem , & fieri poteft ablque
ullo defectu operantis.. Quid enim amplitis requiras ad
t:ltaog!emlpmr_;ipcr_cmiae 2 Arqui Deus poteflt, quidquid
non 1mplicat conrradictionem ; nec, uc fit, requiric
imperfectionem; & defectum in operante . Nam hoe

Articulas VIIL 25

poffe cft perfectio melior ipfa, quim non ipia, &
manifeft¢ includitur in idea enms , quo nihil melins
effe & cogitari poteft. Et verd i Deus non poffgeali-
quids cul non repugnat elfe abique ullo defectu agen-
tis, facilé cogitarerur aliquid melins Deo, illud niwi-
rim quod preter alia omnia , quz poreft Dens , pof-
fer etiam illud, quod Deus non poffet, & nullam ra-
men in (ua caula imperfectionem 5 nullum defectum
exigeret. Praterea, fi Deusnon poreft, quidquid non
implicac contradictionem , ur fic , & poreft cffc fine
ullo defectu agentis ; non poteft fimplicicer de co di-
ci s quod univerfa crearura fua utarur , uc ei placer ;
quod guidquid vule , poreft ; quad nullius creature
voluntate, voluntatis divine impediri poflir effectus .
Atqui hoc manifefté repugnac non folum auchoritati
S. Auguftioi, fed eriam Scripruris , & idez fupremi
entis, ac rerum omnium factoris. Ergo, &c.

Dices. Deus non poteft facere, ut przteritanon fue-
vint, Irem non poreftpeceare. Ergo non'eft omnipo-
rens . K. n. conieq. Nam 1. prteritum effe. & non
fuiffe implicat contradictionem . Sic implicat contra-
dictionem, Socratem fediffe 8 non (ediffe, ficut con-
rradi¢tionem implicat , Socratem federe & non fede-
re. Unde poffe facere, ut przterita non fuerint, non
eft de rarione omnipotentiz , ad quam plané fufficic
potentia faciondi illud omne , cui non repugnat effe
ablque ullo defectu operantis ; nec extendi poteft ad
ea , que contradickionem involvunt ; ctim ad talia
non detar vera potentia , non propter defectum vircu-
ris in agente; fed proprer intrinfecam eorum inepricu-
dinem ad effendum . £z, inquir S, Thomas in o,
quee contradittionens implicant » [ub divina omnipaten-
tia #on continentur s quida non poflunt habere poffibilivm
ratioem . Unde convenientins dicitur s quod. eanon pof-
Sunt. fieri o quam Deus ea non poffic fgim“f iz Cam
peccare fir deficere , & contra rationenm omniporen-
tiz fit; qudd fiv porenria defectibilis; ad hocut Deus
fit omnipotens, non requiritur, ut poflit; imd verd
requiriturs ut pon poflic peccare. Peccare 5 inquic S.
Thomas ad 2. eff deficere & perfella ratione . Unde
poffe pecoare eff pofle deficere in agendos quod repugnat
N F:armn}e. Et propter hoc Dens peccare non pfmﬂ 5
quia eft amnipotens.

Queres 1. Utrim Deus poflic facere plura , vel
alia, quam reipfa facic.

Nota. Duplex diftingui poteft in Deo potentia: una
abfoluta , & altera ordinaria , feu ordinata. Potentia
abloluta eft potentia (ecundim fe precisé confiderata,
& confequenter, ur folura ab omni lege, feu decreto
divino, quo applicerur & alligetur ad certumi ordinem
rerum . Potentia ordinariafeu ordinara, eft eadem po-
tentia, utconjunéta voluntaridivinz, & quafialligata
decreto. divina , 4 quo: applicatur & determinacur ad
cerrarum reram executionem. Hoc praefuppofico,

- R. Deum non poffe potentia ordinaria, plura vel alia
facere; quam facit; at pofle potentia ablolnra.

Prob. 1. pars. Ut Deus poffic potentia ordinaria plura
vel aliafacere, quimfacit, requiriturut poffit vel mu-
taredecretum, vel conrraillud agere. Nam fineatrum
poteft, non poteft alia exequi 5. quim qua ab- @reino
decrevit; nonpoteft, inquam, non proprerdefeétum
vircutis ad, agendum alia , fed proprer immobilicatem
& efficaciam, volunratis divinz, fine cujusimperio &
applicatione impoffibile eft potentiam divinam quid-
quam exequi. Atrqui neurram poteft Deus. Non pri-
mum. Alioqui cadicin Deam ignorantia, vel levitas,
Non fecundum : quiarepugnat Denmagere, nifi quod
vult agere. Ergo, &¢.

Prob. 2. pars . Nam, ut probarumeft, potentiaagen-~
di-ad extra in Deo , eft extenfivé infinita , & confe-
quenter valet ad plura & plura, ac perfectiora 8 pet-
féctiora in infinitum. Irem Deus eft omniporens , &
con(equenter po:eﬁ id amne , cui non repugnat effe
ablque defectu in agente._ lis autem rebus, quasDeus
facit, comprehendere id omne, cui non repugnat el
fe abfque defectn in agente, nugatorium eft , & ma-
nifefté fallum. Cam enim omnis creatnra fic quzdam
imitatio ac participatio perfectionis divinz , ncceffe

eft crea-




26 Tradatus I. De Deo Uno .,

elt creaturas plures & plares , ac perfedtiores & per-
feciores in infinitum effe poflibiles. Quia cim perfe-
£tio divina fic infinita fimpliciter, & in genere entis,
potet plus & plus , ac perfectits & perfedins in in-
#inirwn participari. Vide S. Th. art. 5.

@{re; 2. Uttum Deus ea, que facit, poffjt face-
e meliora tam fubftancialiter, quam accidencalirer.

R. Non poffe facere meliora fubRantialicer , quia
eflentie rerum. confiflune in indivifibili : unde nibil
illis addi, nihil detrahi poteft = ac poffe facere meliora
accidentaliter : nam v. g- hominibus & Angelis pofle
conlfcrrc plura & majora dona fupern:ltm‘aha, quihus
accidentaliter perficerentur. Sunt tamen quzdamcrea-
tura , que in aliquo genere non poffunt fieri meliores.
Sic humanitas Chriftt non poteit uniri meliori perio-
nx; B.Virgo non poteft effe mater melioris filii, 8c,
¥ide S. Th. a: 6,

PP SUP TRy - Y7
De Imvifibilitate Dei .
2 ol Tl G G U O et
Utrism poffibile fir Denm wideri wifione corporea,
R'E's poNsTa

I.-\IpcmbiJc ¢ft Deum videri: vifione corporea . §.
Theg.i1248..3

Prob. contra Antropomorphitas , 1. Authoritace S,
Auvguftini. Nam Epift. 6. que eft ad Iralicam viduam,
docet Deum effe quidem lucem, fed qua folis ocnlis
mentis purgat® , nullatenus verd oculis corporis pet-
cipi poteft . Unde in altera vita , ubi mentes erunt
purgat@, videbirur Deus oculis menriun , quamvis il-
lis in hac vita, in qua mentes nondum purgar® funt »
nec videatur, nec videri poffic. At neque i hac, ne-
que in alrera vira enm videre poffunt oculi corporis .
Deus lnx eft 5 inquit s fed lux mentium pargataruns
won ifforum corporis oculorums . Erit ergo tunc (in Cee-
lo ) mens idenes , que illam lucem videat quod uung
videndum von gft, Hoc anteps oculns videre corperis ne-
que mine porefts meque tunc poterit. Sic autem, ut hy
jus impoflibilitatis rationem ‘reddat » ‘profequitur :
Omne quipipe quod oculis corporis confpici pote’f? 5020 la-
co aliquo fiz ucce[fe oft s nec nhigue [it torunss fed mino-
ve [fui parte winorem locums aoenpet s G majore majo-
rei « Now ita ot Deus snvifibilis ¢ incorraptibilis o
qui [olus babet immortalitatem s & lugew babitat inac
ceffibilem 5 quem nema bominum vidit 5 nec widerve po-
teff . Per hoc enim videri ab homine uon poteft 5 per
guod 'v;‘df': hamo corporeus corporea.

Ex quibysargumentor fic, ad mentem-$, Doctoris,
Tamunpofibile eft Deum videri oculo corporis, quam
impoffibile eft enm non effe ublque totums & ira efle
inloco, utunafui parteminore minarem, majore verd
majorem loci partemoccupet. Arqui hoc abfolité im-
poflibile eft, ur pater ex dictis de immenfitate & fim-
plicicate divina . Erga ablolure impoffibile eft Deum
viders aculo corporss .. Unde Deus tam: eft invifibilis
oculo corporeo, quam incorruptibilis eft; & eatenus
lucem inhabitat homini omnind inaccefibileny, quare-
nus iilumhomo videre ampind non poreft pcl‘m'a;mnm
corporeum, per quod non nificorpora, & formaliter
in loco extena, grque diverfis loci partibus fecundim
diverfas {ui partes correfpondentia, percipere poteft.

Praterea, Deum tam invifibilem effe 01gano corpo-
fe0, quamincorrupribilem, docetexprefsé S, Augufti-
nuss epift. 172, ad Pavlinam, Nam in ea ha¢ haber ;
Sicat oisentar iffa , gue
7emp pidit wHGuaD:
hitar inaccedibilem ,
z'i.r:o"r'rr:p:ié!t}'l, que coute A’paﬂc‘f!;r dicens :
Regi auwrew [acalarum invifibili | ingorruptibili = quia
[fcut pune incarruptibilis  yec poftea corruptibilis , ita
non falm nunc , fed etigm femper invifibilis , Igitur
fecundym mentem S. Auguftini, tam illqpumm{} eft
Deum videri oculo corporis , quam -impofibile cft

eff s quonian: bucem
a4 nvifibilis 5 ficdr

=

eum cotrumpi ; & interprete S, Augaftino 5 hec eft
mens Apoftoli s cum ait s Regi anrem facaloram invi-
[ibili 5 dncorvuptibili .- Arqui abfoluré impoflibile eft
Deum corrumpi . Ergo , &c. Et verd fecundim S.
Auguftini principia , invifibile & incorruptibile con-
verzuneut in fubfantiis . Nam hoe eft S. Do&oris
principium , ‘quod ea omnis & fola fubftanria videri
poffit oculo corporeo 5 (que habet partes , ‘quarum
aliz' minores minorem, & aliz majores majorem loci
partem occupant, Unde manifefte k'quirur, quodom-
nis fubftantia vifibilis oculo corporeo , fir corruptibi-
lis ; & viciffim ;5 quia fubftantia corrup:ibilis dicicur
ca, .qua perire poteft per diffolutionem partium. Irem
quod omnis {nbftantia invifibilis oculo corpotco, fit in-
corruptibilis ; & vicillim: quia fubfantaincorrupribilis
diciturea, quequiafimplexeft, & carer parribus, non
poreft definere per partum diffolutionem , Pari ergo
gradu apud Auguftinum incedunt invifibilitas corporea
& incorrupribilitas ; & in prineipiis Anguftini Deus
zquéeft invifibilis oculo corporeo, ac incorrupribilis;
proindeque fumma neceffitate invifibilis oculo corpo-
€0, ficut eft fumma neceflitate incorruptibilis.

Prob. 2. Potentia vitalis non poteft elevari ad ope-
randum vitaliter ; nifi intra latitudinem objeéti fui .
Atqui Deus non continerur intra latitudinem objecki
oculi corporei. Ergo, &ec. Minor conftac. Namobj
¢tum ‘adequatum oculi corporei eft lux marterialis; &
color. Deus autem non eft lux materialis, neque co-
lor. Torta ergo difficuleas cft in majore, qu® fic pro-
bacur. (Quia ens quodliber clevari non poreft ad quid-
liber; fed folim quodliber ens porteft clevari ad id, ad
quod habet quandam inchoationem potentie , que
perfici. & compleri poteft, vel intrinfecé per aliquid 4
Deo productum , & inhzrens enti ; vel: extuinfecé
per externam, quamvis intimam maximé aflittentiam
omnipotentiz divine . Quid enim aliud eft , ens ad
aliquid elevari, quam inchoatam ejus ad raliquid ope-
randum potentiam perfici: & compleri? Arqui poten-,
tia viralis neque perfectam , neque inchoatam potens
tiam habet ad operandum vitaliter, nifi intra laticudis
nerm objecti fui. Quis enim vel fomniare poteft v. g.
in vifu effe inchoatam faculratem audiendi, gnftandi »
&c. aut in audiry effe inchoatam faculratem videndi ,
olfaciendi, &c. Ergo, &c,

Confirmarsy . Potentia vifiva, quaralis potentia vi-
talis, €ft porentia perceptiva ralis impreflionis factx in
tali organo . Ergo non poreft (ﬂlCV‘:l‘l'l.. i ratione talis
potentix vitalis, nifi elevetur in rarione potentia per-
ceptiva talis impreflionis , factz in tali organo . At
qui non poreft elevari in ratione potentiz perceptive
talis impre(lionis, factz in tali organo, nifi in ordine
ad ' perceprionem lucis 8¢ coloris 5 cum talis impref-
fio , - faéta in rali organo , effentialiter ordinerur ad
percipiendum lucem & colorem ; & quandiu talis eft
ralis ‘organi commorio , abfoluré repugnar per illam
alind ‘percipi , quam lucem & colorem'. Ergo poten-
tia vifiva non poteft elevari in ratione potentiz vitalis
talis, nifi in ordine ad perceptionem lucis & colotis;
8¢ conlequenter non potelt elevari , nifi ad videndum
corpus lucidum, vel coloratum, cujus vifio vires ejus
natutales fuperar . Arqui Deus neque lucidus eft , ne-
que coloratus. Ergo, 8.

Obj. 1. Scripraram. Job. c. 19. dicitur 1 F carne
wmea videbo Dewm mewm, Et c. g2, Audits anvis andi-
vi-te, Nunc auten oculus mens videt te. Et Ifaiz c. 6.
¥Vidi Dominwm [edentem fuper [olivm excelfim. Et 1.
Cor..c. 13. Fidemns nupe per. fpecalum, in anigmate s
tunc gutews facie ad faciem . Er 1. Joan, ¢, 3. Similes
i CrIAS ; quomiam: videbitns enm Sficati eff . Er
Macth. ¢ S+ Beats mande corde : Guoniam ipfi Deuns
widebunt . Ergo Deus videri poreft , & videtur oculo
cotporeo.’ N. confeq. Nam

R.:ad 1. Locum 5 cum 8. Thoma ad 1. Cwum dici-
tur 5 In capne meqa wideba Denww : non intelligitar
qguod aculo carnis fir Dewm vifurns 5 fed guod in carne
exiffens poft refurrectionem s vifurus. fit Dewm . Idem
refpondet: S. Auguftinus lib. ult. de Civ. c. 29, ubi re-
¢t¢ obfervac Jobum non dixiffe ; per carngm. meam ,

feds




Difputétio V. Articulus I. o

fed, in carne; & fi dixiffer, per catnem 1meam; ad-
huc fciré explicatam iri de vifione corporea, nonfub-
ftanciz divinz , fed humanitatis Chrifti . Refurreitionem
quidem carnis, inquit, fine dubio prophetavit non 1
men dixits Per carnem meam . Quod quidem [i dixif-
fer 5 poffer Dens Chriftus intelligi 5 qui per carnem in
carne videbitur . Nune vero poteft & fic accipi, Tnvar-
e mea videbo Denm, ac [f dixiffet 5 In carnemeacros
cum videbo Deuns .

R. ad 2. 1. Cum S. Thoma & S. Auguftino locis
proximé laudatis, Jobum intelligi pofic de oculo mens
tis & cordis. 2. Aprits forrafic inrelligi de clara co-
gnitione providentie divinz, parta per flovim expe-
rumentum , quod mirabilis illius erga fe difpofitionis
fecerat. Multa, inguit Job » de providentia tua audi-
veram, nunc verd illam, mirabilis illius erga me dil-
polfitionis exprimentalis t;ognitiqn:, ram claré agno-
fco exiftere , ur ipfis meis veluti oculis illam intue-
ri mibi videar.

R. @d 3. lfajam vidiffe Dominum , quatenis vidit
Angelum, locum Dei renentem , in corpore ex acre
affumpto fedentem in folio ; nifi ramen quis velithanc
vifionem fuiffe mer¢ imaginariam . Tunc emim Ifa-
jas in tanmm dicendus eft vidiffe Dominum, inquan-
tum Deus prefentiam {uam ei aliquo modo fenfibilem
reddidit , 1n ejus imaginarione formam quandam in-
primendo, qua pro Deo fupponeret, iplumquefecun-
diim aliqualem modum fimilirudinis exhiberer. Echze
viderur effe mens S. Thoma in Relfp. ad 3.

R. 2d 4. Ulud , facie ad faciems , non fignificare
magis, Deum vifione corporea vilumiri, quam Deum
habere corpus & faciem. [raque per illud, facie ad fa-
ciem, fignmficatur clara & inctuicivas [ed inrelledtualis,
vifio Dei in fe. Facies Dei 5 inquit S, Auguftinus lo-
co proximé citato, manifeffatio ejus inteiligenda off .
Quod evidenter probant verba Apoftoli fubfequentia:
nam fic profequitnrs Nuwe m‘gmzﬁy ex parte: rwicas-
tem cognoftam 5 ficut &' cognitus fwm . Suadent etiam
verba precedentia: Pidemus mune pev fpeculton , in €mig-
mate; twncs @c. Ex quibus apparer Apoftolum loqui
de vifione, qua fuccedic fider » & eft merces illius,
proinde perfedtior illa eft, nofgque fecundim animam
beat. Talis autem non eft vifio corporea , fed intelle-
¢tualis, qua claré intucbimur Deum, quem nunc per
fidem non nifi obfcuré cognofeimus . Hoc docet S.
Auguftinus Epift. 6. ciim ait : Cwms legis : Videmus
nung per (pecalun s in amigmate s tuncantem facie ad fa-
ciem: intellige indenostunc vifuros facie ad faciem , wn-
de nunc videmus per (Peculum in anigmate . Hoc autem
utrumque interioris hominis munus eft.

R. ad 5. Apoftolum loqui de vifione intellectuali,
ut patet ex contextu. Dicit enim nos effe vifuros Deum
ficuri eft, & catenus ei fimiles futuros effe. Atfimiles
etimus Deo fecundim animam, non fecundam corpus.
Ergo videbimus eum per oculummentis, non perocu-
lum corporis. Tra tefpondet S. Auguftinus epilt. 6. ir
rantum o&go vizﬁc!r!mu.r, inqui:, n quantuns Jf;y};‘;k; e
erimeisy qiia O AUNC i tantum non videmus, in guan-
tum diffimiles [umus. lnde'.igimr widebimus, nnde fimi-
les erimus. _(__)_Sfl..f anrem: fit’ma‘ﬂ!ﬁﬁ;ﬂt’m dix:rjtrgrpo}-eﬂg;
wel effes wel futaros effc fimiles Deod dn interiore igi-
tur bomine iffa fimilitudo ¢ff , €o. Exhis patet Rcipr;n-
fio ad fextum.

Obj. 2. Si oculus corpoteus non poteft elevari ad
videndum Deum, Deus non eft omnipotens. Abfur-
dum conf. Erge, &c. R. n. [eq. maj. Nam de rarione
omnipotentiz non elt , ut poflit ea quz contradictio-
nem ymplicant. Implicar autem contradictionem ocu-
lum corporeum elevari ad id , ad quod nequidem in-
choatam potentiam habet : clim elevatio crearure ad
aliquid , nihil aliud fit, quam perfectio 8 complerio
inchoate potentiz, quam habet ad aliquid.” At oculus
corporeus nequidem mchoaram haber porentiam ad vi-
dendum Deum, ue probatum eft.

Preterea , vifio corporea eft effentialiver perceptio
lucis & colotis per talem impreflionem, in tali organo
factam . Ergo tam implicat contradiGionem , Deum
videri vilione cotporea, & conlequenter oculum cot-

poreum elevari ad videndum Deum , quam implieat
contradictionem, Denm effe lucem & colorem . Ira-
que malé negarerur Deuseffc omnipotens, exeoquod
non poflit clevari oculus corporeus ad eum videnduum ;
& ram malé, quam fi negarctur effc omnipotens, ex
eo quod auditus, guﬂns, & tadtus non po{ﬁnt elevari
ad eum andiendum, guﬁandum, & rangendum. Non
enim minis repugnar Deam effe lucem & colotem ,
quatn repugnar eum efle forum , faporem, corpus;
nec minus vilus corporeus determinarus & reftrictus eft
ad perceptionem lucis & coloris, quam audirusad per-
ceprionem foni , guftus ad perceprionem faporis , &
ractus ad perceptionem quantitatis corpotex. Unde
non mintis implicar contradi¢tionem, Deum videri vi-
fione corporea, qu:im audiri, goftart, & tangi; pro-
indeque non m:lgis eft contra rationem omnipotentie,
qudd Deus non poflic videri vifione corporea ; quam
quE)d non poflic audiri , guﬁari 5 & rtangi. Sic argu-
mentator 5. Angufhinns epift. 6. contranonnullos, af-
ferentes Chriftum humanirati fuz tribuiffe, ue fubfian-
tiam divinam videret oculis corporis 3 & qui hoc ne-
garent, negare Deum omnipotentem efle . Cur folis,
inquit, oculis corporeis Chrifti hoc donum ateributum effe
contendunt? num etiam cateris fenfibus? Sonus ergoerit
Deus , ut poffic ejus etiam auribus percipit Et balitus
erits ut fentivi poffic ejus olfaftu’ ... Et moles erirs nt
poffic & tangii Nons inguinnt. Caid ergo t An illnd
poteff Deus, & boc won potefFr Sinon pojfe dixering ,
cur deregant omnipotentiza Des?

Obj. 3. §. Auguftinus lib. 22. de Civ. c. 29. vide-
tur docere beatos in ceelo poit relurrectionem Deum
viluros effe non folam oculo mentis , fed etiam oculo
cotporis. Ergo, &c. R.n.ant. Sed docer 1. Deum non
pofie videri in caelo per oculoss quales hic habemus.
Unde hic nonrerradtat ea, quadocuicep. 6. & 112, i
i LANTATT POtHerUnt inqnit, in corpore fpfrimfi ¢o
modo, utique etiam ipfi eculi [piritales, quantum pof-
St iflis quales nwac habemus s procul dubio per eos Deus
viders non poterit. 2. Erita, ex hypothefi quod be it
in ceelo eriam oculis corporis vifur: fing, oculos bea-
torum fore longé alterius potentiz, & virtutis longé
pracellentioris, hoc eft, fore potentie & vittutis no-
tabilicer & fpecificé diverfz. Namific profequicur: Zon-
gé ;'r;;q;m alrerins erunt parmme, [t pereos widebitur in-
corporea illa nardra 5 que non continetur loco 5 fed nbi-
gue toid eff waa vis prapollentior oculorum evit illorum,
nom ut acutis videant, quam quidem perhibentnr vide-
re ferpentes vel aquile: quantalibet enim acrimonia cer-
nend; eadem quoqhe animalia nihil alivd paﬂ":mr videre,
g_-.;,%m corpora: [ed ur videant & smcorporalia. Deinde
poftquam de hac potentia & vittute pracellentioriocu-
lorum in altera vita dilputavic in utramque parrem ,
afferr modum, quem poflibilem, & valdé credibilem
judicar, & quidem meritd; quem exponit his verbis:
Fieri poreff, waldeque credibile eﬁ, Jic nos effe vifuros
mundana e corpora cali novi O tevra nove, ut Deumn
ubique prafeatews, € sniverfa eriam corporalia guber-
nantem, per carp?ra que ge/?:;ﬁ.’mm, log qua con/picie-
MS s GUAGHATErSItIn aculos daxerimus 5 clariffima per-
[picuitate videanns s non fient nunc invifibilia Deiy pér
ea que falta funme , intelletta confpiciuntur per [pecu-
lum. in-enigmate, & ex parte, ubi plus in nobis va-
let fides, qua credimus, quam rerum. corporalim [pe-
cies, quams per oculos cermimus corperales . Sed ficut
homines , inter qugs ViVERLES 5 mamfz]ue itales exer
centes UIUImNS 5 WOX Ul ;{fpir;'mw , nen credimus vi-
vere, [ed videmus : cum eorum witam Jine corporibus
widere nequeamsus  quam tamen in €5 per corpora ,
remota omnL AmMbIGHILALe , Con[Picimns ita quackmque
[piritalia illa lumina corporum neffrovum circumfere-
mus 5 incorporesm Denme omnia regentems , etiam per
corpora contuebimur . Cenlfer igitur 5. Doctor fieri pof-
{e, & valdé credibile effe, quod beati in altera vita
poft refurreétionem oculis fuis vifuri fine Deum ubi-
gue pra?fr:mcm effe, & omnia regere, ficut nync o-
culis noftris videmus homines, quibufcum verfamur,
vivere. Nunc autem oculis noftris videmus homines,
inter quos verfamur, vivere, non ipfam vitam ocu-

lis




23 Traétatus I. de Deo Uno.

lis noftris percipiendo, fed illam evidenter fummaqua-
dam_cvid‘cn:la judicando, proprex c);psricminm tefti-
monio fenfuum partam. Symiliter beari poft refurre-
Etionem ; propter. excellentiam intellectus, oculorum
preftantiam, & novum ac longé perfectiorem ftarum
corporum, quocumgque gircumferent oculosfuos, cum
fumma quadam evidenda judicabunc Deum exifterc ,
ubique praefentem effe, & omnia providentia fua gu-
hcrparc, & rtanra feré meceffitare judicabunt, quanta
judicarent, fi ipfiffimis oculis fuis ipfammer exiften-
tiam, immenfitacem , & providentiam divinam vira-
Yiter arringerent. Quem modum videndi oculis cor-
poreis Depm , gam veré quim ingeniosé excog
rum, ut poflibilem & probabiliffimum, imd ut cer-
tum , libentilimé recipimus cum S. Thoma hic in
Relp, ad 3.

Denique hoe modo videndi Deum  oculis corpo-
reis, aleeri, quem inguirendo propofuit, &; quo Deus
i fe videretur per oculos COrporeos, ad tantam ex-
cellentiam crectos, ut ad vim oculorum mentis pet-
ringerent, antepofito; diftinguir duos niodos, quibus
beati poft refurreGtionem Deum videbunr : unum ,
quo videbunt illum in fe immediat¢ per oculum men-
tis; alterum verd, quo videbuat illum in corporibus
per oculos corporis, fuperits explicatum. .4a erge s
nquic, prer dllos oculos fic videbitnr Densy e aliquid
habeant in tamta excellentia ments Jimile, quo & in-
rorpiorea ira cernatur 5 qued wllis exemplis o fine
Seriprurarum teftimoniis divinarum , wvel diffcile, wel
smpoffibile eff offendeve . Aut, qguod o} ad intelligen-
dnm faciling,y ita Deus evit nobis notis, arque confpir
cuis o wt videatnr [piritn 4 Singulis nobis 5 in fingulis
nabis wideatur ab alters in altero, videatnr infeipfo

“>
wideatwr in reclp HaU0 s Cﬁ" 17 v HOUL 5 m’qus 4 oI
7ié s que tunc fuerit, creatura : videatur & per corpo-
v in ompui cerpore s quocwmque fuerint fpiritalis cor-
paris aculi acie perveniente divefti.

Dices. Quidquid fit. Ac S. Doctor non judicavic
oculos corporis non pofle elevari ad vitaliter attin-
dum , & videndum Deum in fe . R, ditt. Non
it non pofle elevari per mutarionem meré ac-
nralem , qua precisé acriores & perfpicaciores
firenc, N, ant. Nam fic loquitar : Pis itaque pra-
pollentior qf%!cVﬁ:?ﬁ? erit illorum, ex hypothefi fcilicer
quod wgaht_cr_ artingant Deum in fe ; non at acwtins
videant  quam quidem perbibentur widere [ferpentes
wel aquiles &c. Non judicavit non pofie elevari per
mutagiopem quandam l'pcciﬁcam » qua ad excellen-
tem guandam cum mente fimilitudinem pertingerent,
qua, jta ut loquar, fic fpiritualizarentur, ue idem pof-
fent, quod fpiritus, in ordine ad percipienda incor-
poralia, clto. At 1. nen judicavit oculos noftros fic
t ti . 2. Ocul fic elevati , jam non effent
s nunc habemus; fed oculi alterins rario-
2. Hic autem difputamus de oculisnon
muratis fpecificé. 3. Qculi fic elevari funt mera chy-
mera, & bominis non f(olventis difficultatem, fed ei
fuccumbentis effugium,

po O NN KL @ Lt & 08 e 550

7

tram poffibile fit v
telletl

leri Deum viffone in

5

Y Ota, Porelt aliquid dupliciter videri. . in fe :
fic videmus amicum prafentem. 2. in effigie,

fea fimilitudine aliqua @ fic videmus amicum abien-
tem 10 ejus imagine, & Deum in ¢jus effectis. Pri-
ma vifie et clara & intuitiva : fecanda verd abftea-
itiva & obfeura; nec eft nifi improprié¢ vifio: cim
vifio propri€ fit intuitio rei prafentis’. Armeni, &
regentiores Greci apud Armacanum lib. 15. qualtio-
num 5 negant Dewmn ediam & beatis poffe videri in
fe; proindeque ab allis videri tantiim in quadam ejus
i ling , vel luce ab eo derivara, eonrendunr.
In oppefitum errorem inciderunt Beguardi & Begui-
na s daocentes Deum erlam narucalicer ab ingell

humano videti poffe s 8 animam non indigeve lu-
mine glorie ipfam elevante 2d videndune Dewm , &
eo beate fruendum , ur refertur Clementina Ad noftrum
de hareticis. Beguardis & Beguinis prziverat Euno-
mius cum fuis, docendo non foltim Deum claté vi-
deri, fed criam comprehendi naturaliter poffe ab in-
telle€tu creato : nam 4 ur refere Theodorerus lib. 4.
hzreticarum fabularam, wufie o dicere, fe nibil ex
rvebus divinis ignovare, fed ipfam etiam Dei JSubftan-
tiam exatte [eire, eandemque habere de Deo cognitio-
nem s quan: ipfe de fe ipfo babet Dens . Hoc ejus fur
vore percitis qui funt execrande sllius felta participes,
andent aperte dicere 5 fe ita Dewm noffe 5 w e fe
ipfsrm . Quidd aurem vifionem & comprehenfionem
naturalibus viribus partam incelligant , pater ex ¢o,
quod nullius auxilin meminerine.

SR NG e s

Deus ab intelle€tu crearo videri non poteft nacu-
raliter.

Ita S. Themas q. 12, a. 4. & eft de fide . Prob.
autem I. ex Scripr. Nam dicicur Rom. c. 6. Gratin
Dei, wita aterna.in C.I'J‘r'z_'ﬂo]z_’fy Domino noftro. Un-
d¢ fic argumenracur §. Thomas in Sed concra. Vica
wterna eft effectus gratiz elevantis intelle€tum . Sed
vita mterna confiftic in vifione intuitiva Dei juxta
illud Joan. e. 17. Hec eff autem wita aterna 5 ut co
gnofeant te folum Denm wvernm. Ergo vifio intuitiva
Dei non eft ab intelleétu fibi reliGto, fed ab intelle-
¢tu elevato per fupernaturale anxilium grariz, five per
auxilium naturz indebitum. 1. ad Timoth. c. 6. fic
de Deo loquitur Apoflolus: Qui . , lucem inbabitar
inacceffibilem : quers nullus hominum vidit Sfednec vi-
dere poreff . Arqui his verbis Apoftolus non negat
abfoluré Deum videri poffe: eiim 1. Cor. c. 13. tri-
buat beatis in ceelo claram & intuitivam Dei vifio-
nem. Supereft ergo, ur neger Deum videri poffe na-
turalicer. Ad Scripture teftimonia accedit expreffa de-
finitio Concilii Viennenfis fub Clemente Quinto, qua
error Beguardorum & Beguinarum anathematizarur
ut patet ex Clem. Ad noftrum de haret.

Prob. 2. Ratione. Vifio incuitiva Dei petfectior eft
in ratione entis, quim fides divina, & alii actus me-
ritorii vite zterne . Sed fides divina , & alii allys
meritoril- vite ®terne fuperant vires naturz, utfides
docer’. Ergo’ a fortiori, vires illas fuperat vifio in-
tuitiva Der. Preterea s fi Deus ab intelle®u crearo
videri poreft maturaliter, reipfa videtur ab omni in-
telleétu creato. Falfum conf, Ergo » &c. Minor pa-
tet omnium experientia . Er verd duobus tantiim
modis cognofcimus Deum in hac vira: uno per crea-
turas, de quo Apoftolus ad Rom. c. 1, & altero per
revelationem , de quo idem Apoftolus 1. Corinth.
¢. 13, ubi exprefsé addic vifionem Dei intuicivam non
hujus, fed alterius vitz effe; & 1. ad Timoth. ¢ 6.
dicit nullum hominum in hac vira vidiffe Deum ;
quod etiam ‘atteftatur Joannes cpift. 1. cap. 4. ubi
ait Deum neminem unquam vidiffe.

Prob. ergo feq. maj. Quia in hac bypothefi nibil

lané deeflet , ad hoc ut Deus inmirivé videretur .
1. Nihil deeffet ex parte porentiz; fiquidem cx par-
te potentiz {ufficerent vires naturales. 2. Nibil deef-
{fer ex parte objecti; fiquidem Deus proprer fuam im-
menfitatem effer femper intimé przfens omni intel-
lectui creato. Nec dic 1. deefle {peciem impreffam.
Cum enim fpecies impreffa pon fic neceflana , nifi
ad vices agendas objecti abfentis , ant non intimé
pr:ﬂ'm:is potentiz, hic l'pecies imprefa minimé he-
ceffaria effer. Nec dic 2. ne Deus in hac vita videa-
tur intuitivé ab intelleu noftro , impedimento effe
fenfus corporis, quibus ex lege marure animaica alli-
gata eft, ut nihil pofiit inrelligere fine illorum mi-
nifterio. Nam minifterio fenfunm non indiget , nifi
ad intelligenda ea, que fine tali minifterio non pof-
funt illi effe fufficienter prafentia. Se iplam epim &
actus fuos intelligic fine minifterio fenfunm . Prere-
rea , hoc impedimentum ficticium c[% . Nam animz
fn‘pamm:, non beatz, folute lunt ab illa lege narurz,

qua




Difputatio V. Articulus IT. 29

qua in:hac mottali vita alliganzur fenfibus, & tamen
Aon vident Deum , ut fides docer. Nec dic 3. dr-:e[f_c
concurfum Dei. Nam tunc concurfus Dei, ad intui-
tivam cjus vifionem neceffarius, effer naturalis 3 nec
excogitari porelt {ufficiens ratio, propter quam fapicn-
er i Deo denegaretur . Supereit igitur , ut dicamus
Deum i nobis 1a hac vira non videri intuitive; quia
intellectus nofter natyealier improportionatus elt ad
claram & intuitivam Dei vifionem mn fe, proprer. ex-
celfum divinz perfectionis fupta perfectionem cujuf-
cumgue creature incelle@ualis, ut aic S. Thomasart.
citato . Cim enim creaturaineellectualis accipiat fuum
effe , quia eft ens ab alio ; Deus verd non accipiat 5
quia eft ens 4 fe ; inter creaturx incellectnalis perfe-
&ionem, & perfedtionem Dei, infinita diftantia eft;
& aliunde clim clara cognitio objeéti ed difficilior fit
fecundiim fe, qud objectum prftantius eft, & con-
fequenter ¢d operofior coghofcenti, qud naturaobje-
¢ti praefantior clt naturacognocentis, quia vis cogno-
{cendi propottionatur naturz cognolcentis; neceffectt,
ut quiliber intelleétus crearus, fibi relictus, {it omni-
no improportionatus ad claram Dei cognitionem, que
in ejus intuitiva vifione confiftic , & hzc clara Dei
cognitio [oli intellectui divino naruraliter pofibilis fit,
Hue pertinet illud ab Apoftolo 1. ad Timoth. c. ult.
de Deo dictum, Oui lucem inhabitat inacceffibilem , om-
ni fcilicet creaturz , viribus fuis relikz ; inacceflibi-
lem autem propeer infinitam diftantiam, & excefflum
infinitum perfectionis increatz fupra quamlibet crea-
tam perfectionem.
REESSSs "N s 10, 1L

Intellectus creatus clevari poteft ad videndum, &
Beati rc ipfa in ceelo vident clard & intnitive Deumin
fe. Eft de fide, :

Prob. 1. ex Script. Dicitur enint Marth. c. 18. Augeli
corums in calis {emper vident faciem Patris mei. Er 1.
Cor. ¢. 13. Prdemus nunc per [peculum in enigmate : thnc
antem farie ad fapiom . Nung cognofce ex parte : tunc
autem cognafcants  fient & cognitus fum . Et1. Joan.c.3.
SCEMmUS GUonianm , CHI APPArHerits femiles ei erimus ; quo-
niam videbimus ewm ficuti off. Que Scripture teftimo-
nia, ficur &aliaimilia, intelligidebene, & ab Ecclefia
mrelliguntur, de clara & intuiriva vifione Dei per ocu-
lum mentis. 2. Ex Conc. Flor. in litteris unionis, ubi
definitur, animas , gue paff contraltan peccati maculam ,
wel in fuiscorporibus 5 vel eifdems exute corporibus s funt
pargares in calum mox recipis O intueri clave ipfum
Deum trinum & unem. 3. ExS. Auguftino epift. 6. ad
Ttalicam , 10 qua fic loquitar in hec verba ?oannis ;
Scimus quonianm , CHm. apparuerits e, in tantum ergo
videbimus s ot quantum fimiles i -crimms o Quis aurem
dementiffincus dixerit corpore Hos vel effe 5 wel fumm:
effe fimiles Deaz dn inveriove igitur homiwe iffa fimili-
tudoeft, quirepoaturin agnitionem Deifecundimima-
ginem s, qus creavit illum . Et tanto efficimur [imi-
ligres illi, qmme‘? magis in ejus vognitione & charitace
praﬁcim:r: 3 quia etft exterior bomo nofter corvumpitur s
[ed interior renovatur de die in diem : ita fane 5 ur in
hac wita quantafcumque profettus fity longe abfit abilla
perfettione fimilitudinis, que idonea erit ad videndum
Dewm s ficut dicit Apoffolus, facie ad faciem. Et infe-
titls : Cum legis 5 Videmus munc per {peculum in enig-
mate, tunc facie ad faciem : intellige inde nos tunc vi-
[iros fagie ad faciem, unde wvidemus nunc per [peeulum
in enigmate . Hoc antem utrwimque interioris haminis
munus ¢ft , frve cum in iffa peregrinatione adbuc pev fi-
dem ambuluturs in qua utitur [peculo O anigmate, five,
in illa parria, cum per [peciem contemplabitur. Progua
wifone pofitus offs facie ad faciem . QuibuslocisS. Do-
&or probat Deum in ceelo i beatis claré & in fe viden-
dum, noncorporali, fedinrellectualivifione.

Prob. 4. Ratione. Adillud intelleétus creatus elevari
poreft, adquod habetinchoatam potentiam. Atqui in-
celledtus creatus habet inchoatam potentiam ad claré
& inruitivé videndun Deum ue in feeft, Ergo, &c.
Major non habec difficultarem . Manifeftum enimcft,
Denm poffeid omne quod non implicac, Non implicat

autam compleri & petfici potentiam inchoaram: alioqui
effer 8 non effet potentiainchoara. Effet, ut{upponitur.
Non effet, quia quod non poteft compleri & perficiin
ordine ad poile ﬁmpliciter aliquid ; non poteft dici po-
tentia inchoara ad 1llud . Prob. ergo min. Intellectus
creatus haber faltem inchoatam potentiam ad clare &
intuitivé cognofcendum illud omne , quod continetur
incra latitudinem objecti cjus(pecificativi. ArquiDeus
continetur inera laricudinem objecti (pecificazivi intel-
lectus creati, quod cft verum & intelligibile . Ergo, &c.
Major paterex co, qub.{ nulla fi implicnntia in co quod
potentia vitalis qualiber habeat potentiam aut comple-
tam, anc {alcem inchoatam, ad perfecté percipiendum
illud omne, quod intra latitudinem objecti ejus{peci-
ficarivicontinetut. Minor verd, qua {ufficienter pro-
bataeft, adhucdemonfiratur ex eo quod Deusreipfaab
intellectu creato cognolcatur 5 quamyis imperfectésc
abfirachive per crearuras.

Obj. 1. Clara & intuiciva Dei vifio eft aGtus infinicus.
Sed repugnat actum infinicum produci d potentia finita.,
Ergo, &c. R. dift. maj. Clara & intuitiva vifio Dei,
adzquata ejus cognofcibilitari, eft actus infinicus, C.
maj. Noa adxquata cjus cognofcibilicati , N, maj. &
concefla minore, diff.conl. Ergo clara & intuitiva vi-
fio Dei, qua firadequata ejus cognolcibilitati; non po-
teft efle 2 potentia finica, gualis eft omnis incelleCtns
creatus » C, conf. Qua non fit adequara ejus cognolci-
bilitati, N. conf, Iraque clara & intuitiva vifio Dei ,
adzquata ejus cognofcibilitati , eft infinita : actus enim,
jeckurn infinitium :;ogn.ofcitur » quUancim. co-
vileelt, non potelt non efle infinicus. Unde vi-
fio Dei,adequata ejus cognoicibilitati, non poreltefie,
nifi ab intellectnincreato . Atvifio Dei, quanonadz-
quatur gjus cognofcibilitati, licés fit clara& intuitiva,
eft adus fimplicicer finitus, Unde non repugnar illam
elfe ab intelleétu creato .

Dices. Clara & incuitiva-vifio Dei, elicita ab intels
lectu creato, [pecificarur ab objecto infinito ,; nempe
a Deo. Ergo oft infinita.. R. dift. ant. Specificaturab
objecto infinito; inade:quaté cogaito , C, ant, Speci-
ficatur ab objecto infinito , adzquaté cognito, N.ant.
& dift. conf. Ergo eft infinita fecundim quid, C. conf.
Infinita fimpliciter , N. conf. Traque clara & intuitis
va vifio Dei , elicita ab intelleétu erearo ,- hoc iplo
quod eft clara & intaitiva vifio objecti infiniciin ome-
ni genere perfecdtionis, cft infinita falrem fecundiim
quid, quarenus hoc ipfo conftituitur in fuperiori quo-
dam ordine, ad quem vifiones entium finitornm per-
fectiores & perfectiores in infinitum, nunquam. per-
tingere poffunt . At quia non cft vifio objectiinfinici
in omni genere perfectionis, ut talis adequaré cogni-
ti , eft finira fimpliciter in illo fuperiori ordine 5 in
quo exiftir; nulla enim eft in hoc ordine affignabilis,
qua non poflit efle aliamajor rum extenfivé ruminten-
five ; & ita nulla eft poflibilis in hoc ordine, quz non ha-
beat finem tum in extenfione rum in intenfione vircoa-
li. Hinc apparet objectum increatum claré & intaitive
fed non adzquaté cognitum, non f{pecificare claram
& intuitivam fui cognitionem, nifi cum aliquamo-
dificatione , ex finito porentie cognofcentis conatu
profecta, per quam vis ejus fpecificandi infinita ve-
luti temperatur, & ex parte impeditur . Unde fit 5
ur claram illam & intuitivam fui cognitionem, non
fimpliciter, (ed fecundam quid tantum infinitermor
do explicaro.

Dices . Crelcente objedtoin perfeétione, crelcit ejus
vifio . Ergo fi objectum crefear in infinieam in perfectios
ne, vifio ¢juscrelcit quoque in infinitum. Ecgo cim
Deus fit objectum {impliciter infinitam, vifio cjuseft
quogque fimpliciter infinita,  quocumque tandemin-
tellectu producatur. &. dift. ant. Crelcente objecto in
perfectione, crelcit ejus vifio , fiadequatur cjus cogno-
fcibilicati, C.ant. Si nonadequatur, Subdift. Creleir
cuin certa proponionequaﬁ quantitativa, N.ant.Sine
certa proportione, C.ant. & dift. conf. Ergoctefcente
in infinitum objeéto, in infinitum quoque crefeir gjus
vifio, fi eft adeqnara cjus cognofcibilitati, C.confeq.
Si non eft adequata, N. confeq. Quia tunc Viﬁ}) non

crelcit




30 Traétatus I. De Deo Uno.

crefcic cum certa propottionie quafi guantitativa: quod
tamen requirituf, urininfinitum crefcat, crefcenrein
infinitum objeo. Unde N. fecundam conleq. Quia
vifio Dei, clicita ab intelle@u creato, nunquam ade-
quari poteft cognofcibilitati objecti , & ita nunquam
crefcere poteft cum certa proportione five geometrica,
five arithmerica , & ira nunquam poteft effe fimpli-
citer infinita, quantumvis objectum ejus fit fimplici-
ter infinitum .

Dices. Vifio intuitiva Dei, elicitaab intelleén crea-
to, fuperar in perfectione vifiones creaturarum perte-
ctiorum & petfectiorum , ac perfectiores & perfectiores
in infinitum . Ergo eft fimplicirer infinita . R. dift.
ant. Supera illas divifibiliter & fecundim gradus vir-
tuales five exrenfionis, five intenfionis, N, ant. Nul-
1a enim vifio Dei, elicita ab intelleétu creato, habet
gradus vircuales , five extenfionis ; five intenfionis
fine fine 3 cam nulla fic poffibilis , que ab alia (upe-
sati non poffit tum in extenfione, tum in intenfione
wvircnali . Superac dllas indivifibiliter , feu fecundiim
gradum fpecificum indivifibilicer fumptom 5 ad cujus
excellentiam pertingere non poffunt vifiones creatu-
raram petfectiorum & petfeétiorum , ac perfedtiores
& perfectiores in infinitum , ficur Angelus v. g. fe-
cundim gradum fpecificum indivifibilicer fumptum ,
{uperat entia puré marerialia plura & plura , ac pes-
fectiora & perfedtiora in infinitum, C. ant. & N. con-
{eq. quz non magis valet, quam ifta: Subftantia An-
geli luperat in perfectione entia materialia plura &
plura, ac perfectiora & perfectiora in infinitum; Er-
go eft fimpliciter infinita,

Dices . Vifio increara Dei eft fimpliciter infinita , quia
fuperac omnes creaturarim vifiones poffibiles . Ergo
fimiliter vifio Dei, ab intellectu creato elicita, &¢.
R. vifionem increatam Dei effe fimpliciter infinitam
quia fuperar divifibiliter, & fecundiim gradus virtua-
les tum extenfionis ; tum intenfionis infinitos , om-
nes vifiones poffibiles creaturarum: ciim enim fic adze-
quata cognolcibilitati objecti, haber infinitam eviden-
diam illius , & confequenter claré & diftinété attin-
git omnes gradus virtuales perfeGtionum illins ; qui
funt fine numero , fimulque claré & diftin@eé exten-
ditur ad omnia poflibilia, qua funt fimpliciter infini-
ta, Unde eft vireualicer exrenfa & intenfa fine fine 3
& ita tam fecundim exrenfionem, tum fecundim in=
tenfionem virtualem 4 infinito fimpliciter exceflu fu-
verar vifiones perfectiores ac petfectiores creaturarum
perfectiorum & perfectiorum, quantumeumque mul-
tiplicentur . Hoc autem diei non poteft de vifione
creata Dei. Unde N. confeg.

bj. 2. Nullaeft proportio inter Deum & intelle-
Gtum creatum , Ergo intelledtus creatus non poreft
elevari ad videndum Deum. R.dift ant. Nullaeft pro-
pmrio quantitativa, aut quafi quantitativa , C. ant.
Quantitas enim virgnalis finita nullam habet propor-
tionem cum quantirate virtuali infinita, ficuc quanti-
tas formalis finita nullam haberet proportionem cum
guantitate formali infinita: finitum enim pre infinito
nihil ¢ft in ratione quanti, Nulla eft proportio habi-
fudinis, qualis reperitus inter potentiam & objectum,
N. ant. Nam 1. intellectus creatus habet ex fe com-
pletam proportionem habitudinis cum Deo, ut abftra-
¢tive cognolcendo per creaturas. Unde, ut patet ex-
perientia , poreft eriam naturalicer , feclufis impedi-
mentis, fic cognofcere Deum. 2. Habet inchoatam
proportioncm habitudinis cum I)L_'o, ut‘clar(‘: intuiti-
Ve cogholcendoy quia Deus continerur intra latitudi-
nem objecti ejus ipecificarivi.-

Obj; 3.8, Chryloftomus pluribus locis afferit intel-
lectum ereazum non pofie elevari ad videndum Deum
inpuitiveé ue in fe eft. Nam 1. homil. 14. 10 Joan. ne-
zar Angelos beatgs videre Deum. Idem negat deillis,
Eom. 3. de incomprehen(ibili Deinarura. 2. Hom. 4.
in Joan. jam eitata , exprelsc ait» qudd folus ipfum s
( Deam Patrem) wider F:'[imt?‘sz'rit.w.rﬁ':zfr':u VR
Chryloftomum his locis, & aliis fimilibus , loqui de
vifione Dei intuitiva, non qualicumque, fed perfeta
& cemprch;nﬁva » quam jure’ merito Angelis beatis

denegat, & tribuit folis Perfonis divinis. Quddautem
his locis & aliis fimilibus loquatur de fola vifione Dei
perfecta & comprehenfiva , patet 1. ex eo quod ibi
dilputet contra Anomaos , qui axdebant apérte dize-
ve, [e ita Deum noffe, ut ipfefeipfum. . gx co quod
alibt pofibilitatem vifionis intuitive Dei non coms
prehenfive diferté agnofcat, eamque Angelis & hoini-
wibus beatis tribuar, we in' parencfi 1. ad Theodorum
laplumt, . 7. ubi fic loquitur , verba illa Petri , Bo-
num ¢} nos bic effe, exponens. Quid dicemus quan
do regiis cubiculis adapertiss intueri licebic ipfam re-
gem s non per fperu{nm, nec per enigma, fed facie ad
faciem = non ampliss 5 inquam 5 ‘per fidem , fed per
Jpeciem: Traque nego objedtionem . g

Obj.4. Alios Pates, videlicer Cyprianum 1ib. de va-
nitateIdolorum. Hir, inquic, ree videri poteft, vifu
clarior eft: neccomprebendi, taltipuvior eff: nec affi-
mariy fenfumajoreff. Et ides fic enm digne effimamus
dum ingftimabilens dicimus. Ambrofium lib. 1. in Lu-
cam c. 1. Quid de bowsinibus loguimur 5 chm etiam de
ipfis caclefFibus vireutibus & poreftatibus legerimus, quia
nerio Dewme vidit wngaant 3 Cyrillam Hierofol. cathe-
chefi 6. Admonet nos infirmiratis noftre Dominns, di-
cens s Deum nemo vidit anguam . Que Seriprure verba
etiam ad Angelos pertinere, ibidem docer . Hierony-
mumin Comment. c. 1. lfaje . Zicét faciem Domins jux-
ta nature fue proprictarem nulla videat creatwra. Et
Theodoretum in Dialogm s Immutabilis , in quo fic
Loquitur Orthodoxus': Divinam naturam invifibilem
effe dicimus . .dico ego, mec ab Angelis videri porefF di-
ina nAtKra « fic ergo de Angelis inrelligamns , andientes
quod femper vident faciem Patris veffri. Non enim vi-
dent divinam fubffanciam , que nec ciresmferibi 5 nec
comprebendi, nec mente percipiporeft, & que univerfa
comprehendit ; fed (peciem quandam ipfovum natwre ac-
commodatare . Denique fic contra hereticos negantes
Incarnationem argumentatur . Deus filins vifus eft in
terra ab Angelis. "Arqui ab illis nec vifus eft, nec vi-
deri potuit fecundim fubftantiam divinam . Ergo ab
illis vifus eft fecundiim bpmanitacem affumpram. His
omnibus addi poteft Gregorius Nyffenus, quiin Ora-
tione 6. de Beatitudinibus , multfim in his Scripture
textibus ¢ Beati mundo corde , quoniam ipfi Deum
videbunt : Denm nemo vidic unguam ; conciliandis
laborat.

R.ad 1.Cyprianum loqui de vifione corporea. Quod
manifeftum eft exconrextu. R.ad 2. Ambrofium logui
de vifione perfecta & comprehenfiva. Nam fic eodem
loco inferitis ait i Et ideo Deurs nemo vidis HHGHAM
quin eams que in Deo habitat, plenitudinem divini-
ratis memo confpexit , nemo mente aut ccnlis compre-
bendit. Quid eft autem plenitudinem divinitaris con-
fpicete , nifi divinitatem perfedté & adequaré co-
ghofcere ? Unde recté addit 5. Door: Nemo nien-
re ant ‘oculis comprebendit. Qudd autem homines &
Angeli beati claram & intitivam Dei vifionem ,
quamvis imperfeétam & inadequaram habeane , af-
ferit inferitls ibidem . 7 ipfa quogue refurrellione, in-
quit, non facile eft Denm videre nife #isqui corde fimt
mundo: & ided beari mundo cordes ipfe enim Desm vi-
debune,

R.ad 3, Cyrillam loco citato dgere de incffabilicate
& incomprehenfibilitate Dei, & docere ranrﬁmncque
ab hominibus; neque eriam abipfis Angelis Deum poffe
petfecte & comprehenfivé cognolci . Quid igirur di-
cat aliquis, inquit : nowie [oriprum eff , quid Angel;
parvilorum femper wident faciem Pavis qui in calis
o2 Vident fane Angelis fed non ita uf ey fed fecun-
diem quod off 5 @ ipff capivnt . Ipfe enim Jefus dicit,
Quod Patrems nemo vidit s nifi qui eft de celo , bic vi-
dit Patrem . Pident Angeli ita ut capinnts & Archay-
gelé ita urpofunc ... folus antem Spivitas [anllus ita,
ut oporret 5 widet o ille enim [crutatur omuia 5 etiam
profunda Dei . Ei unigenitus Dei Jilins dtds ur oportet,
etiam cognofeir. Videorigitur Angeli, juxra Cyrillum,
faciemParris, quiin ceeliseft; fed non vident, urvi-
det Spiritus fanctus, qui feruratur omnia, eriam pro-
funda Deiy fed non vident, ut videt Filius 5 qui videt ue

DP()I’-




| Am Patris divi

Diufputatio V.
opottet 5 hoc' et quaniim faciesilla vifibilis {‘ﬁ.' Cy-
rillus igitor Angelis, & hp ibus beatis folam dene-
gar vilionem Det, que fic adequara cjus cognolcibi-
[itari ; & textum ilwm Scripyaia , Deum nemo o ?
guam , inrelligic, non de qualibec vifione Dei 1ataici-
va, fed de periecka comprenenfiva. Quodampliis pa-
tet ex co, quoid adhibet iliuml,\uci probandum , non
pofle Deum fanis digné laudari a creatura. L

R. ad 4. Hieronymum interprete Augufiino, epift.
111. ad Fortunasianum, velle tantim veibis -citatis
Deum oculis corporeis videri non polle juxta natu-
re lue propriecatem , in qua tunc menge viderue o
i 10 hac mortali vira videri poteft; qua
creditur invifibilis efle oculis corporis. Ve gui/qu 3
inquit Auguttinus, 45 o -'-?’-’-’-”f?\fks i gue di-
[eernens, wifibilens ( oculiscorporeis ) Desm vel A

T
gc‘h.r, wel haminibs les A v facli fueri-
sy fi2 ne effe s five futuram effe crederet 5 evi-
dentiffime 5 quid fentiret, expreffits dicens: Quod fa-

1=

ciem Juxta HAtUre | proprietaren: unila pidear
créatura 5 O tunc mente cernatar 5 quando invifibilis
creditur . Unde fufficienter (ignificavit , quando vifus eff
ab bominibas per ooulos cor Poris s tanquats e corporenss
79 cume fecunduim natire fue proprietaten: fui e vifunz,
i g THAC Mente. Cerpir s quandoinvifibilis creditur,
Quibus invifthilis 2 nift Fibus corporalibusy etiom
Z’f{’qﬁifm:, ficut fupra de dqgeiisy & Poteftatibus y &
Dominationshus divit s quinito wagis t{‘rr‘tﬁrifnu 2
Quod anrem Hieronymus fenferit Denm oculis corpo-
ris, non ments , invifibilem effe, probat Augultinos
ex alio cjuldem Hieronymi loco. Nam fic profequicur:
Unde alio Joco ewideniins ( Hicronymus ) zon fo-
7 Wi fr:ll Filis idein & .S'P e~
vin T rinitatenatura el s paffe oc
¢ ed a.';gtu{ﬁ;fﬁ'ti.r s deguibusipfeSalv.
eati mundo covde, quoniam ipfi Dewmn vide-
bunt . Preterca, idem Hicronymus in Commentario
illo, quinobis objicitur, exprefsé docers hominesbea-
tos claré & inruicive viluros effe Denminceelo. Nunc,
inquit, in/pecalo videmps y & ipanigmares tunc autem
j}en‘: ad facierm qwrmdo de hominibus in ;;irf_g'c.i'a; pr‘aﬁ’c‘b
rimus, & poruerimns chm Apoﬂaz’a dicere: Nos-antem

s revelara facie gloriam Domini (peculantes  in ean-
dem imaginem transformamur 4 gloriain gloriam, tan-
guam & Domint Spirita. Quibus verbis , ut notat Augu-
ftinus epift. citaca, Hieronymus, fecundum apertiffimam
Domini fententiam, etiam ipfe fentity tunc nos vifuros
faciem Deis cumin.dngelos gmf ecerimns 5 id efts equa-
les Augelss fafti fuerimus « Quamyis antem Apoftolico
teftimonio, quod allegac, fatis appareat, non exterio-
#is, uror verbis Anguftinis fed iutevioris hominis faciens
int 't';'gmdazm, ciem videbimus facie ad faciem: de fa-
cic quippe cordis loguebatuy Apoitolas , cum diceret :
Nos antem revelata facie glor:om Domini [peculantes,
¢c. Ne tamen videatur ( Hicronymumdico ) logui e
vifione corporea, addit hac verba: Zicer faciem Dei
Juxta narure fae proprictatens nulla wideat crearura,
ut ex Auguftino jam eftendimus.

R. ad 5. Videri nobis , qudd Theodoretus vix ac
ne vix quidem excufari poffic ab illo errore,; quemju-
re merito Suares intollerabilem nominac,. feilicer quod
nec homines, nec Angeli beati claré & intuirivé vi-
furi fint Deum, utin fe elt: nifi tamen dicarur, om-
nis viflonis nomine iotellexiffe , non quatemcumque
cognitionen, etiam claram & intuitivam, fedfolam
incuitivam cognitionem objecti 5 ejus cognofcibilirati
adzquatam . Quo fané fenfu natura divina iovifibilis
clt cuihiber nature creatz, proindeque non folim ho-
mini, fled eriam Angelo, Quo fenfnargumentum ejus
in objectione relatum, valer. Quia Angeliporucrunt
perfecte & adaquaré cognoicere humanitatem Verbi
iqcnrnari, & nunquam potuerunt perfecté & adzqua-
t¢ cognofcere ejus diviniratem.

R.ad 6. Gregor, Nyffenum in conciliandis illis tex-
tibus laborare ;. vel quia intendit illos conciliare in ho-
nune viatore ; vel quia fupponit , nomine vifionis 5
intelligendam effe perfectam & adzquatam cognitio-
nem object.

Arciculus 111 31

AR T T CHI1 115 LI,

Utrsim: poffibile fiz Deum comprebend: ab aliquo
intellelln creats.

Ota 1. Comptchenfio dupliciter accipitur . I,

Pro -affecutione termini . Hoc fenlu beati di-
cuntur comprebenfores . Hoc fenfu loquitur Apa‘ﬂo-
luss ctim ait 1. Cor. ¢. 9. Sic currite s ut comprenes-
datis. Evad Phi]ip. C. 3. Seqtor aurert _ﬁr]rm madq com-
prebendam. Hoc fenia loquuntur Patres, c_l‘[m dicung
non polle comprehendi in via, fed poffe i patria .«
Hoc fenfit Deum comprehenfibilem effe fides docet,
fed de eo hic non agitar. 2. Comprehenfioaccipitar
pro cognitione objecti adzquata cjus cognofcibilita-
ti, hocelt, pro cngmtionc » qua objectum cogno-
fcitur , quantum cognolcibile eft. Hic aurem agitur
de incomprehenfibilitate, oppofita comprchcnﬁonl,
hoc {ecundo fenfu accepr

Nota 2. Duplex eft objecti cognolcibilitas, inttin-
feca feilicer, & extrinfeca. Cognofcibilitasintrinfeca
elt ea qua ie tencc ex parte objecti, & provenit cx
ejus veritate, entitate, perfectione, unde haber , ut
poflic terminare cognitionem . Hzc cognolcibilicas
majoreft, vel minor, pruutubjcéti pcrftctin majorem
vel minorem habet amplitudinem formalem vel virtua-
lem, f{ive in ordine ad {e, fiveinordinead connotata
exrinfeca, five inordinead urrumque. Cognolcibili-
tas extrinfeca eft ea, que lerenet ex parre porentie co-
gnolcitive , 4 qua objectum extrinfecé denominarux
cognofcibile. Hec cognolcibilitas major eft, vel mis
nor, prout potentix cognofcitiva virtus major eft; vel
minor. Duplicem hanc cognolcibilitatem exprelsé do-
cer S. Thomas in 3.dift. 14.q- 1.2, 2.q. 3.ad 3. Lympi-
ditasinrelligends, inquit, now LAt X parte tn-
telligibilis, fed etiam ex parteintelligentis,

WNota 3. Ad comprehenfionem objecti non requiri-
tur , ut cognitio adequetur ejus cognolcibilitatt ¢x-
trinfece : aliogui nullum objectum creatum compre-
bendi poffer a crearura. Nullum enim objeétum eft,
etiam crearum , quod non habear cognofcibilitatem
extrinfecam infinitam : quia nullum eft objectum ; quod
non coguolcatura Deo cum infinita claritate. Quam-
vis aligua ves s inquit S, Thomas loco proxime lau-
dato, ab.anima Chrifti [ciatur [ecundim omnem [(uan:
cognofcibilitatems ( intrinfecam ) ramen melins cogno-
Jeitar ab ipfo Deo quantstm ad modum intelligentis, co
guod minimum intelligibile inrelligar claritare infinita.,
Ad hoc igitur, ur aliqua cognitio dicatur & fit com-
prehenfiva, requiritur & fufficit, ur fir adequara co-
gnofcibilitari intrinfec objecti, ut docer'S. Anguitis
nus lib. 12. de Civ. c.18. & adhuc clariius epift. 112.
ubi fic loquitur: Alind off videre; alind oft torum wi-
dendo comprc/:rmi--re i (].‘rtmdaqwic{c’m id videtur , q;m.’i
prafens ,rr.fmmr]xe_,’:’.>.‘n‘r;sr: totam:. auterm camprcfoma’;'-
tur vidends qzud ita videtur 5 ut wibil ejus lateat vi-
dentem s aut cufus fines circumyfpici poffunt . Idem ex-
prefsé docer etiam 8. Thomas ia 3. q. 1. a. 2. quaft
1, in O, Jlud proprie comprehenditur 5 inquit , guod
artingitur ab inrelieéty [ecundszm toram vationem [
cognofCibilitatis s & hoceff 5 fines eius confpici 5 non
quidem rei s quia fic Dens fe ﬁpﬁem non .:'amprchmdt’-
vet s quia fines non baber : fed guia [ecundum omuem
rarionem s qua cognofcibiliseff, feipfum cogrnofeits ideo
comprehendere fe ipfum dicitur. Et quia wnumqnodque
off cognofcibile ( intrinlecé ) fecundum quod eff ens ;
sdeo dilz camprz’kmﬁamm;'ngjr, qmmdaddatqudtk?.gd
effentiam vei efficacia intelleétus in smrelligendo . Hine
Angeli reété dicuntur comprehendere naturas inferio-
res, quia earum intrinfeca Cognofcihil_imtiac_imquﬂrur
cognitio angelica , que tamen in claritate {uperarur
infinité 4 cognitione divina , que idcircd rerum om-
nium creatarum & creabilium fup:rcomprehcnﬁva co-
gnitio dici poteft. His antem przfuppofitis, fit

L b TR W s

Deus non poreft de porentia ordinaria compre-
hendi ab intellectu creato.

Eft




L e T,

32 Tractatus I. De Deo Uno .

Eft de fide contra Anomzos , qui contendebant,
Deum etiam ab homine viafore comprehendi naturali-
ter; & contra illos prob. 1. ex Scriprura. Namde Deo
dicitur, Hier. ¢, 32, Magans confilio, & incompreben-
ftbilis cogitatu. Et 1. ad Timoth. ¢. 1. Regi feculorum
smmortalis invifibili, Et c. 6. Oui folus habet immor-
zalitatemss & lucems inhabizar inacceffibilens : quem nul-
us hominwm widit, fed necvidere poteff . ExJoan.c. 1.
Denr: nemo vidit unquam: wnigenitss Filivs, quieftin
[finn Patrisy ipfe enarravit. Er1.Coi.c. 2. Spiritus om-
nia feruratuy 5 otiam j)?.of:mdd Dei., -« qua De funt 5 ne-
w0 cognovit s nifi Spiritus Dei . Que loca Scripturz pro-
bant incomprehenfibilitatem Dei faltem de potentia ot
dinaria. Quod per {e manifeftum eft de aliquibus, &
de aliis probatur ex Patribus , qui ea adhibent ad pro-
bandum, neque abhominibus, neque ab Angclis 5 oAis
ve in via, five in Patria Deum comprehendi poffe, ut
patet de Angulting epift, 112, De Ambrofio lib. 1. in
Lucam c. 1. De Cynillo Hier. Catechefi 6. verbis fu-
pra laudatis.

Prab.2. Ex Conc. Later.1V. c.Firmiter, ubiinter
minis definitur , Deum effe incomprehenfibilem. 3.
Ex S. Augultine ferm. 38. de verbis Domini : Attinge-
ve aliquantnm , inquit, remente Denm s magna beati-
tudo off o comprehendere antem omnino 5 impofibile .
Pater aurem Concilium Lateranenfe, & Auguftinum,
cumaliis Pacribus, qui idem magno confenfudocent
ad minimum inre!ligcndos de ir.apoh‘ihilimrc compre-
henfionis Deifccundim potentiam ordinariam. 4. Ra-
tione. Quiafi Deus comprehendi pofit etiam de po-
tentia ordinaria, vel in nullo fenfu eft incomprehen-
fibilis, & fic mentinntar Scriprurz & Concilia 5 vel
earenus incomprehen(ibilis dici poreft , quateniis aut
ocuilis corporis, aut eriam oculis mentis , nifi per gras
tiam elevetur, comprehendi non poteft; & ira nulla
ratio fufficiens eft, curPatres, & Scholattici cum Pa-
gribus, tanta confenfione negent Deum ab ullo intel-
leGtu creato, five humano, five angelico comprchen-
di; & hoc tam graris & inconfuleé negant, ('iu;'uu fi
negarent Denm ab ullo intellectu creato , five huma-
s five angelico vidertintuitivé; ut.in fe cft , quia
urin Scriprutis Deas effe invifibilis, lucem inhabi-
tare inpceeffibilem, i nemine unquam vilus effe, &c.
quod de illis tamen abfque remeritate affirmarinon po-
telt . Hoe enim omnino elevarer pondus communis
illius Patrum & Scholafticorum etiam in rebus ad fidem
pertinentibus confenfionis . Ergo, &,

ReEsPponsio [

Nequidem de potentia abfolura Deus comprehendi
poteft ab intelle¢tu creato,

Irarenent communiter Dodtores cum 8. Thoma q.
12, hica,7,in O, ubi fic argumentatur: Unnmquodgue
Jfic eagnafcibile eff (intrinfecé) fecandsum quod eff ens attu,
Deis igitur o cujuseffecfl infinitnm, infinite cogrnofeibilis
e/t (intrinleces ) mnllus autem intelletus creatus poteft
D finite cognafeere . In um enim intellelFus crea-
tw divinam eflentiom: perfetlins vel mints perfelle co-
giafeits uarntsm majori vel minori lumine glorie per-
Cwin igityy lumen gloviecreatun: in quacumqne
creato receprum, non poffieefle infinitumy im-
ileeft s quod aliguis intelleGinscreatus Desom infini-
ofeat, Unde impaffibile eff s quid aliquis Deum
bendar . Quia , ur fuperins dicit eodem loco
lud :‘afiiprrf;md-'f 3 rlt;:aa.’ perfete cogno-

P te antem cognofcitur, quod tartum cogno-
Jeitues g o eff cognafcibile (intrinfece . ) Porrd
hane affertionem alii inter Scholafticos volunt effe

eriam de fde , alii vetd non poffe fine termeritate

negari,, Sed

Probuoadhue, 1.Conc. Lateranen{eIV.uno & eodem
genoredefinig Deum effe incomprehenfibilem & incom-
mutabilem . Arquidefinic Deum effe incommutabilem,
etiam de potentia abloluta . Ergo, 8ec. 2.Patres, ug
Chryloftomus in bomiliis contra Anomzos , & Cyrillus
caech, 6. verbis fupralaudacis, Filio & Spititui fanéto

pre hominibys & Angelisactribuunt virtutem compre-
hendendidivinitatem., i;rgo fentipnt virtutem hang effe

propricratem quarto modo Filii & Spiritus fandti, &
creaturts incommunicabilem, Nam {i ereaturis com-
municari poffet ; ad hoc ur oftenderent, Deum neque
ab hominibus, neque ab Angclis comprehendi poffe,
ex Scripmris minimé conarencur oftendere , compre-
henfionem effentiz divinz'ad Filium & Spiricum fan-
&tum pertinere. 3. Ut patee ex difputatione S. Atha-
nafii cum Ario , five hec dilputatio a S. Athanafio
confcripra fuerit, five non, Parres ex illo Pauli cexry
1.Cor.¢. 2. Spiritus omnia fCratatur s etiam profunda
Deiy quo diestur, Spiritum fanékum divinitarem com-
prehendere, probabant contra hereticos ipfinfmet Spi-
gitus fancti divinicatem. Ergo fentiebant perilla Pauli
verba actribui Spiritut fancto perfeGtionem foli Deo
convenientem, & creaturis indemmunicabilem . Scie-
bant cnim divinitarem Spisirus fan&i non pofic effi-
caciter probavi ex perfectione; qua Deo & creaturis
comumunis cffe poffet, five de potentia ordinaria, fi-
ve de potentia extraordinaria tanetim . 4. Cim Patres
dicunt comprehenfionem Dei effe impoffibilem erea-
tutis, hoc dicunt fimpliciter & fine addito . Ergo
intelligi debent de impoffibilitate abfolura . 5. Nulla
ratio probabilis afferri poteft, quare textus Scriprure
fupra allegari , nec pofline, nec debeant incelligi de
incomprehenfibilicate abloluta . Ergo gratis de alia
inelligerentur.

5. Ratio & priori eft : quia ur cognitio fir com-
prehenfiva objecti, requiritur ut adzquet objecti co-
guofcibiliratem intrinfecam . Arqui nulla cognirio crea-
ta adequare potelt cognofcibilitatem intrinfecam di-
vinitatis. Ergo nalla cognitio creara potett effe divi-
nitatis cemprehenfiva, Major conftar ex 1.& 3. not.
Prob.min. gognc('cibilims intrinfeca divinitatis eftin-
finita . Atqui nulla cognitio creata adzquare poteft
intrinfecam cognofcibilitatem infinitam . Ergo , &c.
Major non controvertitur. Er verd cum aliguid in ran-
tum fic intrinfecé cognofcibile , in quantum eft eng
actu, ut dicic S. Thomas ; con[cqucns eft Deum ha-
bere intrinfecam cognolcibilitatem infinitam, ctim fic
ens in ratione entis infinitum.  Prob, ergo min. Nulla
intellectio finita adxquare poteft cognoicibilitatem in-
finicam . Infinicum enim 2 finito adzquari manifefté
repugnat. Atqui omnis intellectio creara eft effentia-
liter finita . Modus enim operandi fequitur modum
effendi , & omnis intelle€bus creatus eft effentialiter
finitus. Unde ab intelleGtu creaco, quantumlibet ele-
vato, aunquam produci poteft, nifi intelle&io fim-
pliciter finita , proindeque nullus intelletus creacus
perfundi poreft lumine gloriz infinito impliciter: nam
m hypothefi infufionis luminis gloriz infiniti , intel-
leétus poffer , & fimul non poffet producere intelle-
¢tionem infinitam . Poffer quidem , quia intellectus
creatus ¢d perfectitis cognofcir , quo majori lumine
glorie perfunditur, uc dicic S. Thomas, & tuncinfi-
nito perfunderetut . Non poffer autem quia omnis po-
tenria vitalis creara, utpote effencialicer finita, eft eflen-
t1alicer ad ackum finitum dererminata. Ergo, &ec.

Confirm. Abfoluté repugnat intellectionem crearam
adequare cognofcibilitatem intrinfecam 'divinicaris .
Ergo abfolute repugnat diviniratem comprehendi ab
intellectione creata. Conleq. pacet, Prab. anr, Si in-
tellectio creata adequarer cognolcibilitatem intrinfe-
cam divinitatis » adequarer intelleétionem divinam .
Conl, abfoluté repugnac. Ergo, &e. Prob. 1. feq.maj.
Nam illa invicem adequantur , que adequantur uni
tertio . Arqui intellectio creata & divina , perfectd
adzquarentur uni tertio , nempe cognolcibilitati in-
trinfecz divinitatis : cognolcibilitas enim intrinfeca
divinitatis effer urrique perfect¢ adequara: nam effet
perfecte adequara intellectioni creare, ut fupponirur.
Eft autem re ipfa perfecté adequata intelledtioni di-
ving; clim nec eam excedar, ne¢ ab ea excedarur.
Ergo, &c. Prob. 2. min, Nam fi intelle@io creata
adequarerur intellectioni divinz, creatura ram pet-
fecte cognolceret Deum, quim Deus iple: ram ef-
fecomnifciens, quamDeus, & =quaret Deumin ope-
ratione virali emnium perfectifiima : in Deo emim
emniym operationum perfeétiflima eft incelledtio ,

qua




Difputatio V.

qua fe ipfum eognofcit 8 perfe&g‘ compre‘hcn&iz_ s
Arqui hxc omnia repugnant a?folute. Et vero omni-
{cientemefle, & fe 1pfum.mtelli_ge:nd'o comprehendere,
non conveniunt Deo, nifi quia efltin fupremo & per-
fedriffimo gradu effendi, quicrearura, hoc iplo quod
creacura cft, abfolutd repugnat. 1

Obj. Clara & intuitiva Dei _v1ﬁo poffibilis eft ._Sc_d
clara & inruitiva Drei vifio cft eram c‘ompyclhenﬁg L)c% "
Ergo, &c. R. n. min. Alind ¢ff enim videre 5 IMQUit
Augnftinus epilt. 112. alind eﬁ totum videndo conspre-
hendere . @qrzdaquédcm id videtar qm:z? pmfmu ut-
cumgue fentitur = totum autci: romprebefyd;mr mdmfip,

wod ita videtnrs #? m'hi..f ejus iarem_mdmrrm: Cim

igirur intellectus creatus ita Df:um videat clarc & in-
tnitive » uc femper aliguid Dei lateat videnteny, po-
teft effe, & eft clara & intuitiva Dr:! vifio, quaznon
eft Dei r:m‘npr:he\nﬁn.. Q'L}()Lf aurem intelleGum crea-
tum, etiam claré & intuitive videncem Deum, (emper
aliquid Dei lateat, ﬁ{:)ccm: Pqtrcs , 1t {lmbroﬁus lib.
1. in Luc. ¢, I. ubL ait » neminem !1:_:1131n_nm vel An-
gelorum beatoruin, qui clare & intuitve vident D_cum,
eam quzinDeo babirat plenitudinem divinitatis con-
[pisere 5 & idcirco Ilcilllnflm.\peul'ﬂ coerrehcndcr\e.
Ut Auguﬁinus loco proximecitato, ubi illud , quo_d
{cilicer nemo hominum vel ..P;n_gelorum unquam di-
vinitaos plenitudinem confpexeric, nemo comprehen-
derit, ab Ambrofio dictum ap-prqb_a: 5 quia (n,m‘: ne-
o unguam ira Deam vidit, utnihil l_)cl 1at_crctv1ldm-
gem. Ut Cyrillus Hier. cAatcch. 6. ubi _ﬁc ait: Fident
fane Angeli (faciem Patris, ) fed non it ut eff , tota
liter [cilicer & adequare. B ai e

Dices. Intelle@um creatum, clare & intuitive viden-
tém Denm, nihil Dei Jatere poteft. Neceffarid enim
videt rorum Deum. Ergo compr\chegdic illum . K. .
ant. & cjus prob. Nam 1. dato q_nod videns clarg .8: n-
tuitivé Deum, videat neceffario omnes perfectiones,
quz (unt formalirerin Deo; a faltem non videt, ncc\vi‘
dere poteft omnes gradus illarum perfectionum. Cim
enim perfedtiones omnes abolutz , qua fant formaliter
inDeo, & tribus perfonis communes, fint infinicx in
fuo genere, habentommes gradns vn‘rlml_cs » vittualiter
ab invicem diftinétos, plures 8 plures m.mﬁmru\m 5
quos pruindc omnes ab 1-mc_l]c£l_'1_z creato , ctiam c‘,:‘u-g &
intuitivé Deum vidente , videri impoflibile ¢ft, Sic im-
poffibile eft, ab intellectu creato gradus omnes virtua-
les fapicnti;c & cmniputcntia: divine vidert, ctiamfi
claré & inuitive videar ipfum Denm. Alioqui intelle-
&us creatus poffer claré & diftincte cognolcere omnia
poﬂibi]ia,imonmnia omning qux Deus-ipi’g cognolcit,
& tam perfecke cugnofcerc,_ quam Dcu§ ipfe cogno-
fcit: quod repugnat. z. Fallum eft , quod sorellectus
creatus, claré & intuitivé videns Deum, hoc ipfo ne-
ceffarid videatr omnes perfectionesablolutas, qua funt
formaliter in Deo. Nam he perfectiones itafunt una &
eadem entitas fimpliciffima, ur ramen incer (e diftin-
guantur virtualiter; & fraunatam poflicintuitive co-
onolci, nmon cognita alrainraitive, quﬁ.m una poteft
abftractivé cognofci s non cognita alia abftractive .
Unum enim non magis repugnac, quam alterum.

Dices. Vifioniintelle€tualt repugnas effe pracifivant
R. hoc effe falfum. Nant vifio corporea eft pracifiva.
Erco a fortiori vifio intellectualis preecifiva effe porett:
inrellectus enimoculo perfeétioreft; & ad prafcinden-
dmn longé capaciot. (lu@d autem Vi.ﬁo corporea fit
Pra:ciﬁva, patet ex eo qqod oculus }rfdcns v. g. parie-
tem albuny, percipiar racionem fPecmczm albedinis ,
& now pcrcipiar. rationemrmmer?cam, _hcér [pecificé
identificaram : flam {i divinicis alius paries albus fubfti-
tueretur, priore_fala1'azlonem1mericad-ivcrfus, mu-
tationem non perciperet ocul us; quam tamen percipe-
ret, fi loco parietis albi fubﬁmlm_‘emr paries niger_.
Quidni ergo oculus mentis Deum videns , poffet perci-
pere unam perfectionent, non perceptaalia, quamvis
1pfi identificata, 8 itaunam perfectionem ab alia ipi
identificata prafcindere 2 Irem quidni oculus mentis
videns Deum, poﬁ'it pcrcip::re unum gradum alicujus
perfectionis divinz, non percepto alio ipfi identifica-
to, fed abeo virtualiter diftincko, & iraunum gradum

Simonnet T heol. T om. 1.

Articolus III. 33

virtualem alicujus perfectionis divinz ab alio virtaali,
vireualiter diftinéto prefcindere 2

Dices, Vifio intuttiva Dei eft reprafentatio Dei, ug
in fe eft & parterei. Nam vifio intuitivaobjecti eft re-
prefentatio objedi exiftentis ur exiftentis. Ergo vifio
intnitiva Dei eft reprefentatio Dei fecundiim omnia,
que funt in eo realiter identificara, & confequenter non
poteft videri unum, alio non vifo. R. dift. ant. Vifio
intuitiva Déi eft reprafentatio Dei, uceft infea parte
rei fecundiim id , quod de Deo re ipfa reprafentat ,
C.ant. Nam revera, quod de Deo claré & diftinéié re-
prefentat, tale eft A parre rei s quale reprafentatur :
quamvis enim repraflenterur precifivé, nihilominus ta-
le eftd parterei , quale repraflentatar, quia per reprefen-
tationem precifivam nihil affingitur objecto, quod non
fic in illos nihil detrabitur, quod firinillo : pracifio
enim tota fe tenet ex parte modi reprelentandi, & tota
afficit, nonobjectum, fed intelle¢tum reprafentantem
madazquaté objeCtum, in quod meradenominarioex-
trinfeca pracift refultat ex intellectuillud ita reprafen-
tante. Vifio intuitivaDei eft reprafentatio Dei, ureft
in fe i parte rei, hoc eft, eft reprafentatio clara &
diftinéa Dei fecundum omnes omnind petfedtiones,
quas habet, omncl'quc eatum gradus & modos virtua-
fes, N. ant. Talis enim reprefentatio ad comprehenfio-
nem requiricur, nonad vifionem , ad quam duo requi-
runtur, & fufficiune. 1. Ut objectum claré & diftincté
percipiatur infe, noninalio, hoc eft, utpercipiatur
per {peciem propriam, #llud reprafentantem urin {c eft
non verd per alienam, reprafentantemillud alicer, quam
in fe eft; ut fi reprafencer illud per modum corporis,
com fit (piritus. 2. Utobjectum claré & diftincte per
(pcciem propriam percipiacur ut in {e eft ackn 8 exerci-
té, itautclaré percipiarur fecundim exiftentiam actua-
lem & exercitam, qud talem, & itaclard percipiatur,
ut hocipfo, & exmodo percipiendi, abfque aliomori-
vo, veldifcur(u, intellectus cerrificerur de ejus exiften-
tia actuali & exercita, qua rali. Claré igitur & intui-
tivé videtur Deus, hoc iplo quod percipiturin fe , ut
actu & exercité exiftensafe; ita ur exipfo modo perci-
piendi; independenter ab omnimotivo extrinfeco , &
difcurfu, intelletus certificerur de actuali 8 exercira
Dei exiftentiad fe . Ad comprehenfionem verd preterca
requiritar clara & diftinéta perceptio omnium aliarum
perfectionum divinarem , omn iumque graduum & mo-
doram, quos habent perfectionesdivinz. Porro dixi
Peam vidert, fi clﬂrép{'rcipiutur infe, uractu 8 exer-
ciré exiftens i fe: quianullo modovideri poteft , nifi
percipiatur fecundam aé‘m‘:ﬂem & exercitam exiften~
tiam, utalent; nec proprié videri poteft ut Deus, nifi
percipiatur fecundiim rationem aliquam , qua diftin-
guatur ab omni eo, quod non eft Deus; Sciranullo
modo videri po:eﬁ,é{)mprié loquendo, nifi clar¢ per-
cipattir fecundim actualem & exerciram exiftentiam
& fe, qua ralem , fic ut precisé ex modo percipiendi
Deum per propriam fpeciem , inrellectus certificerur
de ejus alettate, ut actuali & exercita.

Dices. Omnis vifio Dei et quidditativa : omnis
enim intellectio mtitiva eft germana rei, utinfeeft,
cognitio. Ergo emnis vifio Dei eltreprafentatio om-
nium, qux funt in Deo. Ergo nulla poteft effe pre-
cifiva . R. dift.-ant. Oninis vifio Dei cft quidditativa
veladequaté, velfalteminadequare, C. ant. Adzqua-
e, N. ant. & utramque confeq. Iraque omnis vifio
Dei eft quidditativaaliquo mado proprer rationem al-
latam: at non omnis eft adequaré quidditativa, Hoc
enim foli vifioni increatz convenit: quiafola vifio in-
creata Deum totum repr:cf'cnratc Potrﬁ,‘torum, in-
quam,, utin fe eft; quiatotus Deus, ut in feeft, re-
prafentari non poteft claré & diftinété, nifi per vifio-
nem infinitam , qualis prater ipcrcatam nullaalia effe
poteft. Exvero fi vifio creata Dei effer adequacé quiddi-
tativa , Deus ineffabilis non effer bearis , qui vident
Deum: poffer enim ab illis nominari Deus, nomine
adequaté & perfecté exprimente quidditatem ejus :
quod repugnat Pacribus . Nam docent Denm 8¢ homi-
nibus & Angelis beatis incffabilem effe, ed quéd non
poffunt nominare Deumy, nifi nomine fux cognitioni

C relpon-




e o e s T

34 Tractatus 1. De Deo Uno.

relpondente, & confequenter nify nomine inadaquarg
exprimente quiddicatem Dei.

Dices . Cognolcibilitas intrinfeca Deiy queeft vis
mortiva effentiz divinz per modum{pecici, eftindivifi-
bilis, Ergo mover i ihilirer intelle€tum creatum
ad videndum Deum. Ergovel movet ad videndumto-
1m, vel nullo modo niover ; & confequenter
intelleckns crearus vel vider torum Deum , wel nullo

idet . Ergo videns claré & inpuiriveé Deum ,
ider rotum 5, preindeque nibil Dei latere
poreft inrellectum crearum , videntem claré & intni-
Ti . R.dilt. ant. Cognolcibiliras. intrinfeca
r, C. ant..Non enun haber
rmales, 10 quas realiter dividi poflic. Eft
iiis eriam virtualiter, N.ant. Nam haber partes
virruales, virrualicer inter fe diftinékas; razione qua-
rum effentia divina per modum fpeciei. , - feclufis im-
onibus , movere poteft divifibilier . Er tam
potelt, quam fi cognolcibilitas ejus conftarer partibus
formalibus, realiter inter fe dittinétis. Iraque, effentia
divina imovere porcft invellectom crearum ad vifionem
unius atrribuci, non movendo ad vifionem alterius ;
stem porelt movere intelletum creatum ad videndum
unum eradum virpualem neius artributi, nonmoven-
do a um aligm g m virpualem cjufdem ag-
titbari. Igitur N, omoes confeq.

Lices. Efferttia divina per modnm fpeciei, non li-
beré, fed neceffario mover. Ergo non eft ratio, cur
dicatur movere porifls ad vifionem hujus  artributi ,
quam ad vifiopem illius ; cur dicatur: movere poriys
ad videndum hung gradum unjus. areribuci, quam ad
videndum alium. Etgo vel mover ad videndnm omnia
attributa, omnelque eorum gradus; vel nullo modo
movet, & conlequenter movet indivifibiliter . R n,
ant. Nam effentia divina per modum fpeciei mover li-
beré , quizl Deus poteft motionem effentiz divinz, ur
ip el 5 fleur & terminationem effentiz divinz , ut
obiccti, reftringere, limitare , modificare, cohibere,
vel per concorium nrm‘ipurcnu.r fue cum intellectu
gloriz ad has perfectiones, ad
sreftrictum. Sedadpleniorem
hujus difficultats intelligentiam,

Nota, Cognolcibiliras intrinfeca Deiduplex eft : una
germinativa per modum objecti s alrera mmivaper mo-
dum fpeciei, Urraque nen eftaliud, (}u.im cogno['ci-
bilitas arcributorum divinerom, & graduum quos ha-
benr. Undecum attributadivina dittinguantar interfe
vircnaliter , agtributa divina habent cognofcibilitates
viprualirer inger fe diftinétas, Similiter ciim unumguod-
que artriburum divinum habeat gradus virtuales, vir-
rualiter diftinétos, plures & plures ininfinitnm, funt
in unequoque attriburo cognm.‘i_lu.iimws PEurEs &
plures in infinitum, vircualiterdiftinGz, Unde cum
cognolcibilitates \'jun:\éurdiﬁindm,rqui\'nlmntrcu-
licer diftinéts, inordine ad movendum ad diver(as co-
gnidones, vel ad eas terminandas, manifeflum eft nnum
atcributum movere pol’:'c ad [ui vifionem, camque ter-
minarg, fine alio; iremunum gradumunius ateributi
movere pofle ady ifionem{ui, & eam rerminare 5 fine
alio gradu ejufdematttibuti, proindeque cognofcibili-
tatem divinam nec movere ad vifienem, nec cam termi-
nare indivifibilirer , neque cepugnare,, quod Deas cla-
ré & intuirivé videatur , & non videatur totus; denique
mirzmnon ¢fic, quodintelle¢tum quemliber creatum,
clarélicér & inpuitive videntem Deam, femper aliquid
Dei latear , neque tot pmfu:{’im!nsriix'mss,‘\'c! faltem
ot pc!‘f:c;’tirmm]! divinarum gradus percipiat » quin
plures mpcrﬁnrpc-rmpmn:.fr. & 1ta Deus nungquam Pm'.
fit ab nilo inrellectn crearo , quantumliber elevato
comprghendi, Porrd Itas hactenis expofita » &
ia, nonnullis fortaife videbitur aliter refolvi a S,
Thoma, cujus refponfionem ug exponamus, & cum
noftra coincidere oftendamus;

- Beati incalo reipfa comprehendunt Deum,
dent intuinive. Ergo Deus noneftincompre-
.ant. Nam, ut dicit S, Thomas hic g.12.
::ompm'f;:‘?,‘dftxr a (Imm' perfeitec "
e COZATCiENT 3 Quod tansam cognofeitirs

o
=
8

givif

ki

ge

periectionum <

o

fol

guantsens eff cognaftibile .., nullus autemintelletus crea-
tuspertingere poreft ad illum perfeltum modum cognitio
misdivinz effentic  quocognofzibilis eff JEt ratio eft, quia
Deuscuius effe eff infinitumy infinite cognsfcibilis eff .
WNullus antem intellelins creatus poteff Dewm infinite co-
3m:ﬁﬁ'c. Prob. tamen ant, Beati in coelo ita vident
Deum, -ucnihal fit ¢jus quod ab illis non videatur : cum
enim videant illum s non per [pecies creatas, {fedimme-
diate in fe, nulla mediante {pecic, & fitomnind im-
plex, rotum vident.. Ergo, &c. R. 1. Sccundiimea quz
anobis dictalunt, N.ant. & ejus prob.Sed R.2. cum
S. Thomaad 2. N. confeq. Quia, utait S. Doctor, sen
propeer boc Dews incompreben (ihelis dicitur, quaft aliguid
efus it  quod non videatnr ; fed quianon ita perfetke vi-
detursfiont vifibilis eff .unde Auguflinusdefinicndocom-
preheafioncm, dicits quod totum comprebenditur viden-
dos quad itaviderury utnihil ejus lateat videntem , aut
cxjus fines ciroum|piciy wel circumferibi paffunt . T unc
enim. fines alicajus circum(piciuntnr 5. quando ad finem
i modo cognofcendi illam rem pervenitur.
Dices. Beati, videntes Deum, vident tres pcrfonas 5
& omniaarrributa ftidté fumpra, Ergo Denm tam per-
feété vident , quamwifibiliseft. R.negando confeq. &
dico, 1.juxtaca, quz (upra dicta funt , cos faltemnon
videre omnia artributa laté fumpta , hoc et , omnes
gradus virtuales , quos habent ateribura ftricté fumpra ,
nempe fﬂpicmia, omniporentia, jufticia, milericordia,
&c. Dixi, faltem, quia vident quidem omnia attribura
ftrické dita, qua in hac vica per revelationem novimus,
& fide divina credimns, At quod omnia omnind vi-
deant, quis fcit 2 Nam quis fcit , urrum areribora ftricke
di¢ka finr finita; an infinita numero 2 Dico 2. cum
S.Thoma, beatos videntes tres perfonas, & omnia at-
ttibuta firicke dicka, nen videre Deumira perfedté ,
ficue vifibiliselt ; quiaficut principinm nonita perfecté
cognofcitur, ficut cognofcibileeft, nifi cimin'illo cla-
ré cogniro claré cognofcuntur conclufiones omnes »
quibulcum chnnexum eft, & que proinde proprer con-
nexionem hane in eo tanquam in {peculo claré cognofct
poifunt:ita L)Cm‘tmz? 1ta p "1&:1-:1 videturs ficut vifibilis
eft, nifi in eo claré vilo claré videantur omnia, que con-
nexa funt cum ejusaceributis; & qua proinde proprer
hanc connexionemin illis claré vifis poffunt, elaré vide-
r1. Atbeati in ceelo claré videntes Denm, non vident in
gjusaccributis omnia, quecumillis connexa funt, & in
illis videri poffunt , ficut te ipfain illis 3 Deo tanquam in
fpeculo videntut . Non enim beati vident omnia fcibilia
io fapientia divina, ingquatamen videri poflunt, & re
ipla videntur 4 Deo. Item non videntomnia pofﬁbili‘a
in onmiporcnria »inqua tamen videri poflunt, & re ip_l:l
videntur 4 Deo ranquam in fpeculo. Rario eft, quia
beari non vident Deum cuminfinita clacitare . Intelle-
¢kus cnim creatus , ut poté infuaactivicare effenrialiter
finjrus , non poteft adinfiniram claritatem percingere.
Quia autem ad majotem vel minorem claritarem pertin-
gitcivea Deum,, prout magis vel minus elevatu , &ad
£6 majorem pertingit, quo magis clevarnr;, plura vel
pauciora vidr:{. in fapientia & porentia divina, prout ma-
jori vel minorilumine gloriz pur_['unfj‘x_tur 50 o plura
videt in mpicntin & omnipotentiadivina, quo pc‘rﬂm~
ditur majori lumine gloriz : nunquam tamen pertinge-
re pnte{t ad videnda omnia in iapicnt.l.l& porentia dn_fk
na, quz in illis videri poflunt; quia non poreft glﬁ
finiré elevari, &itanon poteft nifi ad finitam clarita-
tem circa Deum pertingere . Vide S. Thomam E_u‘c a.8.in
O.cuinon opponimur nifi voceten L‘ns,cfrlm dicimus bea-
tos non viderc omnes gradus vircuales fapientiz & po-
tentiz divine , & itanon videre torum Deum, utinfe
eft; fic videre Deum, ut femperaliguid Dei latear vi-
dentes, proindeque illos vifione (uanunquam adzqua-
re inprinfecam Dei cognolcibilitatemn, & confequen-
ter Deumeffe illis incomprehenfibilem . Quod nullo
negorio pmchir, expenden tirelponfionem noftram cum
5. Thoma refponfione , quam cum noftra libenter am-
*plectimur , & cum S. Doc‘tore]ibcntm‘c[lczn1{133 beatos
videre totumDeum , nihil effe Dei, quod non videant,
eo feilicer fenfu, quod beati videant cum perfonis
divinis omnia atteibuta ftrick¢ didta, fuppofito quod
finc




Difputatio V. Articulus IV, 35

fint numero finita, nec tamen comprehendere; quia
non videntcumtotaliter, quianon vident eum; quan-
wiim vifibiliseft, quianon videntin ejus omnipotentia,
omnia que in ea videri poffunt. Adc.io autemnon vide-
re, quin non vident omnes gradus virtuales, ycl fi vis,
omnes relationes tranfcendentales partiales , virtualiter
inter fe diftinctas, ex quibus virtualiter componitur.

ARETCULWUS 1V.

Owibus indi geat, vel non indigeat intelleCtns creatus
o : 8
ad videndwn Dewm .

ResrponNsio L

NtelleGtus creatus ad videndum Deam indigee lumi-

ne glorie. -

Prob. Intellectus creatus non poteft cum folis nature
viribus videré Deam claré &intuitive, urinfeefl,ur
probatur a.2. Ergo ad videndum Deum claré & intui-
tivé, ucin feeft, indiget elcvariftcrmrxﬂium aliquod
fupernarurale. Atqui fupernaturale illud auxilium vo-
camus, cum omnibus Doéoribus, lumengloriz . Er-
go, &c. Iraargumentatur S. Thomas hic g.12.a.5. in
Q. Cum, nquit, virtus naturalis iﬂre!{eff:.r.rcrm:‘i now

[ufficiar ad Dei effentiam videndam , oporter quod ex
devina gratia fuperaccre(car i virtus intelligendi . Ft
boc argumentum virtntis intelleltive illuminationem in-
telleltns vocammuss ficut & ipfuminteliigibile vocatur lu-
men, vel lwx. Etiftudeftlumen, dequedicitur , Apo-
cal.z21. _Qitbd clavitas Dei illuminabir ears , (Cilicet fo-
cictatem beatorwm s Dewm videntinm . Et [ecundsm hoc
lumen cfficiuntur deiformes, ideft , Deo fimiles fecn-
digne itlud 1. Joan. 3. Cam apparuerit, [imiles i eri-
mus 5 @ videbimns enm fienti eff . Huceriam pertinet
illud Pl 25. Apud reeft fonsvite: & inlumine two vi-
debimus lumen. Apud Denm, & non apud alium, eft
fons vitxe illius excellentilime, qua in clara & intui-
tiva Dei vifione poriflimizm cunﬁgir: ciim folus Deus
intelle@tum noftrum elevare pofficad praftantiflimum
fllum adtum, & lumenillud gloriz nobis nfundere, in
quo, fen per quod videbimus lumen, I\}oc eft ,lRfu_m,
qui hoc ipfo recté lumen vocarur, quod & perfeim-
mediatéintelligibilis eft, 8 inchoatam intellectus crea-
ti porentiam Eac_rﬁc_it_ndo & complendo, facit ut cla-
ré & intuitive incelligarur,

Obj. Lumen iliud vel cft aliquid intrinfecum intel-
leGtui creato, vel aliquid extrinfecum tantiim, Neutrum
dici poteft. Ergo, &c.N.min, Nam fi de poflibili agi-
tur, intetlectus creatus poteftad videndum Deum ele-
vari non folium per aliquidinerinfecum , fed etiam per
aliguid extrinfeccum ,iﬁl affiftens . 1. Elevaripoteft per
aliquid intrinfecum. Nam ficut poffibilis eft qualicas
feu habirus fupernaturaks i Deo mnfufus , & intelleétui
creato inharens,quo intellectus creatus intrinfecé com-
pletur & etevarur ad actus fidei eliciendos; ita poffibilis
¢ft qualitas fupernaturalis, 4 Deo produdta, & inintel-
lectu creato recepta, quaintrinfecé compleatur, & per-

ficiacur inchoatavirtus, quam ad videndum Deum ha-
bet intelledus creatus. 2. Elevari poteft per aliquid fibi
extrinfecum. Nam fi intellectus nofter elevari poteft,
& quandogque reipfa elevatur ad adtus fupernarurales
fidet per omnipotentiam vi decreti divini fibi applica-
tam, & paratam fupplere cav._lﬁlhta:un habitus fidei, ut
patet in infideli adulto, qui ad f_ide'm_convc_r:i:rur,g‘\f
my(teria noftre religionis credere ineipic; quidni etiam
per eandem omnipotentiam {ibi intimc prafentem, &
per decretum divinum applicatant, arque paratam ipfi
afliftere, fupplcndo caufalitarem lumlm; creatt, ad cla-
ram & intuitivam Dei vifionem elevart poffec 2 Nam
omnipotentia fic inzrernum applicataintellectui crea-
to, haberetfe, feclufis imperfectionibus; per modum
habitus, non quidem intrinfecé, fed extrinfecé com-
plentisvirturemejus, eamque pezmanenter habilicantis
1n acku primo ad producendam vifionem Det ; proinde-
que ex intellectu creato & omnipotentia ficin zternum
ei applicatarefultarer unum principium adequatum, &
proximé completum vifionis Dei intuitiva , quam tunc
Simonner T heols Tom, I,

intellectus creatus veré eliceret perinnatam fibi vireu-
tem, fub omnipotentia divina ipfam confortante & cor-
roborante per actionem puré modificativam , qua il-
lam compleret & elevaretinactu fecundo. Imd fi qui
{unt, qut hac mortali vita nondum defunéti, ad tem-
pus aliquod Deum claré & intuitive, utin feeft , vide-
runt, hoc fecundo modo ad hanc Dei vifionem elevati
fuiffe credendi funr: fruftra enim recurrereur ad quali-
tatem eis ad breviflimum tempusinfulam.

Quodd fi agitur de eo, quod reipfa fit, dicointel-
leétum beatorum inerinfecé elevari per qualitacem fu-
pernaturalem, d Deo infufam , & permanenter inhze-
rentem, qua perficitur & intrinfecé completur vireus
¢jus inchoata. Nam 1. inrellectus beatorum fic com-
plerur connaturalius, & connaturalitis elicit aétum vi-
fionis. Unde ficut Deus in hac vita intelleGtum hominis
fidelis inftruit habicu fidei , ut connaruralitis compleatur
ad ackus fidel, eofque connaturalitiseliciar; itafimili-
ter credendus eft in ceelo intelletum beatorum lumine
glorie perfundere, utfic connaturalits compleatur, &
connaturalits eliciac aétum vifionis. 2.Quiaalioquin
intellectus beatorum in ordine ad vifionem beatificam
non effer quoad actwn primum perfectior intellecu via-
torum; & visinchoara, que cuilibetintellectui crearn
ineft ad Deum claré, utinfeeft, videndum, non per>
ficeretur in ceelo. Nihil enim, propric‘:loquendo » per-
fici poteft, nifi per aliquid in iplo receprum, quo melitis
fe habear intrinfecé, quam antea. 3.Itafentic S. Tho-
mas hic a. 3. & alibi, & cumeo Do&ores communif-
fim¢ conera Durandum, 4. Videtur hoc longé confor-
mins Concilio Viennenfi, damnanti Beguardos & Be-
guinas, ailerentes amimam non indigere lumine gloria
spfam elevante ad Denm videndum . Solent enim Con-
cilia ufurpare verbainfenfu proprio; & verba Concilio-
rum periculosé fumuntur in fenfuimproprio , nifi gravis
adfit canfaeafic accipiendi. Nulla aurcm ejufmodi vi-
detur adeffe cauta, curnegetur Viennenle loqui de lu-
mine glorie propriédicto, & in fenfu S. Thoma, alio-
rumque tune remporis Doctorum, hoceft, de qualitate
4 Deo infufa, & permanenter inhzrente intelleétui bea-
torum. Unde Doétores aliqui exiftimant efie de fide,
quod beati ad claram Der vifionem intrinfecé eleventur
per qualitatem 4 Deo infufam, & permanenter inhe-
rentem eorum intelle¢tui. Alii tamen communiiis ne-
gant. Ratio corumeft, quiaConciliafolentid precisc
definire, quod neceffarium eftad errores damnandos ,
intactisiis, qua funtinter Dodtores Cacholicos contro-
verfa. Ad damnandum autem Beguardorum & Begui-
narum errotem fatis fuit, fi definiretur intelleGum
creatum indigere elevatione ad videndum Deum incui-
tivé, urin fe eft, quocumque tandem modo adid ele-
vetur, five inrrinfecé per qualitatem infufam, five ex-
trinfecé peromnipotentiam paratam ipdi afliftere . Qua
ratio non carctfolutione. Quidni enim dici poffer Sy-
nodus volaiffe & Begnardorum errorem damnare , affe-
rendo animam indigere elevatione ad videndum intuiti-
vé Deum,urin feeft,& ex occafione data fideles modum
illius elevattonis docere, definiendo illam de potentia
ordinaria aliter ficri non pofle , quim per habieum 4
Deo infufum anime, cique permanenter inhzréntem

Obj. 2. Non poteft dici , quodnam fit officium lumi-
nis gloriz. Namofficium ejuseft, vel difponereintel-
le€tum ad recipiendam vifionem, que i folo Deo pro-
ducatur; vel fupplere defeCtum fpeciei imprefle; vel
producere totaliter vifionem, ita utab eo folo produ-
catur; vel cuminrelleétu ad vifionemeffe@ive concur-
rere; vel denique conforrare mrelleétum , & confortan-
do complere inactufecundo. Nihil horum dici poteft.
Ergo, &c. R. n. min. 1. Iraque officinm luminis glo-
riz non eft, difponere intelleétum ad recipiendam vifio-
nem , quz i folo Deo producatur. Nam vifio non reci-
pl[ur\ab intellectu, fed ab eo producitur , Praterea,
eam 3 {olo Deo produci, abfoluté repugnar. Eft enim
actus vitalis; & ackus vitalis eflencialiter pender & poten-
tia vitali, tanquam a principio elicitivo. Unde cim
S. Thomas a. 5. in Q. nominat lumen gloriz difpofirios
nem, difpofitionem fumit laré prohabitu, quo intel-
lectys habilitatur inwrinfece , & aétivé difponirur ad eli-

(S cien-




36 Tracétatus L

ciendam vifionem Dei, ur patet exconrextu. z. Offi-
i

cium luminis glorie non ¢ft, fupplere defectum {pecici
imprefie. Quua, ut probabitr, inrellettus nen indi-
get fpecieimpreifa ad videndum Deum intuitivé,; ut in
feet. Nam, ut oftendemus, effentiadivinafe ipfaim-
mediaté preftar, quidquid ex parte objeéli requiritur ad
claram & inrnitivam Deivifionem . 3.Oficium lumi-
nis gloriz non eft, roraliter producere vifionem, pro-
prer rationem n. 1.allaram. 4 Officium luminis gloriz
non elt, ad vifionem cum intellectu effectivé concue-
rere, propri¢ loquendo : quia propri¢ loguendo s aétus,
quo beatus vider Denm ; non efficitur: cumnon fiten-
riras abintellectu videntis diftincka. Unde quories vi-
fionem ab inrellectu produci, elict, fieri dicimus, vel aliis
zquivalenribus vocabulis utimur , nibil alind intendi-
mus » quﬁm vifionem effe aétionem realem, quz reali-
rer eft ab inrelledtu realiter agente , licér pullam entira-
rem realem producente. 5. Igitur I'LlFfrcﬂ, ut officium
Juminis glorize fit, conforrare intellectnm, cuiinhz-
ret, ipfumque confortando, inchoatam vim, quam
haber, complere inactufecundo; nam formaliter eam
compler in adkn primo perfui prefentiam; velivis,
iplum confortando enm eo concnrtere ad vitalem per-
ceprionem Dei, ntinfeel, claram & intuitivam, lta
fentit S, Thomas q. 12. hica.5.ad 2 ubidicic, quod
lumen glovie requiritur 5 quafi perfeftio quadam in-
sellettns 5 confortans ipfum ad wvidendum Deims,

Okj. 3. Lumen gloriz vel eft caufz vifionis ; qua bea-
2us vider Denm, vel non. Quod fi diciturefe, vel eft
caufa roralis, vel partialis tantiim, Itemveleft caufa
principalis, vel parrialis tantiim, Irem vel prinsinfiuic
10 vifjonem, qu:‘im intelleGtus, velnon. Nihil horum
dici potelt, Ergo,&c. R.n.min, &dico, I.elle veré &
propri¢ caufam vifionis, quia ver¢ & propric in cam
nfuir, 2. Efe caufam rotalem non folum totalirace el
fectus, vel quali cffectus, fed etiam totalitate canfz in
genere caufx [uperioris, & principalis; nt modd vide-
birar. 3. Iraque vifionem effe ab intelleétu creato tan-
guam 4 caufa infirumentali & fubalrernata, A lumine
verd gloriz ranquam acaula principali & fubalternan-
te. Nam caula illa dicicur & eft eanfa infirumentalis &
{ubalrernata , guz ngi{ in virrute alrerins canfa , ad ean-
dem ationem concurtentis, quaidcircodicitur &eft
canfa principalis & fubalternans. Arquiintellectus crea-
tus, videns Denm, agit in virture luminis glorie ipfum
canforrantis, & conforrande ad vifionem concurren-
ris; in rangpum enim intelleckns creatus vitalirer n::ingit
Deum claré & intuitive , utin fe eft s in gquantum virtus
gjus de fe infufficiens corroboratur a lumine glorie , &
hac corroboragione perficitur, & completur . Ergo, &ec,
4. Denique intellectum creatumita indivifibiliver & G-
mul fimulgate temporis influere in vifionem cum lu-
mine glorix, utlumen glorix prius caunfalitate, & con-
fequenter pritis natura influar. Nam canfaprincipalis
& infirumentalis ita fimul rempore & indivifibiliter in
enndem effeétum influunt, ut caufa principalis prius
caufalitate influat, quia caufainftrumentalis non agit
cum pringipali, nifi quia principalisagit inipfam, &
iplam movet ad agendum, Unde adtio canfeinftrumen.
ralis dependet a caula principali, tanquama canlante
iilam actione fua, & actio caufxinftrumentalis fe ha-
ber per modum effetus L'ffpcc'h] actionis caulz pi‘inci—
palis . Igitur prior eft attio caufe principalis actione
eaufz inltrumentalis , quod et caufam principalem
prids caufalitare influere, qu.im caufam mnfrumenta-
Jem. :‘y.r(]ui, ut probatum eft, in vifione Dei creata
Jumen ;_-;'l()ri;t agit ur caula principalis, incellectus ve-
0 ut caula inftrumentalis, Ergo, &c.

ResronNstao I

videndum Deuym intuitive,
et fpecie imprefa.

Prob. Specigs impreffa et quedam fimilirudo fen
ra objectiy ab iplo objecto , veld Deo fecundum
yioentiam objech imprefia potentiz , quam docent
Peny ici fimol cam intellecty effectivé concurrere
ad abjecti cognitionem, Arqui ejufmodi fimilitudo non
veqmiricur ad vifionem Dei intwiavam ctiam in ingel-

de Deo Uno.

le¢tu creato. Ergo, &c. Frob.min. Nam firequiricur,
vel requiritut It conjungat potentiam cum objecto,
feu, quod codem redit, ur (uppleatabfentiam objecti;
vel ut reddat objectum inrelligibile ; vel denique urred-
dat porentiam objecto preportionatam. Nihil horum
dici potelt . Non primum . Nam Dens per fuamimmen-
fitatem eft intimé prafens omni intelleni creato, eique
inimé conjuntus. Non fecundum . Nam Deus pro-

ret fuam immarerialitatem eft maximé intelligibilis.

rzterea , fummum verum eft maximé intelligibile :
Deus autem eft fummum verum . Non denique tertium .
Nam intellectus crearus redditur Deo fufficienter pro-
portionarus per lumen gloriz , quod illum in ordine ad
videndum Deum claré & intuirivé, utinfeeflt, com-
plets in aétu primo quidem per fuam prafentiam; boc
1pfo enim quod intellectus crearus haber lumen glorie,
haber principium ipfins fufficienter confortativam, &
conlequenter fufficienter elevarivam ; in actu verd
fecundo per fuam actionem conforrativam , fub qua
intelleétus creatus pro omni inflantireali, proquoil-
Jam habet , fe ipfum modificat , vitalirer attingendo
Deum claré & inruitiveé, ut in fe eft.

O#j. Ergo effentia divina fuppler caufalicatem fpe-
ciel impreflz in a¢tu, quo Dens a beato videtur. Ab-
furdum conf. Ergo, &ec. R.n. min. Nam fi{pecies im-
preffa reipfa concurrerer ad vifionem Dei creatam ,
non alio modo concurreret, quam prafeptiafua, ex-
hibendo intellectui objectum videndum., Nibil autem
repugnar , cffentiam divinam vi fuz immenfitatis &
wnmarerialitatis ira fe intelleCtui creato exhibere ,
quamvis non active, fed puré Ubjt‘éli\'(: , ut incelle=
ctus creatus, habens quidquid ex parte virtutis requiri-
tur, non poflitnon percipereillamclaré & inTuitive »
e in fe eft.

ResronNnsio IIL

Incelledtus creatus non indiget {pecie expreffaad vi-
dendum Deum claré & inruinve, ur in fe eft,

Prob, Species exprefla et rerminus intellectionis,
pr.rinrc!!i:é'ri(mcmai\lmci‘ tucognofcente productus,
quo intellectusobjectum fibi reprafentar, undeideade
imago objecti dicitur; dicitur etiam verbum menris,
quia perilml‘ninrdie&us {ibi ipfi quafi loqui[u}', .Sz fﬂir
cit objectum., Atqui talis {fpecies non requititur in in-
rellectu creato ad videndum Deumy claré & intuirive ,
ue in feett. Ergo, &c. Prob,min. Nam dato quod om-
nis intellectus cognofcens exprimar {peciem objecti »
quod cognofcit, certe nullus exprimit, utcognofcat
objectum ., fed omnisexprimit, quia cognofcit. Ergo
ant. fide cerrum eft pro ntelleétu increaro. Nam fides
docet, in divinis Patrem exprimere {peciem fui notio-
nalem, non ut feipium intelligar, fed quia feipfumin-
telligit. Prob. ergo pro omniintellectu creato. Nam
expreffio imaginis fupponit cognitionem prototypi:
manifefté enim repugnat exprimi imagincm »InCcognito
plané prototypo. Atquiexpreflio fpecici eft expreflio
imaginis nbfréf:i ; com fpecies fir idea & imago abjecii .
Lrgf: exprellio fpecici fupponit cognitionem objecti
& conlequenter {pecies exprimirur ab intelleétu, non
ur cognolcarur objeétum, {ed guia cognofcitur . Unde
{i intellectus crearus exprimit (peciem objecti , quod
primium cognofcit, nonalio fincab authore pacure in-
tento exprimit ; quam e ejufdem objecti 1'cm_mi!ci pol-
fit, iterumadvertendo adipeciemillius :‘Lik{ alias cxprcf-
fam, qux ex primaillius cogpitione in ipfa intellectus
{ubftantia remanfic, Hinc {i intellectus creatusitaob-
jectum aliquod cognofcit, urab adtuali ejns cognitio-
ne nunquam ceffare poffit, ut conringitin intellectu
beatorum refpectu clarz & intuitive vifionis Dei , gra-
tis omninod dicitur aliquam objecki r.'ogniti (pccicm ex-
primere; cim hac fpecies fic prorfus inutilis, nec nifi
grmi‘; & perperam author nature dici poflic determi-
nare inrellectum creatum’, & cum eo concurrere pra-
ter exigentiam ejus ad actum prorfus inutilem . Hinc
gratis omnind d:cu:m\u' yucl]c:&um L“catomm exprime-
¢ fpeciem Dei claré _v1ﬁ; ciim & fupponat vifionem
objecti cujus eft [pecies, necad reminifcentiam necel-
faria fir objedti clar¢ vifi & mternum videndi. :

Obf.




Difputatio V. Articulus V. 37

0bj. 1. Intellectio ut fic nihil ;\Hud eft, guﬁm a&io
exprefliva idex, 8 verbi mentalis productiva. &, hoc
effe falfum. Nam intelleétio divina, precis¢ ur i_m_'cl—
lectio, non eft-adtio expreflivaides;, autproductiva
verbi. Deus enim non iu:eliigir per verbumnotiona-
le, & quia producit verbum norionale; fed .C-‘cc_)nrm
roducic verbum notionale, quia ratione pritsintel-
Fiqu. Iraque intellectio ur fic eft actio puré percepti-
va objecti ; unde eft adtio puré modificariva intelle-
&Gus; & intelletio ut fic nihil aliud eft; quamabitra-
Gum intellectus advercentis pure ad objectumaliquod,
&radvertendo, fe iplum calicer mm‘iiﬁcnmls pure.
Obj.2.- Omnis actio haber terminum realicer pro-
duoétum. Sed omnis intellectio eft actio. Ergo,&c.
R. o, maj. que fafa eft , fic I'umpta_ univerfalirer .
Traque aliqua actio habet terminum realiter prqdu&um,
ut creatio. Aliqua haber terminum puré modificatam,
ut ‘generario mixei. Aliqua habet terminum puré co-
onitum, ut cognitio, qua Angelus propriam fubftan-
tiam cognolcir, & vifio , qua bearus Deum, utin fe eft,
intuctur. Unde vifio beatifica eft pura vitalistenden-
tin, puraadvettentia, puraperceprio Dei intimé pre-
fentis intellectui, a quo viderur. Eft igitur purusma-
dus fe habendiintelleétus feipfo, 8znon perentitatem
i fe realiter productam, vitaliter, proindeque adtive
tendentis in objectum, fibi intimé conjunctum.

A Beg T A AU LrliheS nnV:

Utraum omnes beati 4‘.7;:::!:'!(:’ wideant Deuiis o
ut in fe cff.

Otz Jovinianus quarto ad finem vergente (zcu-
N lo docuit, ucrefere S. Hieronymus lib. 1. adver-
stis ipfum Jovinianum, omnium, qui{uum baptilmum
fervaverint, @qualem in ceelo fore remunerationem &
gloriam , proindeque in beatis omnibus 2qualem fore
Dei vifionem', Ira autem fentiebar, quia omnia vitia
inter fe mqualia, & &quales inter fe virrutes omnes,
proindeque & merita € demeritaineerie zqualiacfle;
mald inferebat ex malé intellecta parabolaevangelica
Matthazi ¢ 20. ubi omnibus laborantibus in vinea Do-
mini datur @qualis'merces, nempe denarius dinrnus.
Eundem errorem amplexus eft Lucherus feculo decimo
fexto, ex divero fundamento. Iraenim renfic , quia
putavic omnes homines fieri juftos, non per propriam,
fed per Chrifti jultitiam , quz xqualiter imputatut
omnibus, qui credunt; & ommnes premium accipere,
non proprer propria, fed proprer Chrifti merira, quiz
fimiliter omnibus, qui fidem habent, ex =quo appli-
cantur. Scd contra illos fic

Resrownsto.

Beati in ceelo non videntequalirer Deum, urinfe
eft. S.Thomas a. 6.

Ita docent &. Hieronymus lib. 2. contra Jovinianum;
S. Auguitinns lib. defandta Virginitate, & S. Thomas
hic a.6.in Q. & cft de fide. Prob. autems 1. ex Script.
Nam Chriftus, Mateh. c. 13- fic ait : Brdome Parris mei
mmlﬁone.\'mufr'ufﬁw?. In qua Chriftt verba hac haber
Gregorius Magn. lib. 4. Moraiium c. 31. Quiainhac
vita nobis eoft diferetio operum , erit imilla proculdubio
difererio dignitatuns . 4t quo hic alins alium merito Supe-
vary illic alinsalivm retributione tranfcendar . Unde in
Evangelioveritas dicir : In domo Parvis mess &e. 1. Cor.
c. 15. fic loquitur Apottolus : _dlia claritas folis, alia
claritas lwney & alia claritas (Fellaram . Stellaenim 4
flella differt in claritate: fic & refurrettio mortnorum .
‘Hoc eft, ficut inter fellas, aliz majorem ,aliz mino-
rem claritarem habent; ita incer jultosrefurgentesalii
cutn'majori, alii camminorigloria corporis refurgent.
At gloria anima refpondebit gloriz corporis, & confe-
quenter in juftis poft rcﬁu‘rcqftiouenl, anime gloria,
que in poffeflione Dei confiftic, non eric equalis, fed
in aliis major , minor verd in aliis. IdemApoftolus
ead. L’!‘I)lﬂ. ¢. 3. haechabec: Uns/quifque antem propriam
merceachs accipict fecundum funm laborem ; ubiper la-
borem meritumintelligic. Ex quo fic argumentor. Me-

Simonner T heol. Taom. [,

rira bona, ex Apoftolo, funt menfura glorizin ceelo
juttis rerribuenda . Sed in hac vita merita bona non
funt n;qmlia in -omnibus juftis, fed in aliis majora,
in aliis vers minora: quod non nifi infaniffimé nega-
re potuir Jovinianus. Ergo gloria & merces in ceelo
non erit zqualis in omnibusjuftis, fed majorinaliis,
& in aliis minor.

Prob. 2. ex Conciliis, & 1. quidem ex Florentino
in licreris fanéte unionis, ubi prafens controverfia ex-
prefsé definitur bis verbis: Defirimns. .. illas( animas)
gue pq,"} contraltam peccati macnlam 5 vel in fuis vorpo-
vibusy wvel eifdem exata corporibus funt purgata, in ce-
lum mox vecipis €& intuericlare ipfums Denm trintm &
unam 5 ficuti eft  mevitorum tamen diverfitate alium
alio perfeftines. 2. Ex Trident. (efl. 6. can. 32. ubi de-
finicur juftum bonis operibus merer1 augmentum gra-
tiz & glorie. Ergo quo plura & majora merita jultus
haber, ed majorem in hac viea fanétificantem gratian,
& in altera majorem gloriam recipic. Ergo ciim in-
ter jultos alii plura & majora merira habeant, quam
alii, alii majorem graciam in hac vita, & in altera
majorem, quam alii, gloriam recipinnt; proindeque
inter jultos, quivident Deumin ceelo, alii perfectits,
alii minus perfedté vident Denmrs urin feeft.

Prob.3. ex Parribus , Terrulliano feilicer in Scor-
pi:u;o contraGnofticos c. E._Quomad(i, inqui:, multa
wanfiones apud Patvem 5 fi non pro varictate merito-
rum 1. Quomodo & fella & [Fella diffabir ingloria s nift
pro diverfitate radiorum 3 Quibus verbis afleric Tertul-
lianus diverfam effe gloriam & mercedem beatorum »
ficur diverfa eft clariras Rellarum ; & diverficatem glo-
rie ac mercedis beatorum oriri ex diverfitate merito-
rum, ficur diverfitas claritatis fellargm proficifcitur
ex diverfitate radioram. Hieronymo lib. 2. conta Jo-
vinianum, ubi ecrorem ejus de zqualitare virtutum &
meritorum acerrimé impugnat. Auguftino lib. de fan-
¢ka Virginitate c. 26. ubt diverfitatem meritorum in
Sanétis probat ex Apoftolo 1, Cor. ¢. 15. in verbis fu-
pra laudaris, dum fic loquitar: Quiainiplavita ater-
na diftintle fulgebunt lumina meritorsm 5 mulre fint
manfiones apsd Patrem: av per hoc indenario quidem
nen impare non viver alins alio prolixiies : in multis
anters manfionibus honoratur alins alio clariter. Acce-
dit ratio S. Thome loco laudato. Non omnes beari
habebunt zqualem virtutem videndi Deam. Ergo non
omnes videbunt aqualiter. Prob. anr. Tnrantum in-
telleCtus beatorum habebit vircurem videndi Deum, in
quantum elevabitur per lumen gloriz . Sed mentes
beatorum elevabuntur inzqualiter per lamen glorie.
Ergo, &c. Prob. min. Mentes beatorum inzqualicer
K;rticipabum delumineglorie. Ergo, &c. Prob.ant.

am charitas habitualis,, fen gratiafanctificans, quam
habent Sanctiin hac vita, ficut femen eft ; ica & eft men-
fura luminis gloriz in altera. ArquiSanéiin hac vira
inzqualiter participant de charitate , & gravia fanckifi-
cante. Ergo inxqualiter participabunt in altera de lu-
mine glorie. Zrrelleitus unins, nquic , habebir midfo-
rem. irtutems feu facuitatem ad videndin: Dewm quan
aleerius. Quod ur probet, fic profequirar : Facultas
widendsi Deum non competit imtellettui crearo fecundins
Jham naturam, fed per lumen gloria, f,‘::od intelleftum
in quadam diformitate conftirir . Unde intellefus plus
participans de lmiine glorie, perfestins Deww vide-
bit, Plus autem participabit delumine glorie, qui plus
babet de charirate.

Obj. Chriftus, Matth. c.20.in parabola operario-
rum, aperté fignificat inwqualibus laboribus & meri-
ts zqualem mercedem effe retribuendam . In e enim
parabola, qui foliim hora undecima in vineam pacris-
familtas venerant, tantum accipiunt premiunt, quan-
tum qui tota dic laboraverant . Accipiunt enim fin-
guli denarium , fieue & alii qui portaverant pondus
diei & xftus. Refpondet S. Auguftinus iib. de (ancta
Virginitate c.26. & ferm. §9. de verbis Domini 5 pec
denarium quem finguli operarii a piunt proprer ine-
qualem laborem & mericum, fignificari vitam =ter-
nam, quz equalirer recribuicur omnibns beatis , gquam-
vis inzqualia habeant merita; omnes enim beati in ceela

3 ®eel-




38 Tra&atus L.

aterniim beati erunt: nonverd gradum gloriz, qua
diverfa eric in illis pro diverfitace merirorum . Sic
enim loquitut {erm, laudaro: Denarins ille vita ater-
na eft, & in vita :frcwmamm;.fq;m!r.'fﬂtm. Quam-
izarsm diverfirare fulgebunt s aliimajsus,
i minss, quod ramen ad iraAm ELeryam pertinet
¢ erit omnibus . Non enim alteri erit longins ,
aiteri brevins , quod pariter fempiternum eft 5 quod
Hon habebit finem s nec miki nectibi. Ineundem fen-
fum loquitur lib, de fancta Virginitate cap, citato ,
ur pater ex verbis ejus fupra laudatis .
R. 2. Non circnmftantias, led {copum parabolz at-
endi opottere . Intentio autem Chrifti banc parabo-
lam proponentiseft, uroftendar Genrilesad fidem con-
verrendos tantiim , imo plus pramii in lege gratiz
accepruros, quam acceperint Judei, qui tornmpon-
dus legis Molaice tulerunt, & rantoperé in fervandis
defudarunt; non quodin lege gratiz minori-
bus n s &qualis merces recribuenda fir , fed quia in
hac lege Chriftiani proprer abundanriorem gratiam &
charitatem, 1n cordibns eorum per Spiritum fanétum
diffundendam, tantum, imo plus merebnntur, quam-
vis minus in fuavi & levi jugo ferendo laboraturi fint.
D41, 2. Si fanéti in ceelo vident Deum inzqualiter,
nous eft alrero beatior, Abfurdum conf Ergo, &c.
Prob, min. Nam fi unns eflet bearior aleero, unysma-
jori bono fruererur, quimalter. Quod eft abfurdum,
{\'am emnes fruunrur fummo bono. Sumine autem non
datur majus , imo nec zquale, R, Sanétorumin ceelo
unum eflealtero beatjorem, non quia nnusfruitur ma-
jort bono, quam alter; omnes enim, nrrecté dicitur
in obj, fummo bono fruuntur: unde quoad hoc omnes
inter fe aquales funt, omnesverébeatis fed quiaunus
fummo bono perfectins froitur, quamalrer, & vifio
beatifica, per quam fanéti funt formalirer beati , in uno
clarioreft, quaminaltero. Quamvis enim vifio beati-
fiea (irin omnibys fangtis eadem quoad effentiam, non
-adem in omnibus quoad gradus intenfionis & ex-
onis; & ita licét omnes fangi perfedtifime Po[‘»

t Deum quia omnes poflident illum modo
quoad cffenriam excellentiflimo, unustamen alio per-
fectius poffider illum, quia inequaliter poffident il-
Jym fecundiun gradys intenfionis & extenfionis,, qui
inzquales efle poffunt intra eandem {peciem & ef-
fentiam poffeflionis , quantumvis in {ua linea fum-
mam & excellentMlimam,

0bi. 3, Omnes beati videnr Deum, ficutielt, Ergo
omnes xqualiter vident, R. n, confeq. Quamvis enim
cmnes videanr, ficuti eft, non ramen omoes vident
cum, quantun videri-poteft, ficuti eft; imd nullus
vider enm, quantum vifibilis ef, ficuti eft . Unde

otet unus alio perfectitis videre illum , ficuri eft.
Cum igirur reipfo nnus alio perfeckins videatillum,
ficuti eit, vident ilum inzqualitec,

Confirps. Omnes beati vident Deum ficutieft, hoe
fenfn quod non videane illom alirer, quameft, fen
aliter fe habere, quim re ipfa (e habery exquonon fe-
quitut, c]u%)c! oimnes :r(_]uépcrfcé}& illum videant, fed
folum quod nullys in {ua vifione fallatur, Veletiam ,
fi vis, omnes beativident Denm fieuri eft, hoc fenfu
quod omnes videant trinigatem perlonarum, effentiam
{tricte fumpram, & omniaalia areributa abloluta ,que
fide divinacreduntur in hac vita ; ex quo minime fequi-
tur, quod omnes zqualicer videant Deum . Non enim
omnes vident atrriburadivina adequaré, & quantiim
vifibilia funt ; ciim majori & majori in infinicum clari-
tate videri poflin » & habeant partes & gtadus virtuales
p!urcs 8¢ plures in infinitum, quornm unus fine alio
videri potelt , Unde nullus videt aut videre poreft
arteibuta divina adequaté, & quantiim poflunt vide-
T} anniam autem inter beatos alii claritis 5 alii
minus claré vident arrribura divina, & ira alii plu-
res 5 alii paugiotes vident diftinété gradus virenales
atcributorum divinopym, non eft in omnibus beatis
gqualis vifio Dei, fed inzqualis,

Obj. 4. 81 inter beatos alii minds, alii magis perfe-
k¢ vident Deum, quimindsperfeété vident , non funt
verebeari, K. n.feq. probiile non eft verd bearus , cu-

de Deo Uno.

jus appetitus non fatiatur. Atgui inviis » qui minds
perfecte vident, appetitus non fatiatur . Ergo, &c.
Nora min. Prob. min. Tandin appetitus non fatiatur,
guandiu fuperelt appetendum aliquid, quod proponi-
rur {ub ratione majoris boni . Atqui mints perfecte
videnti Deum fapereft appetendum aliquid, quod el
proponitur fub ratione majoris boni , nempe perfe-
ctior modus videndi Deum, & confequenter pefectior
bearitudo, qua frunnruralii. Ergo, &c. R.n,maj, Nam
tunc apperitus perfecté fariatur , cum nihil amplids
defiderarur ;y quam id quod poffidetur . ‘Acbeari, mi-
nus perfecké videéntes Deum , nibil amplits defide-
rant. Cum enim efficaciter diligant Deum plus quam
{e ipfos, cfficacirer conformant ie voluntari divinz,
qua ftatutum efts minoribus meritis vifionem Dei mi-
nis perfectam retribui, ficnt & majoribus magis per-
fectam, arque ira fe rem habere impensé gaudent :
unde & forre fua plané conrenti funt, & ahis fuam,
licét meliorem, minimé invident . Vellenr quidem »
fi ira Deo placeret, ad altiorem beatitudinis gradum
pofle pertingere; fed hec voluntas conditionata, feu
potius velleitas, non impedit perfetam (aricrarem .
Osares , utrum intelleétus crearns {pecificé perfe-

gior , cum @quali lumine glorie - perfectins videat
Deum. R.negativé. Ratio negandi eft, quiaingelle-
¢tus creatus, quantumcumque {pecificé perfectior fup-
ponatur, habertantiim ex fe inchoatam virtucemad vi-
dendum Deum, pmiudcque non valet ad videndum
Deum, nifi in quantum elevacur ; & pro menfura eleva-
tionis. Arquicum zgualilumine gloriz non magis ele-
varur, quim intellectus {pecificcinferior, utparerex
terminis. Ergo cum zqualilumine gloriz non valerad
perfectiorem Dei vifionem, fed ad xqualem tanciim.
Hzc autem plané viderur effe fencentia S. Thoma loco
laudaro, cumaic: Faculras videndi Dewm non competit
intelletui creato fecundnm fuam naturam 5 fed per lu-
men glorie, quod intelleftum in quadam deiformitate
conffiauit . Unde fic adhuc argumentor. In rantum qui-
libet intelleétus crearus valer ad videndum claré & in-
tuitivé Deumutin fe eft, in quantum pertingit ad quan-
dam deiformitatem , hoc ¢eft, ad excellentem quandam
& diviniordinis fimilicudinem cum Deo,qua fimilitudo
non cftaliud, quim excellens qua_'dam&divinioi"dinis

articipatio intellectus increari . Arqui quiliber intel-
E:&us creatus pliis vel mints ad banc ‘dciformimmn
pertingir, prour majori vel minori lumine gloriz per-
tunditur, Nam-hac deiformiras realiter confiftir in lu-
mine glorie, quo formalirer inrellectus crearus increa-
rum excellenti quodam & divino modo participat. Er-
go intellectus crearus quiliber in tantum phis vel mints
valer ad videndum Denm claré &¢intuiriveé, urinfeeft,
in quantum majort vel minoriluyminge glol‘ia‘ pm'l'uuc]i-
tur, & conlequenter cum zquali lumine incellectus fu
perior non plus valetad videndum Deum claré & intui-
tive, urinleeft, quiminferior; fed amboadid valent
ex ®quo, quia ambo ex @quo funt deiformes, ambo
£X 2qUO pnrricipant intelletum increatum excellenti
illo & divinomodo, quem clara & intuiriva Dei,utin
fe eft, vifiorequirir. Recteigirur inmqmlims vifionis
beatifice ab inzqualitate luminis Flcari:c , ficut ing-
qualicas laminis gloriz ab inequalitate meritorum, a
nobis cum Patribus & S. Thoma reperitur.

ARTICULWUS VL
Ouid per vifionem beatificam beativideant .
ReEsronNsio L

Eari vident effentiam Dei ftridté fumpram, trini-
B tatem perfonarum, & omnia atrributa abfoluca,
que fide divina creduntur in hacvita, quamyisnon
videant omnes parres feu gradus virtuales horum areri-
butorum,

Frob, 1. pars. Nam fi beati non viderent effentiam
Dei firické fumptam, non viderent proprié¢ Deum, Ille
enim non videt propri¢ Deam, qui non videt id quo
primd conflituitur, & diftinguiturab eo omni, quod
nen eft Deus, Lraby 2+ pars. Quia vifio beatis modo

conna-




Difputatio V. Articulus VI. 39

connatutali conceditur « {\ibt_'ati non vident effentiam
divinam modo con_natu;'all, nifi videant illac cum fuis
compk—m:nris intrinfecis , quafunt pe_riona!xtarcs Eiin-
nxe. Hac autem utraque pars eft de fide ; nrpote ex-
prefsé definita a Conc. Flor. in litteris fan&z unionis,
ubi dicitur animas beatorum , ﬁvc‘ in corpore , ﬁvj:
extra corpus Purgarasy émtueri clarg ipfwm Denm tri-
yus F vinum. Prob. 3. pars, 1. ¢x Apoftolo 1. Cor.
¢. 13. dicente: Fidemus nunc pcrjpm;!::m ifz_«‘m‘gma;e:
runc autem faciead fagiem . Ergo tunc videbimus, que
nunc credimus; & cognitio divinorum, quam habe-
mus in hac vita, & corumdem cognitio, quam habe-
bimus in altera , in hoc tantim differunt , quod una
(it obfenra & mnigmatica, altera verd clara & intuiti-
va futura fic. Ergo tunc claré & incuitive videbimus
omuia ateributa abloluta, quenunc credimus. 2. Ex
Auguftino lib. 20. d¢ Civ. ¢. 21. Fbi widebimusy &
candebit cor nofbram . Nec expreffit, quid videbimus.
:;‘c;:,’ g:t;’n’ § ;u‘f;' Deum 2 ut impleatur in nabis )‘Jrami U
evangelicum : Beati mundo corde , qwm'ﬁ:m z'pﬁDc’_um
widebunt 3 O omuia illa, qua e non videmus: {,’rt-
dentes antem pro modulocapacitatis humanas longewi-
LS 7wim Junt s argue incom arabiliter ragémw‘{m ik
videbitisy inguity G gandebit cor veffram. Hivcredi-
tiry ihi v.‘duliuir. 3. Rarione. Quia vifio I"uccedicﬁ-
dei, tanquam premium merito. Arqui meritumnulla
ex parte exceder premamri hucndu_m in c.(r;lo . 'Llhl.,
ut ait Chriftus Matth. ¢, 5. merces copiofaerit; & ubs,
ur idem ait, Lue. c. 6. menfura bona, & conferta, &
coagitata, 8¢ fuperefftuens dabicur in [ingm u\o.’h‘um‘.
Ergo illic non pauciora vic!cbuuus_, quam hic L:]'L‘dl-
mus. Ergo , &c. Hactenusaurem dicta cuuﬁm‘n:tp pol-
funt ex S. Thoma hicq.12.a.7.ad 2.8 3. ubt viderue
fupponere Deum non poffe prapter fuam fimg ace
videri intuitivé, ur in fe eft, quin videantur omnia,
que funt in illo formaliter, ac proindc qui':l \:idcantlm'
omnia atetibuta fricte dicta, cum effentia & perfonis.

Prob. 4. pars. Quiafi beati d@ﬂinc‘te vidqcpmmnes
partes fen gradus _virruaies a:m\humrmn divinorpm,
comprehenderentilladcexrenfive,: neparet ex terminis,
& intenfivé : namviderentillatanra claritate,. quanta
videri poffunt. Ciim enim e0 plures gradus vircuales at-
tributorum divinorum diftinété wideantur , quoateri-
buta divina claritis videntur ; & vicitiim ¢o clarits vie
deantur attribura divina, qud phues illorum gradus
virtuales diftinéte videntur, proindeque major elaricas
in videndis aecributis fic ratio diftincke vidends plures
illorum gradus virtuales; certé fi beatividerent diftin-
¢ké omnes partes virtuales atributoram divinornm
viderent illa infinita claritate; & ita viderent illa tanta
claritate, quanta ex fe narafunc videri, acproindevi-
fione fua adequarent inctinfecam illorum cognolcibi-
litatem, uon?olfam extenfivam, (edetiamintenfivam,
& ita illa non folim extenfivé , fed epiam intenfive
comprehenderent. Arqui hoc abfoluré repugnat , ut
fupcriﬁs probacum cft. Ergo, &c.

REspownsio IL

Beativident in Deo y ut inmedioratione prids cogni-
to, creaturas ut poflibies fecundim fuum effe fm}
prium - alii plures, alii pauciores, nulli tamen omnes.

Prob. 1. pars. Nempe quod beari videant in Deo , ut
medio prius cognito , creaturas uc poffibiles fecundiim
cffe pmprium , I.authorirate S, Auguftini agnolcentis
in Angelis duplicem creaturatum cognitionem, anam
matutinam, qua cognolcunt illas W erbo ; alteram
vefpertinam 5 qua cognofcunt creatnras in f ipfis im-
mediatd per prop:ins Ipqcies-, quarum primam fecunda
longé elariorem & perfectiorem effe docet. Sicenim
loquitur lib. 11.de Civ. c. 7.Cognitio creatnra in [z ipfa
decoloratior eff 5 ut itadicanm s quam citm in Déi fapien-
tia cognoftitur, wvelut in arte, gua fﬂffrzﬁf}, aut fiert
poteft. Arqui cognolci creaturam in {apientia divina,
velut in arte, qua factaeft, aur fieri poret, eftillam
cognolei in fapientia divina, tanquam in medio pritis
cognito « Ergo ex §. Auguftino Angeli beari ( idem dic
de hominibus beatis ) vident in fapientia divina, ran-
quam in medio prifs cognito , creaturas falvem ue pol-

Simonner T heol, T om. . :

»

~

fibiles, & quidem fecundim effe proprium, quod ha-
bent, fi producantur: manifeftum enim eft 5. Docto=
rem loqui de cognitione creaturarum fecundim effe
proprium: vident, inquam, melius & claritis, quam
videant eas in fe ipfisimmediaté, ed quod (cilicer fa-
pientia divina » ut objectum prius claré & intuitive
vifum, f{ic medium cognoibendi creaturam longé prae-
ftantius, qudm propria creature {pecies. Hanc effe
S. Augultini mentem oftendicur amplits ex lib. 4. de
Genefi ad litteram. Nam ita loquitur c. 23. Multum
interefl imer cognitionem vei cujufque inVerbo Deiy &
cognitionem in natira ejusy wt illud merito ad diew per-
tineats hoc ad vefperam . In comparatione enim lucis
illins, guig, in Perbo Dei confpicitar 5 omnis CogRitio
qua crearuranm quamlibet in fe ipfa novimus s nor im-
merito nox dics poreff .

Prob, 2.authoritate S, Thoma hic g. 12. 2. 8.in O.
ubi hac leguatur: Adanifeffum eff , quod fic aliqua
dentur in Deo , Secundum c]i:ad_/&li}[ iniplo. Omauia an-
sem alia funt in Deo, fionr effeitus funt virtate infua
canfa. Sicigitar omnia videntur in Deo , ficur effeltusin
Suacanfa. Ergo ex§. Thomacreatura faltem ur poffibi-
les videntur in Deo, tanquamin medio rarione pritis
cognito : canfaenimratione prills cognita,; fchaberad
inftar{pecnlireprelentantis etfeCtus, quosinfevirtua-
liter continet; ficut principium, ratione pritis cogni-
tum, (e haber ad inftar fpeculi reprefentantis conclufio-
nes, quibufcum connexumeft. Sicutenim principium
cognitum fe haber ad conclufiones, ita (e habet caufa
cognita ad effeckus fuos, ur docer ibidem S. Doétor.
Nec dic S. Thomamnon loqui de creaturis fecundiim
effe P:—n:}rium, fed fecundum effe eminentiale tantim ,
quod habent inDeo, tanquam in primo principio el-
{endi rerum omnium. Nam 1. cognefci creaturas tan-
tim {econdim effe eminentiale ;. quod habentin Deo,
tanquam ia primarerum omniam cagfa , non eft, pro-
pri¢ loquendo;,: cognolci 1pfas creaturas in Deo, fed
Deumiphim ;- qui ¢ft prima caufarerum omnium. At
8. Thomas docet creataras proprié videri in Deo s ur
effectus inccaufa fua. 2. Quod verbis laudaris incelli-
gat, creawuras criam fecundim effe proprium videri
m Deo, ur effechns in caufa ratione prits cognita, pa-
ter-ex @ §8:a 7. inO. ubide Angelis beatis heec feri
bit: Now enim widendo Verbam , cognofouns folum i
lud effe wernm ( eminentiale fcii'tcct\) guod babent in
Ferbos fed slind effe, quod habent in propria naturas
Jent Deus per bocs quod wider fe , cognoftit offe ve-
vums > Quod biabet in propria datura.

PraZ. 3. Ratione. Namiv. g. omniporentia divina
haber tranfcendentalem refpectum ad omnia poflibilia
in particulari.. Arqui refpectustranicendenralisad ali-
quem terminumn in particalari, non poreft claré & di-
ftincte cognofci, quin terminusejus diftincte cogno-
fcatur, ut perfe manifeftumeft.  Etgo non poteft claré
& inruitive videri omnipotentia divina, quin fimul ali-
qua faltem creatura poilibiles diftincte cognolcantut :
cim non poffit claré & intuitive videri omnipotentia
divina, quin claré & intuirivé videarur feenndiim ali-
quas [altem habitudines tranfcendentales, quas habet
ad creaturas aliquas in particulari. Idem autematgu-
mentum fieri poreft defcientia fimplicis incelligentiay
& de fimplici complacentia, quam Deushaber circa
poffibilitatem rerum : utraque enim tam haber refpe-
ctum tranfcendentalem ad omnia poflibiliain particu-
lari, quim ommnipotentia. Unde in Deo triplex repe-
ritur medium, -in quo ratione prits clacé &intuitive
vifo, abftractivé 8 indireéte videnturcreatur ut pof-
fibiles fecundiim effe proprium , guod" habent, fi re
ipfa exiftunc , vel haberent faltem, fiexifterent.

Dixiautem indirecté & abftractive. Pro quo, #ota.
Actus, quobeatus videt Deum » & in Deo poflibilia,
duplex habet objectum , primarium fcilicet, & fecunda-
riam. Primarium eft Deus, fecundarium verd poffibilia.
Deus cft:objectum primarium vifionis beatifice, quia
per fe in?n\nediaré'vidcrure‘xbeam, & non per aliud ta-
tione prius cognitum: poflibilia verd fecundarion ,
quia non perfeinimediaté, fed peralindratione pritis
cognitum videntur abeato; unde indiredk rantiim vi-

4 dentur;




40 Traétatus 1. De Deo Uno.

dentur ; quia illud indiredte tantiim videri dicirur, guod
non videtur, nifi quia aliud viderur, & vilum eftin-
telledtui ratio illud videndi. Videntur eriam tantiim ab-
firackive, quia precis¢ qua poflibilia attinguntur fos
lym fecundum effe nonrepugnans. Dens autem & di-
re€ké & intuirivé videtur, quia 4 beato actingitur &

er fe immediaré,& (ccnndum effe actuale & exercieum;
fraurvifio bearifica inrelledtnm beati certificet de actua-
11 exiftentia Dei & arrributorum ejus 5 tam relarivo:
rum > quim ablolutorum 5 cim illum qud prccisé
¢ft vifio poffibilinm in Deo, certificer tantlim de eo-
rum non repugnantia ad exiftendum.

Prob. 2. pars; nempe quod inter beatosalii plures,
alii pauciores videanr inDeo creaturas ut pofibiles:
qnia, ut probatum eft arr. fuperiori, beati non vident
Deum zqualiter, fed alit perfectins & clariis, alii ve-
ro minis claré & perfecke. Atqui quo Deus claritis &
perfectius videtur, co plara; & ¢contra quo miings
claré & perfecté videtur, eo pauciora videnturinillo
poflibilia. Ergo, &c. Prob.min. Quia poflibilia viden-
tar inDeo, ficur efectusincavta. Sed quo perfectins
videtur cavla, co plures; & écontra quo migs per-
fedte viderur canla 5 eo panciores videntur inilla effe-
¢tus: ficut quo perfectiis viderur prineiy » €o plu-
res 5 & quo minys perfecté viderar principinm , co
pauciores videntur in illo conclufiones . Ergo , &,
Sic argnmentarur S. TI’%{H‘BES hic q.12.2.8.in O. Manis

fum eff s INQUIT, qrod guanto aliquacanfa perfeitivs
etur 5 EAnto p}m’g’r efus effelbus in ipfa videri pof-
enim haber imelleltnm elevatum o [rarim
#ito prncipio demonfirativo propafite s ex ipfo multa-
rim conclufionnm cogmitionem aceipits quiafilicet me-
lites illud prenetrar. Quod non convenit e qui debilion
ris intelleitns eft 5 fed oporrer, quod e finguia expla-
uentur; quia videlicer non faris penerrat lind princi-
pium, .. Ex his autem concludit , quéd horum , quz
Deus fagits vel facere poreffs tanto aliquis intellettys
plara cognofCits quantd. perfectins Deanr: vider,

Porro ficut inter bearos alii plures 5 -alii panciores
vident in Deo creatyras ur poflibiles; ita alii has, alii
alias vident, prour ad id dererminantur abeffentia di-
vina, ad vifionem (ui objectivé concurtente fecundnm
beneplacitum divinum , vel potils & lumine gloriz
ex fua ratione five fpecifica , five individuali ad hae
poffibilia, & nonalia; manifeftanda determinato , ant
ab actuali concurfu Dei, cum intelleétu & lumine glo-
viz ad borum 5 & non illorum poffibilivm . vifionem
juftas ob caufas concurrentis . Concurrit antem ad vi-
fionem horum & nonillorum poflibilium, concurten-
do ad vifionem harum , & non illarnm partinm vir-
tualium foz omnipotenti® ; harum 5 & non illarum
patrium virtualium [cientiz fimplicis intelligentize; &c:
Nam bic beatus vider in Deo haec poflibilia, & nonil-
la, quia vider v.g. has ', & non illas pattes virruales
omnipotentiz diving; ficur vider pluras vel pauciora
Fnl‘ﬁ‘hi\ia inDeo; quamaling, quia videt v. g. plures
vel pauciores pattes virtuales omnipotentiz divina:
quam alius, qui vel perfectiis & claritis , vel mints
claré & perfecte vider omnipotentiamdivinam. Qud
enim clarits viderur omnipotentia,; ed plures; & ¢ con-
tra quaIminis claré vidcru:'nmﬁipnrcntm, ¢d paucio=
res videntur partes virguales illius;- quee parres virtua-
les funt parriales re(pc‘&us tranfcendentales, victnaliter
water fe diffincti, ex. quorum colletione veluri inge-
gramyr omniporentia, & quorum (inguli clard cogniti
dugunt in cognitionem diftinétam poflibilis particula-
1is» ad quad terminantur , Ex quo facilé declarari poreft
amplius veritas hujus fecunde partis affertionis noftra..

Lrab, 3. pars , Nempe quod nullus inter bearos videar
in Deo omnia pofiibilia. Quia i beatus aliquis videret
cmnia poflibilia v.g. in omnipotentia, cognolcere
diftincté omnes partes & gradus virtualesillins . Conf:
repugnat, Ergo, &c. Major paterex rerininis. Prab,
s 51 beatus aliquis ditin¢te cognofceret omnes pat-
res & gradus virtuales omnipotentiz, omnipotentiam
comprebenderet pum, extenfivé rumintenfivé, ut cons
fiar ex dictis refpi1, Conf, repugnat, Ciim enim par-
tes & gradus virguales ommporentix fing pluces & plu.

res in infinitum , vifio illa , qua beatus omnipoten-
tiam tum exrenfivé ruminren(ive comprehenderet , ef
fer extenfive & intenfivé infinira, qualis profectd vi
fionis non eft capax intelleCtus creatus. Ergn 5 &c.

ol e e 8 B e W 1

Beari per vifionem beatificam vident decreta divi
nz voluntatis.

Prob. 1. ex S. Auguaftino lib. 13. Confeff. c. 15. ubt
de Angelis fic loquitur: Non opus habent fufpicere fir-
mamentuns boc 5 €7 legendo Eagh'sf:‘rn’_ verbum tuas .
Videnr enim faciem tnam femper s & ibi legune fine
[yllabis temporum quid welit eterna voluntas twa. Le-
gunt eligunt € diligunt: femperlegunts O nunquan
prateris- quod leguns Eligendo emm (cd :,fi."‘ge_’nda le-
gunt ipfam incommentabilitatem confilii 1 - igum‘ ex
5. Augnftino eadem illa vifione, qua beari vident fa-
ciem De1, vident quoque decrera divina , & corum
incommurtabilitatem. 2. Ex S. Bernardo lib. 5. de Con-
fideratione c. 4. nbi in hac verba Prophere s Unams
prrii a Domine, hanc rcq:«jram, ut inbabitem in domo
Domini omnibus dichus vite mea, 1t videam volunta
teme. Domini , ac vifitem remplum efus 5 bec fcribir :
dni ibi videatur cor Dei? _Q"* 7 }L’l‘p?‘abamr, que
woluntas Dei bona o €& beneplacens, & perfefla ?
Bona in fe, placens in effeltibus, beneplacens fraenti-
bus pﬁ’ﬁéhi pci'ﬂ'f}i.r, & nibil nitra qustr tibus. Pa-
tent vifcera 7):'#:/('?1‘[0}"{;‘: « Patent cogitationes pacis » di-
witie falutis, m}ﬂcn',z bona wolantatis. Quibusverbis
aperté fignificar S, Bernardus unumquemque bearorum
vifuram effe quecumque Deus circa {alutem & pra-
deftinationem ejus ab mrerno ftatuir, 3.Ex S. Thoma
hic q.57, a,5. in O. Ef aviers & alia_dngelorum co-
gn.'.r;b, que cos é‘m:o.fj:!rir, qua wvident Ferbum , ¢ res
i1 Verbo, Erbag quidem vifione cognofcunt myfteria gra-
tizy non qm’d:m omtia » e aqualiter omues o fed fe-

wnditm quod Deus wolutrir ¢is revelares hoceft, ma
nifeftare per lumengloriz, nrpatetex fubfcqucnti_hus 2
Nam fic profequirur; SuperioresAngeli perfpicacises di-
winam fapientiam ( clare {cilicer 8¢ intuitive ) contem-
plantes . plura myfieria G altiora in ipfa De: vifione
cognofcunt s qua inferioribus manifeffant 5 eos illyminaz.
ds » Quid autem funt myfteriailla grariz, gua Angeli
beati in ipfa vifione bearifica cognolcunt , nifi ea, quz
Deus ex pura liberalirate vel milericordiaab ®rerno or-
dinavit & preparavit adelcGorum fum‘um_ cm_'lh‘.m{n:'n-
tinnem, & glm-i:xm fuam procurandam in his mifer-
cotdiffimam bonitatem exercendo , in illis oftenden-
do juftiffimam feveritatem: Videntigitur beati decrera
divina per vifionem bearificam . Ratio congrua et
quia amicitia, qualis perfectiffima Deum inter & bea-
tos intercedit, exigit ut amicus amico fenfus fuos &
confilia ap::riar. Ut autem recté obfervar 5. Thomas,
non omines beati vident zqualiter decrera divinz vo-
Junratis, & nullus vider omnia. Rario congrua primi
eft , quia non omnes funt zqualiter amict Der, 8¢
conveniens eft, ut qui plura & majora habent merita,

lnra & alriora videant. Secundum probant hee Chri-
{ti verba Marci cap. 13. De die autems ¢lla wel hora
nemo [eity neque Angeli irx_raz.’a. Pi':;rc:'calmc vide-
tor pertinere ad commendationem dn'mm_nm]cﬁan‘s,
& (umme ipfius independentie . Porto beati ex eo quod
videant fubfantiam divinam claré & intuitivé , non
neceffarid vident divina decreta, Nam fi Angelus po-
telt pro atbitrio occultare vel manife(tare actus volun-
tatis fue aleeri Angelo , etiam claré intuenri (ubftan-
tiam ejus; 4 fortiori idem poreft Deus refpectu bearo-
rum omninum , a quibus clar¢ & incuirive videtur,
dando vel fubtrahendo concurfum ad videndas voli-
riones divinas neceffatium .

Resronsio IV.

Beati vident in Deo, utobjecto ratione privis cogni-
o, creaturas etiam ut exiftentes.

Prob. 1. ez S.Auguftino, itadocente locislaudatis
Refp. 2. ubi tam de c1‘c:1ELll’i$ exiftentibus , quam de
poflibilibus, imo de exiftentibus potiflimimloquitur.
Qutod adhuc amplitis oftenditar ex c. 24.1ib. 4. de 5_}3*

nefll




Difputatio V. Articulus VL 41

nefi ad lite, ubi fic ait = Cam: faniti Angeli 5 r]:zi!ﬁu
poff refisrreltionem coaquabimur ... femper wvideant fa-
ciers Dei 5 Verboque ejus unigenito filio > fieut Parri
equalis gfts perfruantir... prrfm[darf'ria u?i;-v?rfdr?s t‘?jt'.-zf-
ramts i na ipft funt principaliter c'arzd;f;, i ipfo
Verbo Dei privis noverant s i quo funt omRiiTE > etiam
ua temporalicer _ﬁiéhz fuines alerns Fationes raHGRATE
i eo- per quod falta funt ommia; as d-mr‘,a’c n "Pf‘? crea-
turds quaty fie noverunt s tanguam infra .dffgd-!'ﬂfﬁfﬂu"
camqueé. referentes ad, illins landem 5 an Cujs incommi-
rabili weritate rariones [ecundum t‘f.’h!flf(dl'\fd cﬂ? prin-
cipaliter wvidenr. Hic S.DQ&_:TUI' manifeft¢ loquitur de
crearuris per Verbum conm_r!s » quas d1c1§ nb' Angelis
duplici cognirione cogno[m', una veluti prlm\ana‘&:
principali, qua cognolcunt illas 1n Vierbo clare & in-
tuirivé vifo, quia rerum cmfmm_n, que per ipinm fa-
&z {unt, xrernas E‘.".l_‘lDi‘!CS‘AL‘LlAl\_‘IB::Q in fe continet,
quas Angeli beari clare & intuirive contcn.)planrcs 5
crcarum;'cxiﬂcutcs, quaruim funt 1dca:,_er‘1am utexi-
flentes claré intuentur s altera verd veluri fecundaria,
qua cngnofcm!t illas in fe ipfis > ad proprias illarum
{pecies oculum mentis quafi demittentes.

" Prob.>. ex S.Bernardo lib. 5. de Confid. cap. 1.ubi
his Apoftoli verbis Rom. ¢.3. relatis, Jrvifibilia Dei
per eas que fatta Sunt 5 intellelta confpiciumar s fic
ait: Sane hac feala cives non egents fed exvles.....
O vere quid opus eff ﬁdi‘h‘{fﬂc?ﬂi jam ﬁ:!iyr{;a Crea-
tura cali illa ety prafto babens perquod potins iftain-
featur . Videt Verbuwm , C7inVPerbo faita per Ferbum.
Nec opus haber ex his, que faéla funt s faltoris noti-
tiam mendicare .. Neque enim 5 4t wel ipfa m‘mcri{_ 5
ad ipfn defeendit s que ibi illavidets ubi longé melivs
funt 5 quam in fe ipfis. Qua verba nullum tergiver-
{arioni locum relinquunt. Nnnli S.Do&o_r .m_am.Fcﬁé,-
loquitur de creaturis ut exiftentibusy & dicu';l.ias' Vi
deri 4 beatis in Verbo 5 quod vident, & fic ibi vide-
riubi longémelits; hoceft, modo longé excellentio-
ri funt , quam in (e ipfis.: Sunt enim in Verbo tanquam
in fupremo Ente, quod eft primum. principiun, &
idea reram omniums quE fune,vel fieri poffunt .
In alienum itaque fen{um convincgumr‘dctorquerc
5S. Auguftinum & Bernardum , qui cos interpretan-
cur de creaturarum ut exiftentium vifione in Verbo ,
non formali, fed canfali, & conténdunt lanctos illos
Dodtores eatentis velle exiftentia® a beatis in Verbo
videri, quatents !_mmis intuicu vifionis ‘beaulﬁcm pet
{pecialem revelationem conceditur exiftentium co-
gnitio . : ;

Prob.3. cx 8. Thoma hic q. 13,218, in'O. Horum,
inquit, que Deus farir, w-t ﬂmre pauﬁ,_mma ali-
eTui:iﬂzc'i.!EEEu.r pt’nm‘cagm;ﬁxt, l;f.’ltqﬂ!g‘p(frfgﬁfj;u;_u,:mm
widet . Quibus verbis non folum poilibilia, fed etiam
exiftentiain Deo videri pofle, tanquamin medio prids
cognito, aperté afferit. Et q.57. art. 5. in O, Sype-
yiores Angeli > Anquit » perfpivacius divinam fapien-
tiam , in qua fcilicecfunt rationes & idex rerumom-
nium, nonfolum poffibilium, fed etiam exiftentium,
contemplantess clara&intuitiva contemplatione., plur
va myfferia & altiora in ipfa Dei vifione cognafcunt.
Hac aurem gratiemyftetiafunt. res exiftentes. Et 3.p.

.10. art. 2. 10 O ubtluculenter mentem fuam exponit.
Nam loquens de rebus exiftentibus 5 fic aivs, Upyf
quifque intellectuscreatus i Perbo: cognofcit, non qui-
dem omnia fimpliciter [edtanto plura, quanto perfe-
Gins widet Verbum. Nulli tamen intellettui beato deeft,
quin cognoftat inVerbo smnias, quead ipfum fpeitant.
Ad Chriffum autem & ad ejns dignitarem (peilant

wodam modo omnia ... Et ideo anima Chrifli inVer-
Za cogrofcit omnia exiffentia Jecundiens quodcamgue tem-
puss O etiam hominum cogirarus, quorum eff judex ;
ita ut 5 quod de eo dicitur Joan.z. Jpﬁﬂ-;'gbg; quid
effetin homine; porefF intelligi non [olum quantum ad
[eientiom divinam » fed etiam quantum ad [tientiam
anima. ejus 5 quam habet in Perbo: Expreflits adhue
loquitur in 4. dift. 49.arc.§. ad 12, Nihil probiﬁer di-
cere, inquit, qu&a’ poft diem jndscii 5 quando gloria
baminwm & Angeloywm erit penitss. confummsatas om-
nes beati feient omnin, qua Deis fricntia viffonis nos

wit 5 fta tamen quod uon omnes omnia videant in ef

Sentia divina : fed anima Chrifti ibi plané videbse

omuia 5 fient O nunc wvidet ; alii antem videbunt ibi
plura el panciora fecwndsm gradum s quo Dewns co-
grofcent ; & fie anima Chrifti de his, que pre aliis
widet inVerbo 5 omnes alias illwminabit. Atqui que
Deus novit per {cientiam vifionis , fnt creature
exiftentes. Ergoex S.Thoma, beati videbunt in Ver-
bo creaturas ut exiftentes, plures vel pauciores, pro-

ut fcilicer Verbum clariis vel minus claré videbunt.
Prob.4. Rarione . Omnes beati vident aliqua de-
creta divina pervifionem bearificam, ut probatumett
Relp. 3. fed decteta divina funt refpectus rranfcenden-
talesvoluntatis divinz ad crearuras exiftenres, urta-
les. Ergo beari vident in volunrare divina aliquas crea-
turas ut exiftentes; & quidem in particulari, in quas
tendit per decreta illa, qua claré & incuitivé viden-
tor . Centé cum decreta , quibus Deas vule aliquas
res ‘exiltere; nihil aliud fint, quam vitales rendentiz
voluntatis divine in exiftentiam exefcitam rerum il-
larum, ut fuo loco oftendetur, non poflunt claré&
inuitivé videri decreta 5 quibus vuit Deus aliquas
res exiftere, quin claré &intuitivé videatur volunras
divina, ucviraliter tendens in exiftentiam exercicam
recumillarum. Arqui intellectus claré & intuitive vi-
dens voluntarem divinan:, uc vitaliter tendentem in
exiftentiam exercitam harum rerum in particulari ,
hoc ipfo diftinté artingir exiftentiam harum rerum
in_parriculari. ut aéknalem & exercitam, & de caur
tali plané certificatur. Ergo beati clard & intuitivé
videntes decreta , quibus Deus vule has vel illas res
exiftere; diftinéké cognolcunt has vel illas resexifte-
re; cognolcunt, inguam, indecretis, urmedio pritts

cognitos,

gimile argumentum efformari poteft de fcientia vi-
fionis : haberenim refpeGtum tranfeendentalem ad exi-
flentiam creaturarum omnium, quaexiftune pro ali-
qua differentia temporis 5 ut aétualem & excrcitam.
Deus enim per fcientiam vifionis creaturas omnes ,
aliquando exiftentes, claré & intuitivé vider exiftere
pro omni differentia temporis 5 pro qua reipfa exi-
ftunt. Unde fic argumentor brevicer. Beati non pof-
funt claré & incuitivé videre [cientiam vifionis;, quin
claré 8cinruirivé videant falrem exaliqua parte refpe-
ctum illum, quem habet ad exifténtiam crearurarum
actualem & exercitam ur talem .- Ergo non poffunc
clar¢ & intuitive videre fcientiam: vifionis ; «quin fal-
tem diftinété arringant aliquarum faltem: creaturarim
exiftentiamactualem & exercitamur talem: ciimnon
poflic claré & intuitivé vidert refpectus aliquis, quin
diftincte arringatur terminus ¢jus < Praterea, {cientia
vifionis {ehaber, feclufis imperfedtionibus, ad inftac
colletionis plurium cognitionum , quarum fingule
fingulas, quareipfa aliquando exiftunr, creaturasuc
actu & exerciré exiftentes diftincké reprafentant: - Ar-
qui non poteftclaré & intuitivé vider: aliqua cogni-
tio aliquid diftinct¢ reprafentans , quin illud quo-
que; quod diftincreprafentar , diftincté arringatur:
Ergo non potelt clar¢ & intuitive videri fcientia vi=
fionis 4 beato, quin abeofimul diftinété arringantur
alique faltem ex iis, que re ipfa exiftunt , creatur®
ut actu & excrcité exiffentes; cum non podfic claré
& intuirive videri, quin claré & intuitivé videarur
faltem ur cognitio aliquarum exiis, quere ipfaexi-
ftunt, creaturarum, ut actu & exercité exiflentinom.
Collectio enim cognitionum non poteft claré & in-
tuitiveé videri, quinclaré & intuitivé videarur aliqua
cognitio in. particulari, Denique feientia: vifionis eft
viralis expreflio omnium creacurarum exiftentiumacta
& exercité. Ergo cft formalis idea omnium crearuras
rum exiftentium actu & exercit¢. Atqui non poreft
clar¢ & intuitive videri formalis idea alicujus’ rei 5
uin diftinéé arringarur illa res: formalis enim idea
e habee ad -inftar peculi refpectu objecti; cujus eft
diftincta idea. Ergo non: porelt fcientia vifioniscla-
ré & intuitive videri, quin alique faltem creamre
ut adtu & exercité exiftentes , ‘diftinété eadem vifio-
ne attingantur ; clim non poffic elaré & i
Yidcil,




42 Tractatus I. De Deo Uno.

videri, quin videatur claré & intuitivé faleem ureft
formalis idea aliquarum creaturarum in parciculari .
Ex his obiter obferva, beatos videre eriain aliqua fu-
turibilia in fcientia futuribilium , quam claré & in-
tuitive vident . Quod facilé demonftrari poteft per
applicationem eorum, qua pro Icientia vifionis di-
£a fune.

Obj. Relatio tranfcendentalis ad creaturas repugnat
Deo. Ergo malé dicuntur, vel{upponunturomnipo-
tentia, decrera , & fleientia divina effe tranfcenden-
taliter relariva ad creaturas; & ita nullum eft funda-
mentum afferendi creaturas five ut exiftentes , five
etiam ut poffibiles , poffe videri in Deo , ut medio
prids cognito . - R. 1. n. fecundam confeq. Quamvis
enim omnipotentia v. g. non effer tranfcendentalicer
relativarad cl'c'amraspombilcs, adhuctamen creature
ut poffibiles poffent videri in illa pritis vifa ; ad hoe
enim {ufficerer connexio, quam haber omnipotcnrin
cum creaturis ut poflibilibus . Tantam autem , licée
non tam neceffariam , cum creatris ut exiftentibus
connexionem habent decreta divina & fcientia vilio-
flis, propterquam , etiam circumlieripto refpectn tran-
{cendentali, in illis ratione prius vifis videri poffent
creature ut exiftentes . Adde quod adhuc fit alia ra-
tio {pecialis {cientiz vifionis, nempe quod fic vira-
lis expreflio & formalis idea, & quidem pcrfc(ftifﬁ-
ma, cxiftentiz ereaturarum uc adtnalis & exercite,
quam proinde clar¢ &diftinét¢ videri poffein fcien-
t1a vifionis, claré & intuirivé vifa , minimé poreit
negari,

R. 2 n,ant. obj. Nullam enim in Deoimperfectio-
nem importat telatio tranfcendentalis ad creaturas .
Non enimmeft relatio effectus ad caufam inullo genere
canfz, cum in nullo vero fenfu Deus fit proprer crea-
turas: fed eft canetim relatio caulz ad effectus, volen-
tis.ad wolita , & fcientis ad feita. At inguies. Rela-
tio illadicit in Deo dependentiam i crearuris. R. hoe
effe falfum. Quamvis enim Deus non poflitnon re-
ferri tran{cendentaliter ad creaturas , hoc iplo quod
Pctcﬁ illas producere,, quc‘)dil]ns vult, &illas cogno-
icir; nullatenus tamen ab illis dependetr, quia neque
cognitionem illarurm ab illis emendicat , neque vult
illas ex aliqua indigentia , fed ex (umma propenfione,
qua ; ut fummum bonum cft , amat fe iplum diffun-
devey neque deber illis, quod pol’ﬁr illas producere,
fed fibi folis quatenus ; ur eft primum & {upremum
Ens, non poteft nen effe primum eflendi principinm
rebusomnibus, & omnium aliorum entium perfectios
nes omnes in fe eminenter & virtualiter prEcontinet.
Unde. refpectum illum, quemhaber ad ereaturas pof-
fibiles, talem; ut non modd non poflic fincillis per-
feite cognofci, fed necefie, finon effent pofiibiless
habery' non ex aliqua indigcmin » vel dependentia ,
fedex abundantia & feeundrtate, arque eminentiain-
finita 5 fine quibus repugnac effe primum & {upre-
mum Ens.

At inguies. Ergo omnipotentia, voluntas & fapicn-
tia divina non funtaceributa abfolura. R, non effe ac-
tribnra abfoluta hoc fenfu, quod nequidem tranfcen-
denraliter veferantur ad crearuras 5 fed alio , nempe
quod non habeant inter fe aut cum perfonalitatibus
divinis oppofitionem relativam , ficue perfonalitates
1pfe habent inter fe. Sed

Nora1. Beati ¢ plures velpauciores creaturas ut
exiftentes vident in Deo, qud plura vel pauciorade-
ereta divina , & perfedtius vel minds perfedké fcien-
giam yifionis claré & incniriveé vident . Quod facilé
anrelligitur ex dictis . Probabiliter autem omnes vi.
dentanDeo, 1. myfteria noftre fidei, quod probari
poreftex 5. Angnftino verbis Relp. 1. Jandatis; imd
8¢ ex Apoftelo ead. Refp. laudarto. 3. Ceelum 4 ele-
mentas & pracipuas fpecies rerum nacuralium , ue
doget S, Thomas pluribus locis. 3. Res, quzinthoe
mgndogen}ntm, adipfos x’pccinlitcrperrincnrc-s, cum
varjis futuris: contingenribus , ad iplos paricer perti-
nenibus, nrdocer: & Thomas 3.p. q. ro. art. 2.1 O.
vetbis Relp.4. laudatis . Quecumque autem per vie
flonem beatificam cognolcuns , cognofcunt invaria-

biliter abinitio {uiitatns beatifici: quia vifio beatifica
non variatut, fed femper maner eadem.

Nota 2. Creaturze ut exiftences , quatenus viden-
tur in Deo prius vilo , videntur tantim indirecke :
quia non per fe immediaté , fed per alind & in alio
videntur . Utrim autem fic vifz videantur intuitives
an non, ¢ft quaftio devoce. Nam vifio creaturarum
at exiltentium in Deo , tanquam in objecto ratione
prills cognito, non eft intuitiva , fi ad vifionem in-
tuitivam requiritur ut pendeat ab exiftencia objedti exer-
cita; eftvero intnitiva, fi, quod melits dicirur , ad
vifionem intuitivam fufficic, quod reprafenter obje-
¢tum utia fe eft, cerrificande videntem de-exiftentia
objetti‘actuali & exercira pro ea remporis differencia,
pro qua res re ipfa exiftic.

Nota 3. Patres dicuntcreaturas five ut poflibiles ,
five ucexiftentes, videri 4 beatis in Verbo, nonquod
non videantnr in omnibus perfonis divinis; nam re
ipfa videntur in omnibus, cim videantur in aliquo
medio omnibus perfonis communi ; fed 1. quia ea-
tenus videntur in Deo , quatents Deus eft quedam
illarum im:\.gr} » & denominario imaginis fpecialiter
convenit Verbo : nam vi {uz proceflionis eft forma-
liter imago Partris. 2. Quia, ut docet S. Auguftinus,
creatur® etiam ut exiftentes videntur in fapientia di-
vina, tanquam inarte, ad illarum fcilicer produétio-
nem applicata 8 determinata per decretum divinum :
Verbum autem per fe primo ex vi fuz originis cft fa-
pientia. 3. Clm'a Verbum, ut per {e primo vi fuz ori-
ginis exiftens fapientia Parris , per fe primd vi fue
originis in (e conziner , & rationes, len ideas obje-
¢tivas, Scformalesideas, inquibus juxea cundem Au-
guftinum videntur creature exiftentes . 4. Denique
creaturz five poflibiles, five exiftentes, recté dicun-
tur videri in Verbo, quiaVerbum vi fuz originis eft
vitalis expreflio omnium, qua Pater novit, & con-
fequenter vifuz originis, viralis imago creaturarum
five poffibilium, five exiftentium, in qua vitali ima-
gine claré & intuitivé vifa, non poflunt non videri 3
beatis creature, plures fcilicer vel panciores, prout
hecimago clarids vel minus claré ab illis videtur.

AR T TG EaljSo i eNe

Utriens animabus S anttoram clara & imuitiva Dei
viffodifferatur ufgue addiem Judiciis & cor-

porum vefurrectionem .

Ora. Parremaffirmativam tenuit S. Irenzuslib.s.
N adversiis hzrefes c.31. ubific loguitur : Difzi-
puloram efus ( Chrifti ) amime la!n‘éum in invifibilem
locam 5 definitwm eis a Deoy € ibi ufque ad refurve-
Glionem commorabuntur : poft recipientes corpora, &
Perfefié rﬂfm‘gmmr, hoc eft corporaliter, (]&{c‘ﬂjgd‘ﬁ;‘a-
dum & Dominys vefurvexit, fic venient ad confpettum
D¢ Idem viderur fenfiffe S.Hilarius enarrarione in
Plal 138, cum aic: Humanz ifta lex neceffitatis eft o
nt fepulris ra?‘parx’éu.r, ad inferos anime defcendant
Ouam defcenfionem Dominys. ad confummationem veri
bominis rion recafavit . Quibus verbis fignificare vi-
detut, hanc omnibus hominibus legem 4 Deo inpo-
fitam effe, ut eorum animz poft mortem adinferos
defcendant, acproinde illorum, qui in graria dece-
dunt, ‘anime defcendantin limbum; qui inScriptu-
ra finus Abrahz dicitur 5 ibique manecant ulque ad
refurredtionem corporum. Perperam autem videntur
mentem cjus interprecari de amimabus jultorum an-
ee Chuifli inccelos Afcenfionem, quia generaliter lo-
quitur. Irenzo etiam accenlferi poffune alii Patres,
qui impegerant in errorem Papizx de terreno Chrifti
regno poit refirrectionem corporum per mille an-
fos§ extituro.

Prafentem’ quaflionem folutu difficilem judicat
S:Auguftinus lib. 2. queftionum evangelicarum c.38.
ubi loquens de receptione clectorum in xterna taber-
nacula, hoc eft, in ceelum, fic aic: Quanguam illa
receptio wtritm flatim poft iffam vitam fiats anin fi-
ne [aoali dn vefurreltione wmiortworwm 5 atque ;c.!n‘m;z

retri-




Difputatio V. Articulus VIL

vetributione judicii 5 non minima quaftio ¢ff . Neque
verd difficultatem folvere exiftimandus, tract. 124, in
Evang. Joannis , cum dicit, quod Deus bearssm Be-
prum per ingentems martyrii gloriam ab oncre ipfius
farp.ar;:j’b[&'t‘n.', eique concefferit 5 q,’md Apaﬁaf{u Pau-
lus [z concapiffe dixit & ﬂ‘)‘fpﬁt, diffolvi & effecum
Chrifto. Nam lib. 1. retrack. c. 14. harer adhuc circa
quaftionem hanc , quam magnmn_cﬂb cenfer . Q';u'
hoc, inquit, invenerunt, nempe videre Deum facie
ad faciem, ipfi dicendi funt in beatitudinis poffeffione
confiftere s adquarm ducit via fideiquam tenemis G‘
uo credendo cupimus pervenire. .S'f.‘d quinanm ﬁm ;!1_".»
Ze-xnﬂ?mi 5 qui jam fant in ea poffeffione 5 quo ducit
bac wia, magna guaftio eff, non quidem pro Ange-
lisy fed pro animabus juftornm defatictorum, pro qui-
bus eam indecifam relinquit S.Dockor. Nam fic pro-
{\’.‘quitur: Et A:fgd!_qssia'.s‘m Sfaniti q.'»:.'m' ibi fint, nul-
lagueftio off . Sed de fantiis f:ar{:iﬂiém jam defuntlis,
utrsgm ipfE [aleers dicendi fint jam in illa poffeffione
confifbere , merito quaritur . Jam enim cor pore qm'd.cm
corvuptibili 5 quo anima aggravarsr 5 exuti Sunty fed
adhuc expeitans etiam ipfs vedemptionem corporis [us
7 cavo corum vequiefcit in [pe; fed nondum in futu-
ra sncorruptione clarefcit . Sed utram ad contemplan-
dame cordis oculis veritatem 5 ficut dittum eff  facie
ad faciems 5 nibil ex hoc minns babeants non bic lo-
cus ¢ff difpueande ingquirere . Hic aurem manife(té
S. Doéor loquirur fimpliciter de poffeflione & vi-
fione inruitiva Dei, non de majori vel niinori per-
fectione pofleffionis 8¢ vifionis bujus . Unde non
funt audiendi, qui dicuntillum dubium tantim fuif-
fe, urrim animz fan&torum ante corporum refuire-
¢ionem , tam perfecté & inrensé videant Deum ,
quim viluce funt poft refurrectionem cotporum, an
non. Multd mints audiendi funt, cumaferunt S. Do-
ctorem dubium fuum depofuiffe in lib, 2. quaft.¢van-
gelicarum cap, citato. Nim ‘libri retractationum hoc
libro pofteriores {unt; & cum finum Abrahz inter-
pretatur fecretum Patris, & dicic quod. fecretzm Pa-
tris beme intelligitar 5 wbi etians awte refurvetlionem
juftorum anima wivsnt cwm Deo ; nihil aliud vule ,
quam animas juftorum com Deo effe : quocumque
tandem modo fine, fiveper vifionem beatificam, fi-
ve per aliam {pecialifiimam quidem, fed vifione bea-
tifica inferiorem unionem & communicationem, in
loco illo, inguo funt & detifientur ufque adrefirre-
Gionem corporum, quicumque ficlocus ille: Tanto
enim, utait S, Dotor, werinsubique eff Dens, quan-
to nulle contimetur loco: proindeque locum illum, in
quo funt animz juftorum nfgue ad refurrectionem
corporum , reéle dici poffe fecrerum Patris.

S. Bernardus ferm. 3. de ompibus Sanctis, diftin-
guit triplicem fatum animarum fan@arum: Primum,
quem habent in hac vita moreali; fecundum, quem
habent poft mortem ufque ad refurrectionem corpo-
rum; rercium, quem poft refurrectionem corporum
habiturz funt in erernum, &in quo Deum, urinfe
eft, claré &inruitiveé videbunt. Advertiffis, inquit,
tres effe fanttarum [Fatus animaram . Primum vide-
licet in corpore corruptibili, fecandum fine corpore »
rertinm in beatitudine confummata. Primum denique
in tabernaculisy fecundum in atriis, tertium in domo
Dei... Inillam beatiffiman: domumnec fine nobis in-
trabunt 5 nec fine corporibas fuis : id eff 5 nec faniti
Jine plebe s nec (piritus fine carne . Et ferm. fequenti
dicic animas fanétas ante adventum Chrifti fuiffe in
finu Abrabz , hoc eft , in quodam loco sbfeure qui-
dems 5 fed quicra; polt Chrifti vero advenrum collo-
cari fub altart Dei, hoceft, admitti in ceelum, fed
ut folins humanitatis Chrifti clara & intunitiva vifio-
ne fruantur, non fraitura vifione Dei, nifipoft re-
furreGtionem corporum. Porro, inquit, altareipfum,
dequo nobis habendns eft fermo, ego promes fapere,
nibil alind arbitror effe 5 quim corpus ipfum Domini
Salvatoris... Interim ergo fub Chrifti bumanitate foe-
Liviter fantti quiefcunt ... donec veniat tempus, quan-
do jamnon fubalears colloacentar , fed exaltentur fuper
altare... viffone ntique Eﬁ“fw.'tw.-p!ﬂh'a;:f, nont pm!ﬂ-

43

tione . Offendet enim Filins [emetipfum o non in for-
wa fervi, fedin formaDeis offendetetiam nobis Pa-
trem & Spivitum fantivm, fine qua nimitum vifiane
#ihil fufficeret zobis . Senfit igitur S. Bernardus ani-
mabus fanckis intuirivam Dei vifionem differri ufque
ad finem mundi ; & corporum refurrectionem . Et
quod in cpiftola {ua ad Fratres de Hybernia S. Mala-
chiam alloquens, dicit: Abfiz ur tna nunc s o anima
Jantta 5 minns efficax effimetur oratio, quando pre-
Jenti vividins fupplicare eff majeftati , nec jam in fide
ambulas s fedin (pecie regnas; contrariumnon probat.
Nam hoe facil¢ intelligitur de vifione humanitatis
Chrifti, cui prafentes adfunt anime fanéorum pur-
gatx , juxra ca qua ab codem §. Doétore dicuntur
ferm.3. & 4. de omnibus Sanétis. Cimantem ferm.19.
devaris, de beatis ait: Hoc jam tertio hanrinnt aguas
in gandio de fontibus Selvatoris, & nudiss ut jta di-
cam 5 oculis divinitatis intuentur effentiam s aulla cor-
poreornm phantafmatuns imaginatione decepti; peril-
lud additum diminuens, #z ira dicam , fatis aperté {i-
guificat, ficlogui, nondecintuitiva vifione, fed ran-
rum de perfectiflima quadam cognitione divinitatis,
& qualis in hac mortali vita haberi non poreft.

In hanc vifionis beatificx dilationem ulque ad cor-
porum celurrectionem, animum valdé propenfum often-
dit Joannes XXII fed hac de re nihil ab codefinitum
fuoloco demonfirabitur. Illum porrd exenfant mulea.
1. enum in Scripturis non invenimus claré animas
purgatas ftatim admirriad claram & intuitivam Dei
vifionem . 2. Traditio tunc temporis non crat fatis
explorata circa hancmateriam, proprer hefitationem
& diffenfionem Patrum inter fe. 3. Ecclefia, cujus
elt Scripturas intcrprc:ari, & veras traditiones A falfis
difcernere , nondum quid de hac controverfia fentien-
dum efler, flaruerar. Pornitergo eriam Ponrifex Ma-
ximus inre adbuc incerra incertus effe, nondum ad-
hibiris mediis Ecclefiz &{ummis ejus Poncificibus d
Chrifto praferiptisad controverfias fidei infallibiliter,
ac proinde definitivé terminandas. Aliud autem fen-
tiendum cft de iis, qui fententiam Irenzi tuentur ,
ctiam poftquam ab Ecclefia definitivé profcripta cft,
quique proinde tanquam haretici rejiciendifunt, nem-
pe Armeni & Grac {chifmatici, quorum errorem am-
plectitur Calvinus lib. 4. Inftitu.c. 20.

REsProNsIO.

Animz Sanctorum, fivein corpore, fiveextracor-
pus purgarz , ablque ulla dilatione fruuntur clara &
wnguitiva Dei vifione. Ef de fide,

Prob. 1. ex Apoftolo. Nam ficaic ad Philipp. cap.1.
Coarélor antem ¢ dwobus: defiderivm babens diffolvi
& effe cum Chriftos &e. Etz. Cor.c.5. Audemus an-
tems 5 & bonam voluntatem habemus magis peregri-
nari a corpore, & prafentes effe ad Dominum. Spe-
rabar igitur Apoftolus fefore cnm Chrifto ftatim poit
diffolutionem, & feprefentem fore ad Dominum fa-
tim poft peregrinationem 3 corpore, & confequen-
ter {e ad claram & intuitivam vifionem Dei admir-
tendum flaim poft mortem, i modd nihil fibi ex-
piandum fupereffer. Nam dicere qudd fperaret tan-
tum vifionem humanitatis Chrifti ; nimis violentia
interpretatio eft, & nullo prorfus fundamento nixa.
Quare enim animabus inccelum admiflis negaretur
vifio divinitatis, & fola concederetur vifio humani-
tatis Chrifti , cim vifio divinitatis fic independens i
corpore , & 1.a animas ad vifionem divinitatis ele-
Vall extra corpus non repugner : Alios potro tex-
tus , quia minis convincunt , de induftria omit-
wpmus.

Prob. 2. ex Patribus, & r1.quidem ex S.Cypriano
in lib. de exhortatione martyut in fine , ubi hac ha-
bet: Quis enim non emnibus viribus elaborer ad cla-
ritatem tantam pervenire s #t amicns Dei ﬁa: Sal
cums Chriffo fPatim gandeat: Ut poft tormenta & fup-
plicia terrena, premiadivina percipiaty Si militibns
Szcularibus gloriofum eff s ur hoffe deviflo redeant in
patriats irimphantes 5 quanto potior & major eff 5
devittodiabolo ; ad paradifum trinmphantes TEAIE vune

cohe-




44 Tractatus 1. De Deo Uno.

cobaredewm Chrifti fierts Angelis adequari? .. Quan-
sa eff dignitas, & quanta eff fecnritas exive hinele-
tam ¥ .,. clandere in momento eculos, g homines
videbantur & mundus 5 aperire eofdem [Fati
Deus videatur 5 & Chriftas? 2. S, Gregorii Nazian-
zeni in oratione de laudibus S. Bafilii , ubi {fan&um
dllum virum in caleefic alloquitur: Nos, poffeaguam
vita ﬁ:;’_g;u:zmrﬁﬂ;.’u 5 & e !.:’f}f?’ﬂack!ij s ex-
fimul viventes, & fanttam ac beatam Tri-
» Cujus munc exignam [Peciem & imaginem
ACCEPEMENS 5 p:-:rs'é.r pf;ﬁ(?'!;?fcfue confpicientes, defide-
riis noftris finers f[Parsamus, 3. 8. Hieronymi v.19.
Plalmi 67. fic interpretantis : Celorum excelfn con-
feendens , eos , qui in captivitate diaboli tenehantur ,
abfolvits ac poft fe tanguam capiivos dedutlos, erer-
na wite reffituit. At vita mrerna in clara & intuitiva
Dei vifione confiftic , juxca illud Chrifti Joann. 17.
Hae eft antem wita «terna , ut cognofecant te folum
D w o & quem wififf Jefum Chriftum: . 4.
S.Gregorii in lib. 35. Moralium cap.8. ubibzc {cri-
bit : dnre refurreétionemw Sanili fingulas flalas acci-
pinnts quia fola animarum beatitadine perfrunntur :
#n fine awtem mundi binas habituri funt 5 quia com
mentis beatitudine ( que Icilicer in clara & intuiti-
vaDei vifione pofita elt) eriams carnis beata gloviam:
poffidebunt,

Prob. 3. ex Pontificibus & Conciliis. Nam 1. Be-
nedictus Joannis XXIIL. fucceflor, in Extravag. qua
incipic , Benediétus Dens, & integra legicur’ apud
Alphonfum de Caftro lib. 3. adversns harel tic. Bea-
titudo , her. 6. exprelsé’ definic , animas purgatas
fatim videre divinam effentiam immediate , fe bent,
& clavey & aperte illicoffendentems . 2. Flotentinum
unanimi Grecorum & Latinorum confenfione in lic-
teris fanéte unionis idem definit difertiffimis verbis.
Definimuss inquit s stlorwm ( fidelium ) animasy qui
poft bapr:fma p’s:f:fp.'u:ff:, #ullam omnine peceati ma-
am incarrevant 5 illas etiam s que ot contrattams
peecats maculam s vel in fuis "aili}c;'."u,:: s el eifdem
excitt ) funt purgate , in colum mox reci-
ve ipfusm Dewm v & unum
Trideatinum fefll 25. tanquam certun
& indubitacum {upponit animas San&torum in ceelo
nunc frui vifiene beatifica. Nam mandar omnibus
Epifcopis , & ceteris docendi munus curamque fu-
ftinentibuss utdoceant fideles, Sanffor una com Chri-
fFo vegnanres 5 orationes (has pro hominibus Deo of-
76 veeer & illos, qui negant Santlos 5 erevia foo-
tate in calo frasutes o invocandes effe ..., impie

{ i e .

Prob.4. Rariene. Quiaanima impiorum continud
polt mortem chctrudant}‘u* in infernmm, ubi patiuntur
peenam d'um“.’ juxta illud ]o_{?.c.:l. Duicunt f:zllc'fz_fi
dies. [iors @ in punite ad inferna defendunt; & ils
tnd Luc. ¢ 16, Mortuns ¢ff dives, & fepultas eff in
izferno. Ergo a fortiori anima juftorum, quibus fei-
icer pihil purgandum fupereft , affumuntur in cee-
Liun ., ug ibi fruantur vifione Deis cui vifioni peena
i onitur  Confeq. bona eft, Nam Deus eft
» vel falter non minus propenfus eft ad
s juftos, quamad puniendos impios. Un-
100 n"IJL.‘LL'].'EIIl'Ulli‘l‘CfL‘tiO[‘l&‘lH corporum , Ut pi-
impiorum , quamvis nen rialé egerint
ablque corpore , quare dicetur expectare refurres
chonem corporum ; ut premier animas jufforum ,
licét non bené egerint fine corpore 3 Parum autem
adverlarios juvarer dicere, mimus}m'iormu,q_uamvis
£is wifig iacuitiva Dei differatur ufque ad refurreétio-
nem corportun, non effe tamen fine pramio; quia
vels ne dicic S, Bernardus, jam funcin ceelos & vi-
intiitive humanicacem Chrifti § vel faleem’, ue
alit valang, funt in finu Ab 5 hoceft, in cran-
quillo-aliqualoco, ubi jucundifiimé, & omnis pror-
gs doelaris expertes, vivunt cum Deo, i quo [pe

: ANEUL, proteguncur, & variis donis i«
affietunrur, Hoc, inquam, parum juvat
wips. Nam, Dea ita volente, animaz Hmpio-
sum pune gon folum vxpcrium_m; peenam , que in

damnatione fecundaria eft, & peena fenfus dicicurs
fed criam primariam , quam damni peenam vocant
Doctores, & qux in privarione vifionis bearificz ,
& dolore perhanc privationem caufaco confiftic. Er-
go anime jultorum expiate nunc non foliim praz-
mium aliquod [ecundarinm in beacicudine, fed etiam
& potiflimim recipinnt primarium, quodin clara &
intuiciva vifione Dei, & aliis actibus hancvifionem
naturali neceflicate confequentibus, pofirum eft: fi-
quidem Deus non mintis erga juftes beneficus eft 5
quam feverus erga impios .

Obj. Aliquos Scripture textus, qui affertioni no-
{tree videntus adverfart. 1. Joannes in Apocal. cap. 6.
dicit : Vidi fubtes altave animas interfettornm pro-
prer Perbum Deiy & propter reftimonivm, quod ba-
bebant: & clamabant vocemagna, dicentes : Ufg
quo 5 Domine s [anétus -‘.’7’ Verns s non judicass ' non
vindicas fanguinems noffrum 2 2. Marth, cap. 20. in
parabola opm'arfcrunl denarius diirnus, quo merces
Sanctis in ceelo tribuendafignificatur, non darurope
rariis nifi ad velperam, qua extremum judicium in-
nui viderur: &ec.25. Chrftuscleétos ficin fine mun-
di allocuturus eft: Penite beneditti Parris mei's poffi-
dete paratwm vobis veguum & conftitutione munds .
3. Apoftolus ad Hebrzos c. 11. de Sanckis veteris Te-
ftamenti hze feribit : Er bi omnes reftimonio fidei
;’);"o[mti, nen acceperunt vepromiffionerz, Deo pro na-
bis meling aliquid providente, ut non fine nobis con-
fammarentur .

R.ad 1. exeonihil fequi pro errore oppofito : Nam
1. Joannes quos fubaltare viderar, viditpoflea ftan-
tes ante thronum &z'in cnnl'pec}tu agni, amictos fto-
lis albis, habentes palmas inmanibus, & clamantes
yoce magna, Salus Deo noftro, qui fedet fuper thro-
nuily, & agno, ut diciturcap.fequenti, 2. Animail-
Iz, quas fub alrare vidic Joannes, ftatim acceperunt
fingule fingulas fiolas . Nam loco cirato Apoftolus
continud profequituc: Et date funt illis fiugale ffo-
le albe, binas in refurrectione corporum , ur ait Gre-
gorius Magnus, accepturis: Unde & diftum effillis,
ut requicfcerent adime tempus modicum o donee comm
pleantar confervi eorum 5 & fratrer eorums. Singulz
autem flolz , quas animz Sanctorum accipiunt, in-
terprete Grrgoriq Msgno » fignificant gloriam animz,
qua in clara Dei vifione confiftit: binz verd, quas
accipient, cual numerus electorum completus erit,
gloriam anima & corporis , que corporis gloria ,
quam in quatwor doribus Doctores conftituunt, vi-
delicer in tmmortalitate, feu impaffibilitate, clarira-
te , agilitate & fubtilitate , anime gloriz addetur in
refurrectione, juxta illud Apoftoli 1. Cor. ¢. 15, Se-
minatur ( COLPUS ) im Corruptione, [urger in incorru-
p.fior}c : ﬁmirjm‘w? in 3:{?10!};‘.:’?:1!C 5 ﬂi?_gnr in gz’a;»,’,.g -
[eminatuy ininfirmitare, furgetin virtute : feminatur
corpas animale o furget corpus [piritale 5 & illud ad
Philipp. cap.3. Reformabir corpus bumiliratis noffre,
configuratum corpori claritati echndnm operatio-
nem , qua etiam poff icere [1bi omnia.

R. ad 2. per velperam intelligendum effe poftremum
vite diem uniufcujufque hominis privari , nifi per
denarium dinrnum fignificerur integra merces: recci-
buenda electis ; tunc enim per vefperam intelligen-
dus eriv finis mundi : quanquam, ut jam obfervavi-
mus, in parabolis non circumitantiz artendi debent,
{ed fccpu‘s. Quod autem fir in hac operariorum pa-
rabola Chrifti intentum 5 fupra explicuimus. Ex his
autem Chrilti verbis, Percipite regnm s non mngig
colligi poteftanimas Sanctorum ante exeremum  Judi-
cium non effe in ceelo , nec ibi regnare per claram
Dei vifionem, quam ex aliis eod. cap. Dyfcedite me
waledicti s in ignch: RLEFING 5 poreft Coliigi anir
impioruim non effe in inferno , neque ibi peena fen-
fus & damni cruciari. Itaque ctim eletis Chriftus di-
cet, Percipite regnnm » vel anucrm‘ de confummata
beatitudine, vel folum intender declarare omnibus 5
8¢ confirmare fententiam pris latam in inftanti mor-
tis cujulque eleck ; o

Ry ad 3. Quando Apoftolus dicit juftes , ql_:il\'c]

fub




Difputatio VI. Articulus Unicus. 45

fub lege nature vel (ub M_ofaica fuerunt, noh acce-

iffe rcpromimonem » aut fupplendas effe has voces,
ante adventum Chrifti, 8zejus in ceelos afccnﬁcncrp,
ut innuere videnrur hzc verba,. Deo pro ilﬂr")t‘.fﬂ?ﬂf;%.f
aliquid providente : nam Sancti omnes anteadven-
¢um Chrifti, & ('jus_afccnﬁonf:m, in hmbt_) fuerunt,
ex quo poltea a Chiifto educti, una cum illo afcen-
derunt 1n ceelum s Tecundiim hac Davidis, verba, ab
Apoftolo laudara Eph. cap. 4. Aftendens in altum ca-

tivam duxit captivitatem : Sanéti veroin lege grati,
ubi primmm purgati omnind funt » affumuncur. in
celum, utibi clara divinitatis conremplatione fruan-
tur: auc Apoftolus intelligendus et de repromiflione
completz & con[umm_ar.oc bya:imd:ms, que. prater
oloriam animz , corporis gloriam complcé‘tmlr. Quam
interpretationem fuggerunt Apoftoliverba: non enim
dicit, ut non fine nobis bearencur; fed, utnon fine
siobis confummarentnr. ‘

RENHHHOHINOHHNHRHHN00E0000RINGT
D ISP AP L

" JAnc difputationem majoris claritaris gratia di-
H vidimus in plures quz:ﬂion_es, in quaram pl_:im:l
agemus de exiftentia[cientie diving, & ejusdoribus.
In fecunda, de cognitione Dei circa fe ipfum, pof-
fibilia, & resaliquando exiftentes. In tertia, demie-
dioin quo Deus pofibilia, & res aliquando r:lxi!}cn-
es cognolcit. In quatta, de cognitione Dei circa
futuribilia , hoc eft , ut commmumniy or,, circa
adtus liberos creaturz rationalis {i yditione  ali-
qua futuros, quos, ad vitandam caticn “m
in quanon partim laborant adve noftri, aptitis
futaribiles , quam fururos vocart poffe judicamus .
In quinta, de fcientia media, quan a {cientia futn-
ribilium diverfam effe adverfarii noftri contenduat.
In fexta denique’, de divifionibus fcicntix divinz ,
8 ideis divinis. f

¥

G gaed Bp’? s el oo e & Ll
De exiftentia fcientie diving , & ejus dotibus .

e BB NI AT G TS S T REN: PGSy
Utrsiis in Deo fit fcientia, & qualis fit .
ReEsponstio L

Eus habet {cientiam. Eft de fide.

D Prob. 1. ex Script. Nam dicitur Pfal. 138. Do-
wine 5 tu cognoviffi omnia. Et Efther c. 14. Domine,
quti habes emuinm fn’erzam’z ..Ert Rom.c.11. O alti-
tudo divitiarum fapientie ' (trentie Dei! 2. Ratione.
Nam Deus non poteft non habere omnes perfectio-
nes , qua relucent in idea entis , quo nihil melius
effe & cogirart pptcﬂ. Talis autem eft fcientia, quaz
eft magna perfectio; ‘necaliam majoremaut xqualem
excludit 4 fubjecto fuo. Ergo, &c.

RrsronNsro=h

Scientia Dei non eft habitus , neque adtus 3 Deo
realiter diftinctus.

Prob, Nam fi fcientia Dei effer habitus , vel effet
gqualitas fimplex, vel ageregatum ex multis {peciebus
cerrorum ackuum, facilicans ad ﬁ‘n'.u]cs actus. Arqui
utrumque: repugnac fummae l'Jinphm‘r:E(i divinz: non
enim ftare potelt cum reali compofitione intellectus
divini cum qualitate aliqua, vel congerie fpecierum.
Propter candem rationem fcicntia Dei non poreft efle
aétus realiter diftinétus 3 Deo, quiarealis ¢jus unio
cum intellectu divino impedirer fummam Dei fimpli-
citarem. Itaque fcientia Dei eft ipla Dei fubftantia,
non fimpliciter, fed cum addito, nempe Dei fubftan-
tia fe ipia viraliter tendens fic ; & facilitas, quam
Deus haber ad inrelligendum, non eft habitus reali-
ter {uperadditus intellectui divino, fed eft iplemerin-
tellecbus divinus , ut haber vim intelligendi infini-

tam. Nec dic q\et fcientiam divinam refponderi, qua-
lis fit Deus. Nam inde fequitur tantim (cientiam
divinam effe qualitatcm mcmph}'ﬁcam, hoc eft, ef-
fe aliquid conceptum per modum qualitats. Quod
verum eft.

Resronsro IIL

Scicnria divina eft abfque omni compofitione
mentali.

Prob. Nam compofitio mentalis confiftit in eo
quod intellectus diftinckis &inadzquatis concepribus
apprchcndat plures. terminos, quornm deinde unum
de altero neget vel affirmer per adtum judicativam .
Atqui talis compofitio repugnar Deo , quia dicit
acbuum pluralirarem & fucceflionem, qua repugnant
idez entis, quo nihil melius effe & rogitari porcﬂ 3
cum excludane aliquid melius , nempe modum in-
telligendi per unicum & fimplicem intuicum . Er-
g0, &c.

B es oS P TV

Scientia Deinon eft difcurfiva: IraS. Thom. q.14.
aitag, ansl)

Prob. Nam, ut ait S, Thomas hic, in [tientiano-
fira duplex eft difturfus : unns fecandum fuccefonem
tantwm 5 ficut cum poffquars sntelligimus aliquid in
aitn > convertims nos ad intelligendum alind. Alins
difeurfus eff_fecundim canfalitatem s ficut cam per prin-
cipia pervenimus in coguitionens concluflonym ; ita ut
cognitio principiorum (it caufa cognitionis conclu-
fionum. Atqui neuter concurfus convenit Deo. Non
primus. Deus enim haber quidquid melins eft , 8 me-
lius eft cognofcere omnia fimul, quam fucceffive co-
gnofcere. Prarerea > cum ]_)eus fic infinité perfectus
in genere ingelligentis , quia hoc manifefté pertiner
ad rationem entis, quo nihil melius effe & cogirari
poteft , omnino completus ¢ft ad fimul cognolicen-
dum omne cognolcibile, proindeque non poteft non
cognofcere imul omne cognofcibile. Unde S. Augu-
ftinus lib. 15. deTrinitate c.14. reéké air de Pacre 8¢
Filio in divinis: Omania, qua funt in eorum [cientia,
in corum fapimriﬂ, in eorum effentia %ﬂf-g/(;]kz:fquﬂ eo-
yHm ﬁmu! widets nont particulatin 5 aur ﬁﬁfgit.frerim,
velut alternante confpectn 5 hinc illuc, & inde buc ,
& varsus inde vel inde , in alind atque alind , ur
aliqua videre #on poffit, nifi non widens alia: fed ur
dizi 5 fimul omnia videt 5 quorum nullum eff , quod
noin femper videt.

Denique ira raciocinatur S, Thomas hic. Quee co-
gnofcuntur per unum medium, cognofcuntur fimul.
Arqui omnia, qua cognofcir Deus, cognofcit perunum
medium, nempe pet fuam effentiam. Ergo, 8zc. Adul-
ta, inquit, que fueceffive intelligimus 5 fi nnumqiod-
gue eorum in e ipfo confideretny 5 omuia fimul intel-
tigimus, [1 iz aliquo unoea intelligamus, pard [ipar-
tes intelligamns in toto, vel fF diverfas res videamus
in [peculo. Dens astem omnia videt in uno quod eff
ipfe. Unde fimul & non fucceffive omnia vider.

Non etiam{ecundus difcurfus convenit Deo. . Nam
1.ucait 8. Thomas bic, fecundus difeurfus prefuppo-
P primum Deo repugnantem: procedentes chin i
principiis ad conclufiones, non fieni utrumaue confi-
derant. 2. ut ibidem pergit S.Doctor , difeurfus ta-
lis, nempe fecundus, ¢ff procedentis de noto ad igno-
tum . Unde manifefturs eft 5 quod quanda cogrnofcitnr
primum, adbuc ignoratur fecundum, @ fic fecundum
wen cognofcitur in primoe 5 [ed ex primo . Terminus
vero difcurfus eff, quando [ecsindum videtwr in primo,
refolutis effectibus in canfass & tane ceffar difcarfus.
Unde cum Deus effeltus fuos in [ ipfo videat fionr
in canfa, ejus cognitio non ¢ difewrfrva. Ex his aus
tem breviter argumentor. I. Ille non difcurrit 5 qui
non procedit de noto ?ld ignorum. Arqui Deus non
procedit de nogo ad ignotum : nam procedens de
noto ad ignotum , aliquandiu ignorat : ignorantia
aptem in Deum cadere non pateft , quia manifefte
repugnat ide® entis, quo nihil melius cogitari poreft.
Ergo, &c¢. 2. llle non difcurrir, qui femper eft in

termt-




46 Trattatus I. De Deo Uno.

termino difeurfus © Atqui Deus femper eft in termi-
no dilcurfus. Ergo, &c. Prob. min. Nam Deus fem-
per cognolcit conclufiones in principiis, & effectus
n caufis 5 ita ur Deus femper eadem ‘indwﬂ'iblhtcr
cognitione principium , & in principio conclufios
nem , irem femper cadem indivifibiliter cognitione
caufam , & in caufa effeCtum cognofcar . Unde in
Deo cognitio principii, vel caule , non canlac co-

nitionem conclufionis, vel effe¢tus in Deo 5 ficur
in nobis canfac . Hinc cognofcimus conclufionem ,
vel effeCtum ex principio , vel ex caufa , non item
Deus ., Effectus canfarym creararum, inquit S. Thom.
hic ad3. wider quidem: Deus in ipfis canfis, multome-
lins quam nos: non tamen ita guod cognitio effeltuwnm
caufetnr in ipfo ex cognitione canfarum cvéararum
feent in nobis, :

ReEsrponNsio V.

Scientia_divina non pendet A potentia phyficé ef-
fectrice , & receptiva illins,, Datur ramen in Deo
intelle€tus proprié dictus , 4 quo fcientia divina ,
non reali diftinctione , fed logica inadequata diftin-
guitut 5 & 4 quo realiter eft fuo modo aétus , quo
Deus cognolcit,

Prob. 1. pars. Nam {i fcientia divina penderer ab
ejulmodi potentia, &ita fi darerur ejulmodi potentia
in Deo, [cientia divina cffee adtus i Deo realiter di-
ftinckus, darerur in Deo potentia pafliva, intellectus
divinus realiter petficeretur per aliquid a fe realiter di-
ftinGum : actus enim vicals perficit potenriam , cu-
jus eft actus. Conl, fecundim omnes partes manife-
fi¢ repugnat Dea. Ergo, &e.

Prob.2. pars. Quia 1. daturin Deo veré & proprié
virtus incelligendi ¢ hecenim virtus locum haber in-
ter vircures fimpliciter fimplices, quarum nulla carere
poteft Deus. 2. Deus veré & proprié intelligit. Er-
go veré & proprié habet facultatem intelligendi: va.
ler enim ab actu ad potentiam. Arqui omine intel-
lectus non aliud intelligimus , quam virtutem & fa-
enltatem inrelligendi. Ergo, &c.

Prob. 3. pars. Nam fiinrellectus diftinguerctur rea-
liter 4 fcientia divina, fcienria divina penderét 4 po-
gentia phylficé effecirice , & recepriva illius . Falfum
conf, ex 1.parte. Ergo , &c. Supereft #oitur, ut in-
telledkus divinus i {cientia divina logicg tantim di-
finguarur . Hazc logica diftinélio ex parte {cientiz
diving eft tantim inadzquata. Ratio eft, quiacim
fcientia divina fit purus modus intellectus divini ,
& purus modus fit etiam in fenfu formali fubje-
¢kum, cojus elt modus; licér cum addite, non po~
teft eriam in lenfu formali diffingui ab eo, nifi in-
adequaté , nempe fecundim purum illad , quod ei
fuperaddit.

Prob. 4. pars. Nam atus , quo Deus cognolcit ,
elt actus vitalis . Quicumque enim cognolcit , co-
gnofcendo agit vitaliter, fen s quod idem eft , vivit
10 adku fecundo . Arqui omnis actus vitalis eft 4 peo-
gentia vitali, quamdenominat, Etgoadtus, quo Dens
cognolcit, eft ab aliqua potentia vitali, nempe intel-
lectu divino, quem denominat intclligemem. Aétus
autem , quo Deus cognolcit , eft ab inrellectu divi-
no realiter , quia pracise intelleétus divinus cogno-
feendo veré & propri¢ agit viraliter, non quia pro-
ducit , & in fe recipir aliquid , nempe fpeciem ex-
preflam objecti cogniti. Unde actus, quo Deus co-
gnofciz , five {cienua divina , non eft alind , quam
viralis & purus modus fe habendi intelleGus divini
advertentis, percipicntis ; & vitaliter attingentis ob-
jeGtum pure, hoc cft, fine producione fpeciei, per
quam advertat, percipiar, & viraliter artingar obje-
¢tum. Hinc fcientia divina non eft alitd, q‘u:‘lm pura
adverrentia & perecprio intellectus divini, quihicin
pbliqua non ponitur 4 nifi grammaricaliter . Hine
feigntia divina non eft aliud , quim ipfemer intelle-
hus divinns  fe iplo , & nullo fibi fuperaddito , ad-
vertens 8¢ percipiens, atque advertendo & percipien-
do vivens in actu fecundo , feu vitalicer agins , &
virgliter agenda active feiplum moditicans puce. Hing

intellectus in genere non eft alind, quim vis adver=
tendi, vis percipiendi, visartingendi vitaliter, visfe
ipfum v!mh{_cr_modiﬁcandi » five hoc fiat per expref-
fionem imaginis objecti, ut Peripatetici docent con-
tingere in intelledtu crearo , five hoc fiat per actio-
nem puré modificativam , nulla objecti imagine ex-
preffa, & inintelle€tu cognofcente recepra,

REsrProwsio VL

Scientia divinaeft etiam independensab ommni fpe-
cic imprefla, & motivo propric dicto.

Prob. 1. pars. Species imprefla eft qualitas phyfi-
ca, objecti vicaria, ad objecti cognitionem concur-
rens, recepra in intelledtu , quem compler. Sed ta-
lis qualiras manifelté repugnat Deo , qui {ummam
haber fimplicitatem, in quo neque fubftantialis , ne-
que accidentalis compefitio locum habere poteft ,
qui in cognolcendo plané independens eft 3 concur-
fu cujufcumque alterius qualicamque modo ipfi coo-
perantis, & cujus intellectus fe ipfo ad coguofcendum
omne cognolcibile completiffimus; relpuit omne com«
plementum fibi {uperadditum. Hzc enim omnia funt
de ratione entis, quonihil melius effe & cogitari po-
reft. Ergo, &c.

Prob. 2. pars. Namomne motivum proprié dictum
habet effentialem ordinem ad mobile, & ita motivum
proprié dictum non poteft effe fine mobili. Arquiin-
tellectus divinus non eft mobilis. Ergo, &c. Prob.
min. Quia illud non eft mobile, quod femper eftin
rermino morns , ficut » ur fuprd dictum eft , illud
non eft difcurfivam , quod femper eft in termino
difeurfus. Atquiintelledtus divinus fempereft in rer-
mino motus: nam femper & pro femper cognolcit
omne cognofcibile omnimodo, quo, feclufisimper-
fectionibus , cognofci poreft ; quia femper & pro
femperad id ex fe dererminatus & compleriffimuseft ;
ciym firinfinitys ex omni parre in gencre intelligen-
tis. Ergo, &c.

Poteft tamen dici effentia divina, modo quodam
excellentiffimo , & feclufis imperfectionibus omni-
bus, fungi officio fpeciei impreflz, & motivi refpe-
¢tu intelleétus divini, & quatents radix eft infinite
perfectionis, quam haber mngellectus divinus in ratio-
ne intelligentis, vicujus effentaliter determinacus8
completus eft adintelligendum omne intelligibile mo-
do perfectiffimo , hoc eft , independenter ab omni
alio realiter compicntc , aut movente ad ime!ligcn-
dum; & quatenus claté in {e vifa cum omnibus fuis
attributis & modificationibus , velut fpeculum intel-
letui divino videnda exhiber cztera omnia cogno-
feibilia, vel quia eftcaufa effectiva illorum, vel quia
elt eorum idea objeétiva , aur etiam formalis , vel
quia eorum fpeciem.& imprefflam & expreffam emi-
nenter in fe continet , vel denique proprer quem-
cumque alium ordinem tranicendentalem, quem ha-
bet ad illa.

Resrponsio VIL

Scientia divina eft omnind certa & evidens. Ef
de fide.

Prob. 1. exScripr. Nam Eccli. cap.23. dicitur: Ogy-
li Domini multo plus (acidiores. funt ﬁ:pﬂr [folem o cive
cumpicientes omines vias hominwm 5 &' profundm abyf-
fis & hominum covda intaentes in abfeonditas partes.
‘Quibus verbis (cientiz divinz clatiras & certitudo lu-
culentiflimé exprimuntur. 2. Evidentia & certitudo
fcicntie funt perfectiones fimpliciter fimplices , qui-
bus proinde fi carerer Deus, non efler, quidquid me-
lins eft effe . 3. Si fcientia Dei non effer evidens &
certa, effer mera opinio & conjectura, Arquiopinio
& conjeétuta cadere non peffunt in ens, quo nihil
melius effe , vel cogitati poteft . Ergo , &c. Unde
§. Augnftinus tra&.37. in Evang. Joannis dicit: Came
dicitur @ Deo verbum dubitationis 5 ciume Deunz nibil
utique lateat s illa dubitarione arguitnt infidelitas 5 non
opinatur divinitas.




-

Difputatio V. Articulus Unicus. 47

R 2.8.2.0 N s;xo . MALL

Seientia divina ¢ft infinita, xterna, & immutabi-
lis, Ef de fide.

Prob. 1. pars: 1. ex Script. Nam Plal. 146, dicitut:
Sapicutia cj4s won ¢/t numerus.. Ex quibus verbis fic
raviocinatur 8. Auguftinus lib. 13.de Civ.c.18, Abfi
ue dubiremnss quod. i notus pont. fit amnis numseruss Cit-
jus intelligentia ﬁcxsr in Pfalmo canitur 5 non .r;ﬁ" i
meris o Jnfinitas iraque mumeri  Guamuvis infiniterum
numerorum nullas fit numerns 5. non eff tamen incoms
preiﬁvﬂﬁééﬁ; es5 Cjus intelligentic non qﬁlﬂ%mﬁ’w inass
Quare [ infimitas mumerorum. (Cientia Dei 5 qua com-
prehenditury offe non poteft infinitas qui tandem sos
(s homunenli, qui cjus (cientielimitem figere pra-
[umamus? z. Rationc. Quia omni fcientia finita po-
teit cogirari aliquid melius, in rarione fcientiz . At
nihil , \quo aliquid mci_ms cogitari po[_cﬂ‘_m 3]1_qur| ra-

ione , porelt: convenite eriti 5 quo nibil melius co-
gitari_poteft in ulla ml:icmq. Ergo, &c. ?lmte}‘ca s
ens, .quod l'upremum &pcric&irﬁmum exiftendigra-
dumn obtiner, non poreft non habere vim intelligen-
di ex omoi parte. in fuaratione illimitatam, p;oindc-
que non-potelt non habere {cicntiam ex omni parte
infinicam .- Arqui Deus eft illud ens. ‘Ergo, &c.

Prob. 2. parsy I..ex Script. Nam Provcrb._cap.&
Sapientia divina de feipfa dicic: Domeinus poffedit me
£12 ERETE0. DIATHI [ HATHI o sz}rtrqzam{fm'd‘qmrm fa:re:.’e:
@ principio. Ab arerno ordinata fums &, 2. Ratio-
ne. Nam ab @rerno- & proj @icino. cognolcit, quid-
quid cognolicit. Eigo, &e. Prop. ant; Inrel_kzdus di-
vinus; quia infinieé pcrfe&us eft in {ua ravones.ab
@terno 8 pre xrerno completys ‘& dererminatus eft
ex {e ad cognofcendum omne cognolcibile.

Prob. 3.pars, 1.ex Scriprura, Nam.in epift.: Jaco-
bi- cap. 1.+ de Deo dicitur. : Apud quess non eff. tran/-
mutatio s nec viciffitudinis obumbratio. 2. €x S. Angu-
ftino lib. 2. ad Simplicianum quaft. 2. obi ita logui-
tur: Cam dempferode humans [cientia mutabilitaren,
& tranfitss quofdans 4 eogitatione in cogitationem: ;
ciims v vo de Partéin pavtemscrebris recordationibus tran-
[ihimis « s CHIB OFEO hae eanéta detnaxere, & velsquere
folam wivdcitatém certe. alque inconcufle veritaliss wia
argue efernd contemplatione cupita ro!freﬂ’mn!ﬁ... 0
yon reliquero.s moniensms habet hoc humana [cientia 5
(ed pro- wiribus cogitavero ; infinwatur wibi. wrewmque
feientia-Dei « Ex quibusi fic argumentor. Ille ingelle-
‘Gus habert: fcientiam invariabilem, qui nec tranfic s
nec tranfire poteft 4 cogitatione in cogitationem 5
fed proprer infinitam perfpicaciam & activitatem
una & =terna_contemplatione. cuncka certd & in-
conéulsé colluftrar. Ar talis eft incellectus divinus :
alinm_enim effe repugnac intellectum entis, quo ni-
hil melius cfle, 8 cogirari poteft. Ergo, &c. Con-
firm. Quia illa fcientia invariabilis'eft, qua necmi-
‘nui ; mec augeri poteflt, fed femper & profemper ‘ca-
dem omnino manet. Atqui talis eft fcienria divina:
ciim Deus ab zterno & pro @rerno cognofcar omne
cognofcibile omni modo 5 que. poteft cognoici ;. fe-
clufis im_pcrfcéhnmbus. _Ergo, &e.

Obj. 1. Potelt Deus {cu'c_plf.u'a, quam fciat : mam
poteft plura facere, quam faciar; & i plura facerer,
P!urafcii'ﬂ: non qmd'cmfcm_nua ﬁn‘{pl‘icis intelligen-
tiz, qua femper govit omnia omnino, qua fibi pol-
fibilia funt; fed fcientia vifionis, qua intuerur om-
nia , qua facic. Ergo Vﬁ:icntiﬂ divina \augm’i poteft,
& confcqucnter variari. K. n. ant, Ciim c_nim > Pro-
pri¢ loguendo, illefolus & omnis plurafciar, quim
antea fciebar, qui antea nefcivit aliqua, qua poftea
feir; ille folus & omnis, propri¢ loquenda , poteft
plura fcire , quam fciat , qui poteft aliqua neicire
pro aliquo tempore, 8¢ eafcire pro alio fubfequenti.
At hoc repugnat Deo , qui ab rerno & pro zterno
fcit quidquid feit , sauc cire poteft 5 qui ab @terno
& pro’ zrerno omaigomnind poffibilia perfcientiam
fimplicis intelligentiz, omniaomnind futuribiliaper
{cientiam conditionalium, omnia omnind praterica,
preefentia , & futura , per [cienciam vifionis novit .

Hanc J'Cfponﬁonem fuggerit S.Tﬁlol\las hie Q- 14.ar.15.
ad 2. Si ,zf’z'irm'd effer , imod prins Dens nefciviffer, &
poftea feiret , effet ejus feientia variabilis . Sed hoc
effe non poreft : quia quidguid ¢ff 5 vel poreft effe fe-
cundum aliquod tempsus » Deus in aterno [uo [cit . Et
ideo ex hoc quod. ponitur aliquid effe [ecundim quod-
cumaque tempus 5 oportet ponis quad ab eterio fit (ti-
tumz @ Deo. Et ideonon debet concedi, guod Dess pof-
fit plura fcire, quam feiats zf.ru'pzfmt propofitio impli-
cat, guoa ante neftiverit, O poffea ftiat. Quod de
Deo dici non poreft , quivin prafenti hyporhefi re-
turm, quam elegit, ab aternv feir,: quidquid re ipla
decrevit facere ; & in alia poffibilis 1n qua plura fa-
cere decrevilfetr 5 plum illa ab xterno & pro ater-
no, fciret.

Obj. 2. Deus alids fcivic v. g. Chriftum effe nalci-
turum, nunc verd non (cic effe nafciturum, quia Chri-
ftus nafciturus non eft . Irem alids fcivie effe nafci-
turnm; nunc verd fcic effenatum. Ergo fcientia di-
vina variatur. K. Denm abaterno & pro xterno uno
& eodem actu feire ‘hanc propofitionem , Chriftus
nalciturus eft . veram:efle proea differentia LEMpOris,
pro qua Chriftus nondnm natus erac, & falfam effe
proalia, pro quaChriftus jam natus eft. Irem Deum
ab. zterno & pro @temnn , uno & eodem acku inva-
riabiliter, feire Chrifftum effe nafcicurum pro-tali dif-
ferentia temporis, nafci- proilla, natum efle proifta.
Non enim in Deo fuerant aut cfie poruerunt plures
atus fucceflivé, quorum uno feiveric Chriftum na-
feitnrum effe 5 quando nafciturus erac, alio nafci ,
quando nafcebatur, & alic natum effe, quando na-
tus cft . Unde objetum fcientiz divinz ; non ipfa
fcientia divina, variati potett-

Resronsio IX

Scientia divina eft formaliter judicativa,

Prob. Nam actus, quomens certificatur de verita-

te rei, & inea conquielcit, eft judicium. Arquicta-
lis eftomnis actus, quo Deus cognofcit: nullaenim
cognitio divinaeft puré apprehenfiva; quia_cognitio
puré apprchenfiva imperfecté tantiim reprefentar ob-
jetum fuum , cum non reprefenter illud, quantiim
eft reprefentabile , & intellectus puré apprehendens
veritatem dnter & falfiratem rei fufpenfus haereat: quod
repugnat - intelledtui infinité perfecto in fuaratione,
qualis eft intelledtus divinus , quem proinde necefle
¢ft actu quo cognofcit objectum aliquod, illud per-
fecté cognolcere, & quantim eft cognolcibile, pro-
indeque deiillius veritare plané certificati, peradtum
fuum . artingendo illud, utinfe-eft, fibique dicendo
quid fir, quale fic, quantum ficv Quod fieti poreft
ablque ulla imperfectione.
. Objs Judicium non eft in nobis ablque imperfe.
cHone. Ergo mec in Deo. R. n.conl. Difparitaselt,
quia judicium nen eft in nobis fine compofitione
mentali terminorum . Nam v.g: climjudicamus Deam
effe omnipotentem s vel fingulis actibus apprehendi-
mus fingulos terminos, quos deinde per actam jue
dicagivum componimus, cimdicimus, Deuseftom-
nipotens : vel uno actu ambos terminos apprehendi-
mus, & per alium actum waum terminum alteri at-
tribuimus ; cum apprehendentes unico actu Deum
omnipotentem, per alterum dicimus: Ica eft. Atju-
dicium in Deo -eft ablque omni compofitione. Nam
in Deo judiciumeft fimplex intuirus rei, ueinfeeft;
quo res viderur, utin fe efts quancimyvideri poteft;
quo res, ut in fe eft ;- videtur infinita claritate ; &
quo proinde ablque omni previa arg{rehenﬁune, vel
compofitione terminorum , intelleétns divinus fum-
mé. cercificatur tem effe id, quod eft, & non aliud,
ficut oculus fimplici vifiones abfque omni compofi-
tione vel divifione cemificatur ; parictem effe hujus
coloris, & non alterius .

QU &-




48 Tracatus I. de Deo Uno:

S bR R S vl GR 0 BN § &

De cognitione Dei circa (¢ ipfwm o poffibilia,
& alias res aliguando exiffentes.,

ARTECULUSLE
Utrssm Dens [z ipfum cognofcat o & comprebendat .
ResroNsio L

Eus fe ipflum cognolcic , Ira §.Th.q.14.art.2.
D Probarur 1. ex Script. Nam 1. Cor. cap. 2. di-
eitar: Nobis autem revelavit Deus per S piritum [uum:
Spiritus enim omnia Sforuntatur s eriam profunda D ....

ue Dei funt 5 nemo cognavit 5 nifi § piritus Dei . 3.
?{ationc - Quia Deo nihil deeft ad cognofcendum fe
iplum. Ergo, &c. Probar. ant. Quia fi quid cideeft,
wvel ex parte objecti, vel ex parte potentiz , vel ex
parte conjunctionis objecti cum potentia. Nihil ho-
rum dici poteft. Non primum. Nam cim intrinfe-
ca cognolcibilitas fit atfectio entis in adu, & Deus
fic maxime cns in actu , quia eft ens poffibile fum-
mé neceffarium , non poteft non habere maximam
cognoicibilitatem intrinfecam. Non fecundum. Nam
haber vim intelligendi infinité vivacem, & inintel-
ligendo 4 quocumque alio plané independentem. Non
denique tertium. Nameffentia divina cum omnibus
fuis aceributis & ablolutis & relativis cum intelleétu
divino per identitatem Pc1‘fc&iﬂix11é conjuncta eft .
Ergo, &

ResrownNsio Il

Deus fe ipfum cognofcic cognitione perfecté com-
prehenfiva. Ira S. Thomas hic q. 14, arr. 3.

Prob. 1. ex Script. Nam hzc verba Apoftoli, Spi-
vitnsomnia [Crutaturs etiaw profunda Dei, nonqua-
lemcumgque Dei cognirionem , fed perfecté compre-
henfivam fignificant, ut Patres docent. 2. Ratione
8. Thomz. 7 uncy inquit, dicitur aliquid comprehen-
iy quando pervenitur ad finem cognitionis ipfinss ©
boc ¢ff, quanda res cognofcirur ita perfeite, ficnt co-
grofeibilis eff ... Meanifeffun: eft aurem, quod Dess ita
perfeite cognoftit feipfum 5 ficut pczﬂeé}e cognofcibilis
eff . Ef} cnim vaumqsuodqgue cognoftibile fecundsum mo-
dum fus alini.ii tanta ofF antem virtus Dei in cogno-
feendo 5 quanta eoff altualitas ejus in exiffendo . Ex
quibus vetbis fic argumentor. Illud objeGtum com-
prehenditur quod tam perfe&c‘:-cognol'citur, quim
perfectd cognofci poreft: Arqui Deus fe ipfum tam
perfeckeé cognofcic, quam perfedté poteft cognofei.
Ergo, 8cc. Major patetex terminis. Prob.min. Tan-
ta eft in Deo vis intelligendi, quanraeft ¢jus cogno-
feibilitas intrinfeca. Ergo tam perfecté , &c. Prob.
ant. Nam illa funtinter fe xqualia, quahabent can-
dem menfuram . Arqui intellectivitas Dei, & ejus
intrinfeca cognofcibilitas, habent eandem menfuram,
nempe (ommam  ejus ackualitatem . Queeliber enim
fubftantia fpiritualis eft ineellettiva & intelligibilisin-

rinfecé fecundim modum fui adus, hoc eft, fe-

cundiim modum fuz perfectionis. Nam actus 8¢ per-
fectio, effe in adtn & effe perfeGum , funr idem .
Ergo, &c. .

Confirmarur & declaratur amplits 8. Doétoris ra-
tiocinium . Subflantia fpiritualis ¢d plus haber inrel-
Yectivitatis & intelligibilitadis intrinfece, quo perfe-
<tior cft: & eo perfectior eft, qud minus haber po-
tenualitaris: & ed minus haber porentialitatis , qud
Pplus haber actualiratis . Nam effe in adtu excladic
effe in potentia, ficur & vicifim. Ergo 4 primaad
ultimum fub@antia fpiricnalis ed plus “haber incelle:
ctiviratis & ncelligibilitatis intrinfece, qud plusha-
ber actnalicatis . Ergo fi fummam habear adtualita-
rem, fummam haber intellectivitatem & intelligibili-
tatem intrinfecam. Arqui Densfummam habet aGtua-
litarem ; nihil enim omnind porentialicatis in eoeft,
Ergo fummam habet intelle@ivitatem & intelligibili-
rarem inrrinfecam . Summum autem non exceditur
4 fumio, &fummum in ratione incellectivi tantum

eft in ratione intellectivi 5 quatitum eft in rarione
inteliigibilis id quod fummum ef in ratione incelli-
gibilis. Ergo in Deo proprer fummam ejus actuali-
tatem aquales funt inter fe intelle@tivicas & intelligi-
bilitas imtrinfeca , proindeque neceffe eft Deum fe
ipfum gam perfecté intelligere, quim perfectéintel-
ligibilis eft.

Prob.3. Illa cognitio eft comprehenfiva, que per-
fecté adzquat intrinfecam objecti cognofcibilitarem
tum intenfivé, tum extenfivé. Quid enim amplius re-
quiras ad cognirioncx_n comprehenfivam: Atqui cogni-
tio, qua Dens {e ipfum cognofcic, perfedte adzequat
cognofcibilitarem ejus tum intenfive, tum extenfive.
1. Adequar eamintenfivé,, quia Deuscognitione fuafe
iplum reprafentat tanca claritate, quanta ex fe exigit
reprefentari. 2. Adequat eam extenfivé, quia Deus
cognitione fua claré & diftincke reprafentac omnes
fuas perfectiones , omnelque earum paites & gradus
virtnales ; quod fecundum manifefté fequitur ex pri-
mo. Non enim poreft Deus cognitione fuaclaré & di-
ftincké non reprafencare omnes perfeétiones fuas, om-
nelque earum partes & gradus virtuales, hociplo quod
feipfum reprfentat tanta clarirare, quanta ex fe exigic
reprafentari. Quod autem fe ipfum reprefentet tanta
claritate, quanta exfe rcpm_‘fcnmricxigit, probatur ex
€0 quod fe ipfam cognitione {na reprafentet infinita
clatitate: cum nihil nifi infinica claritate reprafentet
proprer fuamin intelligendo infinitam aétivitatem, qua
carere non poteftens , auo nibil melius effe vel cogita-
ri poteft. Haec enim activitas & vivacitas infinita eft
perfedtio maxima , & melior ipfa , quim non ipfa .
Rationem hanc infinuat 8. Doctor a.3. ad 1. ub1 fic
ait : Sicut Dens dicisy effe in fe ipfos quia a aullo
exieriovi continetur § itadicitar comprehendi 4 feipfo,
quia nibil eft [ui, quod latear ipfurs. Dicit enim Au-
guftinm in libro de videndo Dewm , quod torwm com-
prebenditur widendo, quod ita videtur, ut nibil ejus
latent videntemw.,

Obf. ex S. Auguftino lib.83. quzft. q.14. Quod
comprehendic fe, finitum eft{ibi. Sed nequidem fibi
finitus efle, dici poteft Deus: cim fic omnibus mo-
dis infinitus. Ergo , &c. R. Cum S, Thoma ad 2z,
Deum dici non poffe finicum fibi, hoc fenfu quod
intelligar fe effe aliquid finitum ; fed eo fenfn quod
in ratione intelligibilis non magis excedat fe ipfum
in ratione intelleétivi , quam objedtum finitum ex-
cedit intelleCtum finitum. Finivus eftfibi, quarents
iracognofcit feiipfum, ut perveniat ad finem cogni-
tionis fui; & pervenitad finem cognitionis fui, quia
ira Ferfe&é cognofcir fe iplum, we nihil in eo fic co-
gnolcibile , quod non cognofcat , & quod proinde
{uperfit cognolcendum.

AT TG UL U'S IL
Utrsm Deus cognofear poffibilia cogritione propria.
ResronNsio L g

Eus cognolcit poffibilia.
D Prob. 1. ex Script. Nam Rom. cap.4. dicitur
de Deo: Vocar cas qua non funt s tanguam ea , que
funt. At fiDeustamvocat ea, quznon funt, quim
eaquz funr; ram n_ovitca, quz non (unt, qudr:;ca,
qua funt. Que enimnon cog_nofcunrur, vocari ne-
queunt. Preterea, cim Deusita vocet ea, quz non
funt, ut vocando faciar, uc fint, juxca illud Plal.32.
dpfe dixits @ fafla fune : ipfe mandavit, & treata
Junr y antequam effent 5 aut etiam futura f.:iTenr pro
ulla differentia temporis , €a certé cognovit ; prits
enim voluit eavocare, quam vocarer; nam abzrer-
no voluit ea vocare ; & ea non vocat , nifi in tem-
pote ; non potuir autem velle ea vocate , niﬁ prius
ratione €a , ut ita loguar , de nomine Cogngl_cu’n"t\ 5
Ergo res, qua aliquando funt, 1?CL]S‘ cognolcit prits
quam fururz fint pro ulladifferentia temporis, & con-
fequenter cognoicit illas utpofiibiles. Quod fi Deus
ves , que aliquando funt , cognofcit ut pofiibiles »
eognolcit etiam cxtera omnia, qug nuoguam f}lgt N
€

-

T




S

Difputatio V. Articulus II. 49

{ed effe polfent: cim hocipio quod effe pofiint, tam
apra fintad terminandam cognitionemdivinam, quart
res , que nliqmndp {unt, funt aptx pro illo priori,
pro guo nondum futura funt.

Prob. 2. Ratione S. Thome hic' q.14. art.3. Deus

erfectiflimé feipfum comprehendit , uc probarum eft.
%rgﬂ pcrfe&il’ﬁmc‘; co_mprehcndi: omniporentiam {uam,
ficur & alia omnia fua arcribuca. Ergo cognofcic ea
omnia, ad que fe extendit ejus ommpmcn_tia._ Ma:
nifelté enim repugnat VIICurem nﬁquzm pnrtcc’hﬂlmc
cognolci, quin cognolcantur ea omaia, ad que va-
let vireus illa. Atqui omnipotentia divina extendic
fe ad omnia poffibilia, hoc eft ; ad ca omnia, que
in {ua ratione non involvunt efle & non effe. Er-
go: [ perfeits aliqnidcognofcitar 5 inquit S. Doctor
in O. #eceffe eff z]r.:ad virtus ejus perfelte cognofta-
tur.. Virtus awtem alicujus rei perfelte cognofci non po-
teft, ;;é{;' mgﬂq,fi'mu-r:r ey ad que virtus e extendit.
Unde cim wirtns divina fe extendat ad alia, eo qxbd
ipfa r[f pn'm.z cm{fd q,fﬂ-f}iz;.z GWHLEIE EHEION m’tc,ﬁ'
eft s quod Deus alia a fe, nempe ea omnia, que pof-
[ebilia funt s cognofcar.

Prob. 3. Deus non poteft non cognofcere ea om-
nia, quorum habet ideas Ainmente fua. Atqui habet
in mente fua ideas feurationes omnium poffibilium.
Ergo, &c. Major patet experientia intellectus noftri,
quicngnofcil: €a omnia, quorum haber ideas; cogno-
fcit, inquam, vel adtu, quando ad illas ideasadver-
tit, vel falrem habitu , quando non adverric ad illas
ideas. Cum autem intelleétus divinus nunquam de-
finat advertere ad ideas, quas haber, quia {emper eft
in actu (uz virtuti adequate, femper acku cognofcit
omnia, quornm habet idcas.

Prob. ergomin. Deus habet in mente fua ideas rerum
omaium, quas porcht facere. Arqui poteft omne pol-
fibile. Ergo haber ideas omnium poffibilium. Minor
eonftat ex dictis de omniporentia divina, quam pro-
bavimus extendere fe ad illud omne, cui non repu-
gnat effe, fen quodin fuo coneepru nonimplicat cffe
& non efle. Prob.maj. Quia Deus non operatur ad
exeranifi per fcientiam , juxraillud Pfal.103. Omnia
in fapicntia . Unde $. Anguftinuslib.11. de Civ.
Dei c.7. dicit Angelos cognolcere creaturas in Dei
fapientia , velur arte, qua factz funt. Ec ratio eft ,
quia ctim Deus fic agens perfectiflimum, non poteft
agere ad extra, nifi modo perfectiflimo , quicft per
feientiam perfectiffimam agere. ErgoDeus non agic
ad extra, nifi per modum perfectifiimi artificis. Qui
enim operatur per fcientiam ,  operatur per artem ;
cun fcientia practica 8cars fine unum &idem. Qui
autem operatur per artems - eft arrifex . Atqui peritus
artifex habet ideas omnium: operum » quz poteft fa-
cere s artifexenim dicitur 5 qui operatut, vel eperari
poteft ad imitationem idearum. few exemplarium, que
habet in mente, & quibusopera (vaaflimilar, nifide-
ficiar in operatione {ua . Ergo Deus haber in meare
fua ideas, fenexemplanarerum omninm, quas poteft
facere ad extra. Quod erat probandum . Sed de ideis
divinig fufins adbuc agerur infrd fuo loco.

Obj. 1. exS. Auguftinoin lib-83. quaf. g. 46. Deus
nihil extra feipfum intuetur. Ergo,. &c. Refponder
S. Thomas art. proximeé citato, Deum nibil extra fe
iplum intueriin fe iplo, hocefts Dennnihil pracer
fe 1pfum cugnofc_er‘c_ pet fpeciem propriam, adequa-
tam ipfi cognolcibiii , quia omna alia a fe cogno-
fcit in faeflentia, immediaré, per fe, & noninalio,
aut per aliud cogpita . K. 2. S Augultinum. hic im-
pertinenter ad rem nebis objici: nibil enim aliud di-
cit, quam Deum habuifle & haberein mente (ua ideas
fen fpecies rerum omninm, quas condidie, &inillis
condendis non opus habuifle exemplaribus extra iplum
fubfiftentibus , que Intueretudy. & ad quorum imita-
tionem operaretut. Singula igitur, inquit . propriis
funt creata vagionibus . Fas anem rationpes wbi arbi-
trandumz eft effe,. nifi in ipfa mente creatoris ¥ Now
enim_extra fe quidquam pofitam intuebatar 5 ut. fe-
cuidim id couffitucre: , guod conffituchat : nam hoc
opinari facrilegum off.

Simonnet T beol\ Tom. I,

Obj. 2. 8i Deus cognofcit alia 4 fe, putd crearuras
poflibiles, aliquidalind 4 Deo erit perfeétio Dei: nam
intelledbum eft perfectio intelligentis : & ita aliquid
aliud 4 Deo erit nobilius Deo: nam id quod perficit,
nobilins efteo, quod perficicur. Abfurdum conf. Et-
go, &c. R. n,{eq. maj. Ad prob. R. cum S.Thoma
art. ad 2. proxime citato, guod intellelFuwm eft perfe-
Etio intelligentis 5 non Secundum fuam [ubffantian: ,
Sed fecundum (uam [peciem : fecundum quam eff in
sntelleitu, ut forma & perfectio ejus. Lapisenim v.g.
non ' eft in anima, fed [pecies ejus. Unde intelledtum
non eft perfectio intelligentis , nifi quando intelli-
gitur per {peciem propriam, ipfi adequatam, & ab
iplo impreffam intcllectui. Deus autem non fic in-
telligic alia ife, fedvel ea videtin (ciplb, ranquaim
in lpccufo, vel exinfinita fimpliciter perfectione in-
tellectus fui cognolcit ea ablque omni medio , hoe
iplo pratcisé, quod apra funt ad cerminandamintel-
letionem divinam. Unde Deus non rebus, quas ex-
trafe cognolcit, fed fibifoli totam intellectus i per-
fectionem debet.

Obj. 3. Intellectio fpeciem haber ab intelligibili, fi-
cut & omnis alius actus i fuo objeéto. Unde intel-
leétio ranto eft nobilior , quantd etiam nobilins eft
iplum , quod intelligicur . Ergo fi Deus prater fe
iplum cognol}:ir crearuras 5 inrelleétio divina Ipecicm
babet 4 creaturis. Quod repugnar. Repugnar enim
perfectionem inrellectionis divinz menfuran & afti-
mari ex perfectione creaturarum. R. Tunc tantimin-
telleétionem l'pec:icm habere ab intelligibili, quando
intelligibile velper fe, vel per [peciem propriam eft
puocipiumintelliectionis. Unde N.conieq.quiacrea-
turE , quas Dcuspreetcr fe ipfum intelligic , nec per
fe, nec per Ipeciem propriam {unt principipmintel-
lectionis divinz. Nam 1.vel videntur in effentia di-
vina, ratone prifs vifa, & runc non videntur per
{peciem propriam, fed per {peciem alterius, nempe
effentiz divine , qua fe ipfa zquivalenter eft fui &
creaturarum {pecies, quateniis eft per fe ipfam rario
incellectui divino videndi ipfain & creaturas, fcu qua-
teniis e ipfam & creaturas itaexhiber intellectui divi-
no, ut nihil amplitls requiratur ex parte objecti , ue
ipfa videatnr , & in ea vila tanquain in fpecalo vi-
deantur creaturz. Undetunc, non creaturz, fedefl-
fentia divina eft; non quidem formaliter, fed aqui-
valenter, principium intellectionis divinz, quz pro-
inde tunc 5 mon a creaturis , fed ab effentia divina
{pecificarur . Hanc dodtrinam tradic S. Thomas art.
proximé cirato ad 3. ubi dicit, gued, quando fcilicer
plura uno & codem indivifibiliter aétu telligunrur,
ita ut unum per fe intellecbum fic ratio intelligendi
alia , qua continet in fe cum quadam eminentia &
exceflu perfections , ipjum intelligere non [pecifica-
sur per ids qguod in alia intelligitar s [fed per privei-
pale dnrelleitum s inquo alin intellsgantur . Quod pro
bac fic. Jnrantum ensm ipfum intelligere [pecificarny
per objeltum [unm s in qHantum forma in elligitilis
{hoc eft, ipecies objecti) eff principium intellettualis
operationis . Nam omnis operatio fpcc,-ﬁm;;fr per for-
mamy que off principinm aperationis: fient calefaitio
per calorem « Unde per illam. formam intelligibilem
Jpecificatsr intellectualis operatio, que fucis intelledhum
an_atlu. Erhec ¢ff fpecies prineipalis intolledss Un-
de concludit inrellectionem, qua Deus fe ipflam in-
telligit, & in (e iplo intellecto creaturas, fpecifica-
1i, non dcreatutis, fed ab eflentia divina, que cft,
modo {cilicet 4 nobis explicato , fpeeies principalis
intellecti » nempe Dei 5 continentis 48 f¢ omnium
creaturarum pertectiones cum infinita eminencia, &
infinito perfeétionis exceflu , proindeque omnium
creaturatum [pecies proprias cuminfinita emincntia
& infinito pertectionis exeeflu in fe comprehenden-
tis . Unde in eo intelleéto non poffunt non intelli-
gi creature modo excellentiflimo.

2. Velvidenturd Deoin feipfisimmediace, hoceft,
independenter ab ﬂll]l?ii‘ﬂ(‘diﬁﬂ ratigne prigsvifo; &
tunc neque per propriam {peciem, neque perfpeciam
alrerius ?’idcgmrp. }.]Eu.nc e}r)mim nihil cg pe;rrc I:)hju{}i

D affigna.




50 Traatus I. de Deo Uno.

aflignabile eft, 3 quo intelle¢tus divinus derermine-
tur ad eas inrelligendas, feu quod it intellectui divi-
no ratio cas incelligendi , cim runc eas intelligat ,
non quia aliunde dererminatur , aut completur , fed
quia ex fe completus & dererminatus eft ad easineel-
hgendas, co quod elt impliciter infinitus in rarione
intelligentis; & incellectus fimplicirer infinitusinra-
rione intelligentis, non poteft hoc ipfonon effe ex
inrrinicca & propria perfectione, pracifo autfublato
f acumaque Co:‘t]plc; ENLO five ex parre po[cntix s
five ex parte objecti fe tenente, completus & deter-
minatus ad intelligendum omne intelligibile . Quare
fibi iple eft non foltim formaliter perfedtiffima visin-
relligendi omneintelligibile, fed eriam zquivalenter,
quidem modo quodam preftantifiimo, [peciesom-
nis incelligibilis. Unde tunc intelleétio divina nen a
crearuris incelleétis fpecificatur, fedab intellectusdi-
vini in intelligendo independentia ab omni medio
feu rarioneintelligendi fe tenente ex parre objeéti, qua
:nd..f_‘pcndcntia infinitam fimplicirer vim intelligendi,
& mfinitam fimpliciter inmodo intelligendi excellen-
f1am denotat.

R EsponNsio IL

Deus cognolcit poflibilia cognitione propria.

Prob. Poflibilia cognofci cognitione propria, eftea
cognolci fecundiim effe, quod haberent, fi produce-
sentur. Arqui fic cogpofcuntur 3 Deo. Ergo , &c.
Prob. min. duplici medio . Et 1. quidem fic . Deus
perfectiffimé comprehendic omnipotentiam fuam, Er-
go diftinété atringic omnia, ad qua illa fe extendit.
Non enim poteft virtus aliqua perfecké cognofci 5
nifi diftincké arringantur ea omnia, ad qua valet vir-
tus illa. ErgoDeus diftinété per inrelleCtionem fuam
atringit omnia poflibilia. Nam omnipotentia exten-
dit (e ad ea omnia, quibus efle non repugnat.- Ergo
Beus cognofcit omnia poffibilia fecundim effe pro-
})Li:l!'ﬂ > quod haberent , fi producerentur ; aliogui
non ea diftinété C(_}‘L]’HO{-' ec. Ergo, &c. 2. utpro-
barum eft, Deushabet in mente {uaideas, feuexem-
plaria omnium poBTI)U' m, dcquidem pr:rfcc,'ti{ﬁma.
Arqui intelleétus divinus , ut per fe manifeftum vi-
detur , non potelt non: diftinété & fecundum effe
proprium €a cngnoi’ccrc » quorum haber idcas&cxcm-
plm'ia pcl‘fc&é exprimentia ea , quorum funt exem-
plaria. Ergo, &c.

Oby. 1. contra probationem fumptam ex ideis divi-
nis. Idex, quas arrifex habet in mente fua, non re-
prefentant res, quarumfunt idee, quoad gradum in-
dividuarionis, a quo effentialiter pr:cf'cindnm. Ergo
Deus in ideis, quas habet in mente fna, non cogno-
feic poflibilia (ecundim gradum individuationis , fed
ad fummum fecundam gradum fpecificum tantum ,
& wa ad fummum cogoolcit {pecies, non verd fin-
gularia omnium poffibilium , proindeque non cogno-
fcir omnia poflibilia cognitione propria . Asnt. pro-
bari poteft inductione facili. Nam v. g, ideadomus,
quam habet archicectusin mente {ua, non reprafen-
rar hanc numerc domum , potilis quim aliam ejuf-
dem forme; [ed ntramque zqualiter reprefenrar fe-
cundim formam , precifo urivique gradu numeri-
co. Unde inreprzlentando univerfalis eft, nonfin-
gularis,

R. n,confeq. Non enim valer ab ideis humanisad
divinas, que multm ab illis differunt. Nam idea,
quam habet artifex, cft cantim idea forme operis 3
elt enim tantam idea rei, quam facic arvifex. Artifex
autem formam ranrim inducit in materiam , ex qua
facit opus funm; & arrefactum , non ab arrifice, fed
a materia, ex qua fir, habet individuationem fuam,
hoc elt, ur fit boc numero artefadtum. Unde ut di-
citnr réckeé in objectione, idea domus v.g. quam ha-
ber xdificators 'non eft fingularis, fed univerfdlis in
reprzlentando 3 nec eff tantim idea hujus numero
domus, hoc eft; domus ex his numero lignis & la-
pidibus conltantis , fed amnium , que eandem for-
main babere poffunt 3 & plures ac plures numero
effe pofunt ex pluribus & pluribus numero lignis

& lapidibus. Ex quibus apparet ideas humanas fequi
limitationem & impetfectionem artis humanz , quz
nunquam facit, fed femper (upponit materiam, ex qua
facit opus fuum, cuicribuere non poteft, ue fichoc,
fed tantum ut fit talis formz.

Aliud autem eft de ideis divinis. Nam neceffarid
correlpondent arti divine , que eft {cientia Dei pra-
dtica, ejulqueamplitndinem & perfeGtionem fequun-
tur. Unde ciim ars divina extendar {e ad omnesom-
nind perfectiones operum fuorum, proindeque non
folitm ad operum fuorum formas , fed eriam ad eo-
rum individuationes fele extendar , necefle eft ideas
divinas non folim formas omnium operum fupremi
Artificis ; fed etiam corum individuationes reprafen-
tare, hoc eft, reprafentare creaturarum omninm poft
fibilium non folum gradum {pecificum, fed etiam gra-
dum numericum, & itanon {olim reprafentare om-
nes {pecies poflibilium, {ed etiam omnia individua 5
vel potitis non reprafentare{pecies omnes poffihiles,
nifi in individuis poffibilibus diftinété & fingillarim
reprafentaris . Ex quibus apparet ideas divinas non
efle univerfales in reprzfentando, quod magnam im-
pi-L'rbt%ionelll involvit, fed fingulares; nec in mente
divinaynam ideam pluribusindividuis etiam ejufdem
{peciei communem exiftere , fed fingulorum indivi-
duorum fingulasideas, non quidem realicer, fed vir-
tualiter tantim inter fe diftinétas , Deum in mente
fua habere, in quibus, ut por¢ objecta fua Pcrfc&:‘t
& adaxquaté reprefentantibus , non poteft non pro-
pria cognitione fingula individua poflibilia perfectil-
fimé cognofcere.

Hzc autemplané confonant Angelico Doctori hic
q. 14. art, 11, in O. ubi probar eriam fingularia 4 Deo
cognolci, &dicit {cientiam Dei practicam extendere
fe ad idomne, ad quodfe extendit virtus divina, ac
proinde extendere fe etiam ad fingularitates ; cum
eriam ad illas virtusdivina fefe extendat. Undecon-
cludicDeum, qui ineflentia fua vider omniafibi pof-
fibilia, in effentia {ua, five quatenis eft principium
activam rerum, {ive quatenus eft earum f{imilicudo,
feu idea, cognof:crc omnia quz facit (.idem i'upp!c
deiis omnibus, que facere poteft) non foliimin uni-
verfali, fed etiam in fingulari. Addic denique quod
fimiliter arcifex non folum in univerfali , fed eriam
in fingulari omnia, que facic, cognofceret per ar-
tem fuam , {i per eam totam rem facerer , 8¢ non
tantum formam. Quafatis intelligunrur ex iis qua
4 nobis dicta funt.

Obj.2. Poffibilia non habent effe proprium. Etgo
non poflunt cognitione propria cognofci. R. pofli-
bilia non habere effe proprium atu & exercité , fed
habere poffibiliter , quia illud effe proprium poflibi-
linm poreft aDeo produci. Omne autem, quodpo-
teft 3 Deo produci, poreft ab eo cognoici, &cabeo
cognolcitur cognitione propria: alioqui fimul poffee
& non poflet ab co produci. Pofler quidem, ut fup-
p(mitm‘ ; 8 non poffer, ut facilé probatur . Deu;
enim, ut jam di¢tum eft, necoperatur, nec operari
poteft ad extra , nifi modo perfectiffimo, & confe-
quenter Nec operatur , nec operari poteft ad extra,
nifi per fcientiam perfectiffimam, & per modum per-
feétiffimi artificis, agentis ad imitationem pc;fe&if—
fii exemplaris, in ejus mente praexiftentis, inquo
perfectifiimé cognofcir id, quod intendit facere. Er-

o Deus nec facit, nec facere poteft ad extra, fifi
quod pcrfc&il’ﬁmt‘: f:ognofcit cngni_tigne pr:opria i_n
idea , quam habet in mente, & cui intendit affimi-
lare opus fuum , cum ad extra operatur . Unde fe-
quiturmanifefté , guamlibet crearurarum poffibilium,
hoe iplo qudd poffibilis eft , 11(:C_Eﬁ\ar_m .hnbfrc_ <:tTc
proprium objective & L'epr:"efentanve_m idea divina
fibi L'cfpondemc » & mternum arque 1nconrm?utab|‘!|-
ter in mente divina exiftente; & ira hoc iplo quod
poflibilis eft, five etiam exiftar, five non, non poffe
non cognolci & Deo cognitione propria , & fecun-
dim effe proprium.

AR-




Difputatio V.
A& R T 16 UL -5 I
Utrium Dens cognofear prafentia O pratevita.
Resronsio L

Eus prafentia omnia cognofcit. Eft de fide.
D Prob. 1. ex Script. in qua hxc veritas eviden-
ter exprimitur. Nam dicitar ad Hebr. c.4. Non eff
ulla creatura invifibilis sn coufpeltu cjus. Omunia an-
tem nuda O aperta funt oculis efus. Genel.c.1. Vidit
Deus cuntla 5 que fra‘mzr s O eranmt ?g!dc 507.',,!. Et
Job.c. 28. Ipfe (Deus) ﬁm’{ _Rmfzd'i intuetirs & om-
nias que fub fole funt 5 refpicit . 'Er ECF](?ﬁ:!ﬁ]C.] 23,
Omnia wider oculus illins..woouli Domini multo pins
Iucidiores funt [uper folem, civcumfpicientes omnes vias
bominum 5 G profundum abyffis & bominum cordain-
tuenzes in abfeonditas partes. Domino enim Deos an-
LEGUAT CTEAY ENENT > omiia [wnt agnita: fic & p_oj? per-
ffg‘}um reff’.ﬂic[rﬁmﬂfﬂ. Quibus 5:1'1E[llra:_rcxr1bus mi-
nuriffimorum etiam quorumlibet exiftentinm manife-
fte comprehenditur diftincta cognitio , gqua ulrerits
demonfrari potelt ex iis locis, quibus affericur Deum
etiam minimorum quorumque: providentiam habere,
ur ctim Maech. c. 10, Chriftus aic: Nonne duo paffe-
res affe wvanewnt » O wnus ex ilis non cader fuper
terram fine Patreveftro ¥ Feftri autem capilli capitis
omnes mumerati funt, Nolite ergo timere: multispafc
feribus meliores effis wos. Nam fi Deus rebus eriam
minutiffimis providet, quomodo hominum prafertim
(ibi amicorum providentiam non habebir 3 Cam an-
tem providentié » quam girca mimn_immn quzque
exercet Deus, non {it tantgm gcncmhs, qualcz_n Vi g
reges circa fubditos fuos excrcent _rnhs enim fu-

remo & petfectiflimo provilorn _nnmrm‘_ congruit 3
fed in fingula, quibus Dcu_s pm\rldet " 511_ﬂin&£ ca-
dat ; non potetlt effe fine diftincta cognitione ﬁngu—
lorum. Ergo, &c.

Prob. 2. Ratione. Intelleétus divinus poteftcogno-
fcere id omne, quod habet realem & intrinfecam co-
gnofcibilitatem . Nam hoc poreft ctiam incellcctus
creatus , ut experientia docet. Arqui omnia prafen-
tia habent realem & intrinfecam cognoftibilirarem «
Realis enim & intrinfeca cognofcibilitas eft affectio
omnis entis in actu . Ergo Deus poteft diftinéte co-
gnolcere omnia prefentia . E]"‘:{(‘) re i:’ll}’i omnia pree-
fentia cognofcic . Ingc!lcﬂ:ns enum divinus , cum fic
infinitas fimpliciter in genere telligentis, fic ucin
genere intelligentis nibil melius efle vel cogitari pof-
fit, femperelt inactu intelligendi id omne ;. quod po-
teft intelligere.

0#kj. 8. Hieronymus Comment.in Habacuc c.1. Deo
minutiflimorum exiftentium dittin&am cognitionem
apesed denegar. Sic enim loquitur: Sicuz in bominibus
etiam pev fingulos Deicurrir providentia, ficuncateris
animalibis generalem q.’s[dem difpofitionem & ordinerm,
curfumque verum intelligere poffumus. Perbi gratia ,
quomodo nafcarsr pifcium mattitnds & vivarin aquis:
quomada reptilin & quadrapedia oriantur intewra, &
auibus alantur cibis . Ceterum abfurdum eff s ad boc Dei
deducere maj.g@,irfm, nt eifsrpc?mammmﬁngzgiaq_ﬂgo;
;mfcg;:rw culices 5 guotque Mmoriantuy : que cimican:
@ pulicnm & mufcarum [t in terra multituds - quan-
ti piftesin aquanatents G qui deminoribus wajornm
prede cedere debeant . Non [imps tam farwi adulato.
ves Deiy utdum potentiam ejus etiam adima detrabi-
mns 5 in nos ipfes injuriofi fimus : eandem rationabi-
L 'qmm irrationabilism providentiam effe dicentes.
Ex quo liber ille apocryphus fInititie condemnandus eff,
in quo fcriptam ¢ quendam. Angelum nomine Tyri 5
preeffe reptilibus . Et in hanc fimilitudinem pifeibas
?m;qw &' arboribus & beftiis univerfis propriosin cu-
Jffodiam Angelos affignatos. Ergo, &c.

Refpondent fatis communiter Scholaftici, fic diftin-
guendoant. S, Hieronymus dencgar Deo minurifiimo-
rom exiftentium diftinctam cognitionem , conjunctam
cumamore & benevolentia, qua Deus homines profe-
quicur, eifque providet, C. ant. Dencgat fimpliciter,
N. ant. Hac refponfione excufatur S. Doctor : fed mens

Simonnet Theol. Tom. I,

Articulus III. ' S1

ejus, u vidertr nobis, fon fatisatringitue, Nam ,- ur
nobis videtur evidenter colligi ex textu, S. Hierony-
mus, & quidem recté megans eandem cffe hominum
& ceterorum animalinm providentiam, hoc difcrimen
conflituit in €0, quod Dei providentia currat per fin-
gulos homines, non item per fingula alia animalia,
ita ut Deus hominibus non foltim univerfaliter , fed
eriam fingulariter, ceteris verd animalibus non fin-
gulariter, fed univerfaliter tantim providear; feu ita
ut Deos non folum hominum multitudini, fed etiam
fingulis individuis hujus multitudinis, caterorum ve-
ro animalinom multicuding tanciim providear , & ita
{pecialem hominum, ceterorum verd animalium ge-
neralem tantiim curam gerat- Quod ut probet , alfe-
ritnon fine abfurdirate, & divinz majeftatis depreflio-
ne dici pofle, quod Deus fingulorum animalculorum,
imd & pilcium, ac proinde & czrerorum animalium
diftinctam cognitionem habeat , fine qua tamen di-
fiincta cognitione fingulorum animalium curam ge-
rere non porteft. Iraque videtur nobis hac in re la-
plum, ac deferendum effe S.Hieronymum,

S. autem Hieronymo refpondemus, ciim Deus fit
intimé prefens perinam immenfitatem omnibus om-
nind exiftentibus etiam minutiflimis, 8& omnia om-
ning exiflentia etiam minntiffima habeant intrinflecam
cognolcibilitatem , omnia emnind exiftentia etiam
minutiffima non pofle non diftinéé cognolci ab in«
tellectu divino 5 cujus vis in cognofcendo infinita va-
let ad fimul cognofcenda plura & plurain infinirum,
five magna fint , five minuta. Ncque ita fentiendo
de feicntia divina, eam ad ima derrahimus’, fed ex-
tendimus ; eum per hanc etiam ‘minutiffimorum di-
finétam cognitionem non impediatur aur rerarderur
d diftinéta contemplatione majorum aliorum quorum-
camque cognoicibilinm @ ficur neque potentiam divi-
nam elevamus , ciim eam extendimus ad productio-
nem , & confervationem , aur deftructionem etiam
minutiffimorum entium, quia hocexigic ratio primi
ac_fupremi entis, nec inde impediri aut retardari po-
telt dproductione vel conieevarione entium quorum-
liber aliorum nobilifimorun:. Similiter neque provi-
dentiz divinedetrahimus, cam afferimus Deumpro-
videre fingulis minucifiimis pro coram modulo, quia
inde ne minimim quidem poteft impediri vel ferar-
dari 4 {peciali providentia circa nobiliores fubftanrias
etiam fingillatim exercenda.

Resronsio IL

Deus cognolcit etiam omnia precerita. Eft de fide.

Prob. 1. €x Scri%)r. Nam 1. hec Apoftoli verba ad
Hebr. c.4. Non eff ulla ereatara invifibilis in confpe-
&l efus: omnia antem nuda & aperea funtocnlis ejus,
generalia funt, & generaliter accipienda; cimnulla
fit ratio ea reftringendi ; proindeque tam de praceri-
tis quam de prefentibus intelligi debent. 2. Dicitur
Pial.138. Ecces Domine, tucognovifti omnia, novif-
[fima @ antigna, hoc eft prererita, ErEcclefiafticic.39.
Opera omais carnis covam: ifloy & non oft quidquam
a fwi;'d.'rrem aboculis ejus: :‘zﬁ:m!a o) tﬁf{,‘:ff in facn-
lum refpicit 5 & nibil ¢ff mivabile in confpettn ejis.
Certé fiopera omnis carnis funtcoram Deo, fia fa-
culo ufque in fzculum refpicit, omnia five preeceri:
ta, five prafentia, five futura , femper & invariabi-
liger intuctur . Ec fi nihil mirabile efft in confpectn
ejus , certe qura nihil plané ignorat , aur ignorare
poteft ; admirario enin ignorantis eft. Hinc Deus
aliquando fingulis hominibus reddere poterit, & red-
detfecundim operaeorum. Hinc, uteodemloco pro-
fequitur Ecclefiatticus, non eft dicere: Quid eff hoc,
aut quid ¢ff iftud: omnia enim in tempore fio guaren-
tur 5 hoc eft ; 3 Deo ponderabuntur, & laude vel
vituperio , mercede vel pana digna afficiencur.

Prob. 2. Ratione, Nam Deus cognolcitomne co-
gnofcibile. Sed prererita funt cognotcibilia, ur doce-
mur experientia noftra. Ergo, &c. Praterea, Deusdi-
flincke cognoicit omnia prelentia, ut fuperiori Relpont.
demonftracum eft. Sed omne, quodfemel cognofcit,
femper & pro (emper eodem plané modo cognofcit.

D 2 Ergo




52 Tra&tatus I. de Deo Uno.

Ergo omnia, quealiguandafunt, diftinéé cognofeir,
m poftquam defierunr effe . Minor probatur ex
feientie divinz invariabilitare, qnam cleganter expri-
mit Si Augultinus lib, 11. de:Civ; c. x2. his verbis
Non q:wd ullo modo Dei [rientia varietnr, ut alind
¥t ¢o flants que nondums fant 5 alind que jam funt
lind que fuerunr. Nowenim wore noftraille, vel guod
wrnm efts profvicis ; vel quod prafens eff, afpicit;
vel quod prateritum eff, refpicit ; fed alio modo quo-
dam a noftrarum. cogitationwm confuetndine longe la-
erfa : ille quippe 5 won ex hoc in illuds co-
Gitatione mutata, [ed omniny incommurabiliter widet:
ita wtilla quidem, que temporaliter fiunt, @ futnra,
# s fints F prafentia, jam fint, & praterita ,
gam non finr: ipfevern hac omnia [Fabili ac (empirerna
pra{/’zr,‘ rehendat . o, nec aliter nunc 5 & aliter an-
diter poftea: quoniam son ficut noftra , ita s
cis quogae [cicntia trinm rempornnyy prafentis videli-
eers O prateriti, wel furwri, varietate mutatur : apud
quci nan eft immutatio', nec momenti obumbratio ,
Neque enim efus jutentio de cogitatione in cogitatio-
Bem rranfit 5 7 cujus incorporeo contuitn fimul ad-
fant contta gue nowir . Deus igitur ab mterno &
pro aernoe rcs omnes , aliquand T
commutabilicer vider prot :
ol nondum >, & pro polteriori
s effe, fi reipfa alignando definant effeg
ererita, fiene & furira cognofcit, quam

AR e ARSIV,
Jersem Deus cognofcat res omnes apfeluré [futuras,

"l'Otn . Abfolut¢ futurum dicirur illud omne ,
quod nondum eft , & aliquando eric . Dividi-
rur in peceffarinm & liberum. ?\kwﬁarium efl illud,
quod eric & caufa narutaliter & neceffatin pperante,
hoc eft, & caunfa, que in actn primo complera, ha
benlque omnia ad agendum prerequifita; non pores
rit non agere. Liberum eft slud 5 qued esir & caufa
agente £x pyoprin clectione, ac proinde acanfa, qua
pofitis omnibus ad agendum prarequifitis , poteric
agere vel non agere ex propria determinatione , &
1€ i_pl'a aget ; quia fe ipfa déterminabit ad agendum
potius quam non agendum' 5 aut ad agendum potits
ho¢, guam illud.

Nota 2. Futurum necefaripm duplex eft : unum
feilicer, quod erit & caufa neceffaria, naturaliver in-
tmpedibili, uc dies eraftinns; & alrernm, quod erit
a caufa neceffaria s nacuraliter impedibili , ur mors
fecurura ex tali motbo 5 qni tamen 3 perito medica
fanari poffer. Unde hoc futurum, quamvis: neceffa-
rium , dicitar contingens Jaté , quia fie eric & qui-
dem nécelario a canla fva non impedita, ur eriam
naturalicer poffet non effe, quia caunla ejus , quan-
tumvis neceffaria, poffer etiam ngruralicer impediri,
Hincabfoluté fururmm dividitur etiam in laté contin-
gens, & firicte contingens. Latécontingens eftillud

d cric dcaufa ad unum determinata, f(ednacuralis
rumpedibili. Swuické verd Con[irigms eftillud, quod
erit 4 caufa adkivé indifferente ad oppofita; & eft
adhpe duplex: unumnempe; quod penderafolo Deo,
qualia funt ea omnia que Deus folus ad exrra factu-
tus eft; & alinds quod non a folo Deo, fed etiam i
creatura rationali dependet 5 quales funt omnes actus
liberi voluntaris humana vel Angelicz, aliquanda eli-
ciendi, His prefuppofitis fic

R 29 pofistn I
b
{

Deus cogno
folo dependent.,

Prob. 1, exScript, Nam Eccl, cap, 23. dicitur: Do-

ing Leo 5 n:i’l."{'!].it;(ﬂ‘.‘- crearentur 5 emnia ﬁe’ﬁ:.’ zzgfz:'m R
ex S, Auguft. lib. 5. de Civ. cap. 9, ubi deDeo air:
mitabiliter omnia, qua futwra funr , &
#s¢f . 3. Ratione. Nam Den
no cognovit omnial

t omnia abfoluré farura, queeab co

abater-
(] C‘CC!'(‘{H, ac pmindu ab @ter-

10 COZnOVit €a omnia, que decrevit facerein tem-
pore. E‘rgo nihil ignorat corum , quz iple in tem-
pore facturus eft.

ReEsronsto IL

Deus cognofcit omnia abfolueé furura necefaria ,
five eriam laté contingenria fint, five non.

.Pro_é. Nam Deus pcrlbété_ cognofcit naruram, dotes,
energiam caufarum naturalium. Irem perfedté cogno-
fcit teriem & ordinem earum 5. climiple hunc ordinem
conflitueric, 8¢conftiturum conferver. Ergo perfedté
cognmci‘r omnes illatum caufarunyeffedtas furiros 3
cuim pcrre&_é cognolcar, quinam naturalirer impediri
poflinr, quinam vero non; &exiis, qui naturaliter
impediri poffunt, quinam fincreiplaimpediendi, qui-
nam veronon. Hzc enim ignorari non poflunt ab eo,
qui perfecté cognoleirnaturam, dotes, &cc. caufarum
naruralium, ur per (e manifeftumn cft.

Resraonwsio IIL

Deus perfecté cognofcit emnia abfoluré fururalibe-
ra & frick¢ contingentia, que abipfo fimul & acrea-
tura rationali dependent. Eft de fide.

Prob. 1. exScripr. Namdiciour Plal. 138, Zntellexi-
St cogitationes measde longe: femitammean, & fu-
niculums meum inveftigafti: O omnes vias meas pravi-
difti, Et Eccl. c.39. Operaomnis carnis coram illa,
& non ¢ff quiduam abjconditums ab oculis ejus. A fe-
eulo tifaue in feculum vefpicits @& nibil off mirabilein
confpettu ejus . Quibus verbis Ecclefiafticus Deo at-
tribuir claram & inrnitivam cognitionem operum om-
nis carnis 5 hoc eft ; omnium hominum non folim
prafentium, fed eviam praceritorum, & futurorum .
Et Danielis c.13. Dens aternes gui abfconditorum es

QHILOT 5 GUHE f/gf{ omnNiR 5 antequam fiant 5 i [cis
quoniam falfumoreftimonivm tnlerunt contra me. Qua
verba funt Sufanne, Deum alloquentis, ipfique ma-
nifefté atrribuentis certam cognitionem rernm om-
ninm fotorarum , & prafertim liberorum adtuum ,
feu bonarum & malarum actionum. Eodem pertinet
illud Davidis Pflal 138. Tw cognovifii omnia, novi
wa & anrigua. Que verba generalia funt, nee re-
ftrickionem patinntor.

Prob.2. ex predictionibus diviniss Nam Deus quam-
plurima per hriftum &Prophqt:{s e\:iqm minqratim
prenunciavit, qua poﬁcit t.:xac"uﬂsz_: impleta funt ,
quamyis eorumeventus i libera hominum derermina.
tione dependerer . Ergo quamplurima ab hominum li-
bera determinatione dependentia, ac proinde quam-
plurima libera abfoluré futura prefcivic. Non enim
prenunciavic, nifi que prafeivir ; nec diftin&tiffime
prenunciavity nifi que diftinétiflimé prafcivic. Nec
dic Deum conje@uraliter rantim pranunciafle, &ita
conjecturalicer tantum prefeiviffe. Deum enim conje-
cruraliter rantim prenunciare, & ira prenunciando
falli & fallere poffe, evidenter repugnat; alioquiDeus
non ¢eft ens, quonihil melius cffe & cogitari poteft.
Przterea, tot tamminuratim pranunciata, & ramen
exactiflimé impleta, quamvis non fine plurimis plu-
rimorum: hominum actibus liberis impleri potuerint,
conjeCturaliter rantim prenunciari non potuifie ,
cordatus quifque faciléagnofcer. Ergo Deus omnia
libera: abfolur¢ futura prefeic . Nam fi aliqua pre-
fcire negari non poteft , prefcire omnia conceden-
dus ¢ft ; cim nen fic potior ratio pro unis, quam
pro aliis; neque ex parte iplorum liberorum abfoluré
fururorum; fant enim ommnia @qualiter fcibilia™ ne-
que ex parte Dei; nam deintellectu divino di inon
poteft, quodad ror, & non plura, valeat przviden-
da; alioqui non eft illimitatus in genere intelligen-
tis. Ergo, &,

Prob, 3. argumento theologico. SiDeus non pre-
feir certo & infallibiliterlibera abfoluté furura, nonelt
Deus. Conf. manifefflam implicarcontradictionem. Er-
go , &c. Prob.leq.maj. Quia alioqui non poreft certd
& infallibiliter pranunciare liberaabfoluté futura, ut
patet ex terminis. Atqui poffe cerro & infallibiliter

prapunciare libera abfolurc furura , eft divinitatis ,
urica




Difputatio V. Articulus IV.

aut ita loquar , prErogativa » ita ut qui non poreft ,
non fit Deus, & qui poteft, it Deus. Ergo, &c. 1"705.
min. ex lfaiz c.41. ubi per Propheram fic loquitur
Deus iple : Accedant 5 & muncient nobis 5 quecumyne
wentnra (Wit . quaventsra funt 5 indicare nobis. An-
wnnciate que ventura funt in futwrum 5 O feiemwus
quin dii ¢ffis wos. Quibus verbis Deus petit 4 falfis
Gentilium Numinibus, 1.ut certd & infallibiliter pra-
nuncient futura : nam dzmones conjecturaliter pre-
nunciare poffuat & prznuncianc furura. 2. Ut pree-
puncient, non aliqua ranttim, fed omnia futura, ac
proinde ur prenuncient etiam & potiffimimea, qux
libere futura fune . Nam eriam homines ipfi aliqua ,
quzz nimirtin neceffario & inimpedibiliter futura {unt,
certd & infallibiliter prenunciant. Ergo Deus verbis
landatis certam & infallibilem liberorum abfolucé fu-
turorum vaticinationem affignat , tanquam certifli-
mum divinitatis indicium & pr:\:rogativam, ficut i
Gentilium numina libera abfoluté furura certd & in-
fallibiliter varicinari poffent , hoc iplo veri effe dii
probarentur; & quia non poflunc; hoc iplo falfiratis
convincuntur. Ergo, &e.

Recké igitur S. Anguftinuslib.s.de Civ.c.9. contra
Ciceronem difpurans, ait : Confireri effe Denm, &
negare prefcium futarorum, apertiffima infania eft .
Quua feilicechoc eft, fimul conficert & negare Deum,
negando divinitatis prrogativam, finequanon eft,
necefle poteft divinitas. Unde contra eundem S.Do-
¢tor fub finem capitis ficargumentatur: Aut Deum effe
negat . .. aut [t ¢ffeconfitetur Dewms quem negar prafcium
Jurgrovum , etiam fic dicit nibil alind , quam quod ille
dixit infipiens in' corde fuo, Non eft Devs. Qui enim
noneff prafeins omninm. futurorum, nomeffntique Deur.
Porro obfervat hic S, Doétor, Ciceronem, quamvis
ethnicum hominem, hoc vidifie, idedque in libris de
Natura Deorum, non in propria, ne le€torum offen-
fionem incurreree, fed in alterius perfona contra di-
vinitatem difputafie, & nullam effedivinant satutam
oftendere ; molicum efle. Aded claré in idea divini-
tatis elucer viscertd & infallibiliter prafciendi & pra-
nunciandi omniaetiam libera ablolute futura. Meritd
igitur cam S.Doctore hie nosur confitemnr fummarm
¢ verum Deum, ita voluntatew J/!:mmum{lmc parfﬂm
tems CF pmﬁ'ie)ﬂ:}im efus c‘orzﬁt:mur.

Obj. 1. Libera abfoluté futura non habent determi-
natam veritatem: non enim funtdeterminara ad efle,
quia non habent caufam determinatam. Sed quod non
habet determinatam veritatem, non poteft cognolci.
Ergo , &c. R. n.maj. Nam libera abloluré furura
nondum quidem determinata {unt ad effes fed deter-
minabuntur. Similiter caufa illorom nondum eft ad
agendum deterinata, fed fe ipfa determinabir. Un-
de decerminaré verum ¢ft dicere: Talis canfa fe ipl’a
determinabit ad talem adtum, & hinc ralis actus habe-
bit effe pra talt tempore . Qnod eft actmn liberum
abioluré fururum habere determinatam verivarem, ac
proinde veram cognolcibilitatem faltem relaré adin-
tellectum divinum, quem, urpoté in fupremo gradu
intelligentis confticutum 5 nulla veritas determinata
fugere poreft. s

Obj.z. Si Dens prefcit libera abfoluté furura, vel
ca Pm-{'ci( quia futura funt, vel non. Itemvel ea prae-
{cit neceffario, vel contingenter tantim . R. ad 1.
libera abfolute futura non efle futura, quia 2@ Deo
prafcinntur futura; fed écop[r:‘.prm'ciri futura, quia
futura fune. Hic autem to quia non fignificacalignam
objecti caufalitatem, fe':l meram tllius i efle veri pree-
fuppofiionem , quatentis Deus non p_m:fcir rem ali-
quam effe futuram 5 quia prafciendo 'mcit itlam effe
futuram 3 fed qui:: a]iund_c verum eft _1!!:1m effe furu-
ram, &ita prafcicntia divina fupponit fururitionem
rei imefle veri, ut ipfa fivin effe rei. Unde prafcien-
tia ret fururz nen dependet ab cjus fururitione , fed
folim connexa eft cum illa , ut logicé in effe veri
priore, quatenés & ratione prius elt, verum effe ,
rem cffe tuturam , quam prafciatur 4 Deo'; & hoc
ipfn quod vernm eft rem effe fururam, non poteftnon
prafciri a Deo certd & infallibilicer,

Simonner Theol, T om. L.

53

R. ad2. Deamlibera abfoluté furura prafcire necef-
farid, non abfolucc, fed ex hypothefi, quddfunt ab-
foluré furura; quatenus ita prafcit effe futura, utnon
prefciret, {i non effent furara, & ita funtfurava, ut
poffent noneffe furura, cimfine furura contingenter
& libere. Ar ubire ipfafurara funt, non poffunt non
prafeiri ab co, quem nulla veritas lacere poteft, pro-
prer infinitam ejus 1n intelligendo vim & amplirudi-
nem , que omnia omnino icibilia complecticur, &
complectendo contemplarur.

Dices. Ergo daturin Deo fcientia contingens. Diff.
Dacurin Deo ferentia contingens contingentiaimpu-
tabili objeéto, cnjus eft fcientia, C.Contingens con-
tingentia impueabili intellectui divino , N. Nam in
Deo prelcientiarei future non eft contingenseo fen-
fu, qudd, criam fuppofita rei futuritione, poffit in-
t!,‘Uchjttl? divinus eam prefcire, vel non pl‘x:(circ; in-
tellectus enim divinus ex propria perfectione fummé
determinatus cft ad intelligendum omne verum 5 fed
folum contingens eft hoc alio fenfu, quod, quiares
futura fic' eft turura, ur poffet non effe futura, fic
Deo ab aterno ut futura praefeicur , quia re ipfa fu-
tura eft, ucfi non effec futara , aliter 2 Deo prafci-
retut , nempe ut non futura. Quod magnam dicit
imperfeétionem in objecto , quod prafcitur ur futu-
rum, & ex fe indifferens eft ad exiftendum, vel non
exiftendum; maximam vero perfectionem in intelle-
ctu divino, quem falli, & res alirer, quamfunt, re-
prafentare, ablolut¢ repugnar.

Dices. Ergo Deus poteft carerealiqua perfectione,
quam haber nunc. Nam fi res non effet futura, Deus
non haberer futuritionis illius prefcientiam , quam
nunc habet. R, n.inftanc. Namfi res eft futura, ab-
folute impofiibile ¢ft, Deum non prafcire futuritio-
nem ejus- Ad prob. ‘R. In hac hypothefi Dens non
prafcirer quidem rem effc futuram, acnon ided dici
poreft, ‘poffe carere aliqua perfectione, quam nunc
babet , quia in hac ‘hypothefi prafcientia rei ue fu-
ture, non effer perfectio , fed imperfeétio magna ;
effer erim error. Exeo autem, quod non poflic Deus
carere actu aliquo prafcientiz , nifi eo cafu 5 quo
actus ille effer wnpetfectio, & adtus falius, conclu-
di rantim poteft, quod fic incapax omnis imperfe-
ctionis & erroris,

Diges. Saltem Deus nunchaber aliquem actum pra-
fcienti 5 quem pofler non habere. K. dift. Quem
polict non havere fimpliciter, & quoad entitatem
N. Quen: poffer non babere fecundnm quid, C. Ita-
que Deus actum v. g. quo nunc prafcit peccatum
Antichritti effe faturum, non potcit non habere fim-
plicites ; feu quoad entitatem, quia hujus actus en-
tias eft iplamer jubftantia intellectus divini: ar po-
teft illum non habere fecundiim quid, quarcnus in-
tellectus divinus fic fe ipfo eft perceptio peccariut
faruri, quia re ipfa furnrum eft, ut non effer perce-
prio peceari ut fururi , fi non cifer futurum, Novs.
In Deo perceptio peccati Antichrifti ur furari, eft
ceiam in reéto intellectus divinus, non fimplieiter,
fed cum addito, quodelt purus fatus, nempeintel-
leétus divinus fe iplo vitaliter tendens fic in pecca-
tum Antichn

ti.

At inguies. Ergo Deus mutari poteft. R. N. Nam
abloluté implicar intellecbum divinum non folim ab
una entitate ad aliam’, aut 4 non entitate ad entica-
tem, fedetiam abunoftaru adalium, aut dnon ftacu
ad ftatum tranfice. Intellectis enim divinusab aterno
& pro zrerno uno & eodem actu invariabiliter inrel-
ligu omne in:clligibilc, & quidem omnimodo, quoe
fine imperfectione intelligi poteft: vel, fivis, intel-
lectus divinus ab @rerno & pro @terno cft fe ipfo in-
variabiliter perceptio omnis intelligibilis omni modo,
qui mtelle¢tumiafinicé perfectum non dedecer. Non
poteft igitur non femper & pro femper habereeun-
dem ftatum, & maodum fe-habendi. }:1'80 PL‘OISI‘I.S in-
variabilis eft, & incapax omnis murtationis : cum om-
nis mutatio fita fic eflencialiter in aliquo moru feu
tranfitu ab uno ad aliud.

Obj. 3.91 Deys prafciret libera ablolucé futura, cffent
3 liberé




54 Traétatus I. De Deo Uno.

¢ futura, & non effent . Effent, ut I’u.ppm‘zirm',
on effent , quia prafcientia diviva, ncpotc ablo-
infallibilis, neceffiratem illis imponerer aliquan-
do exiftendi. Conl. implicar. Ergo , &¢. R. n. [eq.
maj. Illa enim libzra abloluté furura , qua pr.'a:{ciu:f—
tut & Deo, tam funt furura libecé , quam {1 a Deo
non prafcirentur. Ratio eft, quia prafcientia divina
nec in fururitionem , oec in modum fururitionis re-
rum , quas praicit Deus,” ullatentis influit: cumenim
tes, quasDeus przicit, non fint fururz, quia Deus
eas preicir effe faruras, fed ¢ contraDeus eas effe fir-
wuras praiciar , quia funt furure ; fimiliver cim res
ille, quas prefcit Deus, -noa finr tali modo, necel-
{arid [eilicer vel liberé futurz, quia Deus prafcitcas
rali modo fuzuras efle, fed écontra Deus eas tali mo-
do fururas effe prafciat, quia tali mado futura funt,
prmfcipnti:i divina przfupponit & futuririonem & mo-
dum futuritionis rerwm quas Dens prefcit , & ia
nec fururitio , nec modus fururitionis rerum , quas
Dens prefeir, ullatentisdependere A przfcientia divi-
na poteft, velur a canfa. Nam implicar caufam cffe-
Stym faum prefupponere.

Nota. Prafcienta divina eftadtus Deo immanens,
mere {pecularivus, pibil ad extra five immediaté fi-
vemediaté operans, quointellectus divinus puré con-
templarur objectum fibiexhibitum, & quale fibi exhi-
berur. Unde pralfcientia divina (e haberadinftar {pe-
culi reprafentantis ¢a que fibi objiciunur , & ¢
pi;mn‘:_m_mdu » quo Dl:jiciunrur 5 n!_|||oqu<_'- P.’!do in-
fluentis 10 ¢a que reprelenrar; & prefcienta divina
non magis nocet liberrati furyrorum, que prafciun-
tura Deo, quam fpecnlum, hominisanteipium ftan-
tismorus reprefenrando, nocer corum libertati. Spe-
culum antemnonimpedir liberratem motunm, quos
reprefentat , quia illos fupponic , nec ullatenis in
illos influir. Similiter pricientia divina, fupponens
uturiionem rerum, nec ullatends in eam infAuens,
neque iﬂ:.i‘cdit > Beque impedire poreft cjus liberta-
mo verdeft mviétiflimum 1llius argumentum,
Ciim enim Deus non folim prefeiac fururitionem
Ferym; led criam modum- hujus furaricionis , & ita
res, que liberé fient 3 crearura rationali , prafciac
efle liberé fururas , ram necefle eft, ur res illznon
foliim fanr, fed eriam liberé fant aliquando , quam
impafiibile et Detm falli, prefciendo illas non fo-
Im fucuras, fed eriam liberé fururas aliquando. Ira
docer Sanctus Auguflinus lib. 5. de Civ. cap.9. Fo-
luntates noffre , IDQUIT o Ffantum -valent , :;.‘,-m;:;zm
Deus easvalere voluit, argne. prefciviz: & jdeo quid-

| valen e valents & [ixmd f::ffm’rc Sunt
#rd funt s guig palitnras , arque

factnr cufus prefrientia falli non
poteff.
Dices, Si Deus praleit v, g, peccatum Antichrithi

fururum, Antichriftus non porerivnon peccare, Ergo
neceffarid peccabit. Eigo pre(cienria divinaimponic
neceffitatem rebus pravif n. feq. ant. Probab
Si° Antichriftus poterit hon peccare, vel poreric non
peccare in fenfly compofito prefcientiz de peccato ,
vel in fenfu divilo, qui fitin ejuspoteftare, Neutrum
dici poteft. Non primum. Alioqui Antichriftus pos
ECrit ‘:Ol?'lpﬂn(“!'f‘ TTCE_:!"'.C‘I!L'H'! P{,‘CC'J{'I cum }31';E:ifi(fn[iﬂ
le peceato , & ita facere , ur Deus prafciverit tan-
quem fururum, quod non fait furnium, hoc eft, ur
Deus preiciendo crraveric . Quod repugnar . Non
criam fecundum . MNain Aorichnftus non poretic tol-
lere aur mutare prefeientiam de fuo pc(:cfuo_ Ergo,
¢, R, p,min. Erdico quad Antichriftus potericnon
peceare n fenfu divilo prefcientiz de peccato 5 8¢
quod (enfus jlle divifus eric in cjus poreftare . Non
quia poterittolliere, aur murare prelcientiam de pec-
cato: hocentm implicar 3 ciim intellectus divinus fit
efientializer invarigbilis, & non poflitnon habere ab
ELeIno & Ppro @rerng agtum aliquem, hacipfo.quod
fuppanitur illum aliquando. habere : fed quia indire-
ke poreritimpedite, ne unquam fuerit illa-prafcien-
t!a, (eiplum determinando ad non peccandum. Nam
finon pecearer, nunquam verum fuiffer iplum pecca-

1065

turum, fed ¢ contra femper verum fuiffer ipfum non
peccaturum, & itanunquam 3 Deo pravifus fuiffer,
ut peccaturus fed é contra chprr a Deo prafcitus
fuiffer, urnonpeccacurus, Ergo fe ipfum dererminan-
do ad non peccandum, indire¢te .impediter , ne un-
quam fuiffer prefcientia de fuo peccaro. Ergo poteft
indirecté illam impedire, neunquam fuerir, fiedam
ex illius hypothefi poteft fe ipfuin determinare ad non
peccandum. Quodautem hoc poffic, patetex eo quad
prefcientia, criam l’uppoﬁm exiftere, nihil plang im-
mutet inobjecto, de quo aliquid prefcitur. Unde An-
richrifftus etiam in fenlu compofito prefcientiz defuo
peccato, tam poterit fe ipfum dererminare ad peccan-
dum, vel non peccandum, quam fiwihil de iplo 3
Deo prelciretur.

Dices. Inhoc enthimemate: Deus prafcit Anrichri.
ftum effe peccarurum : ergo Antichriftus peccarurus
elt: confequentia neceflaria eft. Nam confequens ita
connexum el cumantecedente, ugveritatem antece-
dentis ftare cum falficate confcqucnrjs, abfolute repu-
gnet. Ergo in hocenthimemate confequens neceffa-
rium eft , proindeque Antichriftus non poterit non
peccare, fi Deus prelcit eum effe peccaturum. R.n,
confeg. Alind enim eft veriratem confequentis infe-
parabilirer connexam cfle cum veritate antecedentis ,
& aliud conlequens effe neceflarium. Nam, non ob-
ftante hac connexionc, fianrecedens contingenseft,
ut accidir in allato enthimemate, confequensnon po-
teft non effe contingens. Sicur ergo Deus contingen-
ter pralcir Antichriftum peccarurum effe; nonenim
Deus independenter ab omni bypothefi praefcic Anti-
chriffum effe peccaturum; ita Antichriftus contingen-
ter peccaturus cft , & conringenter pecearurus cft ,
quia liberé peccaturus eft .

Preterea, cum confequens non fit, quia antece-
dens eft , fed ¢ contra antecedens fit , quia confe-
quens eft , confequens nullam neceffitatem fumere
poteft ab antecedente, fed & contra antecedensnecel-
fitatem, fi quam habet, fumit 3 confequente. Etve-
16 Deus non neceffario preefcit Antichriftum effe pec-
caturum, nifiexhypothefi, quadd Ancichriftus reipfa
peccararus eft . Unde in allaro emhimemal._c conle-
quens nullam haber neceflicatem, nifi 3 fe ipfo , fi-
ve ab exercitio propria: liberratis, & ita vel nullam,
vel non nifi confequentem neceflitatem haber , qua-
rentis ex hypothefi quod Antichriftus fic peccarurus,
non poteft non effe peccaturus , quia implicat eun-
dem pro eodem rempore fimul effe peccaturum &
non peccaruram.

Denique do inftantiam. Si Dens prafcic Antichri-
flum liberé peccarurum effe;, liberé peccaturus eft, Alio-
qui falfaeffe poffer pra(cientiadivina. Acqui Deus prae-
{cit Antichriftum hiberé peccaturum effe, Deus enim
non foldm prelcit actus fututitionent, fed etiam ejus
modum , & fides docer Antichriftum liberé peccatu-
rum effe. Ergo Antichriftus liberé peccaturuseft. In
hoc l'y":iogi.'rnto confequentia neceffaria e, & confe-
guens ira connexum eflt cum antecedente 5 ut non
}';uﬁ]t non effe verum, {uppofita vc_rimt(:= anteceden-
tis. Unde apparer, non modo prafcientiam divinam
non officere liberrari actus ADeo prafciri, fedécon-
tra ex prafcientia illa per confequentiam neceffariam
actus 4 Deo prafcici libertareminfersi, &citapralcien-
tiam divinam non efle impedimentum, fed 1nvictiffi-
mum argumentum libertatis atuum creaturxrationa-
lis aDeo pralciorum. Unde confidentercums. Au-
cufline loco citato, liberorum omp%um abfoluté fu-
turorum prefcientiam in Deo agnofcimus. Nectime-
wmus e ideo voluntate mon faciamus, quod wvoluntate
facimusy quia idnos fatturosille prefvivits cujuspre
atia falli non poteflf.

Queres1. urrum Deus cognofcat non entia , hoc
c{i?TmlmﬂihiEm & entiarationis, qua habent rantlim
effe objective in intcliectu creato,

R. affirmativé, Nam Deus perfeété comprehenidic
intelle¢tum creatum, Ergo Deus perfedté cognofeit
cogitationes omnes » quas habet , vel habere potelt
i cctus crearus . Ergo Deus perfecte cclgrl_mcit

4 objecta




Difputatio V. Articulus L 55

objecta cogirationum ouinium , quas habet, vel ha-
bete poteft incellectus creatus. Sed 1ptcl!e&Lls crearas
fingere potelt, & {epc fingic, reprzfentando fibi mul-
ta ut encia, qua tamen nec {unt, nec c_[fc po{Tth ’

ueque proinde non ppﬂ“u_n[ »alu’er exiftere , quam
ob';cc}iv& & rcprmicmauvcm mtcllc\c‘m. Ergc? Deus
impofiibilia 8¢ entia rationis petfed cognoaicit, nec
idcired dici poreft facere entia rarionis . Aliud enim
eft repraefentare per modum exiftentis , id quod nec
exiftic , nec poteft exiftere , uc facit intellectus crea-
tus, qui idcircorecté dicicur facere entia rationis; &
alind cognofcere actum reprazfentantem per modum
exiftentis, aliquid , quod nec et , nec po:cﬁ_ci_fc 5
ut facie intelletus divinus, qui proinde non facic ,
fed folim cognolcit entia rationis. :

Ouzres 2. utrim Deus cognolcat omnia mala. R.
affirmativé. Nam 1. cognofcic omnia mala culpe :
punic enim omnia, & tamen omnia punirenon pol-
fet, nifi omnia cognolceret. 2. Cognpfc;mmnm ma=
la peenee ¢ infligic eni}n omnia , ur_z_pl"c te&atur in
pluribus Scriprurz locis . 3. Cognofcit omnia mala
pature. Mala enim nature {unt monfira. Arqui om-
nia monfira cognofcuntur @ Deo : omnia enim pro-
ducuntur a Deo; ciim fint entia realia. Ergo, &c.

AL AT LA A AL LTS A T AEAPAPATATSACATATATAL
O1FPE ST IO IIL

De medio cognitionis divine circa ipfum Denm s
poffibilia » O res omnes aliquando
exiffentes.

BROET-C WL Sead
Usratm Deus videat fe ipfum in aliguo medio.

Resronsio L

DEus non videt fe ipfum per fpeciem impref-
fam.

Prob. Nam fi Deus videret fe ipfum per {peciem
impreffam ; . daretur 1n Deo compofitiorealis exin-
telleétu divino & fpecie illa: quod repugnar fummaz
fimplicitati divinz . 2. IntelleCtus divinus ad intelli-
gendum compleretur per aliquid fibi realiter fuperad-
ditum : quod repugnat fumma cjus perfectiont. 3.
Daretur accidens perfeété & adequatd repralentati-
vum divinitatis, 8¢ quod proinde effer fimpliciter in-
finitum in repr::fcntando : quod repughat creaturx.
4. Deus dependerer dependentia propri¢ dictaab ente
€reato: quodrepugnat enti a fe, & primo resumom-
nium principio, &c.

Prezterca, fublara omni pr‘cic i'mprcffa, Deus ha-
ber quidquid requiritur, ut feiplom perfedtiffimeé &
comprehenﬁvé intelligat. Nam 1. intellectus divinus
ex fe fumme completus & determinatus cftad incel-
ligendum ; unde nen indiger aliquo, a4 quoadintel-
ligendum compleatut & dererminerur. z. Effentia di-
vina eft fummé intelligibilis , unde non indiger ali-
quo » per quod intelligibilis fiac. 3. Eadem effentia
divina cft perfectifiime praeflens intellectui divino per
identitatem perfectiffimam ; unde non indigetaliquo,
per quod cum intelleétu divino conjungatur . Ergo
fnblara omni {pecieimpreffa, Deusfe ipfum perfects-
fimé & comprehenfivé intelligic. Vide Relp.6.art.1,
Queft. 1. ubt demonftratumelt Deum nihil plané in-
telligere dependenter a fpecie impreffa ; aut motive
quovis propri¢ dicto.

Resrponsio IL

Deus ad perfetam 8 comprehenfivam fui cogni-
tionem non indiger medio, in quo ratione prifs co-
gnito fe ipfum cognofcat : im0 ne¢ tale medium co-
gnitionis {uk habere poteft.

Prob.1. pars. Nam 1. Deum, adfe ipfum perfecdté
& comprehenfivé cognofcendum, indigere aliquo alio
a {e, manitelt¢ repugnat rationi Entis, quo nihil me-
lius cfle vel cogitari poreft, & quod proinde omnis
indigentia dedecer. 2. llind medium , quo Deus in- _

Simonnet T beol. T oms: 1.

digerer, vel indigerer alio medio, in quo ratione prits
coguito ipfum cogpolceretur, velnonindigerer. Neu-
trum dicipoteft. Non primum. Alioqui admittendus
eft proceffus in infinitum in mediis cognofcendi: quod
eft abfurdum. Non fecundam. Nam i medium illud
per fe immediaré cognofei pofler, & cognofceretur,
a fortiori effentia divina poreft per fe immediaré co-
gnofci, & per feimmediaté cognolcitur abintelleétu
divino, cuiperfectits conjuncta eft, quam efiec me-
dinm illud s in quo perfe 1mmediaté cognito cogno-
fcererur, & infuper nec minus intelligibilis, minufve
intellectui divino proportionata dici poteft.

Prob, 2. pars. Nam medium, in quoratione prids
cognito Deus fe ipfum perfecté & comprehenfivé
cognofceret , aut effer aliquid perfectus , quam ef-
fentia divina , aut aliquid xqut perfectum , aut ali-
quid minns perfetum. Nihil horumdici poteft. Non
primum, autfecundum. Densenim eft Ens fummum.
Summum autem nec fuperati , nec zquari poreft .
Non tertium . Non enim fine manifefta abfurditate
dici poteft, quod aliquid minds perfeCtum, ratione
prits cognitum ,(pofﬂr effe ratio perfecté & com-
prchcnﬁy(‘: cognofcendialiud perfectius. Sic v.g. fal-
50 & abfurdé diceretur, ternarium cognirum effera-
tionem perfecté cognofcendi fenarinm , animal co-
gnitum effe rationem perfeété cognofcendi bominem,
&c. Er verd objedtum aliq\uad, ut cognitum, cae-
nas poreft effe ratio perfecté cognofcendialiud, qua-
tenus in eo cognito clucere poffunt omnes perfe-
Ctiones alterius. At in mintis perfecto , quantumvis
precognito, perfectiones omnes alterius perfectioris
clucere repugnat. Nam in eo neque formaliter , ne-
que eminenter, nequezquivalenter conrinentur oni
nes. Supereft igitur , ur dicamus Deum fe ipfum in
feiplo, hoc eft , fe ipfum per fe immediaté , & ab-
fque ullo medio perfectd & comprehenfivé cogno-
{cere.

Dices. Creaturae, utrarione prids perfecte cognitz,
poffunt effe ratio cognolcendi idomne, ad quod ha-
bent habitudinem tranfcendenralem : nen enim pof-
funt cognofci perfecte , quin cognofcantur perfecté
earum habitudines; nec perfeéké cognofei poffunt ea-
rum . habirudines, quin diftincté cognofcantur termi-
ni habitudinum illarum. Arqui creature omnes habent
habitudinem ' tranicendentalem ad Deum , ut primum
principium , ideam objectivam , finem uleimum re-
um omninm, & conrinentem excellenter omninm
entium perfectiones. Ergo creatura, ut ratione pritis
perfecté cognitx , poflunt effe ratio cognofcendi
Denm, ut primum principium , ideam objetivam,
&¢. Sed Deus perfectiffimé comprehendit creariiras
omnes. Ergo poflunt effe & func Dee ratio cogno-
fcendi fe ipfum, ut primum principium, ideam ob-
jectivam, &e.

Re1. Inftantiam hanc non effead rem. Nam, quod
nobis fufficic, folum hie volumus Deum nec habere ,
nec pofle habere extra fe medium, inquo, unrratione
pritis quantumvis perfecté cognito, fc ipfum petfes
¢k & comprehenfivé cognofcar. Quod autem Deus
non poffic faltem perfecté 8 comprehenfivé cogno-
fcere fe iplam in creaturis , etiam ut rarione prius
ab ipfo pertectiffimé comprehenfis, patet ex o, quod
creature non habeant habitudinem tranfcendentalem
ad omnes perfecHones divinas , fed ad aliquas tan-
tiim. R.2. Deum eodem indivifibilicer adn fe ipfum
comprehenfivé cognofcere, in fe ipfo comprehenfi-
vécogniro perfectiflime cognolcere creataras omnes,
S&comnes earum habitudines, & inearam habitudini-
bus perfedtiflime cognitis fe iplum cognofcere ut pri-
mum principium, ideam objeétivam, &c. ut docent
Recentiores nonnulli , nec videtur efieinconveniens.
Non enim inde fequitur, quod Deus habear cognitio-
nes {ui inadequatas & precifivas. Quiain Deo co-
gnirio, qua {eipfum cognofcit in crearuris ue primum
principium , ideam objectivam , &c. eft cadem illa
cognitio, quaomnes {uas perfectiones fimul cogno-
feic , & fe ipfum perfedtiffimé comprehendit , ut
pater ¢x didlis, Quid , fi quis maller dicere Deum

Ir = cogno-

e e




=

56 Traétatus I. De Deo Uno.

cognolcendo  ereatutas 8¢ earum habirudines in fe
ipfo , ut objecto ratione prids cognito, folim co-
gnolcere fe a ereaturis per illas babitudines , ur ra-
tione pritiscognitas, cognefci pofle ut primiuum prin-
cipium, ideam objeftivam , &c. Sed quidquid fir ,
maner femper intaéta afferrio noftra, ut fuprd obfer-
vatum eft.

AVRCT TG E e NS

Utrsm Deus in aliquo medio ratione prises cognito
cogaofeat poffibilia.

RIS RS PO G 1y

¥ % Eus in fe iplo, ut objetto ratione prius cognito,
cognofcir poflililia
Prob, 1. ex Dionyfio lib, de divinis Nominibus ci7.
Se ipjam ergos INQUILs cognofiens divina (apientia ,
wovit ominia . Et pauld fuperils, dicit Deum nonper
fpecien: fingula confiderare 5 fed uno caufe complexs
emnia (cire, 2. Ex Auguftino lib. 6. de Trinir. ¢.10.
ubi de Verbo dicir » quod fic ars quedam omunipoten-
vis arque fapientis Dei 5 plena omninm vationym vi-
wentitm sncommutabilivm ; timpoft aliquot verbahac
addit ; Jbi novit omnia Deus 5 que focit per ipfam
Er lib. 11, de Civ.c. 10, ubi de pientia Der loquens
aics Negue enim multe, feduna [apicntia off 5 in qua
funt impenfi quidans atque infiniti thefasri reram jn-
iinm s in rj::if.’-‘z.r Sunt omnes invifibiles . atque
utabiles vationes verums o etiam vifibilinm &
mutabilinm s que peripfam fake funt: quoniam Dews
non aliguid nefciens fecit, quod nec de guoliber homss-
ne artifice reéte dici poreff. Quibus pofterioribus ver-
bis, Quomiam , . aperté fignificar 5. Doctor, Deum
in rarionibus illis, quas haber in mente fua, omnia,
poteflt, cognofcere ; ranquam in  perfectiflimis
m omnjum factibilium exemplaribus, quzintue-
v, cum munddm conderer : runc enim , wr ait
5. Doctor lib. 83. quelt. 9. 46. Deus mon extra ﬁ'ffrm'd—
quars pofi intuehatyr, wt fecundum idconffitrieret,
od ebar : nam hoc opinari. fucrilegumeft. 3.
i.x S. Thoma hic q. 14. att. 5, in O Deas, inquit ,
e ipfum videt in [z ipfoy guia (e ipfum widet peref-
fentiars fuam . Aligautem a (e videt, noninipfis, fed
in feipjo s in quantum effemia fna continet. fimility-
dinem aliorum ab ipfo, 5
Prob, Ratione. Quia effentia divina, perfecté co-
gnim » pOI_Cii elle pluribus modis ratio cognofcendi
ompia poflibilia . Arqui Deus perfeciflimé compre-
hendir effentiam f{uam, Ergo 5 &c, Minor fuo loco
demonfirara eft, Prob.maj, Nam 1.eflentia divina
erfecte cognita, porteftefferario cognofcendi, diftin-
¢té [cilicet , omnia poflibilia , ut cft caufa illorum
productiva; quia ut eft cavufa productiva rernm pof-
fibilium, habet ordinem tranfcendentalem ad omnes
illarpm perfectiones, & cum illis connexa eft ; qua
connexio & habirndo cognita non poreft

h.\

@it
et

t non effe ra-
tio c‘ngnmccndi id, ad quod eft connexio & habirudo,
de illad S. Thoma lib, 1. contra Gentes cap,49.
cinium: Effectus cognitip fufficienter babetur per
tioner: [uq caufe. Ipfe autem Deus ¢ff per fuam
tiam canfa effendi aliss . Com igitup (uam effen-
pleniffime cognofcar 5 oportet ponere quod etiawm
alia cogrofcat. ¥

2. Effentia divina ; perfecté cognita , potelt efic
medium diftinété cognolcendi omnia poflibilia , ut
lorum omninmratio &idea propria objedtiva, Nam
1, ut dicit 5. Thomas hic q.14. art. 6, ad 3. Divina
eflentia eff aliquid excedens omnes creaturas : unde
pateff aceipi e propria vatiouni Cujufque 5 fecandum
quod diverfimode ¢ff participabilis 5 wel imitabilis a
diverfls creaturis o 2. ldea fey ratio propria objectis
¢ta , pericétd copnira , non poreft non efie medium
fecke cognofcendi rem , cujus eft ratio & idea .
in rei propria eft propria illins imago , pro-
us exemplar, Remautem diftinété cognolci
propeia. & exemplari illius, quisdubirac?

as hib.1. comiza Gepr. cap. 54. fic ar-

gumentatur : E(fentia divina in quantum eff abfolure
perfeita » poteff accipi e propria ratio fingulorum :
unde per eam Deas propriam cognitionem de ommibus
babere poteff + Idem S, Auguftinum fentire , conftat
ex locis laudatis.

3. Effentia divina , perfecte cognira s poteft eflc
ratio diftinété cognolcendi omnia pofiibilia, urcon-
tinens in fe fecundiim modum quendam cxcellentem ,
omnes & fingulas perfectiones omnjum creaturarum .
Nam inde (e haber ad creaturas omnes, ut actus perfe-
¢tus ad imperfectos. Actus autem perfectus eft fimili-
rudo actuum imperfectorum, quos in {e aliquo mode
continet , & eo perfectior illornm fimilirudo , qué
perfeétins illosin fe continer. Unde in actu perfecto
perfecté cognito, non poflunt non perfecte cognofci
actus imperfecti, & ed perfedhilis cognofcis quo per-
fectiis in illo conrinentur . Nam cognita iragine,
non poreft non cognofci res, cujuseft imago; &co-
gnita imagine , res » cujus cft imago , e perfectits
cognoftitur, qud perfectits per imaginem reprafen-
ratur 3 & co perfectils per imaginem reprafentatur
quo praflantior eft imago, hoc eft; quo praftantio-
ri modo continet perfectiones rei, cujus eft imago,

Cum igitur effentia divina continear modo excel-
lenciflimo omnes omnium creaturarum perfectiones,
fe haber ad omnes crearuras ut actus excellenriflimeé
perfectus ad impetfectos 5 & fic fe habet ad omnes
creaturas, nt excellenciflima illarum fimilicudo quz-
dam & imago . Unde apparet effentiam- divinam
perfecté & comprebenfivé cognitam, non poffenon
effe Deo rationem perfectiffimé cognofcendi creatu-
ras omnes f{altem poffibiles, & Denm in effentiafua,
purr:{-é't:‘: & comprehenlivé cognita, poffibilia omnia
perfectiffimé cognofcere , ranquam in excellentiffi-
ma quadam illorum imagine & fimilirndine. Hanc
doctrinam tradic S, Thomas hic queft. 14. art.6. in
0. & ad 1. hec habet : Dens per id 5 quod in fe
£pfo continet yes 5. Cognofeit eas in propria natnwra ,
G tanto perfeities , quanto perfeitins eff rm!«,rﬂquod~
que inipfo. Quibus verbis S. Door contrahit, quz
a nobis fufills expofita funt, & ipfe fufiis exponit
in corp, art.

Obf. Dens non prilis cognolcit v.g. omniporentiam
fiam, qudm creaturas potlibiles. Ergonon cugﬂofcic
Creaturas ppfﬁbilm In omnipotentia fua, ut inmedio
prilis cognito. . S

Ad folutionem objectionis nora . Poteft aliquid pritis
cognolci, quamaliud, n}}ﬂ:ipl_icitcr, nempe prits teni-
pore, prilis natura, pritis ratione ex parte {ubjecti »
& prius !‘a['mnc ex parte ob;c;}:. l)iccauteml)et}l‘n
neque prits tehipote ; Neque prius Aatura, nequeprills
racione ex parce {ubjecti cognofcere effentiam fuain ,
five ut canfam rerum omnium produckivam , five ut
illarum ‘ideam , & fimilitudinem , quim crearuras
poffibiles. 1. enim Deus pro quoliber inflanti zter-
nitaris cognofcit; quidquid cognofcic. Ergonon co-
gncvki{ pritis pnul'imtc temporis eflentiam fuam , quam
res poflibiles . 2. In tantum Deuns cognofceret effen-
tiam fuam Prifm prioritate naturaz, quamres lI)Dmbi-
les, inquantum in Deo cognirio effentiz divine of-
fer realiter caufa cognitionis peflibilum, five, quod
idem cft, in quantum Deuns percognitionem effentie
fue realiter determinarcrur ad cognitionem poflibilium.
At in Deo una cognitio nec elt, nec effe poreft rea-
lis caufa alterius: hoc enim non effer fine mulriplici
imperfeétione, Unde Deus & effentiam{vam, & pof-
fibilia » & quodlibet aliud intelligibile cognolcic ab
wrerno & pro.xrerno una & eademrealiter cognitio-
ne . 3. Prioritas rationis ex parte fubjecti nihil aliud
eft, quim priotitas necefficaris, fen lpriuriltas rationis
fundara in majori neceffitate : ita uc illud dicatur prius
ratione €x parte fubjectt, (I“Od ab .in[(‘.‘”(l‘a:ll CD!‘I%‘ipi‘
tur priis inefle fubjecto , quia i magis neceflarid
inelt . At cognitio omnipotentiz in Deo non haber
privritatem nec is refpectu cognirionis poffibi-
litt: cim enim omnipotentia & poilibilia fint inter
fe

o3 correlativa, non magis neceffarium et Denm
omniwotentem, quam creaturas effe pulﬁinlcs b
1

& i




Difputatio V. Articulus 1II.

& ita in Deo cognitio n_u_mipormt_i; non magis‘nc-
ceflaria eft qv_im_cogmrm pnfﬁbnlmlp . Intellectus
igicur nnnrhahﬂf _ri_mdmmmlm 1 majori nve‘cefﬁtat‘c
concipiendi cognitionem omnipotentix prius inefle
Deos quim Cogmt_lon:_-n_po{ﬁ!aihlillp VErgo, &c.
Porro nulla ex hisp ranbusrequn‘lmt‘? urcjﬁ'cn_—
ria divina cognita, fit Deo medium cogpok‘:cr_nil poi-
ibilia. Ad hoc enim fufficic , ut effentia divina co-
gnolcatur 4 Deo prits ratione ex patte objecti, quim
poffibilia; hoc eft, ut ef "nFia divina éx 5?{1fﬁbilia1tn
i Deo cognoicantur per .thq_urn‘j'l f‘ﬁgﬂlﬂmﬁ_@\lﬂ T L
wnun, nempe ()HVL‘HEIJ. divina , 4t ummeadiacius cons
junctum intellectui divino, quaim alia, ncmpe pofli-
biliay ita ur effentia divina per (e immediatc & dire-
&é, poffibilia verd mediaré tancum , indirecté, & per
cﬂ':nt'iam divinam atringantur ab intellectn divino
Nam tunc effentia divina, ut cognita, eft vercintel-
a nedium cognofcendi poflibilia
indivifibiliter cognirio:}cm > quaipfa
coenofcicurs & intellectus nofter cum fundamento in
re ‘.';r,ncipir:‘i entiam divinamy 11 c_ngnitam, per mo-
dum caufz realis 5 realiter determinantis ingelleCtum
divinum ad cognofcenda pofiibilia. Quod eft, eflen-
riam divinam cognofci prilis ratione ex parte objecti
ab intellectu divino, quim poffibilia.

RV CUEYS TIT

Utrum Dens in aliquo medio ratione pr,e'ic: cognito
cogriofcat creaturas exiffentes.

P25 poNs o

Eus in fe ipfo, ut objecto ratione prius cognito,
D cognofcit omnes crca;urasexﬁhnrcs.

Prob. 1. ¢x S. Dionyfio lib. de divinis Nom. ¢. 7.
Neque anter 5 INQUIL, ¢4 gud funis e bis qua fwr
difzens, noftit divina mens, fed ex. fe @ infe pov cas-
[ perum omenintia COGLIONEN 5 [Cientiam 5 effentiam-
que anticipatam & ante comprehenfam habet , now quod
per [pecicu fingula confideret, fed quod unocanfecom-
plexu omnia fesar isenfe # f:mﬁ ergo ‘{'ogmﬁe;fj d;'-.w'fr.z
[apie rér;,noyiz_omni;z. lebL‘m vc‘r_‘.ﬂs ]_)cum_ infe iplo,
ut medio cognito, omnia exiftentiacognofcere, tam
claré docet , ut nullum rergiverfationi locum relin-
quat . Unde quod aliqui conantur, illum interpre-
rari de cognitionc non aliunde accepra, feu de cogni—
rione planc independente arebus cognitis, non fatis
verecundum eft,

Prob.2. ex S. Auguftino, de: cujus mente dubita-
ri non poreft . Nam 1. phlu*ibus [qcis diferté afferic
Angelos videre creaturas exiflentes in Verbo, utr ob-
jedto cognito. Sic v.g. lib. 4. de Gen. ad litt, c. 24.
de Angelis loquens, ait: Proculdubiouniver(ans crea-
tiram > i1 que SPfE [ine. principaliter conditi 5 inipfo
Perbo Dei privs woverunt , inquo funt cmnings, etiam
quse rfmpqr,;t.{rer alta Sunt 5 wtorne rationes , tan-
quam in eoper quod fata funt omnia: ac deindein
ipfa creatsras quam fic noverunt, ranguam infrade-
(picicates, camque referentes ad illins landems in cu-
jus incommutabili verstate vationes 5 fecundsm quns fa-
aeft 5 principalirer wident . Ecce S. Do&or dupli-
cem in Angelis rerum i Deo creatatum cognitionem
diferté agnofcie: unam minis perfeftam, qua cogno-
fcunt res creatas in fe ipfis per proprias {pecies crea-
tas ; &¢ alteram pcrl‘cﬂ:iorcm » qua cognofunt illas
in rationibus #llarum exiftenribus in Verbo , princi-
palicer cogpitis. Quod etiam exprefs¢ docet lib, 11,
de Civ. c. 29. ubi de rebus 3 Deo conditis fermonem
habens dicit : Qmnia hec aliter in Ferbo Dei cogno-
fenntur ab Angeliss ubi babent canfas ratione/que fuas,
id eft s fecundum quas failafunt , incommutabiliter per-
manentess aliter in [e ipfisy iliic clariore 5 hic obfea-
riove cognitione. At i Angelivident creaturas exiften-
tes in illarum egxemplaribus , in mente divinaexiften-
tibus , & ratione prids per modum principalis objecti
cognitis 5 quantd magis Deus ipfe, cum hac exem-

57

plaria perfeétc & comprehenfive cognofcar, quodnon
poffunt Angeli?

2. S. Auguftinus directé afferit Deum res ife con-
ditas videre in illarum rationibus , quas habet in-
commutabilicer apnd fe , tanguam in fpeculo prits
vifo , ut patet v, gt. ex lib. 6. de Trin. cap. 10. ubi
poftquam dixit Verbum divinum efle arrem quandam
omnipotentis atque fapientis Dei, plenam incommu-
tabilibus' & vivenribus rationibus rerum omninm crea-
bilium, addit poft pauca, ibi, nempeinarteilla Deumn
omnia poffe, que fecir per ipfam . Quod autem $.
Doétor de notitia rerum exiftencium non folumgqna
poflibilium 5 fed etam qua exiftentium loquatur, {a-
tis ciarum eft , ur probatione non indigeat , & ta-
men adhuc' oftenditur . Lib. enim 11. de Civ. poft-
quam c. 10; dixit Deum , anreguam  crearuras con-
deretr, eascognoviffe in invifibilibus atqueincommu-
tabilibus illarum rationibus ; quz lunt in immenfis
atque infinicis, thefauris rerum intelligibilimm , quos
haber divina fapientia ; quod faltem ihrc!\igi debet de
cognitione creaturarum , utr poffibilium ; c. 21+ lo-
quens de creaturis & fe condiris, qudrtalibus, ficait:
1bi exrgo widit bonum effe 5 guod fecit s ubi bonum effe
widit, ut facerer. Igitur ex S.Doctore Deus ibi vidic
creatutarum a fe conditarum bonitatem in effe aGua-
11 & exercito , ubi vidic eam in effe pofiibili & in-
telligibili . Sed fic vidit eam in illarum rarionibus ,
quas habuir incommutabiliter ab zterno in immenlis
atque infinitis chefauris rerum intelligibilium , in divi-
na [apientia reconditis. Ergo, 8cc.

Denique quod Deus omnia praterita, prafenta ,
& futura, omnind incommurabiliter videat , 8 ftabi-
li ac fempiterna prefentia comprehendat, fic ut ejus
feientia trium temporum, prafentis videlicer, 8 pra-
teriti 5 vel futuri varietate minimé mutetur , & in
ejus incorporeo contuitu fimul adfint cunéta , que
novit, probar S. Doctor ex eo, quod Deus omnia,
non folim poffibilia, fed etiam aliquando exiftentia
videat in rerum ipfarum rationibus (}cu ideis quas ha-
ber in mente fua. Parer ex lib. 6. de Trin. ¢. 10, ubi
poftquam dixit , quod in Verbo divino fic ars que-
dam omnuipotentis atque fnpiemis Deis plcna omnium
rationum viventium incommutabilium, ubinovirom-
nia , que fecit per artem illam- ; Ratim fubdit : Ez
ideo eum decedant & [uccedant tempora, non decedit
aliguid 5 wel fuccedie (vicarie Dei . Et re@€ quidem
fic logquitur. Nam ur ipfe aic lib. 83. queft. q.46.
ide illz , quas haber intellectus divinus apud fe ,
in divina fcilicer cffentia , fibi per fummam identi-
tatem conjuncta , {unt. forme quedam , vel rationes
verum o [fabiles atque incommurabiles , que ipfe for-
mata pon. funt 5 ac per bov aterne, ac [emper eodem
modo fefe habentes : cum, utinterpretatur S. Thomas,
in re nihil aliud fint s quam ipfa divina effentia , uc
participabilis & imitabilis pluribus & pluribus ininfi-
nitum modis.

Prob. 3. ex S.Thoma hic q. 14. 2.3.in O, ubi lo-
quens de creaturis non folim poflibilibus, fed eriam
aliquando. exiftentibus, duplicem tantiim eas cogno-
{cendi modum agnofcit: unum (cilicer, quo res in
fe ipfa cognolcitur per propriam fpeciem ipfi ada-
quatam , hoc eft, iplam non excedentem ; alterum
verd , quo res cognolcitur in alio prius cognito ,
quocumque tandem modo illud alind, urcognimm,
fic ratio. ipfam cognolcendi. Dupliciter , inquit , ali-
quid cognofcitur , une modo in [eipfo, alio modo in al-
tero. In fe ipfo quidem cognofcitur aliguid 5 quando
cogiafCitur per [Peciems propriam s adaquaram ipfi co-
gitofcibili: ficut cim oculns videt bominem per (peciem
hominis . dn alio antem wvidetur ids quod videtwr per
[peciem continentis agficup psms-pars videtnr in toto per
[peciem torins 5 wel cim bomo videtur in [peculo per
jﬁm’em [peculs wel quosumque. alio modo contingat ali-
quid ip alio wviders. ‘ _

Ex his autem duo concludit , 1. Deum videre fe
if);'um in fe ipfo , quia vider fe ipfum per efflentiam
uam , tanquam per {peciem propriam , adzquaram
1pfi ‘cognolcibili, quatenus cffentiadivina refpectu fui

ipfius,




e e

58 Tractatus L

ipfius  excellent quodam modo, & feclufis imperfe-
<tionibus omnibus, vices agit propriz fpecieiimpref-
{z, ipfi adzquarz, fe ipfam per fummam fuam intel-
ligibilitatem, & cumintelleétu divino conjunétionen
exhibendo perfetiffimé videndam, & comprehenden-
dam. 2. Deum omnia alia i fe , five poflibilia , five
exiftentia, videre in fe iplo; climenimrepugneteum
videre alia i fe in fe ipfis, hoc eft, per proprias fpe-
cies impreffas , adequatas ipfis coghofcibilibus 5 ta-
lium enim f{pecierum colleétio locum habere non po-
teft in Deo; fupereft, ur videat omnia alia ifein fua
effentia, feu per (uam effentiam , qua , ciim omnes
omnind perfectiones omnium entium creabilium fe-
cundiim modum excellentem contineat , non potelt
non continere in fe fecundiim modum excellentem
fimilitudinem omnium entium creabilium, ficut fpe-
cies totius continet virtualiter {peciem partium , &
{pecies actus perfeti {peciem adkuum imperfectorum,
vel {pecies fpeculi fpeciem hominis s qui videtur in
fpeculo. Unde ficur homo videtur infpeculo vifo, &
ficur pars vel actus imperfectus cognofcitur in toto
vel actu perfecto cognito; ita creaturz omnes, tam

offibiles, quam aliquando exiftentes, non poffunt
%co non perfecté fecundim effe proprium, five pol-
fibile, five actuale & exercitums, intelligi in effentia
divina, perfecte & comprehenfivéintelleéta, tanquam
in pecfectifiima & excellentiffima rerum omaium ima-
gine, & fimilitudine. Unde ficut modo explicato rel-
pectu fui ipfius vices agit fpeciei impreffe, fibi ade-
quarz, ita & perfecté arque comprehenfivé cognira,
refpectu omnium alioram intelligibilium fungicur mu-
nere propriarum fpecierum impreffarum , ipfisintelli-
gibilibus adequatarum, per quas ab intellectu creato
in {e ipﬁs poffunt intelligi. Sic iginnry inquit §. Do-
€kor , feiendum eff 5 quod Deus fe ipfum videt in fe
ipfo > quia fe ipfum vider per effentiam fuam . Alia
autem 4 [e vider, non inipfis, fedinfeipfo, inquan:
tum effentia fua continer fimilitudinem aliorum abipfo .

Prob. 3. Ratione. Siintellectus divinus haberet ipe=
cies impreflas omnium creaturarum exiftentium, illa-
rum reprefentativas fecunddm effe actuale & exerci-
tun, eert¢ cognolcere pofier, 8 cognofceret per ejuf-
thodi (pecies creaturas omnes exiftentes ; & quidem
ut exiftentes pro ea remporis differentia, Pro qua exi-
ftunt. Tunc enim ad hanc cognitionem nihil ei deef-
{ee neceffarium. Arqui intellectus divinus in effentia
divina, ipfi per fummam identitatem conjun&iffima,
haber mquivalenter & eminenter {peciesimprefas om-
nium crearuraram exiftentium, illarum fecundim effe
aétuale & exercitumreprafentativas. Ergointellectus
divinus creaturas omnes exiftentes, & quidem ut exi-
ftentes pro ea temporis differentia, pro quaexiftunt,
cognoicere poteft , & cognolcit per divinam effen-
riam, & quidem ut ratione prilis cognitam : non enim
viderur efitnua divina aliter caufalitatem & niunus
fpeciernm impreffarum abique imperl'cc':i:ionefuppicre
pofle reipectu intelledtus divini.

Prob. min.'Nam eflentiam divinam fpeciebus im-
preffis rerum exiftentium , & illarum fecundim effe
actuale & exercitum reprzfentativis xquivalere, eafl-
que emincnter continere, eft perfectio magna , nec
exclufiva alterius melioris , vel zqualis , proindeque
tio fimpliciter fimplex. Atquicffentia divina
complectitur omnes perfectiones fimpliciter fimplices;
cum it effentia Entts, quonihil melius effe aur cogi-
tari poteft. Ergo, &c.

Dices, Effenria divina cum erearuris exiftentibus ,
qua exiftentibus, non eft neceffarid connexa : poffer
enim effe fine creaturis exiftentibus. Ergonon poteft
effe intelleétni divino ratio cognelcendi crearuras exi-

tentes, quaenftentes: namnon potef effe intelledtui
divino per modum objecti cogniti ratio cognofcendi,
nifi eay quibufeum fic connexaclt, ur fineillis non pol-
fit efle, K. n. confeq, Sicut enim ex adverfariis intel
Jectus divinus ex fe indifferens eft exrra omnem hypo-
thefim ad intelligendas vel non intelligendas creaturas
ut exiltentes, & ramen ex hypothefi quod exiftant
non poteft non intelligere illas uy exiftentes, quia cx

de Deo Uno.

fe fummé determinatus eft ad intelligendum omne in-
telligibile omni modo, quo intelligibileeft; itacflen-
tia divina, licér extra omnem hypothefim ex feindif-
ferens ad reprafentandas incelleSui divino , vel non
reprafentandas creaturas at exiftentes, non poteft, ex
hypotheli quod exiftane, illas ut exiftentes non repraz-
fentare intellectut divino , quia ex fe lummé determi-
nata eft ad reprafentandum incelletui, eam pcrfe&?z
cognofcenti, omne intelligibile omni modo, quore-
preefentars poteft. Unde licét eflentia divina non fit
neceffario connexa cum creaturis exiftentibus, &ita
pofier effe,, etiamfi nulle creaturz exifterent, proin-
deque nullas creaturas ur cxiftentes reprafenraret ;
non poreft tamen illas non reprafentare ur exiftentes,
ex hypothefi quod exifftanc: ficue intellectus divinus
non poteft non inrelligere creaturas ur exiftences ,
fuppofito quod exiftant , licée non ficneceffario con-
nexus cym creaturis exiftencibus, & ita adhuc effet,
ctiamfi nulle exifterent, & fic nullasueexiftencesin-
telligeret .

Confirm, Quod effentia divina, ut cognita, poffic
reprafentare , & €x fe fic lummeé complera & deter-
minata ad reprefentandum omne intelligibile , omni
modo quo reprefentari poteft, hoc eft, ad reprafen-
tandum ut poffibile, quod eft poffibile , ur exiftens,
quad exiftit, &cc. tameft perfectio fimpliciter fimplex,
quam quod intelle¢tus divinus poflic intelligere , &
ex fe fir fummé completus 8¢ determinatus ad incelli-
gendum omne intelligibile omni modo quo inelligi
potett, hoc eft, ad intelligendum ut poffibile, quod
cft poffibile , urexiftens, quod exiftic , &c. Arqui hoc,
nempe quod inellectus poflic, &c. eft perfectio fim-
pliciter fimplex seut docent ipfimer adverfarii . Ergo
& illud , nempe quod effentia divina , ut cognita ,
poflit reprefentare, &c. eft eriam perfectio fimplici-
ter fimplex. Ergo tam effentia, ut cognita, haberuc
poflic reprafentare , &c. quim intellectus divinus 5
fecundiim adverfarios, habet ut poffitintelligere , &c.
Et confequenter effentia divina tanta neceflicate re-
prefentar creaturas ur exiftentes , ex hypothefi quod
exiftanc , quanta intelleétus divinus ex eadem hypo-
thefi incelligic illasexiftere. Illam autem perfectionem
habet effentia divina , falcem qui in fe fecundum
modum quendam excellentem continet omnes omni-
nd {pecies impreffas poflibiles, rerum quocumgque mo-
do reprefentarivas : {ic enim continet omnia omni-
no entia poflibilia . Unde fit 5 ut eflcnda divina fit
perfectifiima quaedam & excellentiffima rerum omnium
fimilitudo  illarym, ut funt, reprafencativa , proinde-
que illas repralentans ur poffibiles tantiim, fi 1'L!nctan-
rum poffibiles, ur exiftentes prorali temporis differen-
tia, {i pro tali differentia temporis exiftuAt, ut prace-
ritas vel futuras pro eo temipore, pro quo praterira
vel future funt.

Prob.4. Effentia divina, cognita ut potentia pro-
duckiva & idea objectiva crearurarum, applicara & de-
terminaca per decrccum divinum ad illarum produ-
&ionem, poteftefle, &:_cﬁ intellectui divino ratio per-
feété cognolcendi illas wm_mdﬁm effe proprium , &
quidem ut attuale & exercitum . Erg_o ets v?dt_‘t exi-
ftentia omnia, & quidem ur exiftentia, infeiplo, ut
medio ratione prits vifo, Preb. ant. Nam 1. effentia
divina cognita ur potentia productiva, & ideaabje-
&iva creaturarum , diftinctiffimé reprefentac intelle-
¢tui divino omnes illarum rationes , & confequenter
totum effe proprium illarnm. 2, Cognita ut applica-
ta & determinaca ad illarum productionem, fummé
certificat intelletum divinum de realicare & actuali-
tate illarum . Ergo effentia divina cognita ut caufa
produc‘ti\'a & idea objectiva creaturarum , appEic_nm
ac determinata ad illarum produ&lonem > reprefen-
tar illas intellectui divino fecundim effe proprium ue
actuale & exercitum .

Porrd ex dictis evidenter eonfequitur Denm eriam

reterita & furura videre in fe ipfo, urmedio ratione

pritis vifo. Nam hoc ipfo quad effentia divina cogni-

ta, eft ab zrerno & pro zterno imel\e(SEU} divino Fatio

cognoflcendi creaturam aliguam [ecundom effe pro-
: prium




Difputatio V. Articulus IV. 59

le & exercitum pra talidifferentia tem-
non potelt non effe imul &
& pro zterno intellectui divi-
na ratio crearuram tlam cugno(’ccndi ut futuram pro
tempore , pro quo. nondum elt, ue prafentem pro
tempore, Pro quo eft , ut pracericam pro. tempore 5
Pro‘quo non ¢ft amplins . Hactenus autem a_lid:l:ll}gy
bis, ut probaremus Deénm in fe ur medio ratione prius
vifo videre pLEterita, pralentia & futura, . de s fal-
tem quz 2 folo Deo in produci & conlervari depen-
dent, imo & de iis qua eriam dependent 4 caufis fe-
cundis, fed naturaliter agentibus five impedibiliter fi-
ve immpedibiliter, intelligenda effes non eft difficul-
tas. Superelt ut agamus de czteris , qua, ut fint,de-
pendent & creatura raunopnli » fe ipfam liberé derermi-
nante ad corum productionem.

A R TGRS S NG

Utrstme Deus in aliquo medio vatione priss cognito
cognafcar attus liberas creatura rationalis
aliquando extituros.,

Risponsio L

Eus non cognofcit actus creature rarionalis, libe-
ré futuros, in ipl':L creaturarationali, confidera-

ta in adu primos ' five remoto, five etiam proximo.
Prob. Ngm caula, quantumvis cognita ut caula,
nen potelt effe ratiq cognofcendi certo , nifi eos effe-
&us, quibuleum n:ccﬂlu'iaz_n hach connexiotem : fi
cuE principinm, qUantumyis cognitum ur principium,
non pateft effe ratio cognolcendi certd, nificascon-
clufiones, quibulcumncceffario connexumeft. Arqui
creaturz rationalis. actus primus, {ive remotus, hoc
eft , virtus agendi , five proximus , lr.jg cﬂ » VIFtus
agendi cum omnibus adjunckis & prarequifitis ad agen-
dum, non habet neceffariam connexionehl cum actu
{ecundo creature racionalis liberé futuro: adtus cim
rimus creatura rationalis, fiveremorus, five ctiam
proximus, relaré ad adtum (EFﬂndu_ll‘l litxcgé t“umr_um .
eft plang indifferens ad oppofita. Ergo ackus primus
creature rationalis, five remotus, five etiam proximus,
quantumyis cognitus , non poteft effe Deo ratio cogno-
{cendi certd actum fecundum crearurz rationalis libe-
té farucum , Ergo, quod idem eft; Deus non poteft
Ccertd cogno(cerc actus creatura rationalis libeté fucu-
tos in ibfa creatiza racionali confiderata fecundum a-
étum primum, five remotum, f{ive ctam proximum,
& coﬁ(uqucmsr nullo modo cognolcitactus creatura
rationalis liberé {ururosinipfacreatura. rationali con-
fiderata fecundtim actum primum - five remotum, Rve
etiam proximum. Nam [i aliquo modo cognofceret,
cum non. poffic certd cognolcere , cognofcerer ran-
clim conjeckuralirer. Atcognitio conjecturalis, utpo-
& errori obnoxia, repugnat Deo. Proprer eandem ra-
tionem Deus non cognofeit actus creaturz rationalis
liberé futuros in fna omnipotentia, quantumvis per-

fedke & comprechenfive cognira.

RespoxNsto IL

Deus non cognol‘cir in.ﬁlis decretis actus nagurales
creature rationalis liberé fururos: ar cognpl‘ci:fupcr-
nartirales .

Prob. 1. pars. Namdecretadivina, ut bic fupponi-
tur, refpectu nc',hmm nam_r.'_\'!_mm crearturz rationalis,
funt disjunckiva, quibus fcilicer creature rationali ,
('luam&m ad actus liberos , omniporentia divina ve-
luc per modum habitus appllc;u:ur ad_ bunc vel illum
agtum disjunéivé. Unde decrerumdisjunctivum non
magis imporeat futuritionem unius adtns, quam alte-
rius 5 fed aqualiter ucrumque actum relpicic . Ergo
decrerum disjunctivum non poteft effe Deo ratio co-
gnofcendi-bune actum ur futurum, poritls quim alte-
ram Ergos 8.

Prob. 2. pard. Nam decteta divina, ut etiam hic fup-
ponitur; {unt predefinitiva refpegku actuum {uperng-
tatalium cieaturerationalis, hocelt, decrera,quibus

Deuns vultabfoluté 8¢ efficaciter, urcreaturarationalis
tales actus cliciat, & liber¢ eliciatintempore: unde vi
horum decretorum Deus. determinatus eft ad dandain
tempore creature rationali auxilia gratia:, quibufcum
pet infallibilem-fcientiam futuribilium, prafcic crearn-
ram rationalem tales actus elicituramefie. Arqui ejul-
modi decreta habent neceffariain connexionem cum
predefinitis ackibus creature rationalis ur futuris, &
liberé futuris. Nam Deum velle abloluté & efficaciter,
ut aliquid fiar & rtali modo fiat, & tamen illud non
fier1, vel non eo modo fieri, quo Deus vult, ablo-
luté repugnac. Ergo decrera divina poffunceffe Deo
ratio cognolcendi actns [upernaturales creaturz ratio-
nalis liberé fururos. Ergo Deus re ipfa hosactus co-
gnofcit in fuis decretis.

Resronsio IIL

Deus atus omnes creaturz ractionalis, tamnatura-
les, quam fupernaturales, liberé fururos cognofcicin
effentia fua, uc perfectifiima fimilicudine omninm in-
celligibilium , fecundim effe proprium, quod habent,
five poffibile rantum, five ctiamactuale & exercituni,
pro quacumgue temporis diffcrentia habeant .

Prob. Nam Deus in ellentiafua , ut perfecté & com-
Frchcnﬁvé cognita, perfectiffimé comprehendic quam-
iber crearuram rationalem exiftentem. Arqui ad hane
perfectiffimam creature rationalis exiftentis compre-
henfionem requiritur ur cognofcatur claré fecundim
omnes rationes {uas intrinfecass & confequenter non
folum fecundum 1d omne quod poteit five neceffarid
five liberd facere, fed etiam fecundiim id omne quod
re ipfa five neceffario five liberé factura eft pro qua-
cumque differentia temporis ; imd & fecundum id
omne quod fadtura effetinquacumaque hypothefi pol-
fibili; uz fuo locooftenderur. Ergo Deusin efientia {ua,
ur perfedté & comprehienfive cognita , claté cogno-
fcic quamliber creaturam rationalem exiftentem, non
folum fecundiim id omne, quod potelt five neceffarid
five liberé facere, fed eiamiecundim id omne, quod
re ipfa five neceffario five liber¢ fadtura eft pro qua-
cumgque differentia temporis. Quodeft, Deuminfua
effentia cognolcere omneés oninino actus creature ra-
tionalis etiam liberé futuros.

Prob. 1. maj. Nam Deumineffentiafua, ut perfecté
& comprehenfive coguita, poffe perfedtiffimé com-
prehendere ommiaaliaafe, five, quodidemeft, effen-
tiam divinams ur perfecté & comprehenfivé cognitam,
pofle omnia alia 4 fe fufficienter exhibereintelledtuidi-
vino ad perfec iffimam eorum comprci]enﬁoncm, cft
perfeftio magna, 8cmelioripia, qudmnonipfa. Ergo
non eft neganda cfentiz divine .. Er verd ficut intelle-
¢tus divinus eft fimpliciter infinitus in reprefencando
per modam potencie vitalis, ira' & effentiadivinaelt
fimpliciter infinita in reprefentando per modum obje-
¢ti: non enim minds valereflentiadivinaad repracfen-
tandum per modumobjecti, quiamintellectus divinus
ad reprelentandun per modum potentix vitalis . Atqui
effentia divina non eft fimpliciterinfinicain reprafen-
tando per modum oojecti, {i perfecké & comprehenfivé
cognita non reprafentat intellectui divino omniaalia
a e, quanuim oporter ad perfectiffimam corumcom-
prehenfionem: ficur inrellectus divinus non efetfim-
pliciter infinitus in reprafentando per modam poten-
tiz vitalis, {i nonomnia alia ife perfecti limé compre-
henderer. Ergo effentia divina , perfecté & compre-
fivé cognita, reprefentacineellectui divino omniaalia
i fe, quantum oportet ad perfectiffimameorum com-
prehen(ionem.

Prob. 2, min.Nam 1.ur ait §, Thomashicq. 12. art.
7. in O.illud comprebenditur , quod pcrfec’f& cognofitur:
perfelte antem cognafCitur 5 quod tantsm cognoftirur,
quantsm et cogno[esbile. Arquicreatura rationalisnon
cognofcitur, quantim eft cognofcibilis, finon cogna-
feitur etiam quantim ad ea omnia, quzliberé actura
eft pro quacumque differentia temporis : eft enim eriam

wanem ad hzc omnia cognofcibilis, Ergo, &e:2.
%rmtum rationalis exiftens non comprehenditur, nifi
pecfedie cognofcatur virtus ejus. Arqui virtus crea-

ture




S AN

6o Traétatus I. De Deo Uno.

turz rationalis exiftentisnon eognofcitur perfecte, nifi
cognofcantur caomniaad quz fefe extendit . Exgo crea-
tura rationalis exiftens non comprehenditur, nifi co-
gnofcantur ea omnia, ad qua fefe extendit virtus ejus,
Atqui virtus fefe extendic non foltim ad ea omnia,
quz poreft agere, fed ctiam ad ca omnia, qualibe-
ré aétura eft pro quacumque temporisdifferentia. Ee-
go creatura rationalis exiftens non comprehenditur ,
nifi cognolcantur caomnia, qua pro quacumque tem-
poris differentia actura eft liberé . Hoc argumentum
fuggeric S. Thomas hic q. 14. art.5+in O. ubihzcha-
bet; §i perfeite aliquid cognafeitur s neceffe eff 5 quod
wirtus ejus perfefte cognofcatur . Firtns autems alicajus
wei perfelte cagnofei non poteft, wiff cogmofantar ea 5
ad gue virtns fe extendit.

Dices. Effentia divina non eft neceflarid connexa
cum actibus crearura rationalisliberc funwis. Ergonon
potcft offe intelleétui divino ratio illos cognolcendi.
&. n. confeq. Nam eft zquivalenter 8 eminenter fpe-
cics impreffa cujufcumque actus eujusliber creaturz
ationalis libere futuri : cim enim non folim virtna-
liter, fed etiam aquivalenter & eminenter contineat
totam collectionem fpecierum impreffarum omnium
actuum 4 crearuris rationalibus aliquando eliciendo-
rum , poreft non folim fpecies illas producere , fed
etiam per [¢ ipfam modo guodam excellenti 5 & fe-
clufis imperfectionibus , preftare , quod ille prafta-
rent, fi intellechui divinp adeffent: preftac autem,in
fe ipla y velur in fpeculo quodam lympidiffimo 5 ex-
hibendo videndos intellectui divino omnes actusillos.
Et hoc dicir 8. Themas hic q. 14. art. 5.in O. climait,
Deum alia a fe videres non in ipfis, fed in fe ipfos
in quantum cffentia fun continet [twilitudinem aliorum
ab ipfay hoc eft, in quantum effentia divina zquiva-
lenter & eminenter continetin fe [pecies omnium alio-
ram i fe, & ira eftfecundiim quendam modum excel-
lentem fimilitudo & imago omnium aliorum i fe 5
quecumque illa fint , perfectiflimeé reprefentans illa
fecundum effe quod habere poffunt, vel habent, vel
habuerunt, vel habitura func.

ReEsrpoNstio IV.

Deus omnes .actus cujufenmque creature rationas
lis liberé futros, ab @rerno & pro wmterno videt in
effentia fua ratiéne pris vifa, ut exiftentes pro ea
temporis differentia, pro qua reipfa exiftunr.

Prob. Nam quidquid effentia divina intellectui di-
vino, eamab eecrno & pro@terno perfecté cognolcens
ti, reprafentar, ab wrerno & prozterno reprafentar:
fi enimintellectui divino, eam ab zrerno & pro xterno
perfecté cognolcenti,. inciperet, aur defineret aliquid
repraelentare , non effer in reprafentando prorfus in-
vatiabilis & incommurabilis, contraillud Jacobi ¢, 1.
Apud quem non eff tranfmutatio, nec viciffitudinis obum
bratio. Ergu vel nunquamintelleGtui divino adtus libe-
1¢ futuros crearure rationalis reprazfentar ut exiftentes
pro co tempores pro quo exiftune; quod effe falfum
fagis fuperque conflar ex fupra dictis; vel illos ut exi-
ftentes pro co tempore, pro quo exiftunt, reprefen-
tat ab mterno & pro @rerno.

Praterea, effentia divina eft ab aterno & pro e
terno perfectidima fimilitude omnium omning intel-
ligibilium, illorum pr:rtb&ifﬁmércpr:cihm:nivn fecun-
dum roram inrelligibilicatem , quam habent : nam
quidquid clt effenna divina, ab zterno & pro xterno
et proprer fummam fuam incommutabilitatem : un-
de vel non ¢ft ralis fimilitudo 5 quod tamen falfum
effe pater ex dictis; vel eft ab xterno & pro@tetno
talis fimilicudo. Ergo effentia divina eft ab @rerno &
F:‘o zterno perfectitiima fimilicude omnium actuom

iberé firarorum cujulcumque crearnve rationalis, il-
los ab mrerno & pro wrerno perfectiffimé reprafens
tang lecundum rotam inelligibilirarem, quam habent.
Atqui ctiam antequam fing, & poftquam defierung
efle, funt intclligibiles ut exiftentes proco LEMpOre 5

ro quo re ip(d exiftunc: femper enim verum eft il-
0s exiffere pro eo tempore, proquo reipfaexiftune,
five tempus 1liyd nondum advenerir, five jam prare-

rierit, Ergo cffentia divina eft ab zterno & pro zters

no perfectillima fimilitudo omnium a@uum liberé fu-
turorum cujufcumque creature racionalis , illos ab
@rerno & pro xcerno perfectiffimé reprefentans ut
exiftentes pro €o tempore, pro quo te ipla exiftunt,
hac eft, ab xterno & pro zterno perfectiffimé cerri-
ficans intelledtum divinum de illorum exiftentia ut
actuali & exercita pro tali differentia temporis ; &
hoc ipfo quod intellectum divinum perfedtiffime cer-
tificat de illorum exiftentia ur actuali & exercitapro
tali differentia remporis, enm quoque fimul & indi-
vifibilirer cerrificans perfectiffimé de illorum abfolura
faturitione pro anteriori tempore, & prateritione pro
fubfequenti .

Ex his claré apparet omniaomniné praefentia, pre-
terita, & futura, five neceffarid, fiveliberé, effe Deo
ab @terno & pro xrerno perfetiffime prefentia in ef-
fentia fua, velur in fpeculo ea perfectiffimé reprafen-
tante fecundiim effe actuale & exercitum, qued unum-
quodque habet pro fuia temporis differentia, & ita Deum
uno & codem ac fimplicifiimo adtu, ab @terno & pro
wterno perfedté & comprehenfivé videre effentiam
fuam, & in effentiafua, fic perfecté & comprehenfive
vifa, fimul & indivifibiliter omnia omnind prafentia ,
preeerita, & futura, five neceffario , fivé liberé, perfe-
&affime incueri fecundim effe aGuale & exercitum ,
quod unumquodque habet pro fua temporis differentia.
Et hoc eft; quod dicit §. Thomashicq. 14, art. 13.in
O. ubi loguens de fricke conringentibus, feude liberé
fururis 5 ficair: Denus mgzwﬂir ominia contingentia , non
[olsim prout funt in [wis caufis » fed etiam prout umum-
quodque ecorum eft ally in fe ipfo. Etlicercontingentia
flant in atty fucceffive , non tamen Dews fucceffive co-
gnofcit contingentia prout funt in fuo effe 5 ficut nos 5
Jed fimul : quiafuacognitiomenfuratur aternitate, ficue
etiam [unm effe. fternitas antem tota fimul exiffens,
ambit totnm tempus. Unde omnia, qua funt intempo-
ves funt Deo ab aterno prefentia, non folsm ea vatio-
#e s qua habet vationes verum apud fe prafentes 5 fed
quin efus imtwitus fertur ab aterno fupra omnia, prout
Sunt in fua prefentialitate . Unde manifeffum eff > qHod
contingentia infallibiliter 4 Deo cognofcuntir , in quan-
rum fubduntur divino confpeltui fecundsm fam prafen-
tialitatem s & tamen [wnt fatwra contingentias fwiscas-
Jfis comparata.

Igitur cx S. Doékore Deus videt omnia liber¢ futu-
ra, non folim prout funtin caufis fuis, hoceft, prout
poffunc effe vel non effe , fed etiam prout funt actu
in e ipfis pro cali differentia temporis; videt, inquani,
non fuccelfive, ficut nos videmus, prout fcilicet fuc-
ceflivé exiftunt, fed fimul . Nam fcientia Dei imita-
tus ejus xrernitatem. Unde ficar @terniras tora fimul
exiftens , ambit omnes temporum differencias , non
quod omnes temporum differentiz fimul realiter coe-
xiftant @ternitaci; tam enimimplicar eas fimul coexi-
ftere xternitati , quam implicaceas fimul exiftere; ciim
non pof‘ﬁnt fimul alicui coexiftere, qllin‘ﬁmul exiftanr;
fed quia mrerniras ablque ulla ex parte fui fucceflione
coexiftit omnibus temporum differentiis pro eo tunc,
pre quo funt, & fic tota fucceffio fe tener ex parte
spfarum remporis differentiarum,quarum una poft aliam
exiftic: ita Icientia divina omnialiberé furura fuo ve-
luti finu complectitur, non qm‘:d omnia fimul coe-
xiftant fcientix divinz ; alioquin omnia fimul exifte-

" rent, quod repughat; aut pracisé quia illorum ratio-

nes feu idex objective funt ab zrerno & pro ternoin
mente divina: fed quiafcientia divinaab @rerno & pro
zterno abfgue ulla ex parte fui {ucceflione omnia in-
tuetur ut exiftentia pro caremporis differentia, pro qua
reipfa exiftunt. Unde licét non omnia fimul exiftanc,
fed unum poft alind exiftat, omnia tamen fimul pre-
fentia funt fcientie divinz (ecundiim effe proprium ;
& quidem ut actuale & exercitum, fed folimpro ea
differentia temporis, pro qua re ipfa funtactu & exer-
cité. Ex his antem colligit S, Doctor prafcientiam di-
vinam cirea libera omnia abfoluré futura effe abfoluté
infallibilem : cum enim illa omnia attingar ut actu
cxiftentia pro €o tempore, pro quofunt, & itaratio-
nec




Difputatio V. Articulus V. 61

ne prius actu cxiftant pro eo temporc, guém .i_Deo
pr::fciuimn‘a ram uupn‘ﬁﬂlbﬂe cﬁPmlmcnnmndwmam
falli, quam implicat ilia non exiftere pro rali rempo-
re, fuppofito quod pro mh;c:upprc exiftant. Hoc an-
rem abloluté repugnat, quia ablolute repugnat idem
Gmul effe & non effe.

Denique ex dickis claré intelligitur, quomode Deus
invariabiliter & incommurtabilicer omnid pPraferitd 5
prg:l'curia, & furura, five neceflario, ﬁ\vc E:bg:rc » COgno-
fcar quantim cognodcibilia funt : cim enimomnia il-
la fimul ab @zterno & pro ®rerno in c_ﬂ'cmmlu;:, velut
in fpeculo s & psrw’cc%irtﬂnm arque in reprefentando
}’!I'D[!’LIS invﬂ'i'iai)i.:l ?ll];]gl[]c Clal'!rﬁ[]ll! 1nmearur!ecm}‘
divm effe proprium , & quidem ur actuale’ & exerci-
temporis differentia, pro qua rc ipfa funt
¢, & confequenter omnia illafimulab
xrerno & 10 in effentia fua perfetifime uno
8¢ eodem @ ci intuitn cggnofcm e cxil't_cnri;t
pro €o tempore , pro quo reipfa exifh.mt 5 ur futura
pro anteriof€ , Ut PrEterita pro pofteriore ; 1mpoﬁ'-
bile eft Deum ab una cognitione ad aliam tranfire ,
{ficut nos tranfimus, utmodoremunam, modo aliam
contemplerur; clim omnia fimul intuearur abzrerno
& pro =ternos aur ut poftquam rem eandem profpe:
xit ut futuram , ut prefentem afpiciat ; & Prjﬂqu:}:ﬂ
afpexit ut prafentem , ut preteruam refpiciat - cum
illam uno acu ab :srcruo_& pro ®Ererno ue futuram
profpiciat, afpiciat ut prefentem, ut praceriram refpi-
ciar. Irem impoffibile eft {cientiam divinam incremen-
tum fumere, cim res incipinne effe ; aut decremen-
tum pati cam effe definung ; qunidcm .CL‘L‘D inci-
piunceffe, nonincipitaliquid de novo, aut idemnovo
modo, & cum majori claritare & certitudine cogno-
feere; & ciim definunt effe; nnn definic aliquid, aut
idem eodem modo, & cum eadem claritate & cerriru-
dine cognofcere 3 fed femper & pro: femper: eadem ,
codem modo, & cum infinita claritate & certitudine
intelligit. i 3 - 7

Ita docer S. Auguftinus pluribuslocis, quefuperius
allegavimus, & ipoprimislib. 15, de Trin. c.7. ubi lic ait:
Quic hominim poteffiffam fapicntiant s qua novit Dens
i ita Hb MEC Ca QUT dCHitny Praterita s ibi pre-
ity siee ea Qe dicantur futuray quafi defint s ex-
niant 5 fed prateritn & futura cum pra-
3 21 pr‘a, 'i?f£ﬁ€1 nec ﬁﬂg:'#t’.,l f@_‘{;"fﬂﬂ[!(?’ >
a cogitands tranfeatur, [ed inuno con-
[pettu fimul praffo fint univerfa: quis, inquain y bomi-
wim comprebendit iftam fapicatian:: Lib.6.c. 10.dixe-
gar: Cume decedant & [uccedant temspora non decedit
aliquids wel fuccedit fcientia Dei

tam PL‘D e:
acku & exerc

A T T C UL XIS <V

Utratm Dens ompiad alia a fe cognoftar etiam immediate

in fe ipfis .

Ora. Poreft aliquid dici cognofciimmediaté infe

ipfo in duplici_I'cn!’u._r.quxdcm fi dicarur cogno-

fci per {peciem propriam, intellectni cagnofcentrim-
preffam, & ipfi cognolcibili adequaram. 2.Sidicatur
C[}gngrci izylcpemknrcr ab omni mc_dlo, in que, aut
quo cognofcatur, itaut & foliim terminer cognitionem
dire@e, & rota preter ejus cognolcibilitatem objecki-
vam ratio illud cognolcendi fic virtus intelle@iva intel-
lectus cognofccntis; ita utad illund cognofcendum non
alind ex parte illius requiragur, (lllilﬂ _Cogno!"cibi]ims
objeckiva , feu mera capacitas rerminandi cognitionem.
Prumum tanetim res alias @ Deo immediaré in feipfis co-
gnofcendi modum videtur agnoviffe S. Thomas. Un-
de confequenter videtur docere, Deum res alias 4 fe
non aliter cognofcere, quam in (e ipfo, urmediora-
tione prilis cognito. Cum S, Dottore libenter quidem
removemus a Deo primum modum cognofcendi res
alias i fe immediaté infe ipﬁs, quia hic modus cogno-
feendi muleiplicem involvir imperfectionem . At de-
negare {ecundum non poffumus , quia nullam imper-
fectionemdicit, imo tante pecfectionis eft, ut cadere

re non poflit, nifi inintelleum infinicd perfecbumin
rarionc intelligentis. Sit itaque

REspPoNSIO.

Deus omniaaliadfe, tam poflibilia, quimaliquan-
do exiftentia, cognofcir aliqua cognitione immediaré
in feipfis, hoceft, indcpcndcnrcr ab omnimedio, five
in quo, five quo cognofcantur ab co.

Prob. Intelledum divinum effe ex fe lummé comple-
tum & dererminacum ad cognofcendum omne cogno-
{cibile , hoc iplo pm‘cisd quc‘ld el cogl‘lofcibi\c, five
hoc ipfo precisé quod poreft effe objeGtum cognitionis,
elt perfectio fimpliciter fimplex. AtquiDeus non po-
telt non habere omnes perfedtiones fimpliciter fimpli-
ces. Ergo revera incellectus divinus ex fe fumme com-
pletus 8 determinatus eft, &cc. Ergo revera cognolcit
omne cognolcibile, aligna cognitione independente ab
omui prorsis medio cognofcendi. Prob. maj. Namin-
telle¢tum divinum effe ex fe completum, &c. 1. eft per-
fectio, & quidem maxima: arguit enim infinicam in in-
telligendo vivacitarem. Unde repugnataliquemintel-
le@tum creatum cfle fic complerum ad intelhgendum 5
quia omnis intellectus creatus effentialicer eft finicx in
intelligendo activitatis. 2. Eft perfectio melior ipfa
quim nonipfa, quianon cft incompofibilis cum alia
perfectione five zquali, five eriam meliore.. Et vero non
opponitur modores alias 4 Deo coghofcendi in ipfo
Deo, ut medio ratione pritis cognito : non enimrepu-
gnat Denm una & eadem realicer cognitione; fed virtua-
liter multiplici, cognofceie omnia aliadfe & mediaté
ac indirecte in effentiafua, utmedio pracognito, &
directé in fe ipfis independenter ab omni medio : itautsfi
per impoffibile defineret ea cognofcerein effentia fua,
non ﬁn‘lp!icircr defineret ea cngnofccre, fed adhuc ea
cognolcerer immediate ac direcké, & tantum define-
rep ea cognofcere mediaré & indirecté . Ergo, &c.

Obj. 1. Parres docent Deumomnia alia afecogno=
feere in feiplo tantum . Ergo doctrinanoftra repugnat
Pacribus. K. Patres duo tantimvelle. 1. Quod Deus
omnia alia & fe cognofcat in fe ipfo, ut medio priiis
cognito. In quo extoto eis affentimur . 2: Quod Deus
nulla alia a fe cognolcat per proprias {pecies, ipfis cor
gnmcibﬂibus adequatas, adillorum cognirionem cum
meelleétu cognofcente concurrentes: quod ctiam com

Jarribus dicimus « Urrim autem Deus onmia alia a
fe cognofcar immediaté & diredté aliqua cognitio-
ne, ab omni medio pror{usindependente, & virrua-
lirer diftincta ab ca cognitione, qua illa cognalcie
mediaté & indirecte in {ua effentia, ficut nos hic af-
{erimus , non attingunt Patres » Unde hanc noftram
{CHICI‘J[.[IHH non coutcra, fed Pl’(fff[ corummenrem dﬂ—
fendimus, {i tamen prarer cotummentem: unanimi-
miter enim {entiunt, nilil fimplicis perfectionis Deo
{ubtrahendum effe.

Obj. 2. Implicat quidguam i quoquam intellectuin-
telligt , nifi per fpeciemaliquam reprefentetur. Ergo
modus ille cognofcendi res alias 2 Deo independenter
abomnimedio, quematcribuimus Deo, eft plané chy-
mericus. R. negando ant. de intellectu infinire perfecto
in ratione intelligentis, qualis eft incellectus increatus .
Probabis tamen ant. Ex inrelleétu & objeéto , media
fpecie , conftitnitur adequarum principium  cujslibet
intellectionis. Ergo finelpecicnon poteft effe adzqua-
tum principium intellectionis , & ita fine fpecienon po-
teft effe intellectio. R. n. an. fumptum univecfalicer .
Nam hoc axioma, Ex intelledtué objecto , &c. quod
relace ad intelleétum creatum, viribus naturalibus reli-
Gum, verum eft juxta communem fententiam, juxta
quam intelle¢tus creatus , faltem non elevatus, indiger
concutfu objecti adilludintelligendum, eo quodexfe
effentialiter ad id incomplerus eft & indeterminatus fi-
ne objecti fpecie, falfum eftrelare ad incellectum divi-
num propeerracionem oppofitam : quatentis ob infini-
tam virtutis lue eminentiam ex fe lummeé complerus &
dererminatus eft ad inre]figtndum omne intelligibile,
hoc ipfo pracisé quod aprum eft ad terminandam intel-
lectionem. Unde fit, urrelpectu intellectusdivini fu-
pervacanea it fpecies objedti.

0Obj. 3.




62 Tractatus I. De Deo Uno.

®4j. 3. Si vera elt noftra fentencia, duplex erit in
Deo creaturarum cognirio , quarum una erit perfe-
¢tior altera. Abfurdum conf. Ergo, &c. R.dift. fequel.
maj. Duplex erit in Deo creaturarum cognitio, qua-
rum una cric altera perfectior ex parreobjeéti, C.ieq.
maj. Quarum una eric perfectior altera ex parce adtus,
M. feq. maj. Iraque fecundim nos duplex eft in Do
CIeatlrarunt cognicio, quartm unacognofcuntur me-
diaté & indirecte in effentia divina , uc perfedté &
comprehenfivé cognita; & altera cognofcuntur dire-
€te 1n fe ipfis, independenter abomnimedio, Prima
haber pro objecto primario effentiam divinam , & pro
{fecundario creaturas: fecunda verd creaturas pro ob-
jecto primario, & ea, qua in creaturis cognitis co-
gnm'ci poflunt, pro fecundario. Unde rpanirbﬂum eft
objettum primariyn prime cognitionis effe aliquid
melius, quam objeum primariam (ecundz cognitio-
nis, & fic cognitionem primam effe aliquid{ecunda
malius ex partc objecti. Inquo noneft inconveniens.
At neurra eft aleera perfedtior ex parte adtus , quia
neuter modus tendendi in creaturas perfeétior cft al-
zero. Tante enim virtutis eft, Deum omniaalia 3 fe
cognofcere directé & immediac, hoceft; indepen-
denter ab omni medio, quantz illa cognofcere indi-
recté & mediaté in effenniadivina, ratione priiis per-
fecké cognita . Nam ad utrumque requiritur vireus
fimplicicer infinita in rationgintelligendi, & exutro
que xqualiter arguitur intellectus fimplicicer infini-
tus in rationc inteiligentis. Et verd quid in ratione
intelligendi melius cogitari poteft, quam pofle co-
gnoﬁ:cre, 8 fumma neceflitate cognelcere fimul &
cum infinita claritate omnia omnind alia 4 Deo, Loc
ipfo precisé, quod poffunteffe objectum cognitionis 2
Hzc igitur prerogariva pertinere non potelt , nifi ad
sneelleCtum infinite pereétum in ratione intelligentis,
8¢ fuperavomnemin intelligendo adiviracem aliquare-
nis limitatam.

Obj. 4. SiDeus aliqua cognitione cogholcir directé
& immediaré creaturas, aliqua Dei cognitiofpecaﬁcn-
tur 3 creacuris. Abfurdum conf. Ergo, &c. R.n. feq.
maj. Nam, uc docet S. Thomas hic q. 14 att. 5. ad
3. in tantum objeétam aliquod fpecificat cognitionem
fui, in quantim eft illius caufa, & ad illam vel per
fe vel per fpeciem (ui vicariam concurrit cuminrel-
lectu, 3 que cognofcitur. Ar crearurx cognitionem
illam, qua & Deo diredté & immediard cognofcun-
tur, nullatents caufant , fed puré terminant . Ergo
non fpecificant cognitionemillam, quai Deo cogno-
feaneur diredke & immediaté in fe ipfis. Hecagtem
cognitio , cum non aliam fui caufam agnofcar, quam
fummam intelleCtus divini perfetionem in rarione
inelligendi, roram fuam fpeciem 3 fummaintelleGus
divini in ratione intelligendi perfectione accipit 5
proindeque ex ea fola menfurari & =ftimari potelt.

0bj. 5. Bonitas creata non poteft direéé & im-
mediate terminare adum volunracis divinz . Ergo
nec veriras creata ackum intellectusdivini. R.m.ant.
Nam voluntas divina duplici virtnaliter ad&u amat
v. gt. greaturas poffibiles , uno feilicer mediaté & in-
direckeé propter bonitarem preamatam cffentiz fuz ,
cujus fune imitationes quaedam & patticipationes pof-
fibiles ; altero vero dire@é & immediace proprer ea-
yum propriam bonitatem & amabilitatem intrinfe-
€am non repugnanteim; ita tamen ue illud, propter,
nullam creacunts poffibilibus in adtum illum divi-
num, quo direGé & immediaté amantut, caufalita-
tem agtribuar, fed meram aptitudinem ad rerminan-
dum adum amoris , qua prafuppofita,, non poteft
yolungas divina non habere aGum fimplicis compla-
centip, qua fibi in creaturis poflibilibus direté &
smmediat¢ complaceat . Unde direéta illa & imme-
diata Dei complacentia circa creaturas poflibiles , non
ab ipfis creaturis pofiibilibus, fed i voluntatis divine
periections (pecificatur , & ex ca fola menfurari &
eftimari poteft & deber,

QW ECS T 0y
De Scientia futaribilinm.

Ota 1. Futaribile dicirur illud , quod futurum
effet, fi futura effer aligua conditio, & confe-
quenter quod effer, (i poneretur aliqua condirio . Fu-
turibile duplex el , unum fcilicer neceffarium , &
alterum non neceffarium , f{ed contingens . Neceffa-
rium eft illud, quod neceffario futurnm effer, fifury-
ra effer aliqua conditio. Tale eft lamen duplo majus
ex hypothefi Solis duplo majoris. Nam f f)cns ali-
quando producturas effet Solem duplo majorem, ne-
celfarid fororum effer lumen duplo majus . Quia fi
Deus aliquando Solem duplo majorem producerer , Sol
ille lamen duplo majus neceffario protunderet . Quod
verum effe » & ad objedtum (cientiz fimplicis intelli-
gentiz pertinere, extra controverfiam eft. Fururibile
contingens feu liberum eft illud, quod liberé fururum
effer, f1 futura effec aliqua condirio. Talis fuic peeni-
rentia Tyriorum ex hypothefi pradicationis Chrifti ,
& miraculornm ejus, Nam i Chriftus pradicaturus
fuiffer, 8¢ miracula patrarurus apud Tyrios, Tyrii pee-
nitentiam acturi fuiffenc , quia fi Chriftus apud Ty-
rios pradicaffer , & miracula patraffer , Tyrii peeni-
tentiam egiffent, ut Chriftusipfe exprelsé reftarus eft .
De hoc faturibili hic agitur, & quariturutriim a Deo
certd prafciatur. Sed
Nota 2. Futuribile liberum duplex eft, unum fcili-
cet futuribile cantim 5, & alterum fururibile & fury-
ram. Futuribile rantim eft illud, quod quidem furu-
rum effet, fi furara effer aligua conditio ; non eft ta-
men fururum, quia illa conditio non eft furura: vel 5
quod idem eft, quod aliquando effer, fi effer aliqua
conditio; nunquam tamen erit ; gnia nunquam erit
illa conditio . Talis fuit peenitentia Tyriorum pro tem-
pore antecedente adventum Chrifti. Nam peenitentia
Lyriorum futura fuiffer, fiapudillos fuiffer futura pre-
dicatio Chrifti, quz tamen futaranon fuic, unde nec
furura fuic Tyriorum peenitentia: quia, ut Chriftus iple
arteftarus eft, {i Chriftus pradicaffer apud Tyrios, Ty-
rii converfi fuiffent , qui tamen converfi non fune »quia
Chriftus apud illos non pradicavic. Fucuribile fimul &
futurum eft illud, de quo verumeft dicere: Futurum
effer, fi futura-efer talis conditio ; Futurum eft, quia
furura eft talis conditio: five, quod eodem redit, de
quo veré dicitur: Effet, fi eﬁ"c; talis conditio, & re
ipfa erit, quia erit talis conditio. Talis fuic negatio
Chrifti facta a Petro: nam pro tempore antecedente
pallionem Chrifti veré dici potuit: Fururum effet, ue
Petrus negarer Chriftum, fi fururam effet, ur Perrus
tali modo rentaretur; reipfa fururum eft , ur Petrus
neget Chriftum, quiareiplafuturum elt, ut tali modo
tentetur: vel, quodidem eft, pro cempore anteceden-
te paflionem Chrifti ver¢ dici potuit: Perrus negaret
Chriftum , f rali modo tentaretur; reipfa Perriis ne-
gabit Chriftum, (Ilti:l\l’c 1pfa fqii modo tentabirur .
Iraque futuribile tantim excludit abflutam futuritio-
nem, unde vocari poteft futuribile exclufivam . Fu-
turibile verd fimul & faturun, folim prefeindit, qui
futuribile, a futuritione abfolura: unde appellari po-
teft futuribile pracifivum. De ucroque aurem illo fua-
euribili hic agitur, & utrumque ex zquo complecti-
tur {cientia futuribilium, pro quabic pugnamus.
Nista 3. De futuribili exclufivo dua veré poffunt enun-
ciari, nempe quod poffibile fir fub tali conditione,
quod futurum effet, i furura _dﬂ“t :alllsAcomiitio; vel
fi vis, quod poffer efle fub rali COI\f:ilthi'IC., & quod
re ipi'a effet , fi eflet talis conditio. Prima veriras eft ne-
ceffaria, fecunda verd contingens: nam futuribile fic
facurum effec, fi furura effec talis conditio, ur poffer
non effe futurum eriam in fenfu compofito talis condi-
tionis ut furure. Prima cft prior, quim fecunda,in
fubfiftendi m(cqum[ia. Nam valer: Effe, fi ponere-
tur talis conditio: ergo pofiee effe, ﬁPOIlt‘l etur talis con-
ditio. At non valer: Poffer effe’(ub rali conditione:
ergo re ipfa effec {ub tali conditione . Igitup diverfe
funt ha duz veritates, & peitinent ad diverfas {cien-
tas.




Difputatio V. Articulus L 63

tias. Fururibile autem pracifivum, prater has duas ve-
ricates rerriam fibi vindicat, nempe quod reipfa futu-
rum fit, quia futu_rar eft ralis con_ditic 5 _ﬁ_vc quod re
ipfa erit, quia re ipfa ponetur talis conditio ; qua tet-
ria veriras fané diverfa eft & duabus prioribus . Na;_n
& eft magis dependens, ciim pendeat A conditione in
re ponenda; & eft poftrema in fubfiftendi conlequen-
tia. Nam valet ab ea ad fecundam & primam : at non
viciffim ad cam valerafecunda, & multo minisa pri-
ma. Valer enim: Erit: ergo eflet, fi, &c. Ergo po-
celt effe, fis &c. Ar non viciflim valet: Poffet efle ,
elfet fi, Sccoergoeric. Unde neceffe cﬁ‘hanc tertiam
veritatemad tertiam aliquam fcientiam, a duabus prio-
ribus, adquasduz prioL‘cs veritatesarrinent, que_nam

errinege . Lx quibus apparet _[’mcnuam Il.‘ltl.l].'l|?11lllllﬂ >
ad quam pertinet E'.sc_uynda veritas, al:_am‘cﬂ'c a feien-
tia, cujus [unpofiibilia, 8zabea, cujusfunt aliquan-
do exttura. 7

Nota 4. Ciim dicitur fucuribile liberam efie illud,
quod contingenter & liberé {umtum €'ﬁ-FE 5 {i futura
effer aliqua conditio, intelligitur conditio, qua effet
caufa furnritionis ablolute, " aut faltem occafios vel pre-
{uppoﬁtio quedam ad ipf:m} pertinens » quia _ad eam
conduceret, Unde propofitiones, quarum veritas in-
greditur objectum feientie futuribilium , funt illz om-
nes & fol, quibus enunciarur, vel enunciari poteft
aduum cujufcumque liberi agentis contingens 8¢ libe-
ra futaribilitas fub conditione alicujus fc habentis per
modum cauls aut {altem occafionis , vel prafuppofi-
tignis cujuldam ad rem pertinentis: five, quod idem
eft, quibus cmmciqtur, vel enunciari Poteﬂhbt;'n oc
contingens connexio, quam :u:hl_s cujufcumque liberi
agentis habent cum aliquo_fuppollro ut futuro _vcl §
quod eodem redit , fuppofito ut exiftente pro aliqua
tempotis differentia, & fe habente per moduim canlx,
aut faltem occafionis vel prafuppofitionis cujuldam
ad rem conducentis. Tales fuerunc pro (uo tempore
hz pmpoﬁrianes: St David remancrer Ceilae, Cei_l'im:
illum Sauli traderent: Si Chriftus predicarer Tyrils »
Tyrii pacnitentiam agerent ; Si Pecrus rali modo ten-
rarerur, negaret Chriftum:- Si Petrus lapfus t_nh dona-
retue gratia, cenverteretur, &c. Tales funtifte,qui+

1 rquivalent: Sifurarum effer ue David Ceile

1 > ~ ey + ~ -

remanerer, futuram effer ut Ceilite ilum Saulitrade-
rent: Si Chriftus predicaturus effec Tyriis, Tyrii pee-
nitenciam actori effent ¢ Si fururum effer 5 ue Pecrus
rali modo tentarenir, Chriftumnegaturns effer: Sifu-
curum effet, ue Pecrus poft lapfum rali gratia donatetur,
fururum effet, UL convertererir.

Notas. Scientiz futuribilium, ur liquet ex dictis
liackentls, objectum funt, I.omnesactus cujulcumque
liberi agentis contingenter & liberé fururibiles fub con-
ditione alicujus fe habentis per modum caufx, aut fal-
tem occafionis vel prefuppofitionis ad rem perti-
nentiss. uc tales precisé : five (unt omnes actus cujul-
cumque liberi agentis contingenter & liberé connexi
cum aliquo {uppofitoatfuturo, vel eriam ut exiftence
pro aligua differentia temporis, & fehabente per mo-
dum caunlz, aut faltem occafionis vel pr.'x:fu pofitionis
ad rem conducentis, qud talespracise. 2. Propofitio-
nesomnes, quibus przcisé cnuuuiatl}r, vel enunciari
poteft hzc fururibilicas 5 fen connexio COf'ltil"IgE‘ﬂS &
libera quorumlibet :\@tu_um eujuslibet agennshbcri afic
eamen ur hzc fururibilitas feu connexio immediaits
pertineat ad {cientiam fururibilium, quim veritas pro-
pofitionum illarum; cam enimveritas propofitionum
tllarum fupponat illarum objectum s quod eft fururibili-
tas contingens & libera fucaribilium, & itaratione pritis
fic, objectum illarum propofitionum F[ﬁ: zale_, quale
enunciacur, quim illas effe veras; ratione Pr”‘s,"&’
cognofci fururibilitatem contingentem & liberam furu-
ribilinm, quﬁm cognolci veritarem prppoﬁuonum}l-
larum, quibus enunciatur hac futuribilitas ; & hec fu-
curibiliras ratione pritis cognita, cft Deo feclufis im-
perfeétionibus, ratio cognofcendi veritatem propofi-
tionumillaram, quibus enunciatur . Ex hisfcientia fu-
taribilium in Deo recte defcribitur: Scientia, qua Deus
przcisé novit, 8 quidem cercd & infallibilicer , quid:

quid quodlibet agens liberum contingenter & liberé
acturum effer, vel {ivis, agererin quibuslibet circum:
frantis poflibilibus, & ad rem aliqua ratione pertinenti-
bus & conducentibus, fiveillud reipfaadurum fic, G-
ve non: quod noffe pertinet ad fcientiam rerum aliquan-
do exiftentium; ad eam enim perriner icire quidquid
quodiiber agens liberum aliquando acturum eft , &
confequenter [cire quidquid nunquam acturum eft.
His przfuppofitis fic

ART1C U LALS: L

Scientiam fururibilium in Deo exiftere offenditur authori-
tate Scripiure s Hm deteris , il nova .

1. JTaque lib. 1. Regumec, 23.dicicur: Ezair David:
Domine Deus Ifraels andivit famam fervus ruus,
quod difponar Saul venive inCeilam , ut evertarurbem
rapter me: [i tradent me viri Ceile inmanns ejus, &
[k defeender Saul 5 fiout audivit fervus tuss 2 Domine
Deus Ifraels indica ferva tuo . Et ait Dominus : De-
[cendet . Dixitque David: Si tradent me viri Ceile,
&' vires qui [unt mecum y inmanus Sanl? Et dixit Do-
minus: Tradent. Surrexit ergo David 5 & wiri ejus
uafi fexcenti, & egreffide Ceilas huc atque iiluc vaga-
zpzmur incerti . Nunciatumqne off Sanlis guod fugiffet
Davidde Ceila, @ falvatus effer: quam obremd i finsir
lavit ire . Ex quibus Scriprure verbis habemus tria.
1. Davidem Deum interrogafie, non de pericnlo,aug
periculi magnitudine, non de prefenti Saulis difpofi-
tione, quam nonignorabat, fed dedefcenfu Saulis, &
Ceilicarnm proditione, utrum fcilicet, fi ipfc cum fuis
Ceile remaneret, Saul eo defcenfurus effer, & Ceili-
2 eum cam fuis prodiruri effent . 2, Deum fimplici-
ter & abfoluté relpondiffe Saulem ad obfidendam Cei-
lam defceaiurum, & Ceiliras ad vitandam urbis fuz
everfionem Sanli prodituros Davidem cam fuis, fi Cei-
le remaneret « 3. Neque Saulem defcendiffe ; neque
Ceilitas Davidem cum futs prodidifie; ed quod David
cum fuis alid migravic. Addo verba Scriprure lauda-
ta in proprio & obvio fenfut accipienda effe: ciimne
leyis quidem ratio {uadeat ea alirer accipienda, Qui-
bus prafuppoficis

Sic argumentor, Dens certd & infallibilicer ovit,
quod pradicit. Atqui Deus pradixit, Saulem delcen-
furum Ceilam , & Ceilitas prodituros Davidem , fi
Ceilz remaneret . Ergo Deus certd & infallibiliter
novit, Saulem defcenfurum Ceilam, & Ceilitas pro-
dituros Davidem, {iCeile remanerer. Sed qudd Saul
defcenfurus effer Ceilam, & Ceilite prodituri effent
Davidem , {i David Ceile remaneter, erat futuribile
contingens & liberum, pro quo cert¢ non eft rario,
cur cognofcererur a Deo potitis quam alia omnia fu-
turibilia contingentia & libera. Ergo Deus certd &
infallibiliter novic omne fururibile contingens & li-
berum , & confequenter Deus haber fcientiam futu-
ribilium.

Confirm. Ciim Deus Davidi interroganti refpondit,
Saulem delcenfuram Cetlam, certé afiquid refpondic
de defcenfu Saulis. Ergo vel refpondit, quod Saul pofier
defcendere: vel refpondit, quod periculum effer, ne
defcenderer, & quod defcenfum meditaretur: vel ref-
pondit fore, ut re ipfa defcenderet, five David Ceilz
remanetet, five non : vel denique prcisé refpondit fore,
ut defcenderet, {i David Ceile remanerer. Non primum.
Sciebar enim David Saulem pofle Ceilam defcendere ,
neque & Deo querebat, utrim Saul poffer defcendere
Ceilam ,annon, Ergo Deusnon refpondic Saulem pof-
fe Ceilam defcendere. Nifi velis Davidemalind i Deo
quafivifle, & Deum aliud Davidi querenti refpondife.
Non fecundum. Nam David probe norar periculum
effe ne Sauldefcenderec Ceilam, fi 1bi ipfe remaneret s
& audiverar, quod difponerer Saul venire in Ceilam,
ut everteret urbem propeerillum, 8, ut cap. cirato di-
citur, refciverat, guod prapirares ei Saul clam malm
Unde David non interrogavic Deum de periculo , aut
prefenti difpofitione Saulis , fed utedim Saul confilium,
quod meditabarur, effer reipfa, Ceilamdelcendendo,

execu-




e

64 Tractatus 1. De Deo Uno.

executurus. Unde vel Deus non refpondit de periculo
defeenfus , & prafenti Saulis difpofitiene , vel non
zefpondit ad rem, &fic elufirinterrogationem: quod
Deco plan¢ indignum effe, nemo non videt. Non ter-
tium . Alioqui Deus fallum refpondiffer ¢ nam Saul
non defcendic Ceilam: ciim enim, ur air Scriptura,
nunciatum effer Sauli, quod fugifier David de Ceila,
diffimulavir exire, Ergo quartum dicendum eft, nem-
¢ quod Deus precisé relponderit, fore uc Saul Cei-
Jam defcenderer 5 fi David ibi cum fuis remaneret :
quod pracis¢ quafierar David , Ergo Dens vel opi-
nabatur , five conjicicbat , vel certd & infallibiliter
noverat, fore ur Saul defcenderer Ceilam , £ ibi-re-
manerer David cum fuis. Non primum . Nam opi-
nioni & conjecturz falfum fubeffe poreft, & qui opi-
natut, vel conjicit, non eft nec potefl effe plané cer-
tus. Unde nec opinio, nec conjecturalocum habere
poffant in intellectu divino, quem dubium efle, aut
falli repugnat : cum fir inrelleétus entis > quo nihil
melius effe, vel cogicari poreft. Ergo fecundum, Er-
go D_cug, antequam inrerrogaretur 4 Davide, certd
& infallibiliver noverat futurum fuiffe, ur Sanl Ceilam
defcenderer, (i futurnm fuiffer uc David Ceile rema-
neret . Sed quod Ceilam defcenfurus fuiffer Saul , fi
Ceile David remanfurus fuiffer, erar fururibile con-
tingens & liberum. Ergo darur in Deo feientia futus
ribillum, & in Deo dart non dubitavit David , quan-
do Deam de congingenti & libero furaribili pracisé
intertogavit
. Reg. ¢, 11, dicitur: Rex antem Salomon
adamavit mulieves alienigems ... Super quibns dixit
Dominus filiis Ifracl: Non ingrediemini ad easy ne-
gue de illis ingredientar ad weffras : cortiffime enim
avertent corda wvefbra, ut fequamini Deoscarum. Ex
quibus verbis fic argumentor . Deus pradixic Ifracli-
ris, fore ut, fi uxores alienigenas ducerent , ab illis
certiffimé averterentur 4 cultu veri Dei . Ereo Deus
sliqua fcientia certiflimé prafciebar fore , ut fi uxores
nigenas ducerenc Ifraelitz , ab illis 3 cultu veri
averterentur. Sed hzc fcientianon cft alia, quan
fcientia futuribilium, Non enim ef feientia poffibi:
bnm precisé qud poffibiliam , ut per fe paret : nec
fcientia rerum aliquando exiftentium , qui exiften-
tium, que radone pofterior erat prohibitionefactaa
Dea Iraclitis, ne ingrederentur ad mulieres alicnige-
mas, & confequenter ratione pofterior erar fcientia
prelucenti prohibitioni & praedidioni divinz Iiracli-
tis fadte. Ergo, &
Confirmatur & declaratur amplins hzec ratiocinatio .
eus pro[mibui; Ifraelitis , ne uxores alienigenas duce~
rent , 8¢ pradixic illis fore uc ab illis 3 culen veri Dei
averterentur, fi casducerent. Arquihuic prohibitioni
& predictioni divinz prelugic {cientia aliqua certa &
is: non enim Deus czeo modo, aut opinans
vel conjectans, prol lixir. Ergo
k f bitioni & predictioni divine preluxit vel
fola fcientia poifibalium uc vel fcientia aliquando
¢xiftent fic; vel denique fcientia aliqua , ime-
inier utramques quz alia effe non poteit, quam
enria futuribliom. Non primuem. Nam Deusnon
probibuir liraclitis , ne alienigenas ducerent quia
pracisc poterant averti @ nec prcisé pradixit Iiaeli-
vis, quod poffent averti ab uxoribus alienigenis, fed
guad certiffime forurum effee, ut avereerentur ab eis,
{i eas ducerent. Non fecundun . Bh:nlﬁ-ac\itmpow—
rant non dncere alienigenas in fenfu compofito pro-
hibitionis & predictionis divine, & i forrioriin fen-
fu compofito fcientiz, prohibitioni & pradictioni di-
viax prelucentis . At non poterant eas non ducere
in fenin compofito (cientiz exiftentiam ut Gic: hoc eft,
in fenfn compofito fcientie , qua Deus pranoveratil-
lorum enm mulieribus alienigenis connubia, ut exi-
ftentia pro tali differentia temporis ¢ alioqui poruil:
eat ducere & non ducere fimul mulicres alienigenas
pro eadem remporis differentia : quod rq.\u;nmrﬁ Su-
perelt igitur lIIVItl'tl'LllTE digatur, nempe qul‘:d prohi-
bitioni & predictioni divine Ifraelitis facte preluxe-
sit feientia ; inter {eicnriam: po(Bbilium , qua Dens

buit & pra

tim

noverat Ifralitas 3 mulieribus alienigenis poffe averti,
& fcientiam exiftentium, qua Deus noverat Ifraclitas
gevera averfum iri ab uxoribus alienigenis; medium
quendam locum tenens, qua Deus noverar futurum
efle, uc liraelite averrerentur a mulicribus alienigenis,
fi fururum effet, ut eas acciperent uxores : qu:} cer-
¢ fcientia erar object contingenter & liberd futuribi-
lis. Ergo datur in Deo {cientia fararibilium.

Ec vero dici mon poteft, qudd Deus Ifraclitas rane
tlim admenuerit pericoliaverfionis, aucquod tantim
preprer periculum averfionis ‘prohibucric connubia
alienigenaram . Nam hxc verba , certifime averrent
covda weffra , manifefié fignificant , non periculum
averfionis tantiim, fed ipfammer averfionem: (ub rali
conditione liberé furnribilem, & confequenter mani-
fefé indicant , non {cientiam periculi tantim , quam
quiliber Ifraclitarum habere poterat, & habebar , fed
fcientiam certam & infallibilem, qua Deus iplammer
averfionem prafcicbat ut liberg fararibilem fub tali
conditione: nifi tamen dicatur Deus cum exaggeratio-
ne locutuseffe. Sed hic modus loquendi graris Deo at-
tribuererur hoc loco , & fine ulla neceffitate verba
Scriprure ad fenfam improprium 8 metaphoricum
detorquerentur. Quod non eft rolerandum.

3. Matth. c.11.Chriftus Judzos objurgar his verbis :
Ve tibi Corozaim , vatibi Bethfaida: quiz fiin Tyro &
Sidone faleeffent virtutes , que facta funt in vobis , oli
i cilicio & cinere peenitentiam egiffent . Hic exprelsd
Chriftus atteftacur Tyriis, quod peenitentiam egiffent,
fi apud illos predicaffer, ficur pro:dic;wirapudjudﬁ:os,
& confequenter futnrum fuiffer, ue Tyrii converteren-
tur, fi futurum fuiffer, ueChriftus apud illos pradica-
rer. At Chriftus non acceftabatur, nec acreftari poterat,
quod ignorabat. Ergo fcicbar fururnm fuife e Tyrii
converterentur, fi fururum fuiffer, ut ipfe apudiilos

pradicaret, E

Ergo fciebat vel fcientia conjecturali tan-
tim, vel fcientia cerra& infallibili, Non primum . In-
juriolum enim eft Chrifto, afferere quéd habuerit co-
gnitiones aliquas, quibus falfum fubeffc poterar. Ergo
fecundum. Arqui quod fururum fuerituc Tyrii conver-
terencur , fi futuram , &c. fuit futuribile contingens
& liberum . Ergo Chriftus habuir (cientiam faruribi-
lium certam & nfallibilem.

Nec dic paenitentiam Tyriorum fuiffe merd poffibi-
lem, ac proinde verba Chriftiaccipiendaefie , nonin
fenfu proprio, fed in fenfu aliquo meraphorico . Nam
fallumeft, quod fuericmeré poflibilisin hypothefi prae-
dicationis Chrifti. Er verd inter meré poflibile & futu-
rum , aut aliquando exiftens, darar medium s nempe
futuribile, qualis fuit penitenria Tyriorum in hypo-
thefi pradicationis Chrifti: non enim foliim potuit effe,
fed etiam reipfafuiffer, {iChriftus Tyriis pradicaffer;
quamvis re ipfa nunquam fuerit, quia Chriftus nun-
quam Tyriis prazdicavic. Nullum igitar fufficiens fun-
damentum eft , hic accipiendi verba Chrifti in fenfu
improprio & metaphorico .

Obj. Chriftus, Matth.cap. citato, ficait: Sisn So-
domis | es, quefalle funt intes forre
wwanfiff wic diem . Ergo Chriftus loco 4 no-

bis laudato locutus tantim eft fecundiim conjecturalem
{cientiam. R.n. confleq. Nam hec vox, foree, 3 Chrifto
additacft, vel adincrepandum, ucdicit S, Auguftinus
tract. 37.1n Evang. Joannis, vel ut oftenderet per {fnam
pradictionem non. ledi _lihcrturcm humanam , juxta
S. Hieronymi interpretationem, Namin cap. 26, Hier.
hac habec: Uerbum ambiguum , forfitan jeffari Do+
i nont poteft convenire : fed noffro loguirs !
Liberum hominis fervetnr arbitriam S.verd Auguftinus
loco ‘citato fic loquitur: file qui ommia fCit s quando
dicits forfieansnon dubitat, fed increpar .. Aitende etina
guomodo increpative dicatur ipfum forfitan 5 quod vide-
vir effe verbum dubitationis § fed dubitationis vert
gffy quando dicizur ab i)am{:w ideo dubitante s i
[iente. Cum vers dicitnr @ Deo werbum dubitationis,
citm Dewm nibil utique lateat 5 illa dubigatione argime
rur infldelitasy non opinatur divinitas.

Dices. He interprerationes violenta (unt; nam revera
dantur in Deo cognitiones conjecturales & probabiles

tan.




Difputatio V. Articulus II.

aftiimi. K. 0. Probabis. Deus inScriptura aliquaper
fe vel per Prophetas pradicic , qua non (11!_1: infgllibi-
liter furura 5 & qua proinde non pradicic, nifi ex
{cientia conjeturali. R. n. Nihil enim Deus five per
fe five per Propheras pradicit, quod non fic infallibi-
licer futurum co modo , quo futurum effe pradicitur.,
Notz. In predictionibus divinis aliquando nullacon-
ditio fubintelligitur , & tunc id quod pradicitur ,
fcmper eft pro co tempore, pro quo efle }?:L‘:’lidici[l.ﬂ" :
Aliguando verd fubinrelligicur aliqua condirio: fic:in
predidionibus comminatoriis communiter fubintelli-
gitur hze conditio : Nifi peccatores refipifcant : &
tunc id, quod pradicitur 5 quandoque eit , quando-
que non ¢ft pro eo tempore , pro quo cffe pradict-
tur, quia conditio fubintellecta quandoque ponitut
quandoque non ponitur: fed ea pofira, certiffimé fic
id, quod predictum a Deo fuit.

R s e Sk O R Uy
Dari in Deo [cientiam futuribilinm probatur ex
8. Augaftino.

Anétus Do&or libro de dono perfeverantiz c, 9°
S de juftis, qui ante mortem labuntur , & in pec-
cato moriuntut, fic ait: Certe porerat illos Deus pra-
[eiens effe lapfuros 5 antequam id fieret , auferre de
hac wita . Et lib. de correprione & gratia c. 8. Re/f-
pondeant 5 ft poffunt ( Maffilienfes ) cur illos Dens
cim fideliter, &' pie wiverent s non tunc de vite hujus
periculis rapuits ne malitia mutaretintellectim corum,
& ne fiftio deciperet animas eorum . Utruwm hoc in po-
teftate non babuit, an eoram 5 mala fatura nefcivir?
nenmpe nibil horwm 5 #ifi perverfiffimes arque infaniffi-
me dicitwr ; (Ecce aperte S. Doctor agnolcit in Deo
{cientiam circa reprobos s qua prafcivic corum lapfum
futurum , & mala farara , i diorids viverent , qua
ftante potuit eos rapere antequam laberentur, 8 pec-
carent, & tamen noluit. Arquuhzc fciencia elt feren-
tia futuribilium . Ergo. S. Auguftinus apert¢ agnoyi
in Deo (cientiam fucuribilium,

Prob. min. Nam hec {cientia vel eft (cientia merd
pofibiliumy vel{eientia s futurotum s& aliguando ex1-
ftentium,.yel denique feientia fururibilium . Non pri-
mum . Nam juxta §. Do&orem hac {cientia non eft
ea, gua pracisé Deus {cichat reprobos poffe labi &
malé agere, fed gna prelciebar eos lapluros & malé
*acturos, f{i diutigs viverent . Non fecundum ; Nam
ftanre (cientia, -qua Deus prefcicbar laplum & mala
opera réproborum uc futura, & pro tali tempore cxi-
fientia, nomn:potuit eos rapere; quia non potuirvelle
eos rapere,:Non potuit autém:s flante feientia illa ,
velle cos rapere, quia (cientia illa-fupponebat in Deo
voluntatem abfolutam & cfficacem permittendi lapfam
& mala opera reproborum , & cum voluntate abfo-
dura & efhicaci permittendi lapfum & mala opera re-
proborum , nou potuit effe volunras abfolura & effi-
cax Pr:gvmicnr.ii lapfum dltum 5 & mala illa opera ,
ut per fe-manifefum ef:. Ergo tertium dicendum
cft, nempe quod in Deo fit feientia cerra & infalli-
bilis circa reprobos , idem dic de’ pradeftinaris, qua
Deus ab zterno pralcivic illes lapluros & peceararos
effes - diuritss viverent; praefcivicy inquam, ratione
pr'u‘ls qu&m vellet aur noller eos rapere 5 corumque
lapfum & peccara‘pravenire, ac proinde ctim adhugc
poterat. alteruerum. pro arbitrio velle +  Arqui hee
{cientia et ca, qua Deus przcisé noverar futurum
ele uc reprobi laberentur & peccarent , fi futurum
effer, ue diucitis viverent 5 feu qua Deus pracisé ne-
verat 1a}3fL1n1& peceata reproborum , ut contingenter
8¢ libere furaribilia {ub tali conditione. ErgoexS. Au-
guflino, non nifi perverfifimé atque infaniflimé de-
negatur Deo fcientia futuribilivm .

2. 5. Augnftinus inter actus meré poflibiles , &
ackus f“‘l‘FOS > ac exiftentes aliquando , agnovir a-
¢tus contingenter & liberé fururibiles, feuaus qui
conungenter & liberé fururi fuiffent, fi futura fuif
fer aliqua conditio . Ergo agnovit eriam in Deo
icienuiam cefram & infallibilem horum aGuum con=

Simonnet T heol. Tom, I,

65
tingenter 8¢ liberé fuml‘ibi_limn ',_niﬁ tamen dicatuc
fenfiffe, Deum aliquas veritates ignorare poffe . A
quo errore quantiim abhorrueric 5. Doctor, pater
ex track. 37. in Evang. Joannis, ubi exprefsé docer,
Deum nihil latere.

Prob. ant. ex lib. de dono perfev. cap. 9. ubi ab-
furdifiimum errorem Maflilienfium, afferentium ho-
mines' judicari poffe non folim fecundiim meritadc
demetica futura & aliquando. exiftentia, fed eriamie-
cundim merita & demerita futaribilia tancum , hoc
eft, lccundum merita & demerita, que quidem nun”
quam firura fuerunt, aur exorerunt, fed qu futura
fuiffent, & aliquando excitiffent, fihomines diorits
victuri fuiffenc , & vixiffent , refellic argumento. ex
Tyriis & Sidoniis defumpro: Ne¢ damnarentur in-
quit » Tyrus & Sidon 5 quamvis remiffins 5 quam
ille civitates , in quibus 5 mon credentibus , a Donsi-
2o Chriffo admirabilia @ figna funt fafta: quoniam
ot apud illos faéla effent-; in cinere & cilicio peeni-
tentiam egiffents ficut f¢ habent eloquia weritatis, Bt
adhuc inferils: Porro fctiamfecundnm faltas quafa-
Euri effents [Fwiverent 5 mortui judicantur 5 profetlo
quia fideles futnrs erant 3t (. Tyrii fcilicer & Sy-
donil) ff eis cum rantis miraculis fuifler Evangelinm
predicatum 5 non fimr ntigue pumiends. Vides S. Au-
guftinum opinienem Maffilienfinm refellere , non. ne-
gando rcontingentem & liberam fururibilicatem meri-
torum Sodemeritorum, quam affesebant, & qua abu-
tebantur , ut argumentorum , quibus premebantur ,
vimeluderent ; fed ¢ contra cumeis futuribilicacem il-
lam f{upponendo, ur clar¢ expreflam in Scriprum {a-
cra: 8i apud illos 5 inquit, fatta effent ( figna, )
incinere O cilicio peenitentiam egiflent  fient fe habent
eloguia veritatis, & invigiffime probatam tettinonio
ipfinfmer Chriffi : nam ioferius eod. c. fic aic: Num-
quid poJumus dicere T'yrios & Sidonios talibus apud. [2
wirtutibus fallis credere noluiffe s ant credituros non fuif-
[e5 fi fievent ¥ ciom eisipfe Dominns arteflersr 5 quod
aituri ¢fent magna humilitatis panitentiam s fi in eis
Sfaltaeffent divinarnm il figna wirmewm . Supponen-
doigitur cum Maflilienfibus contingentem & hberam
futuribilicatem meritoram & demerirorum; ¢am con-
tra eosretorquebarin Tyriorum & Sidoniornm exem-
plo 5 qui can bonis meritis fururibilibus judicabun.
tur & damnabuntur in die judicii, quamvis. remif-
fits quam Judazr: Chrifto increduli , ut iple teftatur
Chriftus, Matthic.11.

Oby.- 1ishze verba S, Auguftini lib, de Predefti-
natione Satctorum . cap. 12.. Unde hoc. talibus wviris
( Maffilienfibus ) in menrem wvenerit nefcio 5 ur fu-
tura 5 que non [wat. futura, puniantur s ant honoren:
tur merita parvujormm o Sed his verbis S. Doétor
negat merita, five bona, five mala, cumingcnrcr&:
liberé furnribilia . Ergo ejufmedi futuribilium fcien-
tiam in Deonon agaovit. R.neg. min. Namloco lau-
dato folim mirarur , quod in-mentem Ma(lilienfinm
venire potuerit » Deum in ordine-ad puniendum vel
honorandum habere - rarionem méritorum, quz nun-
quam futura fuerunt; quamvis futurafuiients fi fuss
tura foiffer aliqua condirio: clim per fe norum fics
operabona, vel mala, quee nunquam (unt, licée ali-
quando effent, fi poncretur aliqua conditio, nullius
cffe confiderationis in @fimatione prudentiin ordi-
ne ad penam vel premium.

Obj. 3. Eodem lib.c.14. interpretans illud Sapien-
tiz, Rapms-efts ne malitia mutarer intellecinm ejus,
fic loquitur: Ditfum e fecundum pericalz vite by
jus 5 non. fecundum prafcientiam Dei 5 qui boc pra-
Seivit 5 quod futuram erat o now quod futaram non
erat 5 id eff » qguod ci mortem smmaturam fueras
largiturus, ut bemationum [ubtraberetnr incerto , non
quod peccaturus effer , qui manfurns in tentatione non ef
Jfet. Sed his verbis fignificat S. Doctor, fe non aliam
in Deo agnolcere prefcientiam , rR:ﬁm praflcientiam
fusnrorum. Ergo &c. R. neg. min. Nam folim afferic,
hoc, Rapeaseff, @e. non effe diGkumfecandim pre
fgicnri:zm Dei abfolutam , qua Deus prelcir-ea tan-
tiim, quz re ipia fitura fync, qualia non funt ea,

E de




65
de quibus tantiim dici poreft: Futura effent , fi fu_mf
ra efler aliqua conditio; fed fecundiim pericula hnjus
vita, in quibnps feilicer per fcientiam fururibilinm cer-
to prenoverar Deus juftom illum lapfurum effe,, i
diurins viverer . Boniras hpjus 1-dponﬁnnis pater ex
fupra didtis, & adhuc magis oftendi poreft ex hoc
cap. quad nobis objicitur , ubi contra Maffilienfes ex
rexea Sapientiz laudaro fic argumentarur ;S judica-
rentur hgmines pro merits fue vite, qae non haberent
marte pravenientes ﬁ‘d habituri eﬂem > [F viverent ;
nihil pradeffet eis qui rapeaseff 5 ne malitia mytaret
intelletiym efus . &mre autem: nihil prodeffet , nifi
quja, quamvis raprus antequam malitza muraffec in-
rcllectum ejus, nihilominas proprer mala opera, que
non feciffer , fed facturus foiller , i diurgs vixiffet ,
condemnarerur 4 Deo, quem nihil larer, quique pro-
inde novir non folim omnia qus furura func, fed
gtiam omnia , que furara fuiffent , fi futura fuiffer
aliqua conditio? Unde perinde condemparetur, poft-
quam €x pura miflericordia raptus eft , ac fi raprus
non foiffer , & ita jnﬂum mpi > anrequam malitia
mutarjr intellectum gjus, non erit bepeficium. Quod
non loltim diving Scriprure , fed ¢riam narutali ra-
rioni repugnat,

0bj, 3. bze §, Auguflini verba lib, 1. de anima ,
& ejus origine c, 12, Quid quod ipfa exinanitur omni-
no préfrientiay fi quod prefciturs non erit ? Quomody
enim refte dicitur prefeivi fxmmm, q:md nat eff furs-
rum 2 Quomode ergo punisntur Peccatas que nullafunt,
id ¢ff 5 que nec vita iffa nondum incipiente commifla
Junt ante carngm, nec warte praveniente poff carnem?
Ergo S. Doctor nullam nifi fururorum agnolcir pra-
feientiam, R. n. confeq. Nam hoc loco S, Doctor
non de qualicumqug prelcientia Joquitut , fed de
prmfcienua, quz prelucet voluntati divinz, prepa-
ranti peenas vel pramia , Hec antem prafcienria
non ¢ft, nifi fururorum y & aliquando exiftentium
banorym & malorym operum, Red&c igicur ait S,
DPadtor hane prefcientiam, ex parte Dei ad punien-
dum & premiandum requifitam, exi‘nan.iri, fi quod
pralcitur, non erit, quia hec przlcientia non cﬁ_,
niff futgrorum 3 ciim non nifi fururorum 5 & ali-
quando exiftentiym malorum vel bonorum operum
rario haberi poffir in ordine ad infligendam poenam,
aut przmium rerribuendom, Quod autem nunguam
erit, futurum non efty & ita nullum eff in zftima-
ione prudenti , quamvis effet , i effer aliqua con-
ditio, Unde notitia illins in Deo, five ur poflibilis,
five etiam uc fururibilis 5 eft notitia nullius in =fi-
matione prudenti ; & ira nec eft, ncc effe porelt
prafcicntia illa, qua Deus movetur ad praparanda
lupplicia, vel premia, Bonitas hujus refponfionis pa-
ter ex eo, quod §, Auguﬂinus lib. de bono periev,
¢, 9. expre(s¢ agnofcat n Chrifto prafcientiam pee-
nitentiz Tyriorum & Sidoniorum , yr contingenter
& liberé futuribilis fub conditione Pra:dic_arionis &
& miraculorum Chrifti.

Q4. 4. S. Avguftinus lib, 2, contra duas Epiftolas
Pelagianorum ¢. 7. fic loquitar : Quomeda prefeivie
ea futgray quay ilis jn in}}mn'a mariturisy quia pre-
[eientia ejus falli non poreft s prefcivit povins non f;f-
pura? Ergo §, Auguftinus re(puit fcicntiam futunb‘la
lium. R, n, confeq. Nam 8. Doctor non aliud hic
ait, quém dici non poffe, quod Deus prafciat ut fus
tura bona vel mala opera hominum in infantia mo-
sientium . ficue dicebant Pelagiani Deum prafeivifle
ut futuea opera Jaceb & Efan, & idcircd unum di-
lexiffe propter bona opera previfa ur furura, alterum
verd odiffe propeer mala apera , fimilirer pravifa ut
futura, Hoc autem dicebant, ur refponderent Augu-
ftino , qui, ut contra illos probarer pradeftinatio-
nem & reprabationem ncganivam rejiciendas effe
in beneplacicam Dei y qui cujus vule miferethr ; &

aems it induraty ufus erar poft Apoftolum exem-
plo Jacob 8 Efau , quoppm primum dilexit Deus ,
alrerum verd edio habuit ,; antequam quidquam bo-
ni cgifient, aur mali,

Porrdur Pelagianorum refpondentium Jacobd Deo

Tra&atus I. De Deo Uno.

dilectum, & Efau odio habitum fuifle anthuamquid-
quam egiffenr, non antequam quidquam acturi pre-
vifi effenr , contumaciam frangeret , oppoluir illis
exemplum duorum parvploram, in infantia morien-
tium, quorum unus cum baptifmo, alter fine baptil-
mo moritur , ac proinde quorum unus & Deo eligi-
tur, alrer vero rejiciomr; nec tamen dici poreft cum,
;iui eligitur, eligi quia prefciunrur bona ejus opers
utura; vel eam, qui rejicitur, rejici quia prafciun-
rur nnala ejus opera furura. Cum enim Deus ab zret-
no prefciverit , eos ad xtarem adultam nox effe pet-
venruros, bona vel mala , quz in adulta zrate fecif-
fent, opera, mon ut futura, fed & contra ur non fu-
tura praicivic ab rerno. Ex quo manifeté evincitur
in negotio pradeftinationis & reprobationis negativa
recurrendum effe ad beneplacirum Dei, qui ex dupgbus
hominibus , in eadem damnarione proprer curiginaic
peccatum verfantibus , pnum jufto judicio rel}nquit
in maffa perditionis , & alternm ex hac maffa exipit
ex pura milericordia . Uz wobis auferretur , inquit S.
Doctor ad Pelagianos, emnis veftre caliginisiatebra,
Proprerea gemings tales propofui 5 qui neque parentum
meritis fuvarenturs & amboininfantie primordio unus
baptizarus y alter fine baptifmate morerentur 5 ne dice-
retis Deum o ficut de Jacob & Efau contra Apoffolum
dicitis 5 opera eorum futura prefcifle : guomoda enim
rmfcivit ea furara , que illis , @e. Hoc igitur fo-
um vule 5. Doctor in exemplo parvulorum a fe
leam » non poffe Pelagianos confugere ad pra-
cientiam fururorum, ficnt confugicbant in exemplo
Jacob & Efan,

ARTICULUS IIL

Desm habere [eientiam futuribilium probatur
ratione,

Cientia fuenribilinm eft ea, qua certd & infallibili-

ter cognof:i:ur, quid qucdlibcr agcnslihci‘um fa-
cerer vel non facerer fub quacumque conditione pof-
fibili, & ad rem pertinente. Atqui Deus haber hanc
fcientiam , Ergo, &c, Major pater ex definitione
fcientiz futuribilivm, fuperits data & expofita. Min.
prob. facilé, Nam fcire certd & infallibiliter , quid
quodliber agens liberum faceret ‘vel non facerer fub
quacumgque conditione poflibili, & ad rem perrinen-
te, eft perfectio maxima, & melior ipfa, quam nor
ipa, quia mon cft incompoffibilis cum alia xquali ,
aut meljore, Sic v. gr. fcire certd & infallibiliter
quid Tyrii adturi, vel non acturi effent, fi Chriftus
illis praedicarce, eft fan¢ perfectio , & perfectio me-
lior ipfa, qudm non ipfa, qua proinde Deus non po-
teft carvere,

Confirm, Si Chriftus praedicaflfer Tyriis , vel con-
verfi fuiffent, vel non foiffent converfi . Nam ficut
inter converti 8 non converti fimpliciter non darur
medium, ita nec darur inter convertl & non conver-
ti, i ponererur a[iqun conditio ad rem pettinens .
Ergo hzc propofitio: Tyrii conver(i fuiffent, {i Chri-
ftus apud illos praedicaffer : eft vera vel falfa derermi-
naté: vera quidem, fi Poﬁm conditione, Tyriicon-
verfi fuiffent ; falfa verd s fi non fuiffent converfi .
Ergo contradictoria: Tyrii non fuiffent converfi, f
Chriftus apud illos pradicaffer : eft etiam vera , vel
falfa determinaré : vera quidem , fi prima et falla;
falfa verd, fi prima el vera. Arqui Denm nulla ve-
vitas latere poteft : aliogui intelle&us divinus non
eft id, qua nihil melins effe vel cogitari poteft in
rationg intclligentis . Ergo Deus cered & infallibi-
liter novit , quenam cx his duabus propofitioni-
bus fit determimnaté vera , quznam determinaré fal-
fa. Arqui ad hoc requiriturs ut Deus ratione prits
certd & infallibiliver noverit , quid Tyrii adturi,
vel non acyri fuiffent , fi Chriftus apud illos pra-
dicaffer . Non enim poreft cognofct conformitas
vel difformitas propofitionis cum objecto , quin
faltem rarione prilis cognofcatur iplum objedtum ,
& cognofcatur, ita fe habere, vel non ita {e habere,

it




Difputatio V. Articolus III 67

ut enunciatur . Ergo Deus certd 8 infallibiliter no-
vit , quid Tyl acturi, vel non a&t.m fuiffent, fi
Chriftus apud illos pradicaffer . Manifeftum autem
eft, quod hic de Tyriis dicitur 5 dici pofle de quoli-
ber alio agente libero , in guibufcumque circumftan-
tiis poflibilibus, & ad rem perrinentibus , fuppona-
tur. Ergo Deus certd & infallibilirer novit , quid
quodliber agens liberum , liberé acturum , aut non
acturim effec, vel fuiffer, in quibulcumque circum-
ftaniis pofiibilibus , & ad rem pertinentibus (uppo-
natur cffe, vel fuiffe. Ergo, &c. 22

Obj. 1. Non eft potior ratio, cur Deus potius co-
gnovetic v. g. peenitentiam Tyriorum futuram fuilfe,
fi futurnm fuiffer uc Chriftus apud illos pradicaret ,
quim non fuiffe fumr:tml, & viciflim . R. N Nam
potior ratio ex parte Tyriorum cft, quia Chriito apud
illos pradicante revera peenitentiaim agere vn!'ms’{'m{,
& cgiffent; cx parte verd Dei, quia intellectus di-
vinus ita ex intrinfeca perfectione completus & de-
erminacus eft ad cognufcr:ndum omne verum , ut
nec ignorantie ullins ; nec wllius erroris fir capax.
Unde non poteft non cognofcere omnia, ut funt,
hoc eft, poffibilia effe, que poffibilia funt; exiite-
re, que prefentia funt; extinffe, quz preterierunt
futura efle , que aliquando erunc ; fururibilia effe ,
que effent aliquando , fi ponererur aligua conditio.
Et verd qm‘)d Tyrii converterentur, fi Chriftus apud
illos praedicaret, fuppolito quodrevera, Chrifto apud
illos pradicante; converterentur , eft aliquid enu v
ciabile per propofitionem determinaté veram . Arqui
quod eft enunciabile per propofitionem determinacé
veram, cognofcibile eft : habet enim veritarem obje-
&ivam, & omnis veritas objectiva apra eft ad rermi-
nandam cognitionem aliquam. Ergo quad Tyrijcon-
verterentur, fi Chriftus apud illos predicarec, fuppo-
fito quod revera, Chrifto apudillos pradicante, con-
verterentur, eftaliquid cognofcibile, proindeque non
poreft non cognofct & Dec, qui vel cognolcit omne
cognofcibile , vel non eft fimpliciter infinitus in ge-
nere intelligentis« "

Obj. 2. Actus contingenter & liberé futuribilis ,
qua talis, non eft dererminatus ad effe pro ulla diffe-
rentia temporis. Ergo qua talis non eft cognolcibilis.
Ri- A, conleq. Nam ut :Lliqllid fic cognofcibile, ne-
ceffe non eft, ur fit dererminatum ad effe pro aliquo
empore: alioquun ea :an;:unch’cnrcognol'cibi‘ia, que
aliguando exiftunt.: quod eft manifefté falfum. Iraque
actus conringenter & libere fururibilis , qua talis, cft
cognofcibilis & Deo licét noa fir decerminacus ad
effe pro ulla differentia temporis , quia de illo , qud
tali, veré poreft dici: Effer contingenter & liberé, fi
effer ralis conditio : futurns effer contingenter & li-
beré, fi furura effer talis conditio . Unde habet veri-
tatem objectivam , nempe quod effe , fi effer talis
conditio 5 quod futuens effer, fi furura efer ralis con-
ditio. Nulla autem veritas objectiva Deum fugere po-
teft , ficur mec veritas formalis ullius propofitionis 5
qua fir, aut fieti poteft.

Dices . Actus quantumvis contingenter & liberé
fucuribilis, noo poteft verificare propofitionem . Er-
go non haber veriratem objeétivam, ac proinde non
et cognofcibilis . Prob. anr. Nam ad verificandam
pmpoiitioncm requiritur €x patte objeéti aliquid atu
& realiver prefens . R. m. ant. & cjus probationem
univerfaliter famptam, Iraque ad verificandam propo-
fitionem requiritur & fufhicic ex parte objecti, urde
illo polfic aliquid veré enunciart. Adtus antem con-
tingenter & hiberé futuribilis, effet ; i ponererur ali-
qua conditio . Ergo de illo veré enunciari poreft;
quod effer, fi effer aliqua conditio » ac proinde ha-
bet 1d, quod requiritur ad verificandam propofitio-
nem. Haber igitar veritatem objectivam.

0bj. 3. Si darur {ciennia fucuribilion , fupponit fe
}Pfﬂm . Fallum & abfurdum conl. Ergo, &c. . n.

eq. maj. Probabis . Si darur {cienda fururibilinm ,
{}}Ppomt ommnia , qua includyntur in conditione ,
fub qua actus funt contingenter & libere futuribis
les, & confequenter fupponit ur in ftatu conditio-

Simonnet Theol, Tom. [T E

nato pofita ea omnia, fine quibus-actus futuribiles
non elfent re ipfa in ftatu abfloluto . Arqui unum ex
his, fine quibus actus futuribiles non cifcat, nec pol-
fent effe in ftaru abfoluto , fecundum nos eft ipfa
feientia fururibilium , que Deum in iis omaibus,
qua quocumque modo decernit circa agentia lihc_ra_,
ut libera, dirigic. Ergo, &c. R. Scientiam fururibi»
lium fupponere quidem omnia, qua includumgr in
condirione, fub qua adus funt contingenter & liberé
furribiles: at inde fequitar tantum, quod fupponat
ur pofira in ftatu conditionato ea, finequibus actus
non effent re ipfa contingenter & liberé fururibiles,
hoc eft, ea, fine quihus 1 ftatu conditionato po-
fitis, non effer verum dicere de ackibus: Effent, fu-
turi effenc. Arqui feientia futuribilium non eft unum
ex 1ts, fine quibus in ftatu conditionato pofitis, non
effer verum dicere de actibus, Effent , futuri effeat.
Ad hoc enim ut verum fit dicere de actibus, Effent,
futuri effenc; faris eft i ponanturlin fatu conditiona-
to omnes caule proxime actuum. Scientia autem fu-
turibilium & decretum divinum funt rangun caafz
remote & mediatz, quarum proinde fola poflibilitas
ad ackuum furaribilitatem requiricur . Unde lequitur
tantini, quod icientia fucaribiliom {upponar pofibi-
litatem fui ipfius, ficut & decreti divini poffibilicarem.
Quod neon cft inconveniens.

Res declararur exemplo . Adus v. gr. quo Deus
cered & infallibiliter novic, quod Tyrii peenitentiam
egiffent, i Chriftus eis predicaffec, {upponitrantum
ca, que, & co rantim modo , quo fupponic hec
veritas, Tyri peenitentiam cgiﬂ"m.t, fi, &c. Arh®c
veritas fuppooit ur pofita in farn conditionato ca
tautim, qua proximé concurriffent in ftacu abfolu-
to ad peenitentiam [yriorum , nempe voluntatem
Tyriorum , eandem fpecie & intenfione gratiam ,
quam acceperunt Judai, paratim omnipotentiz con-
cutfum , pradicationem Chrifti , & cjus miracala .
Hazc enim in ftacu conditionato pofita , pracila
quocumgque alios habent veram, licér contingentem
& liberam, connexionem cum hac veritate : Tyrit
peenitentiam egiffent. Unde his raneim in ftarucon-
ditionato pofitts , quod fieii porctt , quia poffunt
fupponi, pracifo decreto divino cum fcientia illius
directiva, ftatim fequitnr hec veriras : Tyrii peeni-
tentiam egiffent; qua proinde non fupponit ut pe-
fita in ftatu conditionato decretum divinum & (cien-
tiam illius directivam , fed tantum ur poflibilia ,
quarents fine 1llis nec fuiffent , nec effe poruiffent
in ftatu abloluto ea, qua, in facu abloluro pofita;
re ipla proxiné concucriffent ad realem peenicentiz
Tyriorum exiftentiam.

Dices. Aétus futuribilis fupponit ut pofita in fta-
tu conditionato €a omnia, que fururus {upponit uc
pofita in ftacu abfoluro. Atqui actus futurus fuppo-
nit ut politas in ftatn abfoluto omnes caulzs non io-
lim proxinas, fed eriam remotas. Ergo, &c. R.n.
maj. Ratio difparitatis eft, quia actus non eft furu-
rus nifi de]?endc-mcr i caufis proximis , ut policis
in ftatu abioluto pro aliquo tempore, qui Ratus fup-
ponit Deum ab wterno ex directione fcientie furu-
ribilium decreviffe , ur caufe ille revera efient pro
dliquo rempore . Unde actus ut furutus fupponit
non foltim caufas proximas, ut re ipfa exrituras pro
aliquo tempore, fed eriam decretum ab mtecno exi-
ftens, quo Deus ab xterno ex directione feientiz
fururibilium voluic ut pro aliquo tempore exifte-
rent . At verd uc actus fic fucuribilis 5 fufficic uc
caufz proxima ponantur in ftatu conditionato pro
aliquo tempore, & canfz proxima polfunt poni &
efle in ftacu conditionato pro aliquo tempore, pras
cifo omni decreto divino cum fcientia 1llius dire-
¢iva. Unde actus uc fururibilis , fupponit tancim
caulas proximas in flatu conditionato proaliquo tem-
pore polfiras, ac protnde decretum divinum cumfcien~
tia illius direétiva non fupponic, nifi ad ummum ur
pofibile; quia, fi non effcr poflibile, caule proxime
non poffent poni in ftatu abloluto, & ira actus non
poflet eife fururus, unde non poffet nifi abufive dici

2 fueu-

s 5]




nem, quam haberer cum
onditionato pofitis.

Si Deus voluiffer Chri-
& miraculafacere, quz
mecriorent gl’.".T]ﬂ‘.T}-.

F
ftum apud T
fccir apud Judxos, atque ¢
quT [udeis dara eft, dare ]
riffent, vera eft . I
t dependenter non folim d caufis proximis ,
ut pofiris in ftarn conditionato , fed eriam i decreto
diving, ur in codem Maru pofico . R. 1. hoc toro
concello, nnnl"qmmcamcm cns, nem-
pe quod {eientia fururibilinm fe 1pfam (upponat : nam
decrerum divinum poni porett in ftacn condirior
cifa ia illa, fine cujus directione non poffet
effelin Raru luto. R, 2. Pracilo eriam decreto di-
vino , prtznr"hm'n Tyriorum adhuc fuiffe futuribi-

m vera ¢ft hzc propofitio: i Chriftus pre-
apud Tyrios , & apud illos miracula fecif-
fer, qua fecit apud Judeos, Tyrii cum eadem in-
eriore gratia, quam habuerung Judei, peenitentiam
cgiffents & ifta z ilens: Fueura fuilfet Tyriorum
paenitentia pro talt tempore , fi pro tali tempore fu-
warum fiffer, uc Chritus apud illos pradicarer , ta-
lia figna facerer, & ralem intcriorem grariam habe-
rene. Imo prima propolitio vera non eft , nili quia
he due petteriores vere funr . Unde manifeftum eft
Tyriotnm peenitentiam habuiffe fururibiliarem {uam
r:ldcpcnd:nm i decreto divino , ur pofito in ftaru
J‘t)!hhriut‘ 1ro. Contrariunr tamen fentienti, negorinm

'Suenrn futuribilium non pn:eﬂ: effe cerra
lis. Ergo pon poreft convenire Deo . R,
n. ant. Probabis . Objectum bujus [cientie contin-
gens cit & fallibile, Ergo & 1pl1 fallibilis eft. R.n.
conl, Nam fcientia dl\n.a non fumit infallibilitarem
fmm ab objecto, ficut fcientia creatas fed habeteam
\L‘*nrmc intellectus divini , qu: cum habeat nfi-
nitam fimpliciter in intelligendo perfpicaciam , non
folim neceffaria , fed eriam (m‘.!il gentia & libera ,
nr, eadem certitndine & infallibilitate cognolcit;
wmpia enim, ut funt 5 five neceflaria , five contin-
enria & libera , infinita claritate cognolcic . Deus
sumn per fcientiam fururibilinm fumm‘ﬂcutmdmc&
\t yfalliblitate Lnﬂnn!ut omnia contingenter & liberé
fururibilia , & (cientia fururibilinm Iumi‘mm habet
certitudinem & infallibilitatem ; quantumvis objectum
£jUS, pLuur ad illam pn:lu‘mommr, fit contingenter
& libere, ac proinde fallibilirer futuribile , D"(l au-
rem, prout ad illam prafupponictne ;s nam ratione prius,
quam ab illa cognolcatar, eft rantim fallibiliter futu-
tle; unde per 1II1m cognolcitur directé uc futuribite,
ibilizer tantim, At ratione pmfr_uu'., quam ab il-
{a cognolcitur , eft certd & i ter mmubﬂc 7

fanta enim certitudine & in io-

inftanti foruribile eft, quar ¢ infal-
libilitare cognofcitur effe fururibile: unde pro hocra-
rionis inftanti per eandem illam fcientiam reflexé co-

L_\\O\f‘h ur ut fururibile certitudine & infallibilirare fums-
+ Scientia igitur faruribilinm ()la]\c:mn tuum dire-

gognolcir , 8¢ quidem certd & infallit 1lxrcr pra-
€is€ ut conringer

ibiliter thturibile,

& In
5. Abfurdum
hyporheticnm d

eft & inutile formare judicium
jua , quando de eadem illa re
emus jud im0 mente . Sic ineptus
eliery qlLl vid lem lucere, dicerer; St fol luces
1er, viderem illum , Atqui Deus in cujus conlpeétu
omnia auda funt & aperta, habet judicia ab sfoluta de

chus ompibus, Sic ab eterno videt abfoluré Perrnm
seatum negare Chriftom . Irem abfo-
L-l't- vider Tyrios non agere nmrm"mn-n, & .lpur:i
F_rs‘ non fieri miracula, qlm, 'Lpud _'.l.w.".‘ s facta funt .
biurdym cft & inutile , Deo atmribuere judicia
ica, quibus judicer, quod fi Petrus incerro-
ancilla , negarer Chriftum, & quo( Tyrii
ntut , i hru"[ apud illos miracula ; qua
d Judzos,

Tra&tarus 1. de Deo Uno.

R. 1. Deum non formare judicia » five abfolura,
five hypethetica: nam hic modus intelligendi multi-
plicem invelvic imperfectionem , quatum nulla 1a
Deum cadere poteft: f{ed ﬁmphu ineuicn cormoiulc
veritatem ;udicrol um, five h»pgtluuomm, five ab-
folutorum. Non eft autem inconveniens Dewm fimul
intuerl veritatem judicii abfoluri & |1‘-[)Otllt‘t!(‘}, quz
formari poflunt circa rem eandem. Imo Deus intuens
veritatem judicii abloluti, quod formari poteft circa
rem ﬁlqu'\m, non por(_ﬂ non intueri fimul vericatem
judicii hypothetict , quod citca rem candem formari
poceft: nam veritas ilbins judicii connexa eft cum ve-
ritate illius, & hec tam cognofcibilis cft, quamilla.
fnc v. g. Deus intuens veritacem bujus judicii ablolu-

;. Perrus interrogarns ab ancilla negabic Chriftum ,
non pntJt non intueri fimul veritatem iftins: Si Pe-
trus interrogaretur ab ancilla , negarer Chriftum
nam veritas lecundi connexa eft cum veritate primi.
Nec veritas primi periori jure cognofcibilis eft, quam
veritas fecundi.

R. 2. dift. maj. Abfardum eft & inutile formare
judicium hypotheticum circa rem , circa quam habe-
tur judicium ablolutum , fi hoc judicium habearur an-
recedenter , tranfeat maj. Si habearur confequenter
tantiim, N, maj. At judicium hypotheticum , quod
Deus haber de re aliqua, co feilicer modo quo ha-
bere poteft , pm:fu]munit-u' judicio luro , quod
habet de eadem re eo mado quo: habere poteft . Sic
Peus prius ratione cognolcit veritatem hujus prope-
ionis conditionalis : Si Perrus interrogetur ab an-
it Chriftum : quim cognolcat veritatem
bfolure ; Perrus 1nm|09.mmu ab ancilla, &
cognitic prime veritatis in

iltins a
negabit Chriftam . Nam
Deo prafupponitur decreto, quod prefupponitur co-

gnitioni fecunde veritatis; & lecunda veritas depen-
det 4 decreto divino, A quo piam mdcpundens et
F llﬂ'!. \.Lllt"ls-

o R I R 18 R M

Utrim fcientia fursribilivm dependear 2 decretis ab-
folutis ex pavte aftus , & condirionatis ex
parte objeffi.

Y Oca . Duplex diftingui poteft decretum condi-
venarum : unum {cilicer condirionatum  ex
parte lub)u‘}l & alterum conditionatum ex parte
objecti tantiim . -Decretum conditionatum ex
fubjecti eft illud, quod non eft, fed effer, fi
qua conditio. Porelt fic exprimi ; Vellem producere
duplo plures Angelos, fi vellem creare alterum mun-
du Dcuuum conditionatum ex parte objecti ran-
r']m, eft illud qumi re pn exiftit \mm dicitur abfo
lutum ex parce ackus 5 fed eft de re tancum facienda
¢_|L|:Lnd{m;1 ab aliqua cond licione , unde dicitut con-
ditionatum ex parte objecti. Poteft fic exptimi: Vo-
lo ut Judas falvetur , fi perleverer in gratia. Agno-
fcenda effe ejuimodi decreta, que reiplaexiftunt, fed
funt de re tanctum implenda fub cumhrioﬂr a creatura
pes adente, apud Catholicos indubitatum eft. Taliseft
volunras falvandi omnes homines, ﬁrcch. utantur me-
diis, fibi & Deo dandis; non delendi Sodomam, fiin
€a reperti fuerint triginea viri jufti; exhibendi Chrifto
plus qlmm dLnUJ(‘CUﬂ legiones Angelo; um, fi iple ro-
u\‘JQ“[ 5 G“Li‘lul ]D’L P:LDI‘TH‘.II 1 (i‘. ﬂ(!n'\oli‘- v ELh‘l‘l']llT,
fi (epries terram hafta percuflifiee 3 donandi polteros
omnes Adami juftitia originali , fi ipfe non pecca-
ety e De hu;ufmudn aurem decreris hic non agi-
tur , fed de aliis » thus Thomiftz dicunt Deumn
u‘mm» res 111(111*15 tancam faciendas fub conditione
1(] 12 pendente a lolo Deo , & nunquam implen-
. Tale eft decrefum, ur ajunt, qur‘ Deus decre-
vit praedeterminare Twoq ad p(ummmm, i Chri-
ﬂlnn ad illos muzuLt s quem ain ad illos non
mirtere decrevic -+ De  iftinfmodi qum decretis
hic agitur, & quumu, uuum {cientia fururibilium
ab illis depcnddr tanquam  cawla fururibilitaris
adtuum




|

Difputatio V. Articulus IV, 69

aduum liberorum circa quam occupaturh.xcfcier!-
tia. Relponfionem negativam probabimus fequenti-
bus Pamgmphis. Siv itaque,

6 eli

Probatur ex Scriptura [cientiam futuribilivm non
dependere a decretis conditionaris in_[enfw
T}Jﬂmgﬁ:’fa.

Matth. c. 11, dicitur ; Pz tibi Corozaim 5 ve tibi
Bethfaidas quia fi in T'yro & Sidone faite effent vir-
HHres s que faﬁm [unt in wobis, olim in ;i!z_'o & cine-
re penitentiam egiffens . Quibus ‘.:crtels Chriftus ex-
prnbr:zt s & jnﬂé cxproi)rat Judzis impeenitentiam
eorun; cofque objurgar, & jufté objurgar prz Ty-
rifs & Sidoniis , quia nempc¢ peenitentiam: egifient
cum iifdem gratiz auxilifs tum externis  tam in-
ternis; que Judzi acceperunt; & quibnfcum peeni-
tentiam agete potuerunt, arque re ipla cg]ﬂ'cnt, fi
voluiffent . Nam fi Tyrii & Sidonii non fuiffent a-
Guri peenitentiam, nifi cum majoribus auxiliis ; &
a fortiori 5 fi non fuiffent peenitentiam acturi , nifi
cum auxilio praedeterminante ad peenitentiam, & con-
fequenter cum auxilio , quocum Judzi ipfi infallibi-
liter peenitentiam egiffent , imd quocum Judei ipfi
non potuiffent non agere peenitentiam in fenfu com-
pofito, certé objurgatio Judzorum pra Tyriis & Sido-
niis, facta 4 Chrifto, nec jufta fuiffer, nec feria. Et
verd num jufte & ferid dicere potuiffer Chriftus: Ve
vobis, o Judei, qui me pradicante & miracula’ pa-
trante peenitentiam non agiris | Nam Tyrii & Sidonii,
fi apud illos praedicarem, & eadem fignafacerem , poe-
nitentiam agerent cum uberiori interioris gratiz auxi-
lio , quod acciperent; vel: Nam {i predicarem ; &
eadem figna facerem apud Tyrios & Sidonios; peeni-
tentiam agerent , ad eam agendam phyficé predeter-
minati 4 Parre meo, qui pro fuo beneplacito decre-
vit illos ad paenitendum pradeterminare , fi ad illos
me mitterer. Potuifferne fine rifu aliquo talis objur-
gatio excipi? Ar jufte & ferio dicere poruir Chriftus:
Vx vobis, o Judei, qui, me praedicance & talia figna
faciente , pcenitentiam non agitis , qui fi pradica-
rem, nec majora ant plura figna facerem apud Tyrios
& Sidonios , cum @quali vel etiam minori interioris
gratie adjutorio , magna humilicatis poenirentiam a-
gerent. Ex his aucem

Argumentor fic . Objurgatio Judeorum pre Tyriis
& Sidoniis, facta a Chrifto, fuir jufta & feria: Ergo
Judei ad peenitentiam agendam babucrunc eadem ,
vel etiam majora gratiz auxilia , * quam Tyrii & Si-
donii habuiffent , qui tamen cum iifdem , vel etiam
minoribus gratiz auxiliis non {olim potuificar agere,
fed etiam re ipfa egillent peenitentiam. Ergo Tyrii &
Sidonii peenitentiam agere potuiflent, & egiffent fine
auxilio predererminante, quo certé auxilio carnerunc
Judzi : nam fiillud accepiffent ; pecnitentiam cgif-
fent . Ergo decretum illud , quo dicunt Thomilte
Deum Tyrios & Sidonios ad peenitentiam phyfice pre-
determinare voluiffe , fi Chriftum ad illos mitterer 5
gratis: confictum eft.

Nec dicy 1. grariam pradeterminantem fe tenere
ex parte actus fecundi tantiim . Nam five fe teneat
ex parte actus primi, ut nonm difficilé probari pof-
fet, five fe teneat ex parte actus fecundi tanoin ,
femper eft virtus & auxilium, diftinGum ab omni-
bus aliis ad actum falutarem concurrentibus . Unde
femper fequitur, quod fi Tyrii & Sidonii non actu-
ri fuiffent poenirentiam fine gratia pradeterminanre,
qua Judei caruerunr , non fuiffent aduri peeniten-
tiam cum aquali aut minori adjutorio , fed cum
majori tantim 5 quocum ipfi etiam Judwi peeni-
tentiam egiffent . Quo pofiro, nec julta, nec fe-
ria potuit effe objurgatio Judeorum pre Tyriis &
Sidoniis.

Nec dic, 2. Judzos caruiffe quidem gratia prade-
terminante, fed fua culpa caruiffe , quia potuerunt
eam habere, eamque habuiffent, nifi gratiz prave
niennt rechitiffents vel, fi vis, fi fefe a gratia pra-

Simonnet Theal. Tom, I,

veniente moveri fiviffent . Traque propter tefiften-
tiam, non poﬁtiva:n, fed negativam, gratia prade-
terminante privari funt, proindeque hanc privatio-
nem {ibi imputare debuerunt. Nam 1. hec refiften-
tia] negativa eft plané inineelligibilis 5, & videtar
merum effe (ubzcrfuginm. 2. Dicere, qu‘od in pore-
ftate libera. hominis fit accipere vel mon accipere
gratiam efficacem , quam efle gratiam predetermi-
nantem volunt Thomifte, € diametro pugnat cum
dodtrina S, Augultini , juxta quem graue efficacis
collatio pendet ex mero beneplacito Dei, qui cujus
vule milererurs & quem vult indurat, & confequen-
ter unum, quia vult, vocat quomodo fCit ei con-
gruere, ut vocantem non refpuat 3 & aliom , quia
non vult, non fic vocat. Sed de his alias.

Denique fic adhuc argumentor contra Thoimiftas.

Tunc nec jufta, nec feria eflt objurgario unius pre
alio, cum is, qui objurgatur, fe vimpcmbilcm red-
dit in iis circumftantiis , in quibus alter' fe wirupe-
rabilem redderer , & @ contra fe laudabilem redde-
ret in iis citccumftantiis , in quibus alter (e reddic
laudabilem . Pater ex terminis . Atqui in [yltemate
Thomiftico Judzi fe vituperabiles reddunt in iis
circumftantiis, in quibus fe etiam vituperabiles red-
derent Tyrii & Sidonii , & ¢ contrd fe laudabiles
reddunt in iis circumiftanmis , in quibus fe redderent
laudabiles Tyrii & Sidonii. Nam Tyrii & Sidonii non
magis egifient peenitentiam , quim Judei, fi parti-
ter deftiruti fuiffent gratia pradeterminante 5 & €
contrd Judei tam egiffent peenitentiam, quim actu-
ri erant Tyrii & Sidonii , fi pariter grate prade-
erminantis auxilio infiructi fuiffent . Ergo in fyfte-
marte Thomiftico nec jufta nec feria effe poruit ob-
jutgatio Judzorum pre Tyriis & Sidoniis, proinde-
que hoc fyftema deferendum eft , & rejiciendum
illud decrerum, quo Deus dicitur voluiffe Tyrios &
Sidonios predeterminare ad peenitentiam , fi Chri-
ftum ad illos micrerer; preferrim: cim cjufmodi de-
cretorum nullum in Seriprura , auc Pacribus exter
veftigium,

()Zj. 1. Ex his Apoftoli verbis 1. Cor. c. 4. Ouis
e difcermit r{!sid babes 5 z]uﬂd uon accepifts @ olten-
ditur primam radicem difcretionis, qua is qui bené
operatur , difcernitur ab illo; qui mualé operarur ,
effe ipfum Deum , non liberum hominis arbitrium.
Arqui adauffa fcientia futuribilium , independente 3
decreris ablolutis ex parte actus, & conditionatis ex
parte objecti, homo , non Deus , eft prima radix
hujus dilcretionis in ftatu conditionaro . Ergo , é&cc.
R. n. min. Nam in (tatn conditionato nec datur ,
nec dari poteft dilcretio unius ab alio , tanquam bo-
ni d malo. 1. Enim ex ‘eo quod unus conyertere-
tur, & aleer non converteretur, fi ponercrur aliqua
conditio, non fequitur quad unus fic bonus, & al-
ter malus; fed rancum quod unus effer bonus , & al-
rer malus poﬁm aligua conditione , & ita quod ,
pofita aliqua conditione , unus ab alio difcernerecur.
2. Quiconverteretur, {i poneretar aliqua condirio 5
non converteretur , i poneretur alia ; & ¢ con-
trd qui non converteretur , {i poneretur conditio,
qua pofita, convertererur alius ; converteretur » fi
poneretur alia conditio , qua pofitaalius non conver-
tecetur . Unde quandiu hereeur in ftacu conditiona-
to, neuter potits eft bonus, quim malus, aut po-
titis malus, quim bonus; & ita quandiu h:rrer_ur in
ftatn conditionato, neurer ab alio difcernitur, fedeft
xqua utrinfque condirio . 2. Ex duobus , quorum
unus bené agic, & alius malé agit, unus ab alio di-
{cernitur, tanquam bonus & malo ; & tamen qui be-
né agic» malé ageret, i non adjuvarerur tali auxilio,
& ¢ contri qui malé agit , bené agerer , fi alio ay-
xilio adjuvaretur. Ergo unius abalio, tanquam boni
i malo, difcretio non fit in ftatu condirionato , fed
in abfoluto tancim.

Praterea, etamfi concederem, in ftatu conditio-
nato fieri aliquam difcretionem unius ab alio, ran-
quam boni 4 malo , tamen in mea hypothefi hac
difcretio non cffet a4 voluntate humana fola , fed 3

g 3 volun-




70 Tractatus 1. De Deo Uno.

voluntate ‘humana , & graria : effer enim 2 condi-
tione , conditio autem prarer volunrarem huma-
nam includit gratiam . Imd heze dilcrerio ita effer
2 voluntare humana & 4 gratia, ut in illa primas fibi
partes jure merito vindicarer gratia : nam conditio
wncludic volunrarem , ut canfam inferiorem , fubal-
ternatam, nec adtyram nifi premoram ; gratiam ve-
td ut caufam fuperiorem , fubalternantem , & non
movendam , fed moruram, pofita conditione , Un-
de hzc qualifeumque diferetio , effet rantim i vo-
lyntate ur caufa inferiore , fubalrernata, &c. effet
verd 4 gratia ut caufa fuperiore, fubalrernante, non
movenda, fed motura, & ita narura prigs influxu-
ra in aftum falurarem , pofita condirione . Unde fe-
quitar, quod in mea hyporhefi difcretio illa , in fia-
tu conditionato exiftens , effer a gratia , tanquam i
prima radice .

Dices. In noftra hypothefi homo in ftacu condi-
rionato pofitus , primo transferrer atum bonum 4
ftatu mere  poffibiliratis ad ftatum aliquem  futuri-
tionis , nempé ad fururitionem conditionatam, Er-
go in illo ftatu fe primo difcernerer. R, n.anr, Nam
1. fi in Ratu conditionaro ficrer aliqua translatio &
ftatn mere pofibilifacis ad ftacum aliquem fururi-
tionis, hxc rranslatio , vr parer ex modd dickis ,
effer primd a gratia , non ab hominis vuluntare ,
quia effer 3 gratia ur caula fuperiore , fubalternan-
te , non movenda , fed motura , & conl’equen:cr
{r natura Pl'jl\ls influxura, pofita conditione. 2. In
ftatu condittonato nulla fic translatio , Nam fi fit,
vel actione poffibili, vel atione aduali, vel actio-
pe fururibili, Non primum ., Nam rransferre actione
pofibili, nihil aliud eft, quam poffe transferre. Non
fecundym, Nam in ftarn conditionato pendet con-
ditig, que adtioni actuali prefupponitur . At pen-
dente condirione, actioni actuali prefuppofita, nec
eft, nec potelt effe actualis actio. Non rerrium. Nam
trangferre actione fururibili , nibil aliud eft , quam
translacurum effe, fi aliquando ponenda effer aliqua
conditio.

3. Itaque independenter ab omni translatione, qua
fit velsab homine , vel 4 Deo per decrerum ablolu-
tum ex parte actus, & condinonatam ex parte ob-
jecti , ackus aliquis non folum poffibilis , fed etiam
futuribilis € 5 bhoc ipfo quodd verum eft dicere »
Non folim poffer effe , fed etiam effer , i pone-
retur talis conditio 3 vel 5 fi vis, hoc iplo precisé

udd 5 pofita conditione , non foliim poffer eflc ,
?ed eriam revera effet , Sic ug pegnitentia Tyriorum
effer furoribilis , neceffe non [l:li[ ur 2 ftaru mera
poflibiliratis ad ftacum aliquem fururitionis transfer-
recur vel 4 Tyriis ipfis ; vel a Deo decernente il-
los ad peenitentigm  predeterminare 5 aur quocim-
que alie modo efficaciter movere ; fi Chrilftum ad
tllos mitterer 5 fed fatis fuit , quod , Chrifto apud
Tyrias przdicante , & figna facicare , quz fecerat
apud Judzos, Tyrii non folim potuiffent , fed e-
riam Te ipfa voluiffent agerc panitentiam; hoc ipfa
enim verym eft, fururnm fuiffe; ue Tyrii peniten-
yiam agerent , i futurum fuiffer , ue Chriftus apud
illos predicaret; & veré dici poteft: Furtara fuifler
peenitentia Tyriorum 5 fi futura fuiffec apud illos
pradicatio Chrifti ; & & contrd non nifi falsd di-
eereryr : Peenitengia Tyriorum non fuiffer fatura ,
epiamfi predicatio Chriftt apud illos fueura fuiffer .
Quod eft , Tyriorum peenirentiam non folim poffi-
bilem, fed etiam futuribilem fuiffe , & ira non fuife
meré paffibilem .

0Obf, 2. In hypothefi fcientiz futuribilium , inde-
pendents & decrero abfoluto ex parte actus , & con=
dirionata ex parte objecti , falfum eft illud a Chrifta
dictum Joan, ¢, 15, Now was me elegiftic y fed ega
elegi was « Atqui hoe non poreft admicei . Ergo ,
&¢. Prob, maj, In hac enim hypothefi Deus , ante-
guam eligat Petrum ad converfionem ,  deber inde-
pendenter ab omni decreta fuo actu cxiftente preevi-
deve , qudd Petrus converteretur 5 fi praveniretur
tali auwilio gratiz . Atqui converfio illa Peui , in-

dependenter ab omni decreto divino actu exiftente,
& fub fola conditione ralis gratiz futuribilis, et ele-
¢tio quedam, qua Petrus Deum eligit convertendo
fe ad 1llum , & qua proinde priis eligit Denm in
fawn conditionato , quim ab eo eligatur in faru
abfoluto . Etgo falfum erit , quod (g.'hri&us dieir
Non wos, .

R. 0. maj. Ad prob. N. min. Nam per illam con-
verfionem , independenter ab omni decrero divino
acku exilftente , & fub fola conditione rtalis gratiz
furpribilem , Petrus nullarends adtu converritur ad
Deum. Alind enim eft acku converti, & alind con-
verfum iri, fi ponererur aliqua conditio : quandiu
enim pendctAcondi:io, tandiu pcndct effectus ejus,
& 1ra quandin nec cft , nec fotura cft conditio ,
tandin nec eft , nec fururus eft effectus ejus. Pro
illo autem priori ad omnia decrera divina, pro quo
.veram eft dicere, Converrererur Petrus 5 fi rali gra-
tia preveniretat , ac proinde pro quo Deus pravi-
det, quod converteretur Petras , fi tali gratia pre-
venirerur, adhuc pender conditio, nec ¢ft, nec fu-
rura eft conditio . Ergo pro illo priori adhuc pen-
det converfio Petri, nec eft, nec furura elt conver-
fio Perri . Ergo pro illo priori , pro quo eft folus
ftatns condirionatus, Perrus non c]igir Denm, imo
nce electurns ef, Sed ab utroque prefcindit faltem,
ficat faltem prefcindic & converfione fua, non fo-
lam. uc prefenti, fed etiam ut furura. At verod pro
pofteriori inftanti, pro quo funt decreta divina, ac
proinde pro quo, ur {upponitur , Deus datarus eft
ralem gratiam Perro , fururum eft , ne Perrus con-
vertarar, & ira fururum eft, ur Perrus per conver-
fionem fuam eligat Deam , Sed quia non conver-
tetur; nifi quia a Deo ex pura mufericordia prave-
nietur tali gratia, nec prazvenicrur tali gratiaa Deo,
nifi quia 3 Deo ex pura mifericordia- ab zrermno ad
converfionem electus fuir, non eft pris electurus
Deum per converfionem fuam , gnim ab eo ad il-
lam eleétus fuerit 3 imo non eft electurus Deum
pet converfionem f{uam, nifi guia prids & Deo mi-
fericorditer ad cam electus eft,

064, 3. Decreta abfoluca ex parte adtus, 8 condi-
rionara ex parte objecti , funt omnind confentanea
facris Scripruris . Ergo convenienter dicitur 5 fcien-
riam furoribilium niti decretis ejufmodi . R. facris
Scripmrisgané confona efle decreta abfoluta cx par-
te actus, condirionata ex parte objecti, quz funt
de re aliqua rantum ponenda {ub conditione penden-
tc A ereatura; quale eft iftud: Volo falvare Judam, fi
perfeveret in gratia. At decretorum abfolutorum ex
parte actus , & conditionatorum ex parte objecti ,
gue funt de re aliqua tancum ponenda fub condi-
tione pendente i folo Deo, & nunquam implenda,
quale fingitur iftud: Volo predererminare Tyrios ad
peenitenuam , fi mittam ad illos Chriftum meum ;
nullum unquam repericrur  veftiginom in Scrip:tlri<
dwvinis , nec ab exiltenria aliorum concludi poteft
ad corum exiftentiam ; ctim fint difparata » nec ad
rationem providentiz pertingant , ficut alia , & ad
extra nihil plan¢ operentur , nifi quod utcumgque
fubveniunt Thomiftis laborantibus 1 eludenda ar-
ghmentorum noftrorum_efficacia.

§ IL

Prabatur ex S, .Auguftino dari in Dea feientiom fi-
turibilinm o ab omni decreto aitu exiffente
independentem |

S. Augofiinus lib, 1. ad Simplicianum q. 2. fic
loquitur de iis, qui vocati nan veniunt, hoc eft ,
qu vocaoni refiftunt: Sz wellet etiam ipforum i
[fereriy poffer ira vocares q.'w.'mado illis aptun effers ut
& moverentur 5 irfrffit'gcr':'?ft » & fequerentur.
Et pauld poft de iis, qui vocationi confentiunt : Ezff
wmultos vocer 5 eorum tamen miferctur 5 quos ita vo-
car 5 q:zamada eis vacari apium eff 5 ut ﬁzf.'mmw H
& inferitis : Cujus miferetur > fic enm vocat 5 quo-
mwodo (Cit e CongrueEre 5 WL VOCANIENE Hol rquﬁi.zf o

S nac




Difputatio V. Articulus IV. 71

Unde fic argumentar . Ex 8. Augaftino Deus cered
& infallibiliter novit , quomodo guilque vocandus
fit, ut vocantem non refpuar, fed ur & movearurs
& intelligat, & fequatur . Sed hzc cft fcientia futu-
ribilium independens ab' omnt decreto d‘zv_ino,‘?:é}u
exiftente . El‘go ex'S. Auguftino datur in Deo fcien-
tia fucuribiliuny, ‘ab omni decrero divino , actu cxi-
fiente, independens.

Tora difficultas eft in minore , & prob. Nam 1.
hzc (cientia , qua Deus certo & im'al‘;ibili:cr_ fo-
vit quomodo , &c. vel el fcientia fimplicis ;n_tcl—
ligentie , vel fcientia vifionis , vel denique Icien-
tia futuribilium . Non primum . Nam {cientia fim-
plicis intelligentiz verfatur tantim circa Po!il'm_!m
uc fic , & neceffario fueuribdia fub aliqua conditio-
me includente caufam neceflariam , cum effectu fuo
neceffarid connexam . Unde fcientia fimplicis in-
telligentiz non verfatur circa vocationem congru-
am , & confenfum voluntaris liberum, nift ur pof-
fibiles . Non fecundum . Nam fcicntia vifionis eft
feientia rerum exifténtium ue fic. Unde verfatur cir-
ca vocarionem congruam & confenfum voluntatis,
ut exiftentia pro aliqua differentia temporis . Praz-
terea , [cientia vifionis fupponit in Deo decretum
abfolutum vocandi congmé , & ab eo fuo modo
depender . At fcientia, de qua hic agitar , prafup-
ponitur huic decreto, illudque divigit , prater quam
quod elt in Deo eriam refpedtu illorum, quos non
decrevit Deus vocare congrue ; cft enim in Deo
criam refpectu illorum , qui vocari noa veniunt .
Ergo terrium dicendum eft , nempe quod hac (cien-
tia, qua Deus cerrd & infallibiliter novit 5, quo-
modo quilque vocandus fit, ur vocantem non ref-
puat, fic [cientia futuribilium, qua feilicet Deus cer-
to & infallibiliter novit confenfum liveré ac proinde
contingenter futuribilem effe fub conditione talis vo-
cationis ; five , quod idem cit, qua Deus cereo &
infallibilirer prafcic , hominem liberé & contingen-
ter fecuturum effc vocationem, fi tali modo voce-

‘tur . Hze enim fcienria non eft feientia s qua Deus

novit vocationem ira congruere homini , ur vocan-
tem non pofiit refpuere , vocantem non pofiit non
fequi ; fed qua przcisé novit vocationem homini
ma CE‘!”nglCIL s WL » ﬁ 1fa vocCetur s vocantem non
fir contemptutus, vocantem fit fecururus; quamvis
pofler, f vc_iiu:, non fequi, & refpuere.

2. Hec fucucibiliom fcientia , fecundim men-
tem S. Doctoris , eft plané independens ab omni
decrero actu exiftente . Nam fi dependet ab aliquo
decrero actu exiftente , vel & decrero abfoluto tum
ex parte fubjecki , tum ex: parte objecti, quo Deus
€os , quornm miferetur , decrevit vocare , quomo-
do eis aprum cft, ut vocantem fequantur ; vel &
decrero abfoluto ex parre fubjedti , & condiriona-
1o ex parte objecti s quo Deus decrevit fub aliqua
conditione , ab ipfo folo pendente , & nungquam
ponenda , cos , quorum non mileretur 5, & fub
aliqua conditionc, wem ab iplo folo pendente, fed
ponenda aliquando , eos, quortim miferetur , vo-
care , quomodo illis aprum eft, ur fequancur vo-
Cangemr. NE“I['U.I'H d{ci OTEﬂ. Nﬂi] Primum. N"IHT
tali decrero 5 juxta S: ctorem , fetentia fururibi-
lium prazlucet , cique proinde prafupponitur. Pre-
terea , ex codemr Doctore {cientia illa eft in Deo
etiam relpectu eorum -, quorum non milererur Deys,
ac proinde refpectu edrum , ad quos tale decrerum
non perriner . Non' etiam fecundum . Nam decre-
torom de re ponenda fub conditone aliqua, i fo-
lo Deo dependente , five aliquando , five nunquam
poneada , nullum in S. Auguftino veftigium repe-
rics . Adde ejulmodi deerera fore plané immilia, &
rquc&u corum , quotnm Deus non mifererir, quia
nihil circa illos operarentur ; & refpectu illorum ,
quormmn miferecur Dens , quia illis fufficic decrerum
abfﬂlurlm_l. Deinde ponete in Deo decretum de dan-
da vocatione fub conditione aliqua, ab ipfo folo Deo
pendente, cum decrero abloluto de eadem vocatione
danda, faris frigidum & ineprum eft.

Simonnet Theol. Tom, I,

Przterea , hac futuribilium fcientia , fecundiin
Auguftinum ," cft ea, qua Deus cercd & infallibili-
ter novit , homini, {i ita vocetur , vocationem fic
aptam fore , ur vocautem fir fecucurus : eft enim ,.
quod idem eft , fecundum Auguftinun , {cientia,
qua Deus certd & nfallibilirer novit , quomodo
homini vocark aprum eft , ut vocantem liberé fe-
quatur. Ergo, fecundum Auguﬂinum » hujus [cien-
tie fururibilinm objeGtum et libera connexio con-
fenfus voluntatis cum ralitate vocationis , ur pofice
in ftaru conditionato ; vel fi vis, eft talitas voca-
cationis , poﬁr:c in ftatu conditionato , liberé con-
nexa cum confenfu voluntatis , unde refultar hzc
veritas : Si homo ita vocaretur in talibus circum-
ftantiis , hzc vocatio ira illi apta effer , & con-
grueret , ur vocantem hberé fequeretnr : cujus ve-
ritatis , uc per fe manifetum eft, conditionem fe-
quitur {cientia futuribilium , qua circa illam oc-
cupatur ¢ ita ur fi hezc veritas dependeat ab ali-
quo decreto atin exiltente , ab eodem dependeat
fcientia futuribilium 3 fi verd hec veritas fic inde-
pendens ab omni decreto actu exiftente , a nullo
pariter fit independens feientia futaribilium . Ex his
autem

Argumentor fic . Scientia futuribilinm , quam S.
Augultinus agnofcic in Deo , non magis dependet
ab aliquo decreto adtu exiftente , quam hxc veri-
tas , S1 homo ira vocaretur , &c. Atqui hzc veri-
tas 4 nulllo decrero actu exiftente depender. Ergo
nec {cientia fururibilium , quam agnofcir S. Augu-
ftinus . Prob. min. Hec veritas , St homo ita vo-
caretur 5 &c. fundatur in talitare , few aptitudine
vocationis  vi cujus talis vocatio, in ftacu condi-
tionato pofita , connexa eft cum confenlu volun-
tatis humanz . Ergb hzc wveritas , St homo ira
vocarerur , &c. non magis dependet 4 decreto ali-
quo acky exiftente , qu;‘zm talitas illa feu aptirndo
vocationis , qua pofita , fequeretur confenfus vo-
luntatis humanz . Arqui talitas illa feu aptirudo vo-
cationis 5 &c. cft plané independens ab omni de-
creto actu exiftente , non quidem gquantum ad exi-
ftentiam , de qua hic non agitur , fed quantum ad
rationem & veritatem objectivam . Sive enim Deus
decernat aliquid vel abfolutc , vel condirionaté cir-
ca hanc vocationem, five non, [emper cft ralis vo-
catio, {ic apta vocatio , ‘ur ea pofica, liberé fequere-
tur confenfus. Ergo hzc veritas, St homo ita vocas
retur , &c. ab omni decreto actu exiftenre omnind
independens eft, & conlequenter ipfa fcientia , qua
circa illam verfatur , &, ea (o modo exiitente, non
poteft in Deo non effe.

Nec juvar dicere, vocationem, quam novit Deus
fic homini apram fore, ut fi ita vocaretur, vocantem
fequercrur, effe, in mente S. Auguftini, vocationem
ex natura {ua efficacem, Nam 1. hoc repugnat do-
érinz Thomiftaram , qui cfficactam vocationis 5
non in ipla vocarione ; fed in auxilio et {uperaddito
confticunc. 2. Vocario ex narura fua efficax , fuir
ignora S. Auguﬁino > ut f{uo loco oftenderur . 3.
Vocatio illa ex natura {ua efficax, vel eft neceffarid
connexa cum confenfu, vel contingenter tantim &
liber¢. Si primum. Hec vocatio non eft gratia ab
Aungultino, fed a Luthero & Calvino afferta, & cons
fequenter vocatio, quam Deus feir homini ica con-
gruere , ur fi ea vocarerur , vocantem f{equeretur ,
non eft fecundim Auguftinum, fed fecundam Luche-
rum & Calvinum vocario ex natura fua efficax . Si
fecundum . Pugnantia dicuntur . Nam vocationem
effe ex natura {ua efficacem , & ramen non effe con-
nexam cum confenfu volunratis, nifi contingenter &
liberé , inter fe manifefté pugnant. Si enim voca-
tio illa eft ex natura fua efficax, tam repugnat non
exiltere confenfum;, illa exiftente, quam repugnar il-
lam fimul exiftere, & non exiftere; vel fi vis, quim
répugnat illac fine natura fna , hoc eft , fine fc ipfa
exiftere. Nec dic vocarionem illam dici ex nawurafua
efficacem, quia morali necefficare conjunéta eft cum
confenft, Nam 1, hiec moralis necefficas vel caliseft,

E % ut




€a nunghlam conjungatur r_?itfenm;_{s: tunc
ipfa ncceilitas phylica, nec eft moralis necel-
firas, nifi voce tenus; vel talis eft, ur cum ea dit
fenfus poffit conjungi, & quandoque conjungatut,
quamvis difficilé, & runc non impedit quidem con-
ungenrem & liberam connexionem vogarionis cum
confeniu , led nen nifi abufivé dicitur confltiruere
vocationem ex nacura fua efficacem, & femper ha-
bemus inrentum noftrnm, nempe qubd 5 Augufti-
pus agnoverit in Deo independentem ab ommi de-
crero actuali fcientiam furyribilium, quaDeus certo
& infallibiliter novic , quid (]Uiiibt‘[‘ homo contin-
genrer & liberé acturns aur non acturus effer, urrum
licer vocantem fe us - an nen lecuturus effer,
| vecatione VoCarcrur, quLlntll[ﬂVIS (iC vacatus
poffet vocantem fcqui , vel non fequi pro arbitrio
criam in fenfu compofito vocationis.

Obj. 1. S, Auguftings lib. de prad. Sanct. c. 10,
fic loquitur : Predeffinarione quippe Dens ea prefci-
wit, que fuerat ipfe faffurns. Arqui S. Doctor hic
nomine pradeftinationis ineelligic decretum abiolu-
rum cx parte actus, é\ condirionatum ex parte obje-
¢ti 5 & nomine pralcientiz , qua dicic Deum pra-
feiffe que fuerar ipfe facturus, intelligic fcientiam ,
qua Decus dependenter ab hoc decreto novir actus
hberos fururibiles. Ergo, &c, R, n, [1:!:11::1113[11111 quoad
urramque parcem. Nam 1, S. Dedfor nomine pra-
deftinationis inrelligic abloluram & efficacem ‘pra-
parationem mediotum , que electis dantur in tem-
pote 5 & quibulcuym falutem cecro & infallibilicer
confequunwur, Hanc enim predeftinationem lib. de
bono perlev, c. 14. Praftientiom & praparationen:
beneficiorum Dei 5 quibus certiffime liberantur  qui-
cnmgue liberantur , definit, & docer pertinere ad {o-
los clectos : fic enim profequitur : Ceaters auten »
nempe non eleéti , wbi #ifi in perditionis ju-
ffo diweno judicio r squinturs wbi T'yris velichi funt
@ Sidonii , qui etiam credere porverynr (- fiquidem
te ipla credidiffent, ) £ mira illa, &e, Iraque jux-
ta 8, Dodtorem, teprobi, puta Tyrii& Sidonii, ad
I Yinarionem illam , df qua practar lib, de pred.
Sanct. & lib. de bono perfeverantie, 11115].1tcnflspt:i‘--
tinent, aut perrinuerunt, & tamen fecundium Tho-
miftas peenirentia Tyriorum & Sidoniornm a Deo
decrera fuerar (ub conditione. Unde flequitur mani-
fefi¢, pradeflinationem illam, de qua. traétat S, Au-
gnl’hmq libris citatis , aljam prm‘l’us effe 3 decretis
abfolutis ex parte actus , & conditionatis ex parre
objecti, ad qua confugiunt Thomitte.

2. S. Auguftinas nomine prafcientiz, quam fun-
dat in predeftinatione, intellesic preefciennam abfo-
hutam, qua Dens ab zterno prafcivit, que fuitipfe
facturns in rempore , nempe opera falucaria electo-
rum, que facir, faciendo. ur fiant ab electis: nam,
pt 5, Dodtor ibidem docer , Deus facic noftra bo-
na opera, faciende , ur ea faciamus ; facit autem ,
juxta mentem 5. Doctoris, ut pater ex verbis ejus
ad Stmplicianum iupriz laudaris, facig, inquam , ut
faciamus, vocando nos, quomodo nobis aprum cft
ue velimus facere, & faciamus . Hanc porro abfo-
lutam prefcienriam bonorum operum fundat in pya-
dettinarione S. Dodtor , guia in tantum 4 Deo ab-
folué prafciuntur bona opera » in quantum futara
funt ; in tantum fotura funt , io quanmm a Deo
funt mifericorditer praparata & predeftinata , hoc
eft, in quantum ex ipeciali & puré liberali erga cle-
€tos benevolentia ¢leckis pm‘pamvir & prdeftinavit
Dens vocationes congruas, & auxilia gr:».[i:r effica-
cia, quibufcum fidei & aliarum virturum actus fa-
lutares exercituri funr in rempore,

Ex hac antem doérina duo efficit 5. Doétor. 1.
Deum non de moftro , fed de fuo przicire opera
noftra falugaria, hoc eft , Deum prefcientiam ope-
yum noftrorum faltariom , quaim haber , non de-
e nobis, fen viribus arbitrii noftri, fed fibi, fen
wite fuxe pradefiinarioni, qua arbitrio noftrode
1d bonum faciendum infufficientd, milericarditer
paravir auxilia, non qualiacumque, fed congrua

> Tracatus I De Deo Uno.,

& ecfficacia. z. Et ita opera noftra faluraria effe do-
na Dei, utpoté ab eo non tantam abfoluté prafci-
ta , fed eriam preparata & prezdectinara in @terni-
rate , & 1n tempore fadta tanquam i faciente per
vocationem congruam ut faciamus : ciim € contra
mala hominum opera fint 3 Deo prafcica tantum ,
non predeftinata , & ita Deus mala nofira opera
prafciar abfolure, non de fuo, fen de fua praedefti-
natione, fed de noftro, feu de noftro arbirrio libe-
¢ 4 regula mornm defecturo » Deo illud ad defi-
ciendum neque predeflinante in @ternitare , neque
impellente in tempore . Unde nebis, & nullatenus
Deo, imala noftra opera impurare debemus.

Dices . Verba illa, que fuerat ipfe fatturns , ma-
nifefté fignificant S. Doctorem loqui de operibus ,
non fueuris , fed fururibilibus, & confequenter non
de {cientia abfolura, fed de conditionali. R.adhanc
inftant . S. Auguftinum per hzc verba , gue fuerar
ipfe faflurus, 1dem intelligere, ctimait: Predeffina-
tione Deus ea prefcivits quat fierar ipfe fatturuss ac
intelligic , cum inferius codem cap, dicit: Quando
promific Dews Abrabe in femine ejus fidem gentinm,
s 5 Patrem multarine gentium pPofui te «... pro-
mifit 5 quod ipfe fallurus fuerat . At bic manitefté
per illud , z';aoaf ipfe fabturus fuerar , im:]ligit rem
abfolu¢ faruram , nempe converfionem Gentilium
ad fidem, per Chriftum faciendam . Ergo, &c. Si-
militer cum ait: Predefinatione Deas ex prefeivit,
gie fucrat ipfe fatburus 5 inelligic opera clectornm
falutaria , abloluté forura , urporé 4 Deo praparata
& predeltinata; quare flatim (ubjingic : Unde dilkum
t. Fecir s que futara fune . Denique ciim S. Do-
Cror dicit , Pradeffinarione Deus ea prafcivit , que
fuerar ipfe fatlurus, perinde eft ac fi dicerer : Pre-
deitinatione Dens ea prafcivit, que iple decreverat
facere. At certé, qua fimpliciter decreverat facere,
& que re ipfa erat facturns » quia {impliciter de-
creverar ea facere, erant non conditionaré, fed ab-
foluté furura.

Obj, 2. S. Auguftinus eod. lib. de przd. Sand,
c. 9. referens illud, quod in lib. contra Porphyrium
dixerat, videlicet zunc volus(fe bominibus apparere Chri-
Slum, U’ apad eos prddi:.zr:l dottrinam {uam quan-
do [ciebar , & ubi fcivhar effe , qui in eum fucrant
greditari; hec addit: Cernitis me fine prajudicio la-
tentis confilii Des, aliavumque canfarsm , hoc de pre-
[rientia Chrifti dicere voluiffe, quod convincende pa-
ganorin infidelitati, qus banc objecerant 7514&'0?15)7.’,
Sufficere videvetur? _O__Eid enim eft werins, t[!rém pre-
Jeille Chriftum 5 gui 5 & quando o & quibus locis in
cum fuerant credituri 2 Sed utrnm , predicato fibi
Chrifto ., 2 fe spfis habituri effent fidem 5 an, Deo
donante » _ﬁ-;mp:m’i; id et 5 wiram tantummods cos

pr o an ttiam predeftingverir Deus quarere
ac aifferere tunc neceflarinm nor putavi , Ex his

aucem :

Hoc eruitur argumencum. S. Aug, in lib. contra
Porphyrium, cum feriberet , tunc voluiffe apparere
hominibus Chriftum, quando [ciebat, &cc. intellige-
bat conditionalem fcientiam, qua Chriftus noverar,
quinam, quando , & ubi in eum credituri effent ,
{i eis predicarer. Er ut ipfe reftarur in lib. de prad.
Sanét, ¢, 9, verbis laudatis, hoc fcribebar fine pra-
judicio latenris confilii Dei . Atqui S. Auguftinus
per illud latens confilium Dei, cui prajudicare non
intendebar , intelligic decretum abfolutum ex parte
actus, & conditionatum ex parte objectt, quo fub
conditione 3 fe ipfo folo pendente decreverar, qui-
nam, quando & ubi phyfice pradeterminandi eflent
ad credendum, & ira quinam, quando, & ubi el-
fent credicurt in Chriftum . Ergo fenfic 5. Augufti-
nus fcientiam conditionalium feu futuribilium pen-
dere ab hoc dectero.

K. n, min, Jraque S. Auguftinus , five loquatur
de icienria conditionali Chrifti, five , quod verius
eft, de abloluta, verbis landatis ex libro contra Por-
phyrium, per latens illud confilium, cui przjudica-
re non intendit , cered certius intelligic praedeftina-

fionem




g :

Difputatio V.
tionem illam, qua ab wterno & ex pura milericor-
dia PI’;‘CP:IL‘J\-’i[ Dens eleétis media ad falutem con-
fequendam efficacia , proindeque ftaruic eos vocare
ad fidem , quomodo I[cicbat eis congruere , ur Vo~
cantem non refpuerent , {ed ur & MOoVErentur 5 &
inrglligf_’i'eﬂt, & fequerentut, amplectendo doctrinam
evangelicam, cateris omnibus relictis in mafla per-
dirionis. Nam ut probet fe fine przjudicio latentis
confilit Dei dixiffe , tunc voluiffe homigibus appare-
re Chriftum, & apud eos predicari doctrinam [fuanms
qmﬂaia [eiehat o & ubi fciehat ,7"’5 in enm ﬁ:f'r‘d{it
credirurs 5, oblervar cap. citato 1;?3. de prad. S:md:.
fe tunc querere & differere noluifle, wtrum, predi=
cato fibi Chrifto, a fe ;'p/z'.r babituri ¢ffent fidem s an
Deo donanre [ampture, id eft, utrum tantummodo eos
préfcieric, an etiam predeftinaverit Dens; &, quod
fubiacelligi deber , multd Flninf!\‘ afleruifle , quod »
pradicato [(ibi 1lto, a fe ipfis fidem habicuri el
{ent, non Deo ante fumpruri, & quod cos ran-
tummodo praicieric Deus, non eriam pi‘:ttlt‘ﬂin:we-
ric . Unde concludit id quod- dixic , relpondendo
rune woluiffe hominibus apparere Chriftum 5 & apud
eos predicari dollrinum [uam qumxdﬂ feiehat , &
ubi (ciebat qui in ewm fuerant credituri , non pu-
gnare cum latente illo confilio; quo Deus ab zter-
no milericorditer elegit , prazdeftinavit, & liberare
ftatuit eos, qui reipla credunt Evangelio , & cre-
dentes {alvantur, cateris omnibus julto fed occulto
judicio in maffa perditionis relictis. Unde fante ve-
ritare- relponfionis fuz, adhuc refponderi potuiffet ,
tunc voluiffe hominibus apparere Chriftum , quan-
do fciebat 5 & ubi fcicbar effe cos, quos Deus ab
xterno. elegerat, & a mafla perditionis liberare fta-
tuerat, donando eis fidlem, & in fide, qua pet di-
lectionem operatur, perfeverantiam, arque ad bhunc
finem illis ab @rerno milericorditer praparaverat con-
grua grari@, auxilia tum interna tum externa, ac
proinde & ipfam doétrine Chriffiane pradicationem,
Proinde quod dixi 5 inguic S, Dockor , tunc weluiffe
hominibus apparere Chriftum, & atud eos predicari
doilrinam [uam Quande [ciehats & ubi (cicbat effe,
qgui in evm fuerant credituri; poffet etiam fic dici 5
tune. voluife hominibus apparere Chriftum s & azp.kd
eos pradicars doltrinam fuam , r{.'«.-mda feiebat 5 @
ubi fr:'.‘lt’![b':'i- effes qui-elefti fuevant in ipfo, antemun-
di confbitntionem . Ex quibus poftremis verbis vides
latens confilium Dei, cui noluit prajudicare S.Do-
&or in libro contra Porplryrium , ‘quod “expreflic
Apoftolus , ciim dixic Ephel. c. 1. Elegit nosinipfo
( Chrifto ) ante mundi confEitutionens 5 ut effemns
faniti O immaculari in confpettuejus, juxta S. Doéto-
rem electionem effe. Hac autem electio eft gratui-
ta yoluntass qua Deus abloluté & efficaciter voluit
certos homines , cateris in maffa - perditionis. reli-
&is , ad fanitatem , & wvite puritatem , cum finali
perfeverantia conjunétam pervenire , ut ipfe Augu-
{tinus interpretatut.

Dices, apud Auguftinum, Deun folummodo pra-
{civiffe fidem hominum fururam, & homines illym
habitaros efle 4 fe; item homines non habere fidem,
nifi Deo illam donante; & Denm corum fidem non
folim prefcifle, fed etiam pradeftinafie, quiconver-
tuntur . Arqui homines nec in ftacu abloluto nee in
conditionato fidem habent aut habituri fune i fe
1pfis, fed in urrogue ftatn -habenr aur habituti func,
Deo donante . Ergo in utroque flatu non folum
prafcitur eorum fides 5 fed criam predeftinarur , &
ita in utroque ftarn non prefcicur, nifi dependenter
d decreto abloluto tum ex parce actus, tum ex par-
te objecti pro faru abfoluto, item abfoluro ex patte
aftus , fed conditionato’ ex parte objedi pro ftara
conditionaro .

K. I.c.min, quantiim ad fatum abfolutum. Nam
revera multi homines habent & habiturj funt in fta-
tu abioluro fidem . Unde illam habent & habicuri
funt vel a fe, hoc eflt, ex folis arbitrii viribus, vel
Deo donante, hoc eft, ex viribus gratiz congruz,
tllis ab zterno gratuitd & milericordicer preparate

Articulus 1V. 73

a Deo, iliofque in tempore vocantis & vocatura: ad
fidem, quomodo eis apram eft, & erit ur credant.
Primum autem fidei repugnar. Superelt crgo ut di-
catur homines nec habere, nec habituros effe fidem
in ftarn. abloluto, nifi Deo donante , hoc eft , nifi
quia Deus ex pura mifericordia facit , & facier ur
credant, ex pura mifericordia vocandoillos ad fidem
quomodo icit eis congruere , ur vocanrem non re-
fpuant, fed credendo jequantur. Unde fequitur, fe-
cundim Aungultinum, & rei veritatem, fidem , &
alia opera falutaria in ftatu-abfoluto , hoc eft , ab-
folur¢ fyrura 5 non modd prefeita effe 4 Deo , fed
ctiam pradeftinara, & prelcira effe a Deo, quia ab
€o funt predeftinara, Nam, uc dicic S, Doctor lib.
de bono perfev. ¢. 17, fi fides & alia opera falura-
tia negancur effe & Deo pradeftinaca, #ec dantsr 2
Deos aut ea fe datwram effe nefcivie . Quod fi &
dantur, & ea fe daturim effe prefeivity prafecto pres
deffinavit . Sed

R. 2. n. min. quancim ad flatum conditionatum .
Nam quantim ad hunc flarum, eft de fubjecto non
fupponente. Homines enim necc habent, nee habi-
turi fune fidem, aur alia opera faluraria in ftatu con-
ditionato, quia in ftatn conditionaro nihil veré ac-
tribui poteft hominibus 5 nifi {ub conditioné 5 tan-
diu pendente, quandiu in ftatu conditionato fifticur:
nifi enim fiar tranfitus 4 fatu conditionato ad ab-
folurum , non ponitur conditio pro ulla temporis
differentia, & randiu penders quandin pro nulia dif-
ferentia temporis ponirur . Quandin aurem pender
conditio, fub qua aliquid effer,: aur futurum effer ,
tandiu nibil eft 5 aut futuram cft , & nihil pracer
hanc veritatem obje&ivam habetur: Hoc effer, aut
futurum effer, fi effet, aut fururas effec talis condi-
tio . Unde quandiu fiftitur in ftatu conditionato. ,
homines nec habent , nec habere poffunt fidem ,
Deo donante, fed folim de illis veré dicitur : Ha-
berent fidem Deo donante, {i eos tali modo voca-
ret ad credendum; habituri effent fidem Deo donan-
te, fi Deus predeftinaret illos ad credendum , hoc
eft, fi Deus prepararet illis talem vocationem. Ex
quibus apparer conditionalem feientiam 5 quz circa
has veritares conditionales occupatur , five s ‘quod
idem eft, fcjentiam operum falurarium hominis ut
fururibilinm , aur nullatenis pendere & pradeftina-
tione divina, aut ad fammum non pendere a pre-
deftinarione divina, nifi ur poflibili & fuppofira e-
xiftere , fen, quod idem eft, a pradeftinatione di-
vina, nifi ut poflibili, & in ftatu condirionato con-
fiderata.

Obj. 3. Tllud Dei propofitum, pro quo S, Augu-
ftinus tam acriter pugnavic contra Semipelagianos,
eft faltem ‘decrecum ablolutum ex patte actus , &
conditionatum ex parte objecti , quo nititur icien.
tia fyruribilium . &. nihil alienum magis 3 mente
5. Doctoris excogitari potuifie. Nam ut manifeftum
eft ex-libris de coer. & grat. & ex libris de pred.
Sanét.. & de bono perfev. propoficum illud , pro
quo contra Semipelagianes pugnar S. Auguftinus ,
pertinet ad folos pradeftinatos , & eft voluntas ab
folura & efficax , qua Deus ab zterno ante previ-
fionem ablolutam omnium meritotunr & demetito-
rum pcrfon.ﬂium » & poft folam originaiis culpz
ablolutam prezvifionem, quos voluit, ex pura mife-
ticordia {tatuit liberare & maffa perditionis, reliquis
amnibus in eadem-maffa reliis, hoc eft, quos vo
luic, ex pura mifericordia elc'gir, ur eflfent {ancti &
immaculati in conlpedtu ejus, & quidem {anéticate
& puritate, per finalem perfeveransiam confumman-
da, cereris negative rejectis y feu non electis , in
vindictam culpz originalis. Hec aurem dodtrina pla-
rimiim- difplicebac Maffilienfibus, ut Auguftino nar-
rat Profper in {ua ad eum epiftola, que extar ante
lib. de prad. Sanct. Muiri, 1nquic, fervorum Chri-
iy qui in Maffilienft wrbe confitunt, in Santhitaris
fue ,Z?‘Jf"if s que adversis Pelugianoes haeretivos con-
didifti 5 contrarium patant Patrum apinioni 5 & ec-
clefiaftico fenfii » quidquid in eis de wocatione ecle-

orum




74 Tratatus 1. de Deo Uno.

Forum fecundpum Dei propofium difpurafti . Et infe-
riis fic profequitur : Hier ipforam definitio ac profef-
fio eff .. . . hoc propofitnm vocationis Deis fuo velan-
te mundi initinm , vel in ipfa conditione generis huma
#iy eligendorum O reficiendornm dicitur falta diftre-
2io 5 ut fecundins gaod plaguit Creatoris alii vafa ho-
worisy alis vafa contamelic fint creati; & lapfis ou-
ram refurgendi adimere, O fanitis occafionem tempo-
vis afferre , @', Ex his vides-quale fuerit illud pro-
poficum, de quo tam acris Auguftinum inter 8 Pe-
lagianos conrroverfia, & quo tantoperé offendeban-
tur Maflilienfes, nempé beneplacicum voluntatis divi-
nz abfolutum ex omni parte , quo ante mundi con-
fticurionem efficax fa&ta eft difcretio certorum homi-
num, qui electi vocantur , 3 czreris , qui dicuntur
reprobi, vi cujus difcretionis , primi in tempore ita
vocantur, wc fiant vala honoris, ceteri verd non ita
vocati , & in hoc fenfu neglecti & tejecti , permit-
tuntur effe vala contumelie.

Obf. 4. 5. Auguftinus improbavit in Semipelagia-
ni {cientiam fururibilium , independentem ab omni
decreto actu exiftente. R. hoc effe manifefté falfum.,
Nam Auguftinum inter & Semipelagianos numquan
quafitum fuit , uerim fcientia fururibilium fuppone-
ret in Deo aliquod decretum actu exiftens, an non.
Nunquam enim Auguftinum inter & Semipelagianos
controverfia fuit de objecto icientie furaribilium, aut
de modo, quo hec fcientia objectum fuum attingir .
5. igitur Augaftinus non iplam furaribilium fcientiam,
quam iple tam exprefséagnovit, fed quod longé alind
elt, abufum reprobavit .

Porrd in duobus calibus abufi funt Semipelagiani
feientia futuribilium , & 1. quidem ur rarionem red-
derent, quare € duobus parvulis, quorum unuscum
baprifino, alter verd fine baptifmo moritur , unus i
Deo fuerit pradeftinatus ad gloriam, & alternon fue-
l’it: ad hﬂnc enim inl’f['['egﬁ[i()ﬂen'l l‘CJ})OndElJElIl[ 5 te-
fte Prolpero in fua ad Avguftinum epiftola , zales
p(“r‘di 5 m!rf(guc [falvari, quales futuros illos in annis
majoribus, JE ad attivam [fervarentur atatem , [cientia
divina previderic. 2. Ut rationem tedderent, quare
Deus hoc tempore & non alio , his nacionibus &
non aliis voluerit Evangelium predicari: re{pondeimm
enim ad hoc quafitum , ur idem Profper tcftatur ibi-
dem, querum aliquande non mifertus ¢ff ( Deus ) nunc
aurem mifereatnr 5 pravifor 4 Domine creditwros ( i
aimirum illis pr:cdicarcturEv.'mgclinm,) & ad unam-
qumgur gentetn ita difpenfara tempora ac minifferia
saagiftrovum, us exortura exat bonarum credulitas vo-
luntarym ; & eos quibus non eft prdicarum Evan.
gelium; & in infidelitate permanferunt , inexcufabi-
les effe, quippe qui @ ad wwins veri Dei cultum pa-
therint inftrui ;'iirct'fsg:'mé;; #aturali , & .E'maffgeia'!f
ideq non andierint quiz nec fz:smm receprars :

At inquies. S, Auguftinus has Semipelagianorum
evafiones: explofic, afferendo & probando fcientiam
futuribilinm fupponere decretum pradecerminativum,
abfolytum ex parte actus , & conditionatum ex par-
te objeéhi, R. hog effe falfum. Et dico S. Do&orem

rimam cvalionem refutare lib, de prad. Sanét c. 12,
ex verbis Apoftol, Rom. c. 14. ubi de Apoftelo hac
habeg: Air enim : Omaes fFabimus ante tribunal Chri-
Mis wr veferar wnnfquifgue fecandim ea qua per cor-
pus geffies five bonwms five maluwm . Geffir, inguit 5
won agjunxity vel geffurus fuit, @o. Er ¢ 13. hac
ratione s Homindm futura, Gz mon funt futura, pro-
enldubio. nnlla fint merita, & hoo videre facillinum
¢ff ; hoc et opera five bona , five mala, que furu-
ra effent; fi furura effer aliqua conditio , fed quz re
ipfa non funt futuza, quia conditio fub qua futuribi-
lia fune, non eft futara s nullins in zkimarione pru-
denri gonfiderarianis fint in ordine ad peenam , vel
premium, Et ¢ 14, hac Sapientiz textu, Rapensefty
e maliiia mintaret iniellefium ¢jus. Ex quo fic argu-
mgneqtus: Sé judicaransur homines pro meritis fuz vi-
#@,y gua pon haberent morte preveniente, [ed habirari
effent o i viverents nibil prodeffer oi, gui vaptas eff 5
#e malitia vearavet intclleétum ejus 5 mibil prodeffer eis

qui lapfi morinntur , [i ante movevensuy Quuod nullus
diceve Chriffianns andebir. Er lib, debono perlev.c. 9.
exemplo Tyriorum & Sidoniorum . Porro s inquit 5
Ji etiam fecundum fatta, qua falturi effent , fi vive-
vent o moytui judicantur 5 profefts quia fideles fururi
erant iftiy [ efs com tantic mivacalis fuiffet Evange-
linm pradicatum s non funt utique puaniendi : panien-
thr autem.

Secundam Semipelagianorum evafionemm explodit
lib. de bono petfeverantiz c. 14. codem exemplo Ty-
riorum & Sidoniorum s adjunéo Judzorum exemplo,
qui, pradicato fibi Evangelio, non crediderunt; ciim
¢ concra Tyrii & Sidonit credidiffent , fi predicatum
illis faiffer Evangelium. Unde colligit, quodaliis pra-
dicetur Evangelium, aliis non pradicetur, item quod
ex his, quibus Evangelium pradicarar , alii credant,
alii non credant , recurrendum effe ad beneplacitum
divinum, feu ad gratuicum decrecum abfolutum & effi-
cax, quo Deus alios ab @rerno elegic s uc effent fan-
&ti & immaculati in conlpedtu ejus, alios verd non
clegit. Unde aliis, qui non fuerunt eledti, non prz-
dicatur Evangelium, aut fi predicatur, non datur ut
credant , quia non vocantur , quomodo  illis aptum
eft, ur credanc; aliis verd, qui fuerunt electi, & pra-
dicatur Evangelium, & datur unde credant, quia vo-
cantut, quomodo illis congruit , ut credant.” Hinc,
ut hoc loco ait S. Dactor, wec éllis ( Tyriis & Sydo-
niis ) profuit quod poterant credere ( potentia ad a-
&um reducenda , fi predicarcrur illis Evangelium )
guia predeftinati now erant, ab eo , cujus inferutabilia
Junt judicias & inveftigabiles vie: nec iftis ( Judais)
obfuiffet quod mom poterant credere ( quia obfirmato a-
nimo id nolebant ) /i ira pradeffinati effent , ut eos
cecos Deus slluminarers. @ induraris cor lapidenm vel-
let auferre. Manferunt igitur Tyrii & Sidonii in fua
infidelitate , ficut & in fua incredulitate Judzi , &
1ta nec illi, nec ifti ad Chriftum venerunt per fidem,
quia nec illis , nec iffis fuit datum ut venirent , &
non foit datum’, quia nec illi , nec ifti in ipfo Chri-
fto ante conftitutionem mundi eleéti & pradeftinati
fuerunt , ur effent fanéti & immaculati in confpectn
cjus. Nam, ut hoc eod. loco aitS.Do&or, neminens
wvenive ad Chriftum, nift cui ﬁserit Aatums , & eis da-
viy qui in illo elelt: funt ante conflitationems mundsi
proculdubio confiterur y @ quo wom fuvdis anvibus cordis
eloquivm divinam awribus carnis andirar . Quid ergo
perpetud opponir Semipelagianis 8. Doétor @ Gratui-
tum illud decretum ablolurum & efficax , que ab a
terno proprer merita Chrifti voluit abfoluté & effica-
citer , non omnes, fed cerros tancim homines i
maffa perditionis liberare per fanctitarem finali perfe-
Y’El'ﬂﬂfiﬂ COﬂ[lIl‘ﬂl'ﬂﬂ.Udﬂ.l'ﬂ; & CUH[L‘CIL!EI'H'Cf non om-
nibus , fed certis tantim hominibus praparavic abfo-
luré 8¢ efficaciter beneficia , quibus certiflimé libera-
buntur, & qua cum in tempore accipiunt, credunt,
& in fide , qua per dilectionem operatur , ufque in
finem perfeverant , Deo illis donante unde eredant ,
8 in fide, que per dilectionem operatur , nique in
finem perleverent, Deo, inquam, illis donante per
beneficia illa in zternirate preparata, & in tempore
collata plané gratuito & mifericorditer. De decrero
autem predeterminativo, abfoluro ex parte adtus, &
condirionato ex parte objecti, quod futuribilium fcien-
tiz prelupponi volunt Thomifte , vel per fomnium
5. Doctori unquam occurriffe, nunquam verifimilicer
oftendere poterunt.

Ul N AU

Scientiam futaribilinm independentems effe ab omn:
degreto aitu exiffente, probarwr ratione.

Nora 1. Saltem fupponi poreft non exiftere decre-
ta, abfoluta ex parre actus, & conditionata ex parte
objecti , que fcilicer funt de re aliqua ponenda, fub
conditione a folo Deo pendente , qualia Thomifte
propugnant : cum enim ex hypotheli qudd exiftant ,
liberé exiftant 5 ex hypothefi qudd exiftant , ira exi-
flunt ue poffent non exiftere. Quod autem fic exiftir,

fuppo-




Difputatio V. Articulus 1V. 75

fupponi poreft non cxiftere, ut per fe clarum eft.
Supponamus €rgo ejuimodi decreta non exiftere.

Nota 2. In luppofitione fadta adhuc fieri poffunt
hx propc[itioncs conditionales contradi¢torie, qua-
rum una cft vera , & alrera falfa dererminace : Si
Chriftus praedicaffet Tyriis, peenitentiam egiffent ; Si
Chriftns pradicaffer Tyriis, peenitentiam non egif-
fent. 1. Autent qudd ’Poﬂinr hz propofitiones fieri
etiam in {uppofitione facta , negari non ]_mteft: ca-
ram enim pef'ﬁbi]itas 5 ficut & rerum- aliacum qua-
rumliber poffibilium , eft independens ab omni de-
creto divino adn exiftente . 2. Quod fint conditio-
nales coneradidoriz, pater ex eo quod una’pracisé
negat, quod altera affirmac, 3. Quod ex illis una fir
yera 5 & alrera falla determinaté , facilé probarur..
Nam Tyrii , Chrifto apud illos pradicante , vel re
ipfa pcsnitcmiam cgiﬂ’cnr,‘ vel non _cgi[f(_:nt : ficut e-
nim non datur medium inter peenitentiam agere &
non agere, ita nec intet peenitentiam agere & non
agere, Chrifto pradicante. Ergo Tyrii re ipfa, Clu'if
fto apud illos pradicante , vel egiffent vel non egil-
fent peenitentiam . Si primum. Prima propofitio ve-
ra eft determinaté, fecunda verd falfa. Si fecundum.
Secunda determinaté vera eft, falfa verd prima. Er-
go ex duabus propofitionibus in {uppofitione facta
formaris , una eft vera determinaté , altera derermi-
naté falfa.

Nota 3. In fuppofitione fatta adhuc habetur con-
tingens 8¢ libera faturibilitas actuum, putd peeniten-
tiz, vel impeenitentie Tyriorum. Hoc ipio enim ha-
betur contingens & libera futnribiliras actus, quod
veré dici poteft, Effer, fi cffer aliqua conditio ; fu-
turus effet, fi futura effer aliqua conditio : namaétum
effe futuribilem, aliud non eft , quam illum verifica-
te-pofle propofitionem hujufmodi, quia hoc iplo ha-
bet veritatem objedtivam, qu eft cjus faturibilicas .
Atqui in fuppofitione facta, ur patet ex not. 2. de al-
terutra, hoc cft; de peenitentia vel impcenirentia'l'y-
riorum , vere dict pc:cﬁ » pro rempore anrecedente
adventum Chrifti: Effer, fi ponererur talis conditio;
futura effers i furura effer ralis condirio . Ergo in
fuppofitione facta adhuc haberur conringens & libera
fucuribilitas peenitentie vel impeenitentia , feu volun-
tatis vel involuntaris agendi peenitentiam in Tyriis ,
Chrifto etiam apud illos praedicante, & eadem figna
faciente, que fecit coram Judeis . Quod autem hic
dicitur de peenitentia vel impeenitentia Tyriorum ,
manifeftum eft convenire innumeris actibus liberis
creaturarum rationalium poffibilibus fub aliqua con-
dirione poflibili, & ad rem perrinente: tam enim de
illis 3* quam de peenitentia vel impeenitentia Tyrio-
rum, veré dici poteft in fuppofitione facta : Effent,
{i ponererur talis conditio; fururt effent, fi futura el-
{er talis conditio. His praefuppolitis,

Siv breviter argsmentor . Objectum feientix furu-
ribilium non ‘dependet a dickis decreris . Ergo nec
ipfa fcientia. Conieq. patet . Nam ({cientia futnribi-
fium non poreft dependere & dictis decretis , nifi ra-
tione objeti fui. Prob. ant. Objectum fcientiz fury-
ribilium eft contingens & libera futuribilitas adtyum
crearurz rationalis . Atqui hac furaribilitas 3 dictis
decreris nullatenus dependet. Ergo, &c. Maj. parer
ex dickis fuperits. Prob. min. lllud nullatents depen-
det & didtis decretis, quod adhuc babetur , etiamfi
fupponatur decrera illa non exiflere. Atqui ex not. 3.
etiamfi decreta illa fupponantur non exiftere , adhuc
habetut contingens & libera fururibilitas attuum crea-
tura rationalis. Ergo, &c.

0Obj. Ut aliquis actus fic objedtum fcientiz fururi-
bilium:, debet excrahi ¢ ftatu merz polibilitatis ad
ftatum aliquem futuritionis . Sed hoc fieri non po-
teft fine decreto aliquo actu exiftente ; & propor-
tionato fueuritioni ad quam aétus cransfertur, proin-
degue conditionato ex parte objedti . Ergo nullus
adtus liber porelt effe obje¢tum icientiz futuribilinm
fine decreto abfoluto ex parte altus, & conditionaro
ex patte objecki. R. n. maj. Iraque gratis requiricur
bic ab adverfariis aliqua extractio feu translatio ab

uno ftatu ad alterum , ad hoc ur aliquis actos liber
fir obje¢tum (cientix futuribilium: adh hoc cnim fuf-
ficit mera veritas objectiva , vi cujus de actu aliquo
veré dicitur, vel dici poseft: Effec, i poneretur ta-
lis conditio; futurus effer, fi furura effer talis condi-
tio. Haoc aurem veritatem objectivam ab ommi de-
creto actu exiftence plané independentem effe 5 de-
monftravimus .

Dices . Aéus fururibilis haber aékualitatem ali-
quam, quam non habet actus meré poffibilis . Irem
Deus aliter fe haber ad aétum furaribilem , quam ad
ackum meré poflibilem . Irem actus futuribilis , qua
talis, eft in poteftare Dei . Irem actus fururibilis ha-
bet actu futuritionem aliquam . Atqui horam nihil
verum effe poteft fine aliqua translatione ab uno ftatu
ad alterum, fadta per decrerum aliguod actuexiftens,
& huic translationi proportionatum . Denigue fine
tali decrero nullus acus effet potits futaribilis, quam
non futuribilis. Ergo, &c.

R. ad 1. N. Nam aétus futuribilis fupra actum
meté poffibilem folim haber objeltivam aliquam ve-
ritatem 5 quacenus de illo veré dici poteft : Non fo-
lim poffec effer , fed etiam effer , i ponercrur talis
conditio ; non folum poffct efle fururus , fed ettam
re ipla futurus effet 5 G futura effec talis conditio .
R. ad 2. N.Nam folim Deus aliter fe-habiturus effet
ad adum futuribilem, quam ad mete poffibilem, i
futura effec conditio, fub qua actus fururibihs eft. X,
ad 3. Acum futuribilem , qua fucoribilem , non
magis effe in poteftaie Dei quam’ atum meré pofli-
bilem , qua meré poffibilem . Uterque enim , qua
talis)y dicit meram veritatem objectivam, ab omni
actuali decreto independentem . R. ad 4. N. Aliud
enim el fucaribiliras, & aliud futuritio etiam condi-
tionara, exaété loquendo; nec actus futuribilis, qua
talis , futurus eft , fi volumus exadté loqui, fed fo-
lam futurus effec fubaliqua conditione . Unde operam
perdunt & olenm adverlarii, vim facientes in hac vo-
ce, futaritio. R. dewigue ad 5. N. Nam ad hoc ur
adtus fic potilis fururibilis, quim non fururibilis, fuf-
ficic ut de illo veré dici pofiit ;- Furarus effer , {1 fu-
tura effer ralis conditio ; nec de illo nifi falso dici pof-
fit ; Fururus non effer , {i fucura effec talis conditio .
Ad hoec autem ut unum veré, alcerum non nifi falsd
poflit dici , nullum prarequiritur decrerum actu exi-
ftens, ut demonftratum elt.

0bj. 2. Debet admitti medium, in quo Dens co-
ghofcat actus contingenter & liber¢ futuribiles . Sed
medium illud non potelt alind effe , quam decrerum
pr:cdctmﬂinativum 5 ablolutum ex paree actus, &
conditionatum ax parte objecti . Ergo, &c. R. I.
incellectum divinum non indigere medio, inquo , aut
quo cognolcat contingentem & liberam fururibilita-
tem actuum 3 quia cum fic infinité perfectus in ge-
nere intelligentis , ex fe fumme complerus & deter-
minatus eft ad cognolcendum omne cognolcibile ,
hoc ipfo pracisé; quod terminare poteft cognitionem
aliquam, vel, quod idem eft, hoe ipfo precisé, quad
habet veritatem objectivam; ackus autem contingen-
ter & liberé futuribilis , qua talis , haber verirarem
objectivam; qua talis enim habet unde verificer hanc
propofitionem : Effer , i ponererur bhec conditio ;
futnrus effec, fi furura effec hee conditio. Ergo hoc
iplo quod actus aliquis eft contingenter & libere fu-
turibilis , fublato , aut faltem precifo omni medio ,
in quo, vel quo cognolcarur, fumma neceflitate co-
gnofcitur ab intellecru divino.

R. 2. Ad aflignandum medium i quo contin-
gens & libera furaribilitas actunm a Deo perfectifli-
m¢é cognofcarur, nos non indigere decreto pradeter-
minativo: habemus enim effeatam divinam , in qua
vifa ut continente zquivalenter & eminenter (pecies
impreffas omnium vericarum tam formalium, quim
objectivarum , Deus perfeétifiimé cognofcit non fo-
lim omnia quz facere poreft , ommnia que facit aut
factura eft in aliqua temporis differentia creatura ra-
tionalis, fed omnia qua facerer five factura effer fub
quacumque conditione poflibili , ad ICLI‘.PEI‘(I{!CIII‘E.

uod




76 Tractatus I. De Deo Uno

Quod fic demonftratur. Nihil melius cffe , vel co-
gitari poteft in reprafentando , quam effentia diyi-
na: ficot nihil melins effe, vel cogitari potelt in
cognoﬁ:cndo, quam intellectus divinus : neque el
fentia divina' minds perfeta eft in ratione repra-
fentantis, quam intellectus divinus in ratione inzel-
ligentis. Ergo effentia divina reprafentare poteft &
reprafentat intelledtni divino » ipfam perfeété com-
prehendenti, quamliber creaturam rationalem fecun-
dim ea omnia, fecundim qua cognofci poteft, &
exigit cognofci ad perfectam fui comprehenfionem,
Arqui quzlibet crearura rationalis cognofci porteft ,
& ad perfectam fui comprehenfionem Exigit cogno-
{ci non folum fecundim ea omnia quz faccrepot:ﬂ:,
que facit aut factura eft, fed eriam fecundum ca om-
nia, quz fadtura effet & faceree fub quacumque con-
ditione peflibili , ad rem perrinente . Ergo effentia
divina reprefentare poteft , & reprafentar intellecui
divino quamliber creaturam rationalem etiam fecun-
diim ea omnia, que factura effec & facerer fub qua-
cumque conditione poflibili, ad rem pertinente. Hoe
argmmentum plané confentaneum eft doctrinz SS. Pa-
grum, fuperitis fuo loco expofite.

Dices, Edentia divina non eft neceffarid connexa
cum contingenti & libera futaribilitace adtnum . Er-
go non poteft efle medium , in quo cognitc cogro-
fcatur. R. effentiam divinam , ur eft principium &
caufa rerum omnium , non cffe neceffarid conne-
xam cum futaribilitace actuum liberorum, at effe, ut
continet in (e quivalenter & eminenter {pecies ve-
¥itatum omnium , non quidem neceffitate abfolura ,
fed hypothetica , quatenus ex hyporhefi quod actus
aliquis liber fit faeuribilis fub aliqua conditione, ef-
fentia divina non poteft non effe =quivalenter & emi-
nenter {pecies ills ur contingenter & liberc futuri-
bilis fub tali conditione . Quamvis igitur effentia di-
vina, uc eft principium & caufa rerum , non poilic
effe medium , in quo cogniro cognofcatur fururib
gas actuum liberorum , at poteft effe , & eft , in
quantum eft xquivalenter, & eminenti quodam mo-
do fpecies reprafentativa ompis omnino veritatis .
Ex diGis apparet Deum duplici modo cognolcera
continoentem & liberam fururibilitatem adkuum, in<
direété fcilicer & mediaté in effentia fua ur obje-
&o , ratione priis cognito , & diredté ac im-
mediaté in fe 1pfis , hoc eft , cognitione indepen-
denti ab omni medio five in quo, five quo ad hanc
fururibilitatem rerminata, i

PLI 1 0 T AV O R G e e
Utrsem feientia fururibilivm independens ab omni dee
greeo alku exiffente , repagner doltrine S. T home .

R EsPoONSIO.

F Y A£c fcientia non modd non repugnat , fed &
I— contra omnind confentanca eft dodtrinz S.
Thoma,

Preb. Nam 8. Thomas hic q. 14. a. 9, in O fie
loquitur : D iF OWINia - Z;ma's:mqw [ine quocum-

gue modo. IN autens probibet eas qua nan funt fim-

-;J&'.

pliciter, aligeo mode effe, Simpliciser enim funt , que
at Wty 6a UEro Gue non Sfuns allu, funt in potentia

wel ip fins Deiy wel creatura 3 five in parentia attiva,
[iwe in paffiva; five in potentia opinards, vel imagi-
nandi, wel quocumque modo fignificandi . Quecumque
gitar lt}aﬂ.?aiz; per creaturam fievi 5 wel cogitari s wel
diti_y € etiam quacomque ipfe facere poreft 5 ommia
cognofcis Dens, eiiam/f ailu uon fint. Er pro tantodis
i potefts gusd habet evian: non entium [cientiam . Et
8 4. in O, Qum formare ermnciabilia fit in poreftare
jmieliegtus noftei 3 Deus antem [tir qudquid e in po-
tcflare fua vel cyeasura s neceffe ¢ff quod Deus fciat om-
wia enngeiabilia, qua formari poffune. Ex his autem
Argamenter fic . Ex S, Thoma omnes propofitio-
nes , que ab homine vel Angelo formari poffunt,
cognolcuntur 4 Deo cum fua veritate vel falfitate .

Atqui , ut art. precedenti demfonfiratuin eft 5 ctiam
fupponendo nuilla dari decrera abfolura ex parte actus,
& conditionata cx parte objecti 5 adhuc ab homine
vel Angelo formari poffunt propofitiones conditiona-
les contradiétoriz de contingenti & libera futuribili-
tate adtuum cnjufcttmquc creatiire rationnlis , qua-
rum una cft dererminace vera , & altera falfa derer-
minaté. Ergo ex principiis S. Thomz, etiam fuppo-
nendo anlla dari decreta abfoluta ex parte actus, &
conditionata ex parte objecti, qualia admitcunt Tho-
mifte, adhuc Deus cognofeit veriratem vel falfitatem
fnumcerarum propofitionum conditionalium contra-
ditoriatum de comringenti & libera futuribilicate a-
dkuum creaturarum rationalium. Erge ex principiis
S. Thomz etiam in fuppofirione facka , f)ms co-
gnolcit quid quelibet creatura rationalis actura vel
non actura effer {ub quacumgque conditione poffibili,
ad rem pertinente. Erge ex principiis S, Thome Deus
habet {cientiam futuribilipm , independentem ab om-
ni decreto aétu exiftente.

Confirm. Idem Doltor Angelicus 3. p. q. 1. a. 5.
ad 2. refert hze S. Auguftini verba ex lib. de bono
petlev. c. 9. Nunguid poffumus dicere T yrios ¢ Sido-
wios talibus apud fe wirtutibus fattis credere noluiffe 5
aut credituros non fuiffes fi fierent: cim ipfe Deus at
veftetsy eis, quod atkuri effent magne bumilitatis peeni-
reatiam 5 fi in eis falla effent divinarnm illa figna
virtutum @ wnc fic profequitur §. Doctor refpon-
fionem adaptans, Proinde ut ipfe Augnftinus folvens
[ibdie { c. 11. ) fieur Apoffolus aity pon eff volentis,
neque cirrentiss [ed miferentis Dei, qui hisy quos pre-
widits [i apud eos fatta effent 5 fuis miraculis creditin
vass quibus volwit fubvenit « alizs anters now fubuenit 5
de quibus in [aa predefinatione occults quidem 5 fed
alind jufte judicavit. Deus igitur , ex S. Thoma poft
S. Auguftinum , ratios:e pritis quim quidquam abfolucé
8¢ efficacirer Ratueret circa falutem hominum lapfo-
rum, hoc eft, ratione prilis quam ex hominibus la-
pfis alios eligerer & pradeftinaret 5 alios verd negati-
vé reprobaret, fciebat gquinam inter homines eflent
credituri 5 fi pr:cdicnrctur illis Evangclium clim
hanc habuerit Icientiam non {oliun circa eos, qui e
ipfa credidernnt , quia Deus efficaciter vaoluit illis
Evangelium pradicari ; fed etiam circa alios , qui
nungquam crediderunt , Deo illis non procurante ef-
ficaciter predicationem Evangelii, €o guod cos ne-
gative reprobarit occulto quidem , fed jufto judicio .
Unde Deus ex 8. Thoma poft S. Auguftinum, 1.
prafcivit, quinam, pradicato fibi Evangelio, effent
credituri, quinam verd non, ‘2. Etam ex iis, quos
praicivit , andito Evangelio ;- credituros foiffe 5 ali-
quos ex pura mifericordia elegit & predeftinavic , ce-
teros occulto fed julto judicio neglexit , & negari-
ve reprobavit. 3. lis, quos elegic & pradeftinayicin
frernitate, procuravit andirum li\';mgciii in tempore;
iis verd quos non pradeftinavit , Evangelii pradica-
tionem non procuravit. 4. Et ita ex iis, quiaudito
Evangelio credituri fuerant , aliqui crediderunt, ce-
teri non crediderunt. Ergo S. Thomas poft S. An-
guftinum agnovit in Deo {cientiam actuum contin-
genter & liberé fururibilium ; independentem ab omni
decreto adtu exiltente.,

Nec juvat dicere S, Thomam agnovifle in Deo ta-
lem fcientiam independentem ab ommni decreto abfo-
luto tum ex parte adtus, tum ex parre objeéti , non
verd independentem ab omni decreto aétuali condi-
tionato ex parte objecti. Nam 1. hoc effer efficacirer
probandum . Quod tamen nunquam fiec . 2. Cim
{cientia illa conditionalis , quam cum S. Auguﬂino
ﬂgnovir S. Thomas 5 verfetur non folim circa eos ,
qui non credunt ; quia Evangelium non audiunt ,
fed etiam circa illos, qui te ipfa credunt, quia audi-
unt Evangelium , proindeque cirea illos , quos Deus
ad credendum clegit & pradeftinavit, & circa quos
prater efficax & ex omni patte gblolurum illud decre-
tum, quo fuerant eleéti, non nifi nugatorié¢ admittes
recur decrerum aliud - conditionatum ex parte obje-
¢k in fenfu Thomiftico, & ratione prius exifiens ;

plang




Difputati() V. A]'ti_culus V. 77

confirendum éft conditionalem illam fcien-

quan; -agnovic S. Thomas poft S. :\uguth—

plané
ram » ;
nmn, muc;wm{umcu'i eile ab omni proriusmd. creci
aétnali, etiam conditionatocx parte objcctt 10 fen-
fu Thomiitico: nifi tamen dicatur, quod ablurdum
eft , el partim dependentems & partim indepen-

dentem :i.pcndcutcm, qmtenﬂs clt n:,‘tu‘.‘ L
bilium rantum; independentem; quatenus eft actunm
furnribilium & fucurorum. X

Obj. 1. S; Thomas hic q. 14 a..9. in O. fapra
cirato , dividit adequatd fcic riam divinam in [cicn-
riam fimplicis incelligentz & (cientiam  vilionis .
R. {copl;m 8. Doctoris loco citato effe 5 mon ut
exadtam feientiz divine divifionem tradar, fed ut
prober Deum habere fcientiam non encium, hoc ¢ft 5
rerum gliz non exiftunt pro ulla temporis diﬁfct'cntm?
five pnflim exiftere in rerum natuea , five non pol
finr nifi habere ¢ffe objedivé in intellectu creato 3
& ira preter ca omnia, qua alignando exiftunt, &
qua Deus dicitur fcite per fcientiam vifionis, (“ﬂ'lcmA
finita alia , que , licér nunquam fint , tamen fcmn.-
tur 4 Deo per fcientiam , quaidcirco dicitur fimpli-
cis intelligentiz. Hoc antemut oftendat, ponitprin-
cipium, ex quo manifefte eruitur fcientia futuribilium
independens ab omni decreto actuali.

Olj. 2. S. Thomas variis locisdocer propofitioni-
bus de fururo contingenti nullam inefle dererminatam
veritatein , quia nimirum faturom contingens non
habet effe determinatum in fui caunfis liberis. Sicin
1. fent. dift. 38. q. T.a.5.ad 2.ait: Faturum contingens
non eft determinate verum 5 antequam fiat ; quia noi
babet caufam determinatams. R. in doétrina S. Tho-
mz, liberum abloluré futurum confiderari poffe du-
pliciter , fcilicer fecundum effe , quod habet i}\ (ua
caufa proxima, confiderara in attu primo, & fecun-
dum effe, quod habet pro aliqua temporis differentia ,
quz nondum eft; fed erit. Si primo modo confide-
racut, non elllnlc:crminaté futurum, fed indetermi-
naté tancim ," vel , uc loguiur S. Doctor, contin-
genrter tantim , quiat caufa ejus -proxima , in actu
Primo {umpta, plané indiiferens eft ad ejus produ-
¢tionem, vel non productionem pro tempore con-
fequente, & ita de illo confideraro fecundum effe,
quod habet in: caufa fua proxima , in actu_ primo
fumpra, folim dici poteft: Poterit effe, potericnon
effe: fortaflis: erit, fortaflis non erit. Sub hac igitut
‘prima_confideratione nec eft, nec poteft effe derer-
winaté verum ut farurum ;- ficur nec cft, nec poreft
effe dererminaré verum ut non futurum. Eft igicar
aliquid indeterminatum , 8¢ meré contingens. At ve-
1o fi confidererur fecundo modo , hoc eft, fecun-
dim efle, quod haber in [c, vel fi vis, fecundium
effe ; quod haber per canfdm firam proximam , ia
actu, fecundo, fompram, -pro tempore aliquo confe-
quentg, €ft dererminaté fururum , & de illo deter-
minaté verum eft dicere 5 Etit 5 quia de illo. detcr-
minat¢ verum cft dicere pro tempore confequente,
Eft , caufa eft ad illud ponendum determinata, cau-
fa ponit illud . Hinc propefitio de futuro libero, non
eft determinaré vera quoad nos, qui prelentia tan-
tim vel precerita libera fcire poffumus ,; furura ve-
ro non novinus, nifi conjecturaliter: ac eft derer-
minaté vera non folim quoad fe, fed etiam quoad
Deum, cuojus; fcientia menfuratur ®ternirate, & cu-
jus proinde intellectui ab mrerno & pro zrerno om-
nes temporum: differentiz 5 & omnia, qua in 1s
finne , tam prefentia (unc,  quam {i ab mterno. &
pto mterno exifterent realiter.

Hzc dodrina, que non juvat adverfarios, facilé
aptatur fucuribili libero & independenti ab omini
decrero actu exiftente. Itaque fururibile liberum po-
teft duplicicer confiderari , oempe fecundum efle ,
quod habet in canfa fua proxima , in actu primo
lumpta,. & fecundum e, quod haberer in fe, vel
fi vis, per caufam fuam proximam, in actu fecun-
do fumpram, fi poneretur aliqua conditio ad rem
pertinens. Primo modo confideratum , non eft de-
terminaté futuribile, f(ed indeterminaté; vel fi vis 5

forari-

« LK

non eft magis fururibiles, qn;}m non futuribile ; aunt
cofitra, ettam fupponendo , quod futura fic condi
tio , quia caula cjus proxima, in acku prumo fum-
pta, etiam fupponendo: conditionem extituram eife,
plané indifferens ¢ft ad oppofita. Unde de illo fic
confideraro dici tantum porcf‘r- nofler elle futurum ,
poffer non effe fucuram: foreaflis effet fururum, for-
taflis non effer futurum. At {i fecundo modo con-
fidererur, jam eft determinace fururibile, & de illo
determinaré verum eft dicere: Futprum effer, {1 fu-
tura eflet talis conditio ; qnin de illo determinacé
verum eft dicere, Effer pro tali tempore , caufa il-
lud poneret pro tali. tempore , fi pro rali tempore
poneretur conditio. Hinc propofitio de futuribili li-
bero non eft quidem dererminaré vera quoad nos,
qui in caufa proxima futuribilis liberi , fumpra in
aétu primo, & in conditione , nihil videmus, guod
fit. neceffarid connexum cum ¢jus. futuribilitate: fed
¢ft dererminaté vera non folum quoad {e, fed eriam
quuad Deum, qui ficut omnia, qua aliquandoe funt,
vider efle pro ea temporis differentia, pro qua funt;
ita omnia, qua aliquando effent, fi ponererur ali-
qua conditio, non poteft non vidr__'rc, quod effent,
poﬁra mr_ldinnne, pro ea le:l'gqtm temporis, pro
qua re ipla effent, pofira conditione . Deus enim
omne verum, five exiltar, five non, five exricurum
fir, fivenon, five fit neceflfario connexum cum ali-
quo exiftente aut extituro, five non, tum directe &
immediaté in e ipfo , tum indirecté 8 mediace in
effentia fua, ranguam in {peculo intuerar.

0Obj. 3. S. Thoma prncipiom elt, quod rem efe
futuram, fic denominatio extrinfeca, peritaexactuali
determinatione caufz ad ejus productionem. R. hoc
ad rem impertinenter objici. Nam aliud eft rem cffe
fururam ;. & aliod effe futuribilem. Nam, uc jamto-
ties dictum eft, futuribile non et fururnm, fed foldm
effec futurum, i futura effet aliqua conditio . Sed up
hanc §. Thoma: doétrinam intelligas:

Nota 1. Juxta Doctorem Angclicum aliquid po-
teft dici fururum ducbus modis, nempe fucurum in
caufa , & fururum in eventu , nt oblervarunt nf-
gnes Thomifte. Fututum in caufa dicicur, quod ha-
ber caufam determinatam ad ejus productionent pro
npore confequente. Futurum in evenru, vel, guod
idem eft, in {e, dicicur illud, qu:ad non exifhit tem-
pore prafenti, fed quod exiftic, & ponitur i fua
caufa tempore confequente . Unde aliquid ¢ffe fucu-
fum in caufa, nihil aliud eft, quam caulam ejus cfle
determinatam ad ejus produtionem, & ita futuririo
rei in caula, eft extrinieca denominatio, petitad cau-
{a, dererminata ad pmdu&mmn‘l rei, dicitur fu-
tura. Aliquid vero effe futurum 1o fe, leu i eventu,
nihil aliud eft, quim illud non exiftere tempore pre-
{ente, fed esiftere & ponia caufa (ua temporz con-
{equente; & ita fururitio rei in evenru et denomi-
natio intrinfeca rei, petita ab enritate rei, quanon
eft tempore pr:xl‘:_‘utr:, fed eft, & i caufalua poni-
tur tempore conlequente. Sed

Nota 2. Juxta S. Doctorem alia func dererminaté
futura in eventu, & nop determinaré futura in cau-
fa; alia determinaré futura in caufa, & non determi-
nate futura in eventu; alia denique futura determi-
nat¢ 1 caula & in eventu. Nam quod haber cau-
fam determinatam ad illud ponendum tempore con-
fequente 5 inimpedibiliter , eft determinaté futurum
in caula & in eventu, & ita duplicem habet futu-
ritionem , incrinfecam [cilicer & exrrinfecam. Quod
baber caufam determinacam ad illud ponendum ctem-
pore confequente, fed impedibiliter, elt derermina-
té futarum in caufa rantim, fi cauly ejus impedia-
tur , & fic haber foliun fururicionem excrinfecam .
Quod déenique non haber caufam dererminatam- ad
illud ponendum rempore confcquente , fed ramen
exiftit, & liberé ponitur a caula tempore confequen-
te, eft dererminaré furnrum 10 evenru tancim s 82
folam haber dererminacam fururitionem incrinfecam.
Tale et omne & folum liberum abfoluté fucurom.
Haxc autem doctrina facilé accommodacur fururibili.

Nam




78 Tractatus I De Deo Uno.

Nam futuribile #eceffarium inimpedibiliter, eft futu-
ribile in caula & in eventu, Fupwibile neceffarium
fed impedibiliter , & cnjus caufa impedirerur , eft
rantiun fururibile in caufa . Denique fururibile libe-
ram, de quo folo hic agitur , eft _rap_rfuu fuc}irlb}lc
in evenru; unde foltyn haber fururibilicatem intrin-
fecam ; quia , pofita conditione , non haberet can-
fam determinatam ad illud ponenduni , fed tamen
exifterec; & liberé ponerctut 4 caufa.

Obj. 4. S, Thomas docet {cientiam Dei effe prio-
rem rebus . Irem feientiam Dei non menfurari a re-
bus quantium ad veritarem & certitudinem , fed po-
titts effe illaram menfuram & regulam . Irem f{cienti-
am liberorum abfoluré fururorum fundari in decreto
pradeterminativo , Irem non ided res fci_ri 3 _Dco 5
quia fucure funt; fed ided futuras effe, quia fcmnmr
3 Deo . Irem predeftinationem cerram effe non folum
certitudine prafcientiz, fed eriam certitudine caufali-
tacis, Denique fecundiim principia 8. Doctoris , de-
bent admitti decrera abfolura ex parte aftus, & con-
ditionata ex parte objecti. s

R. ad 1.S. Thomam loqui de rebus aliquando exi-
ftentibus, quibus prior eft non foliim fcienria fimpli-
cis incelligentiz, (ed eriam [cientia futuribilium, qua
ratione prior eft, quam decreta , quae prafupponun-
fur exiftentiz rerum. R. ad 2. S. Thomam hoc tan-
rum velle, qudd intelleckus divinus ex fe habeat , ur
ver¢ & certo reprafenter res omnes, ut (unt, fic ut
veritatem & certitudinem cognitionum fuarum non
accipiat ab objectis cognitis, led utramque fibidebear.
Sed quid inde: Nam feientia futuribilinum non magis
ab objecko {uo verirarem 8¢ certicudinem fuam emen-
dicat, quam v. g. prelcientia futurorum a fuo, . ad
3. hoe dici quident, fed hactenus non effe probatum,
R.ad 4. 8. Doétorem loqui de furucis abloluré . Unde
guod ibi dicie, convenit feienriz futuribilinm . Nam
Jibera abfoluré furura non funt caufa fcientie futuribi-
Jium, fed é conrra fcientia fururibilium eft canfalibe-
rorum abfoluté fururorum, dirigendo decreta divina.
R. 2d 5. Prazdeftinationem certam efle certicudinem
caulalitatis, quia eft efficax prazparatio beneficiorum,
quibus certiflime liberantur eleéti. Quod autem hac
beneficia fint auxilia predererminantia; nullibi docer
8. Thomas. R. ad uit;N. de decretis abfolucis ex par-
te actus, & conditionatis. ex parte objecti, quiunt
de re aliqua ponenda {ub conditione pendente a folo
Deo , & nunquam ponenda. Nam de ¢juimodi de-
eretis nihil plan¢ apud §, Dotorem legitur, Deillis
tamen hie agitur, :

0Obf. 5. 5. Thomas explicans concordiam liberra-
tis noftrz cum divinis decretis , recurrir ad infini-
tam cfficaciam divinz voluntatis , aptingentis non
folim fubRantiam , fed eriam modum libertatis in
noftris eperarionibus . Irem reducit contingentiam
& libereatem rerum ad voluntatem divinam , tan-
quam ad primum  liberum'. R. ad 1. nos cum S.
Doctore infinitam illam divinz voluntatis efficaciam
agnofcere: fed addo, fecundim mentem ejus, divis
naim voluntatem eatentls infinité efficacem effe, qua-
tc_nfss haber m poreftate fua plura & plura in infi-
pitum media, de fe 1‘cpudiabi]i3, qnibul’cum ramen
Pe _ui_l_nus ad operandum movere efficaciter & in-
fallibiliter, quia per feiengiam futuribilium cerram &
infallibilem novit Deus, faturum effe ue operaremur 5
fi fogurum effee , ue per talia media ad operandum
moveremur, Hoe aperé fignificar S, Doctor hic q.
i40 8 8. in O, ubt fic ait : Effeftus woliti @ Deo
evciinne contingenter 5 quia Deus woluit eos contin-
Kenier evenire, & idcirco contingentes canfas ad eos
praparavit . Quare crgo actus liberi liberé finne 3
Juxia 8§, Themam non folum fiunt, fed criam libe-
¥¢ fipng quia Peus voluir eos non folum’ fieri ,
fed criam libesd feri ; unde praparavit illis caufas
contimgentes , hoe eft, eaufas, d quibus fient qui-
demy ded ira ue poffing ab illis non fieri : per caufag
oM congngentes manifelt inrelligic caufas , cum
eppofitc cffectus , ad quem deftinantur , compofii-
biles 5 ira ue poffint effe caufe illz , & non opes

rari effectum , ad quem deftinantur .

R. ad 2. 5. Thomam reducere contingentiam &
libertatem rerum in voluntatem divinam, tanquam
in primum liberum , quia ficut caufe liberé non
{unt, nifi quia Deus liberé vule eas effe ; ita nec li-
beré operantur, nifi quia Deus liberé vult eas libe-
ré operari 5 & liberé mover eas ad operandum
quomodo eis convenit nen folim ur operentur, fed
etiam ut operentur fine intrinfeca dererminatione ad
unum. Hoc autem nec praftat , nec preftare poteft
Deus, nifi adhibendo media de fe repudiabilia & con-
jungibilia cum oppofito ad quod dantur, fed quibufl-
cum per certam & infallibilem {cientiam pravidet
caufas liberas effe operaturas . Que fcicnria non eft
alia , quam fcientia fururibilium , ab omni decreto
adtu exiftente independens . Hanc porrd feientiam
deinceps Scientiam Mediam vocitabimus , ob ratio-
nem infrd dandam , & de ea {ub hoc nomine quz-
flione fequenti, quam conrra Jan(eniftas infticuimus,
& alios ab illis {pecie rents diffentientes, queEremus,
1. Utram detur non folim pro ftatu naturz innocen-
tis, fed etiam pro ftatu navure laple . 2. Utrim de-
fenfores cjus fint Pelagiani aur Semipelagiani. 3. Ad
quid fit urilis, Sit itaque

ooy ndin cden adiandia ndia dduaceion cden adeacilia
S gk S A

De Scientin Media.

A RT T GBI DES I,

Utriens detur in Deo Scieutia media » non folim pro
fPatn nature innocentis, [ed etiam pro ffarn na-
ure lapfe circa allus falutares.

REesronNsio I

Atur in Deo Scientia media.

Prob, Nam Scientia media eft fcientia futuri-
bilium, ‘independens ab omni decreto ‘actu exiftente.
Non aliam fcientiam nomine (cientiz medie intelli-
gimus . Ataui dari {cienriam futaribilium , ab omni
decreto :l&uquc}illcme independentem 5 Queelt, pre-
cedenti aceuraré probatum eft . Ergo datur {cientia
media 5 qua {eilicet Deus antecedenter ad omne de-
cretum actu exiftens, certd & infallibilicer cognofcit,
quid quzliber creatura rationalis liberé agerer , vel
non ageret fub quacumque conditione poffibili, ad
rem- pertinenre, Sed fic

ResrponNsio IL

Datur in Deo {cientia media pro ftatu naturz in-
nocentis , non folim circa actus malos , fed etiam
circa bonos & falutares.

Habemus hic confentientes Janfeniftas , & alios,
qui {c Auguftinianos ']"hecrlngos no_min:'mr, & facilé
probatur. Nam pro ftaru innocentiz, i quo homo
Ptcna & integra liberrate fruiturus erat, ablque omni
dererminatione antecedenti five ad malum per con-
cupil'centimn , five ad bonum per gratiam : fi in eo
conderetur, independenter ab omni decreto actuali 4
verum fuir dicere : Si Adamus tali modo tentaretur ,
{eipfum determinaret ad peccandum ; fi Adamus rali
modo illuftrarerur , fe ipfum dererminarer ad bene
operandum , &c. Arqui Deum nulla vg—rims larere po-
teft. Ergo Deus independenter abomni decreto actua-
li preevidic certd & infallibiliter , Adamum contin-
genter & liberé peccaturum effe in ﬂ.m_i innocentiz 5
fi tali modo tenrarerur: Adamum contingenter & li-
beré opus bonum & falurare facturum effe in ftaru
innocentiz, fi rali modo illuftrarerur: Adamum con-
tngenter & liberé perfeveraturum eife in ftatu inno-
centiz , fi rali modo adjuvaretur , &c. Arqui hzc
pravifio neque eft fcientia fimplicisintelligentiz, que
eft rantiim de poflibilibus , aur neceffario futuribili-
bus; neque foientia vifionis, qua fupponit exiften-

tiam




Difputatio V. Articulus I.

ciam decrerorum > & eft tanedm de rebus exiftenti-
bus ue fic. Ergo fupereft uc fit fcientia ingec urram-
que media, quz non eft nege{faria. 5 ur prima , ne-
que libera Deo, utfecunda;fed meré conringens 5 €o
quod haber pro objecto contingentem & liberam fu-
curibilitatem ackuum creature rationalis . Ex dictis
aperté colligitur Deum habere eandem fcientiam cir-
ca ackus five bonos five malos Angelorum ut fu-
curibiles . Non enim eft porior ratio pro homine in
ftary innocenrtiz confiderato , quam pro Angelis .
Nee difficebunrar it , quorum hac qualtione doctri-
nam impugnamus .

IIT.

Datur in Deo fcientia media pro flatu nature la-
f@, & circa actus malos & circa falutaces. 3

Prob, 1. Contra Janieniftas. Si non {cientia
media in Deo ‘etiam pro ftatu naturz lapie_ circa
actys hominis five bonos , five malos , cerié quia
actus hominis pro ftaru nature lapfe non juat con-
tingenter & liberé futuribiles , fed foruribiles necef-
{ari0, ut mali fub conditione concupifcentiz prado-
minantis s ut boni fub condirione pradominantis cae-
leftis delectationis ; unde fit , ur adtus hominis five
boni five mali pro fiacu natwrz lapfe 5 qua foturibi-
les , non fint objcd:um fcientize cnntingcntis 5 led
neceffariz , nempe fcientiz fimplicis intelligentie .
Atqui hzc doétrina eft heretica . Hareticum enim
eft , dicere hominem in ftatu nature laple carere
indifferentia activa , & femper fubjacere nmeceffitati
relative vel ad malum, prxdominancc concupil’cm-
tia, vel ad bonum , przdominante caelefti delecta-
tione . Ergo Janfenifte ex principio bzretico ne-
gant dari in Deo fcientiam mediam circa actus ho-
minis five bonos; five malos ; qui futuribiles s pro
ftaru nature laplz .

Prob. 2. Contra alios , qui fe ur Apguftinianos
Theologos venditant. Si non dacur (cientia mediain
Deo pro ftatu narurz laple circa actus hominis five
bonos , five malos, certé quia homo in faru natu-
rz laplz, & quoad bonum & quoad malum , fubja-
cet alicni neceflitati antecedenti ., Nam fi home in
ftacu namre laplz nulli neceflitari antecedenti 5 in-
trinfeca feilicer, nam de rali agicur 3 (i nulli, in-
quam , neceflitari antecedenti {ubjacer , manifeftum
¢fty adtusejuss fivebonos, five malos, tam effe con-
tingenter & liberé futuribiles, fub aliqua conditione
ad rem pertinente , pro ftatu nature laple , quim
fuerunt pro ftatu innocentiz, & ira ram effcin Deo
{cientiam mediam circa illos 5 qua futuribiles , pro
ftatu nacure lapfe, quim pro ftatu innocenriz. At-
qui confequens falfum cft. Ergo, &c.

Prob. min. Si homo in ftatu narture laplz fubja-
cet alicui neceffirari antecedenti & quoad bonum &
quoad malum vel hazc neceflitas eft phyfica , vel
moralis tantum . Neurrum dict pote& . Non pri-
mum. Nam hzc neceffitas relativa antecedens phy-
fica cft harefis Janfenii 5 & ante Janfenium fuir Cal-
vini & Lucheri . Non etiam fecundum . Nam hzc
neceflitas moralis , qualis ab adverfariis admitcicur,
ealis eft, ut homo non poflic ¢i aliter refiftere, quim
vir fanz mentis potet velle fe ipfum jugulare , duc
¢ domus altz faftigio in pavimentum fe pracipitem
dare ex morivo infufficienti , pura ad exercendam
libertatem fuam . Atqui hzc neceffiras non eft mo-
ralis necefficas , nifi nomine tenus; & eft re ipfa
necefliras phyfica, proindeque re ipfa ¢t neceffitas,
quam docuit Janfenus, fub voce neceflitatis moralis
palliata, Ergo hi pretenfi Auguftiniani negane effe
in Deo fcientiam mediam pro ftatn naturz laple cir-
ca actus hominis tam bonos , quam malos ; quia
voce tenus recedunt & doctrina Janfenii, quam in re
fequunrug,

_ Confirm. Datur in Deo f(cientia media pro ftamn
innocentiz circa actus hominis & bonos & malos ,
quia, ut dicune ipfimet adverfarii polt Janfenium ,
actus hominis five boni , five mali; crant contin-
genter & liberé fucuribites pro ftaru innocentiz o

ReEsroNstio

79

Atqui actus hominis , five boni , five mali, fune
etiam contingenter & liberé futuribiles pro (tatu na-
tore lapfe . Ergo , &c. Prob. min. Actus bominis,
fiveboui, five mali, erant contingenter & liberé fu.
turibiles pro ftaru innocentiz , quia homo deliberaté
aCuros in ftatn innocentiz , aéturus erac fine ante-
cedenti determinatione intrinfeca, five ad bonum ,
five ad malum, Atqui pariter homo deliberaté agens
in ftatu neture laplz, agit fine antecedenti derermi-
natione intrinfeca, {ive ad malum per concupifcen-
tiam , five ad bonum per dclectationem vickricem ¢
agens enim deliberat¢ eriam in ftatu narurz lapiz ,
five bené agat , five malé , agit cum expedita facul-
tate ad utrumliber, ur docent Cacholici. Ergo actus
hominis, five boni, five mali , funt eriam pro flatu
nature lapfe contingenter & liberé futaribiles.

Okj. 1, Homo in ftata namura laple ad aéns falu-
tares indiger gratia ex nacura fua efficaci . Sed necef-
fitas graux efficacis ex natwra fua non. poreft ftare
cum icientia media circa actus falurares pro eo ftaru,
pro quo ad actus falutares gratia ex narura {ua efficax
neceffaria cft . Ergo, &c. Prob. min. Nam non ad
fcientiam mediam pertinet , fed ad {cientiam fimpli-
cisintelligentiz, noffe futuribilitacem actus falucaris (ub
conditione grane ex natura fua cfficacis . R n. maj.

relertim in fenfu eorum , quos hic impugnamus,

am fecundiim illos gratia-ex natura fua efficax con-
fiftic in indeliberara dele¢tatione ccelefti, phyfice pre-
determinativa voluntaris ad actuam f{alutarem , Talis
autem gratia , cum 4 Deo nobis infundatur indepen-
denter 4 nobis , & fc renear ex parte actus. pris
mi , manifeté voluntatem antecedenter obligac ad
alteram parrem contradictionis , - & ita imponit
illi fimplicem geceflitatem , quamvis non ablolu-
tam , led relativam tantum., nec aliam ei relin-
quit liberratem , quam {pontaneitaris . Quod eft
contra fidem.

Nec dic , multos ex iis, contra quos pugnamus
hic , delectationi ceelefti ;. concupifcenriz pravalen-
ti, tribuere tagtum vim pradeterminandi moralirer
voluntacem ad bonum, Nam, ut jam oblervarum eft,
hzc moralis praedeterminatio non eft nifi nomine
tenus moralis, & cft in re phyfica prazdeterminatio :
ut enim ipfi explicant , (ub illa morali przdetermi-
natione ad bonum , tam impoffibile eft voluntau
nolle bonum , qu:‘un impoffibile eft homini fanz
mentis velle fe iplum jugulare ex motivo infuificien-
ti. At hoc non folum moraliter, fed etiam phyficé
impofMibile ¢ft, quia voluntati impoflibile eft, velle
malum precisé fub ratione mali .- Ergo , fecundum
adverfarios, non foltun moraliter, fed eriam phyficé
impofibile eft volunrati nolle bonum fub delectatio-
ne ceelefti, concupifcentiz prevalenti, & confequen-
ter voluneas fub hac deleétatione ad bonum phyficé
pradeterminara eft,

Et verd fe ipfi produnt adverfarii , cliim dicunt
futuribilizatem aétus falutaris fub conditione ceeleftis
delectationis , concupifcmria: pradominantis , non

ertinere ad {cientiam mediam , fed ad fimplicem
mntelligenriam . Nam fic contra illos efficaciter ar-
gumentor. I. Si futuribilitas actus falutaris {ub con-
ditione cceleftis delectationis , concupiicentiz pre-
dominantis , non pertinet ad obje¢tum fcientiz me-
diz , certé quia actus falutaris non eft contingenter
fucnribilis fub illa condirione : fi enim fub illa con-
ditione effer adhuc contingenter futuribilis »  tam
Fertincret ad objectum [cientiz mediz, quim attus
aluraris futnribilis fub conditione gratiz, utloquun-
tur , verfatilis & indifferentis pro ftarn innocentizx.
Arqui actus non contingcnrcr faturibilis (ub aliqua
conditione s eft neceffario & quidem neceflitate an-
tecedenti fucuribilis fub illa conditione : fola enim
antecedens ncceffiras excludit contingentiam . Ergo
fi fucuribilicas actus falutaris (ub conditione ceeleltis
deleckationis , concupifcentiz prazdominantis ; non
pertinet ad objectum fcientiz mediz ,-certé non
pertinet 5 quia adkus faluraris neceffarfd neceffitate
antecedenti futuribilis ¢ft fub illa conditione , & ita

futuri-




8o Traétatus 1. de Deo Uno.

futuribilitas aGus falutaris fub ' conditione ceeleftis
deleationis , predominantis concupilcentiz , non
pertiner ad objectum fcientiz mediz, quia delecta-
ctio ceeleflis, 1 re pofita; quando concupilcentie
pradominatur , antecedentem necefllitatem imponit
voluntati ad actum falurarem, proindeque illam ad
actum falutarem phyficé predeterminat.

2. Fururibilitas actus falutaris fub conditione gra-
tiz ex natura fua efficacis, non poteft pertinere ad
objectum fcicntiz medix, fed neceffario perunet ad
objedtum ﬁmpiiris imclligcmi:& > Quia fion pereft
efle objeGtum cognitionis contingentis, hoceft, co-
ghitionis quam fic Deus habuir ab- zterno & pro
#rerno , ur ab @rerno & pro mterno potuerit illa
carere , co quod objeCtum illius aliter fe fe¢ habere
poffer . Atqui quod non poteflt effe lobjeGum ca-
gnitionis contingentis, fimpliciter neceffarium eft ;
unde fit ut non poffic efle’ objeckusn nifi cognitio-
nis {fimpliciter neceffariz, qualis eft fimplex intelli-
gentia . Ergo futuribilitas actus falucaris' {ub condi~
tione grarie cx natura f(ua efficacis, fimpliciter ne-
ceffaria elt ¢ ficur fimpliciter neceflaria eft fucuribi-
litas duple majoris laminis fub conditione folis du-
plo majoris , qua proinde nonnifi' cognitionis fim-
pliciter neceflatiz objectum effe poteft . Ergo gra-
tia ex natyra fua efficax , fen deleGario ceeleftis )
rerrenz predominansy, - fécundim adverfariorum do-
&htinam 5 neceflitatem ‘imponic voluntati ad adtum
falucarem, 5

Diicentne imponere’ rantiim  neeeffitatem confe-
quentem? At hoc evidenter falfum eft . Nam necel-
fitas illa, quam imponic, antecedit omne exescitium
libertatis, & peritur ab alic};o fc tenente cx parte actus
primi , & quod & folo Deo nr moralicer agente
peadet in effe 8 in confervari, fiempe ab ipla na-
fura gratiz. Dicentne imponere tantim necellitatem
gelativam & variabilem @ At hoc effugium heretico-
fum ¢ft . Dicentne imponere tantiim meceffitatem
moralem ? Ar neceflitas vi cujus actus cumi canfa
fua ira connexus eft, ur hzc connexio non poflit
efic ocbjeCtum cognitionis contingentis, fed fit obje-
£hum eognitionis’ fimpliciter neceffatiz 5 non eft
moralis neceflitas: neceffitas enim moralis aliquan-
do fallic , quia aliquando carct effedtu fuo : unde
non impedit contingentiam connexionis efectus cum
caufa , " At necefiitas illa nec fallit, nee fallere po-
eelt unquam ; quia nec carer , nee carere poteit uns
quam effeCtu fuo de potentia ordinaria :* unde cft
sneceflicas proprié¢ & fricke dicta, & vi illivstamim-
poflibile eft non praduci adtum falucarem ex hypo-
thefl grariz ex narura fua efficacis , feu ceeleftis de-
jectationis , concupi:cemim prevalentis , quﬁm -
poflibile effer non*profundi lumen duplo majus ex
biypothefi folis duplo majoris :  afferr igitur phyficam
impoffibilitatem ad oppofirum , & confequencer cft
phyfica neceffitas. Dicentne fub hac neceffizate vo-
funtatem adbuc effe liberam ad atum falutarem 5
quia adhuc oppofitum potelt in fenfu divifo ¢ At
fenfusille divifus inurlis &k ad falvandam libercatens,
quia non eft in poreftate volunratis : ciim enim coe+
leflis deledtatio , operante Deo , prevaler €oncupi-
feentiz , non eft in potefare voluntatis aum fuum
fulpendere, donec augeatur concupifcentia, ‘aur cae-
le€tis deleétario minuatsy aut tollatar 2 Deo . Di-
centne ad libercatem fufficere , ut voluntas velic fub
judicio. indifferenti 2 Ar hoc Janfenianumeft. Dicent-
ne eandemm difficultatem folvendam effe Thomiftis 2
At dicere non poffunt cum Thomiftis , gratiam ex
patura fua cfficacem fe habere rantim per modum
concuefus , & ita fe tenere tanrim ex paree aétus fe-
eundi, Adverfarii igitur non negant fcientiam medi-
am pro flata nagure laple , nif evertendo hominis
lapii jibereatem y & incidendo , velint, nolint, in
Janfenii fengentiam de graria in ftatu nature laplene-
coffagia ad actus {alurares producendas, Quod ut ad-
hue amplitis paceat, : :

§iv grgumentor. 3y Vel abus falutaris poreft non
efie peo {taru nature laple in fenfu compefito caele-

flis delectationis pradominantis , ficur poterat non
efle pro ftaru innocentis naturz in fenfu compofito
gratie, ut loquuntur, verfarilis & indifferentis ; vel
nen pqtci’: non effe, Si primum. ' Actus falutaris 5 ut
futumbilis, tam pertinet ad {cientiam mediam pro fta-
tu nature laple, quam pro ftaru nature innocentis .
81 fecundum, Actus faluraris, ur furaribilis, non per-
tiner quidem ad fcientiam mediam pro ftatu nature
lapfe , fed neceffarid neceffitate ancecedenti fururibi-
lis eft pro ftatu nature laple, & ita pro ftaru natu-
s laplz non eft amplifs liber. Quod facilé fic often-
ditur . Actus faluraris non poteft non cffe in fenfu
compofito ceelelis deledtationis przdominantis . Er-
g0> quod idem eft, non poteft non effic ex hypothe-
fi celeftis deletationis przdeminantis , in re exi-
ftentis. Sed hzc hypothefis eft antecedens : eft enim
independens ab omni exercitio libertatis humanz .
Ergo non poreft non efle ex hypothefi antecedenti.
Ergo fimpliciter neceffarius eft neceflitate anteceden-
ti; hypothefis enim antecedens affert neceflitatem an-
tecedentem .

Dicentne a&tum falutarem ex hypothefi celeflis de-
lectationis predominantis non pofic non effe poten-
tia‘ad actum aliquando reducenda, fed pofie non effe
Porcn:ia ad adtum reducibili , quamvis nunquam re-
ducenda ad actum 2 Sed contra eft. 1. Undé habent,
quod hze porentia nunquam reducatur ad actum ,
fuppofito, quodad adtum fic veré reducibilis} & vi-
citlim unde habent , qudd hzc potentia fic veré re-
ducibilis ad actum , fuppofitc’ quod ad a&um nun-
quam reducatur? 2. Ut ipfimer docenr, potentiailla
non eft magis reducibilis ad attum , quim in homi-
ne fanz mentis porentia volendi efficaciter fe. ipfum
jugulare ‘ex motivo ! infufficienti , putd precisé ad
excreendam libertatem . Acqui hee potentia non eft
reré reducibilis ad actum, nec eft vera potentia, fed
vera impotentia; {icut porentia volendi malum, pra-
cis¢ ‘qud malum, non eft potentia, fed imporentia .
Ergo-advetfarii negant in Deo fcientiam mediam pro
ftatu nature lapfz , quia cum Janfenio fentiunt bo-
minem per culpam griginalem (poliatum effe indiffe-
rentia activa, 8 facultate fe iplum determinandi ad
actus falutares cum graria verfatili, ot ajunt, & in-
differente, hoc eft, cumgratia ex ferepudiabili, pro-
indeque in ftarn nature lapfe indigere gratia, feu coe-
lefti delectatione , ipfius voluntarem ad bonum pre-
determinante.

Dices . 5. Anguftinus contra Pelagianes defendit
neceflitatem grauz ex natura fua efficacis pro fig-
tu narwe laple . Ergo , &c. R. n. ant. Itaque ,
ut fuo loco accuraré oftendetur , non neceffitacem
gratiz ex nawura fua efficacis, fea, ut intelligunt
advet(arii , neceflitatem victricis delectationis , vo-
luntatem ad bonum pradererminantis , fed necefli-
tatem infpirarienis pro- ftaru nature laplz defendic
contra Pelagianos §. Auguﬁinus > in quantum con-
tra illos , & quidem recte cnrhohcéque contendit,
homini laplo , ad bonum falutarirer operandum ,
prater gratiam legis & dodtrinz, qua contenti erant
Pelagiani , imd & prater internam gratiam fuper-
naturalis illuttrationis , neceffavium effe immediatum
voluntatis adjutorium fupernaturale ; quo voluntas
immediaté ps:tvenintur, praparetur cxcltcmr‘,jri:
gawur , corroboretur contra languorem £x or;gmah
peceato contradtum ; hoc eft 5 conrra_mordlpams
efftznis concupifcentiz morus . Quod immediatum
volunratis adjutorium, quando perfedté fanar volun-
tatem, confiftic in coslefti guadam delectatione, qua
volunrarti ob ccncupifccmix merbum naufeanti bo-
num fuave efficicur » boc eft , in indeliberato aliquo
& fupernaturali amore 5 vel defiderio boni faluta-
ris ,’quo bonum falutare fuaviter placer » & qua
velur pondere voluntas versis bonum falurare in-
clinatur quidem: & trahicurs acrad: illud ampte&cm
dum & profequendum minimeé pradererminacur, Tali
enim predererminatione nan indigee voluntas, quamy
vis @grota, quia non amifit indifferentiam activam,,
& wvim le iptam 'dererminandi ad bonum , vel ad

na-




Difputatio V. Articulus I. 81

malum: licér 5 ut ad bonum fefe dererminer ; qbin_-
ficmiratem ex otiginali peccato contractam , indi-
gear porentiori gratia, nempe infpiratione, fub qua
iiJi'am il'liiTlC(‘llElE(_:.pr:.mvCﬂlCﬂ[c.,rp;:xi:):\ra[][c, a‘__{JuV;m.
te , &natura pris induente , fe iplam dererminer ad
opus falutare. e : .

Obj. 2. Dari in Deo (cientiam mediam circa actus fa-
lutares pro ftatu nature laple, fuit dogmaPelagiano-
rum & Semipelagianorum . Ergo , &c. K. n. ant. Froba-
bis . Namhac [ctentia Pelagiani ufi funt, 1.ad redden-
dam rationem, quare antequam nari effent Jacob &
Efau, aut quidquam boni egiffentvel mali, Dens unum
dilexerit, & alterum odio habuerit, ucteftacur §. Au-
guftinus epift. 105. qux eft ad Sixcum. 2. Ut teftatur
8. Door cadem epift.ad reddendam rationem , quare
ex duobus p:u:vuiis ante aniulmn}_mtat:‘m morientibus,
Deus unum faciat mori fine baprifmo, & alterum cum
bapti(mo. Similiter Semipelagiani eadem (cientia ufi
funr, non foltim ad reddendam rationem cum Pclagm—
nis, quare ex duohps p:u'vuh; unus fine baptifimo , alter
cum bzpti{mu moriatur, S itaunus falv;tm—, alter ve.
1o pcrdatur‘, fed eciam {\d l'cd_d::nda_m rationem, quare
hoc rempore & non alio, his nationibus & non aliis
pradicatum fit Evangelium, ut referc Profperin fuaad
Auguﬁmmn Epiftola. ; e i

R. 1. falfum effe ; quod Pelagiani ufi fing feientia
media ad  reddendam rationem de Jacob & Efau,
quare {cilicer unus fuericdilectus, 8calterodio habitus
i Deo, antequam nati effent, aut qmdquagn bont vel
mali egiffent . Nam ad hoe ufi funt prafcientia abloluta,
feu (cientia vifionis, ur manifeftum eftex S. Auguftino
lib. 2. contra duas epift. Pelag. c.7. ubiPelagianis ref-
pondemihus Jacob, antequam natus effer, dilc_chun
fuiffe 2 Deo proprer bonaejusopera futura & abfolurd

tzvifa; Efauverd, antequam effer natus, odiohabi-
tum proprer mala ejusopera furura & pr:;vnfa abfolurc;
opponit duos geminos ex merctrice genitos, & utab
aliis colligerentur, expofitos, quorum unus moritur
baptiza:us, alcernonbaprigatus, deq1}1b11srelpand61'1
non potefts quodunus fueric i Deo electus proprer bo-
namerita, altervero rejectus proprer mala merita futu-
ra & abloluté previfa.

Porrd cadem prafcientia abloluta eriam abufi fune
Semipelagiani contra gratuitam pradeflinationem 5
cum hoc ramen difcrimine , quod Pelagiani vellent eos,
qui falvantur, ex pravifioneabloluta meritorum natu-
ralinm & finalis perfeverantiz , ex folisarbitrii viribus
pmfc&x, ad gloriam fuiﬂ’c pradeftinatos : Scmipcla.
giani verd ex fola pravifione al_»folura naturalis crc‘duli.
tatis & fidei, quorquor eleéti (unta Deo , elettos fuifle
ante mundi confticutionem docerent, & ita bonaom:-
niaele¢toram merita effe effectum concederent eleétio-
nis, cut fola credulitas & fides naruralis in abfolura pre-
fcientia prairer . Parer ex S. Auguftino lib. de praed.
Sandt. ¢, 19-ubidePelagianisloguens, ficaicz Jpff pu-
tant, ACCEPLis presepris, jam per nos ipfos fleri libere
woluntatis arbitrio [anttes & immacnlatos n confpeitu
ejus in charitate: qﬂ!adf  Faturnm Deus quoniam prafeivit,
inquinnt idev nos ante munds Conftiutionem elegic &
preadeftinavit in Chriffo. Dum polt paucaad confuran-
dos Pelagianos (ubjecta, fic deSemipelagianis loquens,
proli:qui:m‘ : Nas autem dicitans 5 inquinnt 5 noffrum
Deum non prafciffe niff fidems qua credere incipimus,
& idennos elegiffe ante mundi confFitutionem , ac prede-
frinaffes ut jam ﬁmﬂ_i & immacnlati gratia atgue ope-
ve ejus effemus. Ex bis aucem,

R. 2. Conceffo antecedente quoad reliqua, N. conf.
Sicutenim non valer: Pelagiani & Semipelagiani abufi
funt pracfcientia abfoluta ad tuendos errores {uos: ergo
prafcientia abioluta fuir dogma Pelagianorum & Semi-
pelagianorum: itanec valer: Pelagiani & Semipelagia-
ni fcientia media abufi func, &c. Abufus igitur, non
fubftantia urinfque [cientiz 5 fuic dogma Pelagianc-
rum. NamPelagianorum & S emipelagianorum dogma
fuic, exduobusparvulis unum falvari, &alterum dam-
nari, quia, fiadadultam perveniffent ztatem , unus
bent fanétéque viyiflfer, alver malé ; item ex duobus
adultis ethnicis uni prazdicari Evangelium, & alterinon

Sémoniet Theol. Tom.

pradicari ; quia unuscrediturus erar, &alternon cre-
diturus - erat ;. pradicaro fibi Evangelio: ficut dogma
Pelagianorum elt , homines pradettinari ad gloriam pro-
prer merita naturalia , abloluté futura ; & Semipela-
glanorum, homines ad fanckitatem & puricatem vite
eligi proprer credulitatem naturalem, velinchoaram ‘ﬁ~
dem, egfolis arbitrii viribus conceptam abfoluté fu-
turam. Unde dogma Pelagianorum & Semipclaginuo--
run eft, quodex parvulis morientibus alios voloerit,
efficaciter , alios non efficaciter voluerit baprizari ,
quia pravidir alios bené victuros effe, alios malé, fi
pervenirent ad @rarem adultam; item quod ex pluribus
adultis , aliis efficacicer , aliis non efficaciter volue-
rit Evangelium pradicari , quia prenovit alios cre-
dituros 5 alios verd non credituros effe, pradicato
fibi Evangelio ; ficut Pelagianorum dogma eft, quod
Deusinter hotnines eos ad gloriam przdeflinavit, quos
abfoluté previdic, exfolisarbicrii viribus precepta di-
vina fervaturos, &inhac praceptorum divinorumob-
{ervatione perfeveraturos ; & IScmipclagi:murmu s
quod Dens mter homines eos ad falutana opera, & vi-
t:trpm-imrcm elegeri: » quos abloluré prz:vidit s pro-
polito fibi Evangelio, credere velle & credere incepru-
ros effe folis viribus nature . Ecce autem abufum utri-
ufque {cientiz, non fubftantiam. Abufum itaque dam-
namus ; {ubffantiam verd retinemus-.

Dices. S.AuguRinusin Pelagianis & Semipelagianis
damnavic non {oliim ufum , fed etiam fubfantiam fcien-
tie mediz pro ftatu nature lafpe circa actus falurares -
Ergo, &c. R.n.ant. Probabis. 8. Auguftinus contra
Pelagianos & Semipelagianos docuit ; Deum pro ftatu
naturz lapfe nullum prefcire pictatis opus, quod non
abfoluz¢ decreverit in nobis operari. ErgoS. Augufti-
nus contra Pelagianos & Semipelagianos docuit, om-
nemin Deo operum faluratiam prelcientiam pro ftate
naturz lapfe fundariin divino decreto, quo Deus om-
nia operafalutaria pro illo ftaca mifericorditer prapara-
vit, pteparando hominilapfo graviam ad bonum prz-
determinativam. R. ad ant. tunc S.Do&orem loqui
de prefcicntia abioluta operum pictatis abfolucé futuro-
ram 3 quam prefcientiam reété catholicéque docer
contra Pelagianos & Semipelagianos fundari in prade-
ftinatione divina , quaDeus abzterno ex pura miferi-
cordia clectis(nis pro ftacu nacure laple preparavit gras
tiam , hon predeterminantem , ut adverfarii volunt
cum Janfenio, fed congruam, hoc eft, ur ipfe Augu-
ftinus docer lib. 1. ad Simplicianum q. 2. gratiam feu
vocationem; quam per fcientiam conditionalem, &
decretis divinis ratione priorem , novit ita voluntati
aptam fore, i homo itavocetur s ut reipfa vocantem fe-
cutura fit ex propria determinatione . Per cjulmodi
autem auxilia, in zrernitate mifericorditer prapara-
ta, Deus in tempore operatur in nobis omnia noftra
pietatis opera , non pradeterminando nos per victui-
cemdelectationem , fed per eam fimul & illuftrationem
vocandonos, quomodo nobis congruir, ut vocantem
non relpuamus .

Dices . Scientiamedia; quantiim actiner ad actus {a-
lutares, eftfcientia, quanovitDeus adtum falutarem
fururibilemeffe, fub conditione interiotis gratiz verfa~
tilis & indifferentis. Sed dari ralem fcientiam in Deo
pro fatunarurz laple, eft dogmaPelagianorum& Se-
mipelagianorum. Ergo, &c. R.1.n.maj. deverafcien-
tia media, & qualem in Deo agnofcimus. Nam hec
fcientia, quantim atrinet ad agtus falucares pro ftaru
naturzinnocentis, et ca, qua Deus novit actum {alu-
tarem effe futuribilem fub conditione ralis itluftrationis
fupernaturalis, in ralibus circumftantiis infufz ; & pro
ftacu naturz laple, eft ea, quaDeus novir actum fa~
lurarem fururibilem effe fub condirione talis infpiratio~
nis, previa rali illuftratione. At nequeilluftratio pro:
ftatn naturz innocentis, mequein(piratio cum illuftra<
tione, pro flacu naturz laple ;s eft gracia verfarilis & in-
differens. Nam illuftratio pro ftatu nature innocentis;
& infpiratio cumillultratione pro ftatn naturz lapfx eft
caufaneceflaria, & ex fe dererminaraad producenduam
effeétum falutarem,ad quem d:ﬂina:m‘,q uamvis non in-
impedibilirer, quia ex fe repudiabilis eft;& conjungibilis

F cum




82

cum Dppoﬁto aCtus ad quem deftinacur . pnde volun-
tas pro activaindifferentia, quam habuitin fatunatu-
innocentis, & quam reriner in ﬂatummm]a?fx‘,
infirmatam ramen & inclinatam proprer peccarum ori-
ginis : P“mi[ & poreft, non in dw‘er[as partes \_'e::(a_
re, non dererminare vel non determinare pro arbitrio,
ed repudiare interiorem gm[iam prevenientem , &
cum €a componere negarionem confenlus faluraris ,
ad quem exp;‘imcndum data fuit, vel datur. Quando
autem volungas in prafenti ftatn hanc przvenientem
gratiam non repudiat 5 tunc graria pra:veniens habet
effeétum fuum, cum voluntate operando confenfum
falutarem, non quia verfatyr in hanc parrem, autad
c potiis quim ad illnd dererminatur 3 voluntate ,
i quia volunras ab camifericorditer preventa & pre-
parara, [e iplam dererminat {ub ipfa graria eam nonfo-
1iim excitante, fed eriam contra rebellantem concupi-
{cenniam cotroborante, & corroborando narura Priﬁs
influente in dererminarionem ejus.

K. 2. N. min, nam 1. Pelagiani nullius interioris ad-
jurorii voluntatem immediacé afficientis neceffitatem
agnovere pro ffarn naturze iapf:l: , & conftanter docuere
externam legis & dockrinz graviam (ufficere, nec in-
ternam aliquando illuftrarionis gra[imn admifere, nifi
ad mgiliﬁs poffe. Unde {fecundim Pe{agimos , [lcienria
media, quantumartiner ad opera falutaria pro ftatu na-
fure. iapf%i: 5 fuirea, qua Deusnovir operum falutarium
fururibilitatem {ub conditione legis & dectrine in ra-
libus circumftanriis,  vel exterids pﬁrprrdicatmnel‘n,
vel inrerits perilluftrarionem propofire . Quam feien-
tiam fpiffe mernm Pelagianorum commentum confite-
mur, 3. Semipelagiam pullias fimiliterinterni adjuro-
rii immediaté voluntatem afficientis neceflitarem con-
fefli funt pro fide initiali etiam in ftaty narure laple, &
quoad hoc Pelagianis plané confenferunt . Undefecun-
diin Semipelagianos, {cientia media, quantim attinet
ad fidem inchoaram pro ftatu narurz lapfe , finit ea, qua
Dens novit fidei inchoate futuribilirarem fub condirio-
ne ]::t'a’dicarionis E,v:mgclii , feu qua Dens novit hos in-
cepruros fuiffe , illos vero non fuiffe incepturos crede-
se, fi pradicarerar 1llis Evangelium. Quam (cicnriam
ur falfam, ‘& principio beretico nixam explodimus .
Quantim vero fpt‘c_t 1 ad operafalutaria, in quoram
pumero fidem inchoaram pon computabant , viden-
tur confenfifle 5. Auguftino, & cum eo confeosel-
fe neceflitatem inrerioris grarie pro ftaru narurz lapla,
volunfatem immediaté praevenients & praparantis ,
nec probari poffunt voluilfle gratiam illam effe verfari-
tem & indifferencem . Sed de his fuo loro fufits. In-
rerea ex dichis fans apparer; quod perperam impura-
rernr Maffilienfibus (oienria, qua dicurumrDeuspr:&
feiviffe operum falurarium fururibiliratem pro ftatu na-
eura lapfe (ub conditione interioris gratize verfatilis &
indifferentis,

Diges . Saltem feientia media pro ftaru nature lapflz ,
et eaqua Dens dicitur prafcivilie pro illo fatu operum
falutarium fugoribilitatem (ub conditione ralis infpira-
tionis, praviaraliillofiratione, ex ferepudiabilis, &
compefibilis cum negatione confenfus faluraris , ad
guun exprimenduminfunderetur. Arqui hzc (cientia

elagiana eft; nam fundatutindogmate Pelagiano . Er-
g0, &c. R.n.min.& prob.¢jus. Comtra, Hze {cientia
E]Ppﬂnit vo!unm{gmleumanau‘l non amififfe per pecca-
tum originale vim {eiplamdeterminandiad bonum, &
waeam 10 ftatn IL‘,EU‘I‘.‘EIHPL‘I] adhuc poffe bene & fauta-
riger agere, fe iplam ad opus falutare decerminando fub
preveniente gratia, nempe {ubinipiratione iplam qui-
demelevante , excitante, & corroborance, fed non de-
rerminante . Atqui voluntatem humanam non amififfe,
e eltdogma Pelagianum ; Ergo , &c, R. n,min,imd
contariam , nempe quod voluncas humana “amiferit

er peccatum ariginale vim fe ipfam determinandi ad
AN, 1taut fub preveniente gratia, hoc eft; (ubillu-
ﬁrmO{m & infpiratione s vel , 11 vis, caelelti deletatio-
ne, iplam prevenientibus, excitantibus, & corrobo-
rantibus, non poffic fe ipfamdererminare ad adkum fa-
luyrarem, neque fub 1”153 quantzcumque fupponantur,
unquam bene & [alutariter agar in prefenti ftatu, nifi

Tra&atus I. de Deo Uno.

etiam ab eis predeterminetur ad falutarem volitionem,
eft dogma ver¢ Janfenianum. Ex quo adhuc amplilis
apparer, €oscontraquos hic agimus, ex principio he-
retico impugnare [cientiam mediam, qualem defendi-
mus circa a?tus lahl:ml'{:s pro ftatu natura lapl .. Certé
hzc fcientia {upponit tantim duo , nempe indifferen-
tiam activam voluntatis humanz infirmatam quidem
effe’ per peccatum originale , fed non penitis extin-
étam , & immediatum voluntatis adjusorium , puta
ceeleftem deleCtationem, ad exercenda operafaluraria
abloluté nuncneceffarium propterinfirmitatem ex ori-
ginali culpaconrractam, effe ex fe repudiabile , proin-
deque voluntatem{ubille poffe proatbittio exercere vel
non exercere opusfalutare, ad quodexercendum mo-
vewur. Athanc doctrinam at Pelagianam aut Semipela-
gianam traducere, hereticam eft, & abEcclefiapro-
feriprum in quarta Janfenii propofirione.

ACREE U] ST

Utrsem qui defendit feientiam mediam 5 qnan defends-
s pro [Latu nagure lap/e circa attus (alutaress
[it Pelagianus el Semipelagianus .

REsronNsio.

Ui defendit fcientiam mediam pro ftatu naturz

laple, qualem defendimus etiam quoad actus fa-

Jurares, non poteft nifi per calumniam dici Pelagianus
aur Semipelagianus .,

Prob. Nam, ut patet ex dictis art. precedenti, hec
fcientia eft ea, quaDeus dicitur, cerra & infallibiliter
prelcire pro ftaru nnrurmjapﬁu operum faturarimn_ con-
tingentem & liberam foruribilitatem fub cond_mqn_c
non modo ralisillultrarionis, fed eriamralis infpiratio-
nis ex (e rePudiabilis » & compo(ibilis cum negarione
operis faluraris ad quod ‘daretur. Sed qui hanc [cien-
riam defendit, non porelt nifi calamniosé rraduciut
Pelagianns aur Semipelagianus. Ergo; &c.

Prob.min. Nam {i poteft, vel quianegar neceffita-
tem phylice pr.‘cdttcrmina:ionis ad actus {alurares , pro
ftatu natura Lapi'.}: » qualem propugnant Thomifte . At
hoc non. Hanc enim necefliratem explodunt ipfimet,
contraquos hic pugnamus , & eamnegari poffe {ine no-
ta Pelagianiimi auc Semipelagianifimi , facentur infignes
Thomitte, & nullo negotio demonftrarerur . Vel quia
negat neceffiratem infpirationis voluntatem pra:d;tet:
minantis pro eodem ftatu. At hoc non. Nam Pelagiani
& Ssmipctngiani errarunc, non ncgando pro [‘mr_u na-
rure laple necefliratem infpirationis praedeterminati
vz, fed przcisé negando neceflitarem infpirationis,
Pelagiani quidem ad guodcumque opus falutare , Se-
mipelagiani verd ad fidem inchoaram, & alia quedam
initia bonorumoperum. Prarerea necefliras infpiratio
nis predeterminativa pro ftatu nature eft dogma Jan-
fenianum, & laple nature circa aétus i-];lmrales_reliua
quit folam libertarem cna&ionc,_ quod eft h:ﬁrctlcu_m.
Vel denique quia afferit veluncati lapfz liberratem in-
differentie circa bonum & malum, cum poreftare re-
fitendi infpirarioni, purd ceelefti delectationi, in (en-
fucompofiro, Athoc non. Alioqui Concilium Triden-
tinum fuic Synodus Pelagianorum & Semipelagiano-
rom: ciim {efl. 6. c. 5. foquens de homine reipfa cnnf?n-
tiente infpirationi, exprefsé doceat, illum banc infpi-
rationem abjicere poffe. Quidautem eft hominem abji-
cere pofie infpirationem, nifi poffe eirefiftere in fen-
fucompofito, hoceft, cum ea diffenfum componere?

Obj. Qui defendit fcientiam mediam pro:ftatu nacu-
rz lapfz , qualem defendimus , excollit liberum hominis
arbitrium more Pelagianorum.. Irem more Pelagiano-
ram extenuag vim gran. ¥tcm facir gratiam \'.ohmr. -
tis pedifequam , & primas in confeniu (alucari pares
ateeibuit volunrati, more Semipelagianorum. Irem fi-
cut Pelagiani & Semipelagiani faciebant; de medio tol-
Jit omneém graruitam electorum 4 reprobis difcretio-
nem . lrem cum Pelagianis tollit diftinétionem ftatuum,
in quorum uno voluntas ante peccatum robufta fue-
ririn ordine ad vicandum malum & faciendum bonum,
in altero vero poft & proprer peccatum xgra Iﬁr & im-

pECilia




Difputatio V. Articulus II.

pecilla i ordine ad urrumque . [rem cum iifdem negat
noftrabona merita effe dona Dei. Irem cum illis contra
Doctorem grati® negat gratiam,, qua 4 nullo duro cor-
de rcl’puimr » qua Deus iﬂFlt ut velitnus & faciamus »
qua creditur 5 {peratut, dﬂigimr, &ec. chxquc‘cuny
Pr:l;!ginnis s Scmipciagianig convenit in notione liber1
arbitcii ctiam pro ftatu prefenti. Ergo talis mgnc(‘: Pe-
lagianorum 8¢ Semipelagianorum gregi accenferur.

R.ad 1. N. Nam Pelagiani extollcbant liberum: ar-
bicrium, negando neceflicatem interioris gratie, & ma-
Timé im'pirarionis, ad operandum bonum, & malum
yirandum in prafenti ftatu, & volcndn_ad utrumque
fufficere externam gm[inm legis & doctrina ,ad quam
tevocabant exempla Chrifti ; 8¢ fi tandem aliquando
vifi fanr admictere internam illuftrationis gratiam , non
“ad poffe fimpliciter , fr.id .tﬂlltltlll‘l ad t::cxlem_poﬁc ad-
miferunt . Extollebant igitur liberum arbitrium Pela-
giani, docendo illud tantas nunc habere vires, quan-
tas habuit in prima fui conditione ; & nunc » propofi-
ta fibi lege & dodtrina , per fe folum valere ad exer-
cenda quEcumque opera falutaria, & totam peccato-
ram colledtionem vitandam etiam toto longioris vite
decurfiu. At, quafo, quid hzcinfandadoctrinacom-
mune habet cum fcientia media, quam pro ftatunaru-
rz lapfz defendo , & qua [upponic liberum bominis
arbitrium, non'quidem excinctum per peccatum ofi-
giuis, fed viribus artenunarum, & inclinatum, ut lo-
quimrTridmriﬂum » Bunc ad bonum operandum &’
malum virandum f{alutariter , indigere interna gratia
non folim illuftrationis, fed etiam infpirationis » proin-
deque indigere imniediato adjutorio meré gratuiro ,
ipfum erigente, excitante, corroborante, &z adjuvan-
te immediate: At gniest Extollebant liberum arbi-
trium, negando illud etiam i_n prafenti ftatu 1_nd1gcrc
interna iﬂ(’pirmicmis gralia iplum pl‘_:edcpe|'|1alnante_,
& afferendo illud adbuc habere vim (e iplum derermi-
nandi ad opera pieratis fub graria repudiabili. &.hoc
totum effe mérum Janlenii commentum.

R. ad ». N. Nam Pelagiani vim gratiz exrenuabant,
non aliam agnofcendo, praterlegem, doctrinam, &
exempla Chrifti, ad falutariter operandum neceffariam
eile gf—ntiam: fi tamen ut neceflariam agno\cabant\. Unde
non aliam vim gl'.‘trix concedebant, qu&m EXterills conl-
minandi, adhorrandi, pracipiendi, fuadendi. Arqui
defendit fcientiam mediam, qualem detendimus  ciim
ad opera (aluraria in hoc ftatu exercenda agnofcat ne-
ceffariam effc internam gratiam illuftrationis & ipl‘piya-
tionis, gratie adoperandum falutariter neceflarie vim
tribuit non foltim intrinfecusintelleétum illuminandi,
ejulque tenebrasineffabili modo dileutiendi, fed eriam
voluntatem ipfam, eammodo pariter ineffabili unme-
diaré & intimé afficiendo, erigendi, exitandi;corro-
borandi , fanandi, & cum Deus efficaciter vulrillam
bonumoperari, tangendi , & movendi, quomodo il
congrnit_, ut benum velic opererur . At inguies: De-
neear inlpirationt vickrici vim pradeterminandi volun-
tatem , & in hoc contradicit Auguftino. K. hancvim
pr:ttetminandi ml_ungat_cm i_n inlpiratione victrici ,
excludere omnem 1ndifferentiam activam voluntaris,
& hanc przdtrmmin‘.mldi vim denegando prevenienti
gratiz, von conrradici Anguftino , fed Luthero, Cal-
vino, & Janlenio.

R.ad 3. N.utramque partem. I\_T:uu 1.Semipelagia-
D1 gratiam voluntatis pedilequam .ta.m‘cbant, quatentis
piam credulitacem, & alia L_]_ua;dam mniria bopqrum ope-
rium, Prar,vjo folo E_v;mgciu preconio, ex \_’m_huq natu-
rx pmt‘cﬂ:n , premiceebant Iargmrml INECrIOrs gratia ,
cujus neceffitatem non fohim ad perficienda, fed ctiam
ad incipienda omnia opera lalutariaagnofcebant . At
qui defendit fcientiam mediam , qualem defendimus,
piam credulitatem, fidem inchoatam, orationem, &
alia gjufmodi, que Semipelagiani ex operum falurarium
catalogo expungebant, & folinature relinquebant, in-
ter opera falutaria computar, qua volunras noitra in
prefenti ftata non folum non perficere, fed nequidem
incipere potelts mili preventa & praparataab interiord
grariailluftrationis & infpirarionis, quam cum largirue

eus» gratis omnind & ex puramilericordia largitur .

Simennct T heol, T om. &

83

2. Qui tuerur’fcientiam mediam, qualem defendimus
Ppro faru nature lapfie, tener confenfum falurarem effe
a voluntate le ipiamr determinante {ub inipiratione tan-
quam caufa l'uperiore, actu ip[’:uu ad confcentiendum
movente & corroborante, & itanarura prits influence
in confenfum. Unde primas partesin confenfu (alutari
attribuit gratiz, non voluntati, quz quidem eft caufla
libera confenlus, fed inferior, fubalternara, & natura
pofterits 1 illum influens, non quiz ad confentien-
dom prn:d_utermin:unr a grartia, fed quia gz‘ari;tip[am
ad opus falurare allicienti ex propria determinatione
oblequitur, dependenter ab ipfa gratia, ut eam actu
elevante & corroborante etiam phyficé. Unde gratia
habet rationem caufz , & confequenter prioritatent
caufaliraris , non folim refpectu confenfus falwraris ,
fed etiam refpectu ipfinimet voluntatis, quafeipfam
determinantis ad confenfumfalurarem . Juxta hancigi-
tur fententiam 5, non voluntas gratiz , fed é contra
gmti:\ iuA omnibus preit voluntari, & itanon gratia
voluntatis , fed & contra voluntas gratiz in omnibus
pedifequa. eft. .

R. ad 4. N. Nam fi de medio tollic omnem gratui-
tam electorum a reprobis dilcretionem, cerré quia ex
hypothefi [cientiz mediz , qualem defendimus pro ftarn
naturz lapfe circa actus falutares, fequitur aut Denm
non preparaffe ab @terno, necin tempore largiri gra-
tiam , mifi intuitu aticujus actus naturalis ; aut primam
rationem, quareexduobus adultis, quibus v. g. Evan-
gelium pradicacur, unuscredat, alternon credar, pe-
tendam effe 4 libera dererminatione voluntatis ueriafs
que; aut denique Deum non pl‘.rpm'AHC ab zterno, &
ira nec in tempore largiri gratiam, nifi quia previdit
contingentem & liberam futuribilitatem adus faluraris
fub conditione talis graria ; itaut Deus ab hac fururibi-
litate previfa moveatur, ad preparandamin ®ternicas
te, &ad dandam in tempore talem gratiam. Arquini
hilhorum dici poreft. Non primum, quod evidens eft
nullam habere connexionem cum fcientia media, qua-
lem defendimus. Non fecundum. Nam primaratio ,
quare ex duobus adultis ; qui Evangelium audiunt, unus
credat, alter non credat, in hypothefi noftra perenda eft
a gratia, qua unum vocat , quomodo illi aptum eft; &
alterum non vocar, quomodo illiapram eft, ut vocan-
tem non refpuat; vel, i vis, 4 Deo, qui praiciens, quid
quilibet homo ageret, vel non ageret in faru naturz
lapfe fub quacumque conditione ad rem pertinene,
uni, quia voluit, praparavic; alteri verd, quianoluit;
non praparavit internam vocationem congraam ad fi-

em . Namin noftrahypothefi , graruica praparatio gra-
tiz congrua prafupponitur cjus largicioni gratuite, &
gratmira largicio gratie congruzx prafupponitur liberz
determinationi voluntatis ad credendum, & voluntas
unius non te dererminat ad credenduni, nifi dependen-
ter 4 gratia, natura pris influente in bane determinatio-
nem. Undein noftra byporhefi pritis quim unus volen-
docredere, fediicernatabalio qui non vult credere 4
ab eo duplici gratuira difcretione diferecus eft & Deo,
nec fe ipfe poftea diicernic per liberam voluntatis
fuz determinationem folus, fed cum gratia, juxea il-
lud Apoftoli, 1. Cor. cap.15. Non ego [ed graria Déi
mecum: fic tamen ur hujus difcretionis primas partes
fibi vindicer graria, ranquam caufe fuperiori, [ubal-
ternanti, & narura prits influenti. Non deniqueter-
fium . Nam in noftra hypothefi contingens & libera
futuribilitas actus falutaris fub conditione talis gra-
tiz, ut prafcira per fcientiam mediam , non magis
movet Deum ad prazparandam vel largiendam talem
gmti:uu » quimmovet in hyporheﬁ adveriariorumactus
faluraris fucuribilitas, vt prefcita per [cientiam (im-
plicis intelligentiz. Scimus enim, & cum Angulting
contra Pelagianos & Semipelaganos docemus , aGuum
contingenter & liberé faruribilium , qui talium, nul-
lam in zflimarione prudenti haberi poffe rationemin
ordine ad pramiandum aut puniendum. Igitur con-
tingens & libera futuribilitas attus faluraris fub condi-
tione talis gratie, uc pravifa per fcientiam mediam;
vel melius, Icientia media, qua Deus certd & infallibi-
liter novic actum futncibilem effe fub conditione ralis
- j gra-




84 Tractatus I. De Deo Uno.

gratiz , non mover Deum, fed folim dirigie illumin
preparanda & dandarali gratia porilis quam alia, qua-
cum homo actum [alutarem nen eliceret.

R.ad 5. N. Imo verd fcieotia illa ;. quam defendj-
mis, maxime [uoponit hanc diftinétionem . Non enim
preleir conzing nrem & liberam furnribilitatem ope-

juu;lnti;, pro d
languenten fanando & conforrando immediaté & in-
Ciim tamen opernm (alucarinm Comingc-u):mu

{ i N[ aruinnocentix prafcie-
tioris quidem , fed longe mimis
¢ t, ur egoexifltimo 5 fub
conditione folins illaftrationis fupernaruralis; forriac
obuftz voluntari bonum agendum, & walum vitan-
dum oftendentis, Quz grana fuit gyidem ex fe longé
mintls potens , quan) complexum ex ipla & infpira-
rione, qua Deus fummé milericors 5 concuapilcentia-
li morbo me erior fuic proprerdonuminte-
gi'][ﬂ.tl‘i, auoe onlo1InNnocens , qlllq:ll.‘ Pl'Olﬂ'

ury at

uebaru

de inzeftinam illam luétam non expericbarur , quam
patitur vel invicus homo in ftatu narnre laplc, criam
cum juftys & fanctns eft,

R.ad6, N. Nam Pelagiani negabanr noftra bona me-

gita ¢ffe dona Dei, quia volebanr ad ea [ufficere vires
nararales liberi arbirrii cum externa gratialegis & do-
: >, Irem Semipelagiani negabant fidem inchoatam
efie donum Dei, qma volebantadillam vires pacurales
arbiprii fufficere cum {olo Evangelii preconio. E contra
S. Auguflanns contendebat conrra Pelagianos, omnia
nofira bona merita , & conua Semipclagianos ‘;.m"am
fidem inchoatams .quam ipfi perperim a bonornm me-
rirorum numero excludebant, effe donaDei, quiade
quidem catholjcé i'_cmic!m: ad omnem adtum faluta-
rem, hoc eft, conferentem aliquid adfalnrem, precer

iam externam Jegis & doébrine; aut preedicationis
gelii, neceflariam effe interiorem gmtiam tum ex
parte intellectus , tum ex parce voluntatis , gratuito
prepacatam in gernitate , & grarnitd donaramin tem-
pore & Deo. Huic autem doctrine minime opponituy
fcieptia media , gqualem defendimus pro ftatu narurz
lapfe, 8 eam toram ambabus ulnis amplectimur, &
fuis Jogis conftanter propugnamus.

&. ad 7. N. Nam gratia illa , fecundim Angnfi-
aum, que 3 nullo duro corde refpuitnr, qua Deus fa-
cit, &c. eft grariainipiracionis, i.quaDeusomnem
jufcumque cordis , quantumyis indurati, duritiem
auferre poreft , & anferc quando vale & ubicumque
wdererminando voluntatem , fed in ea ope-
odo 1lli congruit , ntablque
one antecedenti de nolen-
acit ur velunus & facias

wult, non

omni ad unam parremall
te flacvolens. 2. Qua De
mus , tangendo cor no do illi aptum
elt, ur ex propria determinatione & faciamus
opus falatare, 3, Oua creditur , {peratne , & diligi-
ar, non quia voluntas ab ¢ea ad credendum I'PCl':ln-
dum , & diligendum predererminagur ; fed quiain hoc
miicra ftaru voluntas non credir, fperar , & diligic,
nifi dependenter abea, urimmediaté & intimé ipfam
adjuvante , artque vires inbminiftrante peceffarias ad
credendum, Iperandnm, & diligendum, Hanc autem
infp iis gratiam fcientia media, quamdefendimus
%ﬁ,\{,_ﬂam nature lapie, non modd nonexclndic, \_'L‘d
cantia prelupponit upconditionem, fub qua prefcic
contingentem & Jiberam fucuribilitatem fidei 5 fpei ,
& aliorum quornmewmque adkuum falurarium pro fta-
ra natre laple.

K. denigue 24 8. Dicumus liberum-hominis acbirrinm
pro famu prelenti conliftere, non infaculrate volendi
pracise [ubjugiic'mindiﬂ'crc'n:i s ut vulpJanlenius ; fed
in indifferentia adtiva, feu in faculrate feipfum derer-
r ndi ad altgram partem congradickionis vel contra-

wis. Hoc, fateor, dicebant quoque Pelagiani , fed
1in boc erang heretiei, Addimus hancactivam indié
in hoc ftartitaatrenuarant, & viribusincli-
ronust faciendum, & malum vitan-

dum, voluntasnoftra indigear interioris gratiz adjuto-
rio ipfam immediaté & intiméadjuvante. Hoc Pela-
gianinegabant, & in hoc eranc haretici . Audiamus
S. Augultinum Juliano , querenti quod ipfe cum fuis
ranquam hareticus rraducerernr 5 €0 qubd in homine
viatore ackivam indifferentiam circa bonnm & malum
tueretur, refpondentem dib. 3. de nupt. ¢, 3. Nonita-
que. Anqui , ficur re atque alios fallens logueris 5 fi
GHis s unn Jib,er'um in hominibus arbitvinm. ... dixerit o
Celeftianus & Pelagianus vocatur . iftud quippe Catho-
lica fides dicit . Sed fi quisad colendun vecte Dewm 5 fine
;‘Pﬁm adjutorio dicit effe in hominibus liberum arbi.
trium i . ..ipfe Celeftianus & Pelagianus vocatur . Libe-
rim itaque in hominibus effe arbitriwm . .- .urvique dics-
mus 5 nonhing eftis-Celeftiani & Pelagiani: liberum an-
tem quemquan: effe ad agendum bonum fine adjutorio
Dei'ciou hoc vosdicitis. Hine eftis Celeftiani <& Pela-
giani . Quid obtendis ad fallendum communis dogmatis
1Egmen , ut opevias proprium crimens unde wabisindi-
tum eff nomen 3 Quibus verbis evidenger evertitur {y-
ftema pratenforum Auguftin: Dilcipulorum. Nam ex
illis fic breviter argumentor . Dogma liberi arbitrii
etiam pro ftatu prefenti fuic commune Augnftino &
Pelagianis. Ergo non folumdevoce, fed etam de re
inter {e confenferunt Auguftinus & Pelagiani circalibe-
rum hominis arbittium etiam pro ftaru prafenti. Ergo
non folium [’elagiani confticuernnt, fed eriam ipfe Au-
guftinus confticuic liberum hominis arbitrium pro fta-
t fenti in facultare fe ipflum determinandi ad bo-
num vel ad malum, expeditaabintrinfeca ad alteram
partem five contradictionis five conrrarieratis obliga-
rione, omnem libertatis ulum anrecedente . Ergo [ecun-
dum Anguftinum homo eriam in ftarn prazfenti neque
ad malum a prxdommamc concupi{ccmia » neque ad
bonum 2 ceelefti deleétatione preevalente praedetermi-
natur: quid enim aliud effer, quam horminem 4 con-
cupifcentia przdominante ad malum, vel a ceelefti de-
lectatione prevalente ad bonum anrcccdcnr-.ra!ligati.
fi voluntas hominis ab una ad malum, ab altera pre-
dererminaretur ad bonum ?

[a

AR T DCILUgEI1L

wAd quid fit wtilis, vel etiam neceffaria cientiamedia
qualem defendimus pro flatu nature lapfe circa
atfus (alutares.

Resronsto L

Cientia media, qualem defendimus pro ftacu natu-
S re laple circa actus falutares, utiliseft, 1mone-
ceffatia ad conciliandam efficaciam gratiz cum liber-
rate voluntatis , quz ., ut fides docer , dicit non fo-
lim immunitacem & coactione , fed eriam a fimplici
neceflitate.

Prob. 1. pars. Efficacia gratiz & liberras voluntatis
inter (e conciliantur, {i hzcduo conciliancur inter fe,
videlicer gratiam in actu primo [pectatam , fumima
infallibilitare connexam cfle cum yoluntatis confenfu,
& voluntatem adhuc poffe proarbitrio confentire vel
non confentire etiam in fenfu compofito gratiz, Quid
enim r\:npliils requiras aut ad gratie efficaciam , aut
ad volintatis libertatem 2 Atqui hxc duo evidenrer
conciliat [cientia media , qualem defendimus , &c.
Ergo, &, e ; ;

Prob, min. Nam hzc cientiaeftea, quaintellectus
divinus novit confenfum futuribilem effe fub conditione
talis infpirationis ex fe repudiabilis , & compoflibilis
cum negatione conlenfus. Ex qua principio facilé ar-
gumenrar. 1. Intellectus divinus novit confenfum cffe
futnribilem fub conditione talis infpirationis . Ergo
talis infpiratio fumma infallibilitate connexa eft cum
confenfu voluntatisin talibus circumftantiis fuppofite :
ranra enim infallibilitate connexa eft cum confenfu
volunrtaris in talibus ciccumftantiis fuppofitz , quanta
infallibilicate ab intelleétu divino cognolcitur conlenfus
fururibilis effe fub conditione illivs, Quidquid autem
ab intelle@u divino cognolcitur, {ummainfallibilitare

o




Difputatio V. Articulus IIT. 8s

cogtiofeitur. Ergo, 8ec. 2. Imtlic_&usdivi{lu_s nqvir‘cmjl-
fenium fucuribilem effe fub condirione ralis mfpu‘:lrmﬂ is
exfe rcpudiubilis , & compofibilis cum ncgaripnc con-
fenfus. Ergo vo!un;ns., accepm.tall mfpn'atzon_c,:_ld—
huc pcrerit pro arbitrio conlencirée vel non confentite
etiam in (énfu compofito ipfius infpirationis: poterit
enim illam repudiare, & cam eadiffenfum componere.
Ergo fupponendo gratiam cfficacem pro ftarn nature
lapiz effeinipirationem, {ub cujus conditione Dcus per
{cientiam , mediam inter feienciam meré poffibilium, 8¢
feientiam exiftentium, novit contingentem & liberam
futuribilitatem actus faluraris , duo manifefté habentur,
& grariam efficacem independenter ab actu fecundo
fumma infallibilirate connexam effe cum confenfu falu-
tari, ad quem datut, & nihilm_m‘nus voluntarem adhue
poffe etiam moraliter pro arbitrio conienrire vel non
confentire in fenfu compofito gratiz. Rario cft, quia
in hac fuppofitione, grata efficax, fi detur, ira per
virtutem propriam opm:lturn(_'f{ conlenlum volunraris
cum ipla volunrate; non enim gratia i volunzate ,
fed voluneas & gratia adjuvaric; ut non ficoperatura
infallibilicer, mifi quatents datur ex directione fumme
infallibili, quia darur ex dire&iu_ancwqri;t!'ummé%n-
fallibilis; proindeque operatura nitinfallibiliter famma
nidem infallibilitate, fed extrintecus advenience. In-
Ettlibﬂitac autem ab extrinfeco petita, gquantacumque
fit, intrinfecam grate repudiabilitatem ithpedire non
poteft. ki G
Prob. 2. pars. Gratia cfficax confiftit in interha vo-
catione, fen infpiratione, uctlcmonﬁl‘abitux:fuo loco
ex S.Anguftino, & docent u contra q'_ms}_uc pugna-
mus; non verdin gratia comitante, & phyfice prade-
terminante, utdocent Thomifie ., Ergo , ut concilietur
efficacia gratiz cumlibertate voluntatis, qualis fcilicee
requititur ad merendum & demerendum in facn nacu-
rz laple, duoconcilianda funtin infpiratione efficaci,
abfoluta feilicer infallibilitas, & intrinfeca repudiabili-
tas. Nam r. fine abfolura infallibilitate infpiratio non
cft gratia cfficax. Efficax enimgratiaeft mediun, quo
Deus uritur ad exequendum decretum pradefinirivum
adkus falutaris , proindeque proportionacum huic decre-
to, quale certé non eft, fi noneft gb]m‘t{témfalhbx?c.
2. Sine intrinfeca‘repudiabilitate infpiratio non relin-
quit volunrari fuam hb}"'mre[}l, quianon L'Equui_nL-
Ii facultatem pro arbitrio confenciendi vel non confen-
tiendi in fenfu compofito. Nec dic inlpirationems
pudiabilcm relinquere voluntati facultatem non con-
fenitiendi 10 fenfu divifo , Nam 1. hic fenfus diviius
non ¢ft in poteRare voluntatis, & confequenter inu
tilis et ad falvandam voluntatis libercatem. 2.Conci-
lia ad libertatem requirunt facultaremyrefiftendi . Fa-
ciltas autem refiftendt eft faculrasimon confenciendi in
fenfu compofiro . Arqui rejecta {cientia media , non
offumt conciliark in mfpiratione efficaci abioluta in-
fallibilias, & intrinfeca repudiabilitas. Ergo feicntia
media neceffaria eft ad conciliandam efficaciam grartiz
cum libertate voluncatisad merendnm & demerendun:
requifita. R
Prob. {#bf. Ut wmipiratio efficax fie fimal abfolure
infallibilis, & tamen ex fe repudiabilis, requiritur ue
non fit abfolute infallibilis a fe, fed tantimm ab exerin-
feco, fen per denominationem realem quidem, fed ex-
trinfecam. Atquinon poteft effe abfolute infallibilis ab
extrinfeco, fublata icientia media. Ergo, 8c. Major
ater. Nam infpiratio efficax abfoluee infallibilis ab
merinfeco effer intrinfecé irrepudiabilis, nec aliundein
infpiratione efficact intrinfecain faHi_i_\iiitas :}bl‘o\ uta pro-
venire poffet, quam ab intrinfecairrepudiabilitate ab-
{oluta. Prob.min. Namfi infpiratio efficax , quamvis
ex fe repudiabilis, cft tamen abfoluce infallibilts ab ex-
trinfeco, certé talis neceft, nec effe poteft, nifi per de-
nominationen extrinfecam, petitam afcientiailla, qua
Deus fumma infallibilitate prefcit, confenfum volunta.
tis futuribifem effe fub condirione rtalis infpirationis,
quantumvis ex {e repudiabilis. Atqui hec fcientiaeft
fcientia illa media, quam defendimus. Ergo, fi infpi-
ratio efficax, quamvis ex fe repudiabilis, eft tamen
abfoluté infallibilis ab excrinfeco , ralisnec eft, nec effe
Simonnet Theol, Tom, L.

poteft, nifi per denominatiotiem extrinfecam petitam
a lcientia media, (]ualnclcfendi‘n.us, aconilcqucntcr
fublata (cientia media, quam defendinms, inipiratio
efficax, ex fe repudiabilis, amitrir abfolutam fuam in-
failibilicacern extrinfecam, proindeque hoc ipfo non
eft infpiratio efficax .

Resrponsio IL

Scientia media, qualem defendimus circa ackus falu-
tares pro ftatu nature lapibc, urilis eft, imd & necefla-
ria ad conciliandam certitudinem pradeftinationis cum
libertate volunraris, fen cum ackiva voluntatis indiffe-
rentia, expedita ad urrumlibet.

Prob. 1. pars . Pradeftinatio , urdocet S. Auguftinus
eft praparatio beneficiorum, quibus certifllimé liberan-
tur, quicumgque liberantur, ac proinde praparatio in-
ternarum vocationum  quibufeum elei cernffimeé cre-
dunt, &infide, quz perdilectionemoperatur, ulque
in finem mifericordirer illis preparatum 5 cerriffimé
petfeverant. Unde pradeftinationis certitudo perfecke
conciliatur cum libertate voluntatis, fi predeftinatio
dicitur effe praparatio internarum vocasionum ablfo-
lut¢ infallibilium , & tamen ex fe repudiabilium , &
compo(ibilium cum negatione confenfus falutaris, ad
quem alliciunc: nam 1. qud eft preeparatio vocationum
abloluté infallibilium , abfoluta infallibilitate finem
fuum affequicar , nempe falurem eleétorum, & fic eft
abfolucé infallibilis . 2. Qua cft preparatio vocationum
cx fc repudiabilium, relinquir voluntai eleGtorumex-
peditam facultatem confentiendi vel non confentiendi
pro arbitrio etam in {enfu compofito infpirationis ad
conienium allicientis. Atqui ope {cientie mediz, qua-
lem defendimus » facilé oftenditur pradeftinationem
effe poffe preparationem internarum vocationum ab-
foluré imfallibilium fimul & ex fe repudiabiiiom , ut
patet ex dictis refp. 1. Ergo feientia media , quam ,
&ce. utilis elt ad conciliandam certicudinem pradefti-
nactonis cum libercace voluntatis .

Prab. 2. pars. Adconciliandam certitudinem prede-
ftinationis cum volantaris libertates duoincerie con-
cilianda funt, nempe abfoluta predeftinationis infalli-
bilitas in affcquendo fine fuo , qu eft falus electorum, &
voluntatis expedira facultas confentiendi vel non con-
fentiendi pro arbitrio etiam in fenfu compofiro vocatio-
nis, len mipirationis ad confenfum invitantis. Atqui
hzc duo conciliari non poffunt, nifi pradeftinatio di-
catut effe praparatio internarum vocationum,, fenin-
fpimnonum fimul ex fe repudiabilinm, & {ummeé in-
fallibilium, ut per fe clarumeft; neque, ur evidenter
intelligicar ex dictis refp. 1. pradeftinatio dici poteft
praparatio vocanonum fummeinfallibilinm, & tamen
ex fe repudiabilium, nifi admiceacur fciencia, quaDeus
fumma infallibilitate praicic contingentem & liberam
fururibilitatem confenius falutaris fub conditione talis
vocarionis, feu infpirationis ex ferepudiabilis . Quz
fcientia eft {cientiamedia, quam defendimus pro ftaca
natute lapfe. Ergo icientia media, quam defendimus
pro ftaru naturz laple, ncceffariacit ad conciliandam
cerritudinem pradeftinationis cum volunratis libertace,
ad quam requurit fides facultatem expeditam refiften-
di prrev_en_ieu{i gratie, hoceft, facultatem expeditam
pro arbirrio confentiendi velnon confentiendigratiz
prevenienti ctiam in fenfu compofito ipfius gratiz
przvenientis .

Resronsio IIL

Scientia media, qualem defendimus cirea actus fa-
lutares pro ftacn nawure lapfe, udliseft, imo & ne-
ceffaria ad dirigenda decrera Dei pradefinitiva actuum
falutarium ele¢torum.

Prob. 1. pars. Decretam pradefinitivam actus falu-
taris eft illud , quo Deus abloluré & cfficaciter vule,
ut actus falutaris non modd fiat, fed eriam liberé fiat,
hoc eft, ut actus faluraris non modd fiar , fed eriam
fiar cum facultate expedira ad non faciendum illum ,
vel eriam ad faciendum oppofitum . Atqui [cientia
media s qualemdefendimus circa adtus falutares pro fta-
tu natutz lapfz , aptiffimaeft ad dirigendum decrerum

§ R quo




86
quo Deus valr ablolnté & efficacirer ut actus falutatis
non modo fiat, fed eriam fat cum expedita faculrate
ad omittendum illum , vel eriam ad faciendum op-
pofitum. Nam fcientia illa eft ea, qua Deus fumma
infallibilirate prafcit contingentem & liberam fururi-
bilitatem actus faluraris fub conditione ralis vel ralis
vocationjs exfe repudiabilis, & confequenter qua Deus
fumma infallibilirace prafcit, quod actus falutarisnon
modd fierer , fed eriam cum expedira ad uerumliber
faculrare fieret, fi voluntas tali vel rali modo vocare:
tur feu iplpirarerur. Ergo , &c.

Prob. 3. pars. Ut Deus [apienter pradefiniar actus fa-
Jutares , hoc eft, fapienter velic, abloluré & efficaciter,
ut non modd fiane , (ed ertam liberé fianr , debet ratione
prius quam velio , habere in poreftare fua, & fcire habere
fe in poteftate (ua media, quibus adhibitis, actus falu-
rares abfoluta infallibilitate non modd fierenr , fed
eriam liberé fierent Atqui hec (cientianon poreft efle
alia, guam ea,qua Deus abfolurainfallibilicate prefcic
actus falgrares effe conringenter & liberé furnribiles
fub conditione certacuminfpirationum ex fe repudiabi-
lium. ErgoDeus, cumnon poffic nifi fapienter velle
1d omne quod vult, non poreft p:‘:rd{-ﬁnirc actus falu-
rares, nifi ratipne prifisabfolura infallibilicate pralciac
actus (alorares effe contingenter & libere futuribiles
fub conditione certarum infpirationum ex e repudia-
bilium . Hac autem prefciennia eft {cientia media, quam
defendimus pro ftatn natute }:.pf.:. Ergo {cicnria me-
dia, quam defendimps pro ftatn nature laple, necef-
faria eft ad dirigenda decreta Dei pradefiniriva ackuum
falugarium electorum -

Confim, Cim Deus nibil temeré decernar, ant de-
cernere poflit, ipfidecernentiadtus falutares electorum
neceffano pralucer {cientia, quaabfolura infallibitate
prafeir actus (alurares non modo poflibiles, fed etlam
fururibiles effe fub condjrione cerrarum vocationum
fey infpirationum . Ergo pralucer ei vel fcientia, qua
it ackus falutares tucuribiles effe fub conditione
certargm yocationum intrinfecé irrepudiabilinm, vel
feientia, qua prefcit actus falurares fururibiles effe fub
condiriong cerrarum yocariopum intinfceé repudia-
bilinm . Non prima fcientia : cum enim fic fcientia
adbuum falugarium ut neceffarid futuribilium : nam
afkus falutaris neceflario furnribilis eft fub condirione
vocarionis irrepudiabilis, & pofita vocatione irrepu-
diabili. actus neceffarid fierer, quia fierer 4 voluntate
antecedenter ad unum dererminata , eriam in actu
primo confiderata: omnind inepra eft, primalcilicet
fcientia, ad dirigendum decretum quo Deus vule ur
ackus faluraris non modo fiac, fed eciam liberé fiac,
hoc eft, fine gnrecedenti ad wnum dererminatione ,
fe tenente ex parte adtus primi. Superel}igitur, fiyo-
lumus fequi doftrinam §. Auguftini gratiam efficacem
conftituentis in certa vocatiene feu infpiratione , qua
feilicer voluntas in bis vel illis circumftantiis voca-
pur,; quomodo illi aprum eft, ur vocantem fequatur ;
fupereft, inguam , ut Deo decernenti ackus falutares
electorum confiteamur pralucere {cientiam fecundam,
hog eft, (cientiam mediam, qualem defendimus pro
ftacu narure laple,

» 1. Pelagiani & Semipelagiani eodem modo con-
ciliandi efficaciam gratiz cum libertate voluntatis ufi
funt contra S, Auguitinum, - & congraalios Catholicos
cum Auguftino pro vera Chrifti gratia pugnantes. &,
hoc effe tallum , Nam 1, I’rlngi-mi libertati humanz
confultum effe voluerunt, negando neceffitacemin{pi-
rationis ad operafalutaria, nulladiftinétione factain-
ter opera falutaria,; & aperum falutarium initia: ﬁuca-
bant enim hominem non fore liberum libertate arbitrii
cirea bopum, fi ad bonum faciendum indigeret alieno
auxilio s guod nullo moda haberer in fuaporeftate,
qualis eft nfpiratio divina, quam Deus in nobisfine
nobig operarur pro fyo beneplacito : unde oeceffitagem
infpiranenis, fenadjutorii veluntatem intimé & imme-
diar¢ afficientis,, arque 3 folo divino bencplacito depen-
dentis, dicgbant effe faralem necefitatem s qua pafita,
omnis arbirril liberras circa bonum evanelcerer . Qua-
e veram (.’.b;-iﬂigrariam in exemplis & dodtrinaipfius

Tractatus I. De Deo Uno.

Chrifti, qu in faceis libris expofita proftant omnibus,
conftitucbat. 2. Semipelagiani ex unaparte cum Pela-
giams“_fcr'mcnres hominem non fore liberum liberrare
arbittii circd bonum, fi indigeret alieno auxilio , quod
nullo modo haberet infuapoceftate, & ex alteracunt
Catholicis confitentes neceffirateminfpirationis ad om-
nia bona operanon foltim perficienda, fed eriam inci-
pienda, ut liberrati arbirrii confulerent, quzdam bo-
norum operiuminitia commenti {unt, adqua viresha-
turz fufficerent cum externa quadam gratia omnibus
indifferenter oblata, ac propofita, & quorum opeho-
mo haberer in fu:lporcih[c internam infpirationis gra-
tiam, ad operaquacnmque falutaria etiam incipienda
neceffariam 3 & hoc pacto omnibus infpirationis gra-
tiam indifferenter preparatam effe afferebant ; ita ut
iis, qui vellent, infunderetur; iisverd, quinollent,
non infundererur. Quid antem, amabo, hzc habent
commune cum noftro modo conciliandi efficaciam
gratiz cum libertate voluntatis?

_ Obj.2. Non aliter conciliamus certitudinem prade-
ftinationis cum veluntatisiberrate , quam Pelagiani &
Semipelagiani. R. hoc effefalfum. Nam Pelagiani (o.
jam pradeftinationem, vel fi vis , folam electionem
ad gloriam admirrebant', & hanc electionem vole-
bant ab zrerno factam effe ex abloluta previfione
meritorum naturalinm, hoc eft, ex pravifione bono-
rumoperum, que ii, quipraedeftinantur, fackuri fune
cum folis naturz viribus . Unde non aliter przdeftina-
tionem cum voluntatis Jiberrate conciliabant , quim
libero voluntatis arbitrio fubjiciendo ipfam predefti-
nationem : ita ur non voluntatem a pradeftinatione
gratuicd praparante beneﬁcia, q_uibus ccrtimm‘élibt-
rantur, quicnmque liberancur , fed pr;rd:;ﬁmanoncm
ur przmia preparantem i voluntate per nativas ar-
birrii vires in mandatorum obfervatione nfquein finem
perfeveratura dependerc vellent. 2.Semipelagiani pree-
ter pradeftinationem ad glotiam factam ex abfoluta prz-
vifione meritornm fupernaturalinm , hoc cft, operum
falutarium , non fine interno in{pirationis adjutorio
faciendorum, admittebant quidem prazdeftinationem
ad gtatiam, fen praparationem operum falutarium &
congruarum inlpirationum b zrerno factam, fed fub-
jiciebant illam quibufdam initiis bonorum operum ,
hoe eft, fidei inchoate , orationi, & aliis ejufmodi
conartibus, a folis viribus arbitrii dependentibus . Un-
de conciliabant illam cum libereate volutitatis, illam
permittendo voluntatis arbitrio : ita ut fecundum il-
jos, qui vellent, effent prazdeftinati ad gratiam ; qui
nollent, non effent; lew, quod eodem redir, ita ut
Deus ad gratiam pradeftinarit cos, quos {altem praevi-
dit effe credituros 5 alios verd non pradeftinaric ad
gratiam, quos non pravidic effe credituros. Ut pau-
cis abfolvam , Pelagiani & Semipelagiani liberum arbi-
rrium defenderunt, negando omnem pradeftinationis
gratuitatem eriam in radice.

Diges, Noftro ille modo conciliandi efficaciam gra-
tiz & cerritudinem predeftinationis cum libertate ,
tam evertimus pradeftinacionis myfterium , quam ever-
tebant Pelagiani & Semipelagiani . . hoc effe fal-
fum . Nam nofiro illo modo coneiliandi , &c¢. non
tollimus gratuiratem pradeftinarionis; fed eam porits
fupponimus; imo ad cam contra Pelagianas & Semipe-
lagianos defendendam, hunc modom conciliandi li-
bertatem cum gmtia & pr:edcﬂinariong:adhibcmus,&
cum gratiaefficaci, ac gratuita predeftinatione, quan-
tumvis cerra, falvam & integram confiftere libertatem
arbirrii oftendimus . Pelagiani verd & Semipelagiani
evertebant myfterium pradeftinationis, tollendo om-
nem pradeftinarionis gratuitatem, & onineelectorum
& reproborum diferimen refundentes primitis in natu-
ralem libertatis ufum. Nam interrogatus Pelagianus ,

vare unus fuerit Prxdcﬂinams ad gloriam, alcer ve-
ro non fueric : refpondebat, quia unus previlus fuit
bono naturali beme ufiirus ex innatis arbitrii viribus
alter verd pravilus fuir, non/bene ufurus. Similiter
Semipelagianus intetrogatus, quareunus fueric prade-
ftinacys ad (anékitatem & vite puritatem , fine qua ne-
mo falvari poreft, alter vero non fuerit: refpondebat,

quia




Difputatio V. Articulus IIL

quia unus relickis ex originali culpa viribus arbieri
pravifus fuit beneufurus, credendo, orando, &calia
eim}ngdipm:&ando, que homo ; quamvis l\apfus, _:ul-
huc per {c folum praftare poteft; alter vero pravifus
fuit non bene ulurus , nolendo credere ; orare; &c.
Nos autem qurenti, quareunusliberetur, alternon
liberetur; unus vocetur , quomodo illi congruit, a!—
ter non vocetur ; uni preparata fuerint beneficia qui-
bus certiffime liberatur, alteri non fuerint praparata;
uni derur petfeverantia, & alteri non detur; relpon-
demus , nec aliter refpondere poﬂl}mus » quim: per
beneplacicum Dei, qui cujus vulrl_m{eretur,_ &quem
vult indurat, non quidem 1mp<:1'mendq Il‘l“’i]ltlﬂlﬂ,“led
non largiendo gratiam, hoc elt, beneficia illa, quibus
cerciffimé liberantur, quicumque liberantur; quique
omnes homines, in eadem damnatione pofitos , re-
probare pofler; unde qu{)d aliquos pradeftinarit, ma-
ena mifericordiacft; quod alios non pradeftinaric, fed
Ii:!l maffa Perditionis 1‘c£iqucr‘ns, juﬂ‘iﬂ'in.mm j'udiciqm
eft . Quare autem hunc potius quam illum clegerit,
fi quisinterroger, refpondemuscun Apoftolo , Rom.
cap.11. Quis cognavit Senfum Dowsini 5 anr Zm' confi-
liavins ejus fuit2 quisprior deditilliy & retribuetur ei?
DeDeo autem expoftulanti objicimus ejufdem Apoftoli
verba, ead. epift.c.9. O homos tu quis ess qui vefpon-
deas Deo? mumquid dicit figmentum eis qui fe finxit:
Qm'd msﬁ'rg@;ﬁf ) annon ?mb.c—r pafcﬂ‘atem ﬁg!xfu: S€70,
0bi.3. Ad ccncilin_ndm_n hbcrmrcg‘n l‘_luﬂram cum
efficacia gratix & certitudine pradeftinationis, recur-
rendum eft ad omnipotentiffimam Dei poteftatem, qua,
ut docerS. Auguft ib, de Cort. 8¢ Gr.c. 14. magis dil-
onere putcﬂ de voluntaribus hommunj s quam ipfimer
ﬁom'mcs; & ad fummam eflicaciam divinz voluntaris
arringentem non foliim {u bftantiam aétuum noftroriim,
fed eriam modumillorum inlibertate pofitum . K. Bene
eft, fed ulcerins reftar explicandum 1a quo fitafit omni-
porentiffimailla poteftas, & fumma divine voluntatis
efficacia: neque enim couﬁﬁ’untin eo. qudd Deus pof-
fic per quodliber medium ;. ¢tiam nnrtccden:e_r t_'oh]m
tatis obligativiun ad alteram partem contradictionis
facere non modo ut velimus, fed etiam ucliberé! veli-
mus. Hoc enim manifelté repugnat . Dicimus ergo
in duobus confiftere: videlicerin fcientia, quaablolu-
ta infallibilicate novit mediade (e repudiabilia, {ub quo-
rum tamen conditione actus noftri fururibiles func; 8
Potcntia mediorum illorum i_nimpc@ib}!ircrcxecutiva.
Hoc ipfo enim quod Deus abfolura infallibilitace novit
media de {e repudiabilia, qua ramen fi adhibeantur,
voluntatem, quantumvis ab antccedenti ad ununyde:
rerminationeimmunent ; ad volendum permotura {unt;
arque hac mediaabfolutainfallibilitace permotura funt,
hoc ipfo quod abfolutainfallibilitare novic effe permo-
tura; nec aliunde ab ullo agente , ullove obice a ta-
lium mediornm executione impediri vel retardari po-
teft ; ftatim incelligitar habercomnipotcn[iﬂimum po-
reftatem in volunrates noftras, & voluntatem [ummé
efficacem in atcingendis actibus noftris non folim
quoad fubftantiam , ﬁ‘d. etram quoad modum liberta-
tis, qua fatim intelligitur cum omnipotentiflima fa-
cilitate facere pofle, quando volueric , & ubi volue-
rit, ut non modd velimus, fed etianmy libere (8¢ liber-
rimé velimus': ita wur quando voluerit & ubi volue-
rit, ut non modo velimus, fed eriam libere velimus;
ablolura nfallibilitate 5 & [umma neceflirate extrin-
{eca futurom fir, ur & velimus; & liberé velimus.
Obj.4. Vérus modus conciliandi libertatem cum ef-
ficaciagratiz difficilis eft, tefte S. Auguctino. Acqui
nofter facilis eft. Ergo non eft verus modus concilian-
di liberrarem cum efficaciagratia . R. 1. modum conci-
liandi duo fidet dogmataintetfe, pro aliquo tempore
mins explicacum & evolutum, proindeque intellectn
difficiliorem, pofie pro alio tempore fubfequente i Do-
¢toribus Carholicis, ob urgentem aliquam neceflira-
rem, & adrefurandam aliquam harefim, explicari ma-
gis & evolvi, & hoc pacto capeufaciliorem evadere .
R.2, modum conciliandi libertatem cum efficacia gra-
tiz, quem adhibent adverfarii , noftro longé facilio-
rem efle: nam ad banc conciliationem exequendam,
Simonnet T heol, Tom, I. :

87

€x una parte grariam omnemn efficacem confticuunt in
delectatione victrici, hoc eft, in ceelefti quadam fua-
vitate pradominante, & qua proinde bonum volunta-
ti magis placer indeliberate, quam malum; & cx al-
tera ponunt libertatem arbitrii in fola immunitate 4
coactione, fen quod idem cft, in lola fpontaneicate {ub
judicio indifferenti, hoceft, fub judicioobjeétum pro-
ponente partim ut bonnm, partim ur malum , cum
potentia refiftendi in fenfu divifo delectarioni prado-
minanti, hoc eft; cum potentia non faciendi 1d , ad
quod a deledtatione predominante pradeterminatut
i hzc delectatio oppofite defineret pravalere. Quid-
quid enim-dicant, non aliam in re liberratem arbitrii
in homine lapfo agnofcunt. Ar, quefo, quidfacilins
intelligitur, quam deleGtationem viétricem ftare cum
judicio indifferenti; voluntatem i delectatione victei-
ci predeterminatam, fponte bonum velle 5 volunta-
tem fub delectationis victricis dominio retinere poten-
tiam malum volendi {ub dominio delectationis terre-
nz> R.3. noftrum modum conciliandi libertatem cum
efficacia gratiz non ira facilem, imd valdé difficilem
effe ob multas & graves difficulrates, quas paritur fy-
ftema fcientiz mediz,. quod longe difficilius eftfyfte-
mate adverfariorum, quonihil, cum manifeftotamen
fidei preejudicio, facilius excogitari potuit, cim fit pu-
r& mechanicum. Unde nec quidquam inveniri potuit
aptins ad decipiendos cos ; qui laborem fugiunt , &
amant noviratem.,

Obj. denigue. Hic nofter modus conciliandi liberea-
tem humanam cum certitudine pradeftinationis fuic
faltem inventum Faufti Rejenfis , Semipelagianorum
patroni, ut probatur ex hoc illius axiomate : Vifi pre-
fcientia exploraverits predeftinatio nibil decernir. Ex
quibus verbis apparct, guam indigne de Deo fenferit,
faciendo Deum exploratorem, feu Deo exploratricem
fcientiam attribuendo, guam nos etiam Deo injuriam
facimus, cim fcientiam mediam ei artribuimus . B. N,
Nunquam enim Fauftus Rejenfis cogitavic de conci-
lianda libercace humana cum certitudine predeftinatio-
nis graruite:  clm omnem gratuitam praedeftinationcm
rejecerit, & voluerit non pradeftinacionem excrcitio
libertatis humanz ', fed & contra exercitium libertatis
humane in prefcientia preire predeftinationi, uc pa-
ter ex vetbisejus, ' qua hiccitancur, & ubide prafcien-
tia, non conditionali, fed abloluta loguitur . Unde
fenfusillorumeft, nifi Deus abloluce praviderit bonum
liberratis ufum abfoluté fururum, nihil predeftinatio-
ne fua decernic; vel, Deus nihil pradeftinatione fua
decernit, nifi ex abfoluta prazvifione boni ufus liberra-
tis humanz ablolute futuri, ‘& quidem tanquam moti-
vi voluntatem divinam impellentis ad decernendum.
Pater ex cap. 3. alterius ¢ duobus libris de grar. & lib.
arb. quibus doctrinam S.Anguﬂini £ iplhmque Aungu-
flinum tacité {uggillar, & quantim porteft impugnat
Fauftus, erroribus Semipelagianorum addi¢tus. Fau-
ftus igitur non curavit de concilianda certitudine pra-
deftinationis cum libertate humana, vel cerré non alio
modo conciliavic, quim Pelagiani aur Semipelagiani,
negando [cilicer predeftinationis gracuirarem 5 1llam-
que faciendo liberraris humana pediffequam . Dicere
autem quod Deum faciac exploratorem 5 adhibendo
hoc vocabulum , explorare , faris frigidum eft.. Sed
quidquid fit, nosattribuendo {cientiam mediam Deo,
minimé artribuimus ek {eientiam exploratricem ; lcien-
tia enim explorarrix non potefteffe, nifiea, quecum
labote & quadam anxietate inveftigar aliquid, qualis
cerré non eft {cientia media , qua videlicet Deus ab
xterno & pro zterno unico & fimplici intnitu, quid
quelibet creatura rationalis pro. quoliber ftatu actura
vel non actura effer fub quacumgue conditione pofii-
bili ad rem pertinente 5 certd & infallibiliter coano-
{cit ex intrinfeca & fumma intellectus divini detérmi-
natione ad cognolcendum omne cognofcibile , hoc
iplo precisé quod habet cognolcibilitarem objeétivam,
hoc eft, hoc ipfo pracis¢ qudd poreft terminare co-
gnitionem.




83 Tractatus I. De Deo Uno.

el ST 1@ VL

De divifionibus & canfalitate feientie diving
& idess divinis,

AR -C WL L Saink
_Q_fmr;,x_pfs.v [it feientia diving,

E/p. Scientia divina, que eff realiter nnica, cijm
R it ipfa fubftantia divina tali modo per feipfam fe
habeos; multiplex eft vicryaliter, quateniiszquivaler,
feclufisimperfedionibus, multis fcientiis fen cognitio-
nibus realirer abinvicem diftinctis. Unde folera Theo-
Jozis per conceptus inadequatos in plures fcientias fey
cognitiones exrrinfece dividi, ur jam oftendirur jo-
duétione.

1. Iraque fcientia divina ratione objectialiaeft cir-
¢a Deum, alig circa crearapoflibilia, ‘alia circa crea-
ta exiftentia , prmrerita , & futura, alia circa crea-
ra fururibilia, Item aliacircaentia, alia circanonen-
t1a, alia circa bona & mala, alia circa finita & in-
finita, Hing

3. Scienria divina dividiturin fcientiam fimplicis in-
telligentia, feientiam vifionis, & fcientiam mediam,
Scienria viflonis eft eay quaDens cognoleitfe ipfum,
& alia omnia, que in aliqua remporisdifferentia exi-
fiunr, & guidem qua talia, Unde (cienria vifionis eft
pn_rr.]_m comingeus s & F:_u'tim ablo)uré neceffaria; eft
abfalaré necefiaria qua fcientia Deiexiftenris; eff con-
tingens , qui fcientia creaturatim exiftentium, Scientia
fimplicis iptelligentie eft ea, qua Deus cognolcit ca
qug nunquam exiftnnr , quamvis poflent ‘exiftere; &
ca que aliquando exifhinr, fed precisé ut poflibilia
funr; itemea, que, pofitaaliquacondirione’, neceffa-
1i0 exifterent, five re ipfa aliquando exiftant, quia
pooerur conditio, ch nunquam exiftane, quia nun-
quam ponetur conditio, 1

Sciencia media eft ea, quaDeus cognofcit actus,
qui pofira aljiqua conditione ad tem perrinente ;. libere
fierent , five re ipl3 alignando fianrs five non; Talis
it v.gr. {cienria , qua Deus independenter ab omnj
decrero actuali cognolcir, quod fi Peprus raliilluftea-
rione illuminaretur, & rali infpiratione rangererir &
confortaretur, magox humilivatis peEnitentianagerer,
abfirabiendo ab hoc quod re ipfa penitenriam acturus
fit, vel non. Hec autem [cientia dicitur media, quia
medium quendam locum inter(cientiam fimplicis intel-
ligentie & feientiam vilionis tenet per participationeim
fimul-& exclufignem utrinfque: nam eftin ependens
ab ompi decreto exercito ficur fimplex iutc]]igenri;l, &
gontingens ficut [cientia vifionis. itemnon eft abfolurd
neceflaria ficur fimplex inrelligentia, néc lib Dea
ficur feientia vifionis y qu® verlatur circa exiftentia
creata, Itemeft priorin fubfiftendi conlequentia, quam
{feientia viflonis: valerenim 3 Ibl\'l1r1:] vifionis ad 1‘( 1en-
riam mediam, {ed non viciilim , q.‘.iJ quidquid furn-
rum eft, fouribile eft; arnonquidquid fururibile eft ,
fururum efts el} vero pofteriorin fubfiftendi con fequen=
ria, quim feientia Ii‘n?yiicis jngclhgrmi;—:: valet enim
a feientia media ad feienniam fimplicis inrelligentice
fed non viciffim , quia.omne futuribile ctt poffibile ,
at non omne Pmﬁoi]u ¢t futugibile,

2. Scienria Detaliaeftabfractiva, 8calig inruiriva,
Abftractiva ¢t eay qua res, five exifftant, five non,
gognofcuntur i Deo vel LiFPU_mEﬁlJCS, velur futaribiles
precisé: tales fung k'm‘un‘na fimplicss intelligentiz , &
icignriamedia. Scienuaintuitiva, qualiseft fola fcien-
ia vifionis, elt ea, qua res exiftentes cognolcuncur
& Deo utexiftentes, hoceft, fecundumexiftentiamue
actnalem & exercitam pro.omnitempore pro quo talis
eft, five res alle fint prefentes cognitioni divinz fe-
cundum actualem & exercitam exiftentiamin rota @rer-
pitate » ur Deus,y five in n!iqua tantim differentia rene
pug !_»:., ut ‘l'cjs 01'\]11.55 _c_rc.l?:t.

Nera, Scientia Detintuitiva, qu;‘t clt rerum creara-
tiun aliquando exiftentium , diverfas denominationes

& diverfanominaforticur, Nam dicicur 8 cft prafcien-
tia, quandin res creata nondum exiftic; dicitur8 eft
vifio, quando & quandiy res exiltic: denigue dicitur
& eft memoria, poftquam resdefiir exiftere, Unde in
Deo prefcienria, vifio, & memoriafluntunus & idem
realicer actus, quo Deus ab xterno & pro xrerno infini-
ta claritare & cerritudine atringit exiftenriam creature
nt actualem & exercitam pro rali differentia temporis :
hoc ipfo enim Dens infinita claritare & certitudine ab
zrerno’ & pro ®erno cognofcit eriam crearuramut fu-
ruram PI'D IE[‘HPGI’? ADreriore 4 &: ur PITEFE]'il'ﬂ.iT] Pl’O flll\-
fequente ; pmmdequc uno ¥ codem realiter actu ab
xrerno & pro aterno infinita claritate & certirndine
cognolcit creaturam ut fururam pro o tempore pro
quo kfurul'rl eft; ur prefentempro co rempore pro quo
prafens cft, ur prateritam pro co tempore pra quo
prarerita eft, & hoc ([Pa&o Deus abfque nllamuleipli-
citate reali aur incceflione adtuum fuorum preefeic, vi-
der, & meminir, quia prafeit, vider & meminituno
& eodem realicer actu, ab aterno & pro zrerno inva-
riabilirer exiftente, & ira 5 feclufis ilﬁpﬂ'ffc‘tionib:.zs,
aquivalente pluribus realiter & fucceflivis aibus »
quormm uno rem antequam fir , prenofcimus ut fu-
ruram; altero rem, cim jameft, intuemur utprefen-
tem; rertio rem, quando non eft amplits, recorda-
mus ut prareriram . Unde cum fundamento in e aétum
illum divinum logicé dividimus in rotidem actus,
quorum uno Deus rem primim prafeir nr fururam ,
altero deinde’intuetur ur prafengem , tertio denique
recordatur ut preferitam, nullam ramen in Deo fuc-
ceffionem actuum fingendo ;_rora enim fucceflio fe
IEner ex parfe Creatlire, que pro Uno fempore non-
dum exiftit, pro alio deinde exiftit, ‘proalio denique
definic exiftere.

4. Scienria Deialia eft abfoluté neceffaria, aliane-
ceffaria , non abfolutd ; fed rantum ex aliqua hypo-
thefi, que fic eft; ut poffernoneffe: undehec fcien-
t1a fimpliciter: contingens ‘dici deber , Scientia ablo-
luré neceflaria eft €a, qua abfoluré non poteft non ef-
fe mDeo, quia cftde objecto necefario’, utdeeflen-
ria divina, deperfonis divinis, de pofibilibus ut fic.
Scientia verd hyporhericé tanrim neceffaria eft ea , qua
ablolure pofler non effe, quia eft de' objecto contin-
genti, ut de actibus liberis divinz volunratis , de fu-
Turifiong creaturarnm , de eatumdem aétuali exiften-
ria & prateritione , de contingenter & libere futuri-
halibus: ciim enim bac omnia poffint abfoluté non el-
fe, poffunt ablolure non feiri aDeo: nam fi non el
fent, nec [cirentur, nec poffentfcirid Deo, non pro-
prer defectum aliquem intellectusdivini, fed quia non
effent feibilia . Unde qudd eorum fcientia fit contin-
gens inDeo, nonDeo, fedipfistribucndum eft , quia
divinus intellectus ex intrinfeca & cffentiali perfectio-
ne fummé completiis & determinatus eftad fciendum
omne feibile, hoc ipfo quod fcibile eft, & iraresilla
non {ciuntur contingenter 4 Deo, nifi quia non fune
nifi conringenter fcibiles,

5. Scienria Dei alia eft approbationis ; alia reproba-
tionis, Scientia approbarionis cft illa, qua Deus cogno-
feirea, quaipfiplacent, Undehae feienria dicit in re-
¢ko actumintelle¢tus divini, quo Deus cognofcit , &
in obliquo ackum voluntatis divinz, quo Deus fibi com-
placet in o, qued cognofcit. Scientiareprobarionis
eftea, quaDeuscognofcit ea, queipfidifplicent. Un-
de hzc (cientia duos dicic actus, unam in reéto , nem-
pe actom intellectus divini cognofcentis’, alternm in
obliquo, nempe afum voluntaris divine , odio profe-
quentis id quod cognofcitir. Nonrard aurem Deus in
Scripruris diciiurignorare ea, qua cognofcit pet feien-
tiam reprobationis, juxta illud Abacuc cap. 1. Mdundé
Sune oculi-tni 5 ne videas malwm; 8 illud Marth. cap.
25, Amen dico wobis : neftio vos. Nonquodd nefcit il-
la, fed quia non fcir cum complacentia, feuquia non
fcit, nifi cum difplicentia.

6. Depique fcicntia Dei alia eft practica, & alia
fpeculativa. Scientia {peculativa eft ca, qua aut cft
de objecto non operabili, ur cognirio qua Deus fe
iplam cognolc:r, auc de objecto operabili, fed non qui

opera-




Difputatio V. Articulus IL

GPEIairiiC et , ur cognitio qua_[)eus ccgnpfci:, quid
fir aur qualis fic res creata. Scientia practica eft ea
qua eft de objecto operabili, qua operabile eft, pre-
{cribendo quid aut quomodo operandum fit. Haxcau-
tem fcienta dicitur caula rerum, non quod fit prin-
cipium adequatum productionis earum , fed quia
pralucet voluntati divinz applicanti potentiam exe-
curivam», iplfamque porentiam executivam dirigic .
Sed ut plenins qua ad feientiam Dei practicam pet-
tinent, profequamur, fit

ATRYT T'C'U EUS IR

A3 Y
Quanam [cientia in Deo [ir cawfa verum dirigendo
— " ..

feilicet amnipotentiam divinam ad extra
operanten:.

Resraoaxstio L

Scienria fimplicis intelligentiz eft caufa rerum .

Prob. Ars divina cft caufa rerum . Arqu (cienria
fimplicis intelligentiz elt ars divina . El‘gq {cieptia
fimplicis intelligentiz eft caufa recum. Major pater,
Nam Deus non operatur ad, extra , nifi per modum
perfedkiffimi artificis, & conlequenter nihil eperatur
ad extra, nifi ex directione artis perfectiflimz, qua
proinde cft in Deo caufa directiva eorum omnium,
qua Deus ad extra operatur. Prab. ergo mifl. Ars di-
vina eft actus; quo Dens rarione prius, quam velic
aliquid opcrari ad extra, fibi repr;sfemat exemplaria
omnia, ad quorum imitationem poteft ad -extraope-
rari. Arqui-actus ille eft fimplicis intelligentiz, fen
pertiner ad fimplicem inelligentiam: ad quam ¢nim
aliam fcientiam pertinerer? Ervero pertinet ad {cien-
riam abiolucé neceffariam , & independentem abom-
ni decreto aduali, que fcientia certé mon eft alia,
quim fcientia® fimplicis intelligentize.

ResronNsio I

Sola feientia fimplicis intelligenriz eft caufa re-
rum , directiva [cilicer omnipotentiz ad extra ope-
rantis . ;

Prob. Nam fi quz alia fcientia in Deo eft canla
ferum , cerré fcientia vifionis, utvolunt recentiores
Thomifte ; docentes in Deo fcicntiam {implicis in-
rclligcuti:e efle (]lllerlLL11 caufam rerum {ed r_unmt_(‘:
tantiim, nempe dirigendo ; [cientiam vero vifionis
effe canfam rerum proximam , earum exiftentiam ef-
ficaciter impérando: mam in Deo poft decretum pro-
ducendi rem aliquam 5 ponunt imperinm’ quoddam
intelleétuale; ex quo immediaté  fequitur rer produ-
cende exiftentia pro €o tempore s pro quo impera-
turs juxtaillod Plal.148. Dixir, & ‘ffz(’z'-;_«‘u/r_y;;r; man-
davit s & creata funt. Hoc autem incellectuale im-
petium volunt elle feientiam vifionis, quia termina-
cur ad exiftentiam rerum uc- actualem & exerciram
pro co tempore , pro quo imperatur , ue fie. Arqui
hec dodtrinanon eft probabilis, nec ullo modo fcien-
tia vifionis dici poteft caufa rerum, quas Deus ope-
racur ad extra. Lrgo, &

Prob, min. Nam 1. imperium illud rationis, ratio-
ne poferius 5 quim decretum cf'ﬁc‘nx producendi res,
& quod ad fcientiam vifionis pertinere dicunt Tho-
miftz , plané faperfluum eft , & gratis confictum .
Quafi verd decrerum efficax prqduccndl remaliquam,
fon fufficiat 5 vel ut hoc iplo res illa fit pro co
tempore , Pro quo Dcu_s vult i!!:up effe, vel faleem

applicandam potentiam executivam; aut Deus B
pofito efficact decrero producendi remt aliquam, ali-
quam ' in executione difficultaremn pati poffic , que
aliter fuperari non poffit , quim per illud imperium
rationis fubfequens. 2. Scienria vilionis elt ea, qua
Deus cogaolcitexiftentian rerum ut actualem & exer-
citam pro o tempore, pro quo tnhsf&. Ergocien-
tia vifionis eft ea, qua Dens cogpofcic exiftentiam
rerum ur caufatam pro eo tempotes pro quo elt can-
fata 5 fen pofita exera caufas . Ergo [cientia vifionis
ratione polterior eft, quam exiffentia rerum, urcane
fara pro ea temporisdifferentia, pro quares exiflunt.

89
Ergo a fortiori , ratione pofterior eft, quim caufa-
litas, vi cujus res exiltunt, pro co fcilicer tempore,
pro quo res exiftunt. Ergo (cientia vifionis neceft,
nec poreft effe caufarerum; alioqui caufa poteft effe
pofterior [ua canfalitate , eamque fupponere . Quod
eft abfurdum.

Obj. 1. Parres docent fcientiam vifionis effe caufam
rerum. Nam v.g. S. Auguftinuslib.1s. de Trin.c.13.
fic loquitur » Unsverfas creaturas fuas » & [piritna-
les @ corporales 5 non s quia funt , ideo novir ; fed
ideo funt, quia novit... nonenim nefcivit 5 que fue-
rat creatarns : quia ergo [Civit 5 treavit; nonm, quia
ereavity feivit. Ergo, &c. R. meg.ant. Ad1. prob.
R. S. Auguftinum loqui de fcientia ; que antccedic
decretum producendi creaturas, ut clarum eftex his
verbis, Non enimunefeivit, que fuerat fallurus; qua-
lis certé non eft fcientia vifionis, fed [cientia fimpli-
cis intelligentiz.. Loquiturergo S.Doctor defcientia
fimplicis intelligentiz , nec alind intendit , quam
oftendere, quantim {cientia divina przfter noftre ,
qua res 4 Deo creatasnon novit evidenter, nifi quia
nobis prefentes funt. At fcientia divina etiam ante-

uam effent, imo ratione pritis, quim veller Deus
illas effe, illas infinita claritate & certitudine norat
fecundum omnes rationes & perfectiones {nas, iraug
nihil clariracis & cerritudinis fcientiz divinz acceffe-
it ex productione creacurarum, & carumreali cum
Deo prafentia in tempore. Hinc nomine vifionis Pa-
tres quandoque fignificane feientiam fimplicis intel-
ligentiz 5 quia ratione {uz claritacis & cerritudinis
vifioni aquivaler.

Obf. 2. Scientia Dei, qua eft caufa rerum, deber
effe libera, Atqui fcientia fimplicis intelligentiz non
eft libera, fed abloluté neceffaria. Ergo, &c. R.dift.
maj. Scientia Dei, qua elt canfa rernm, deber efle
libera in caulando, C.maj. In effendo, N.maj. Scien-
tia autem fimplicis intelligentiz non eft quidem li-
bera in effendo; ctim abfoluta neceflirate exiftar: at
eft in caufando ; nam canfar liberé , quatenus non
caufat, nifi per liberam voluntatis divine determina-
tionem applicata ad dirigendam porentiam exectiri-
vam , quo pacto ; & non aliter ; ipfa porenitia exe-
cutiva libere caunfat.

Okj.3. Scientia, quaDeus operatur ad extra, ter-
minatur ad rem ut exiftentem pro eo tempore , pro
quo re ipfa exiftit. Sed fcienua fimplicis 1nelligen-
tie terminatur tantim ad rem ut poffibilem. Ergo,
8c. Ri dift:maj. Scientia, qua Deus operatur ad cx-
tray rerminator ad rem ut exiftentem, &c. ranquam
caufa ad cffcétum , ab ipia directivé caufatum , G,
maj. Tanquam cognitio ad objectnm ab ip(a fub ra-
tione cxiftentis reprafentarum , N.maj. Nam fcientia,
qua Deus operatur ad extra, non canfat ebjectum
foum , illud reprafentando ut actu exifiens, fed di-
rigendo potentram executivam, & prafcribendo mo-
dum, quo res fieri deber, wdd min. R. dift. imilwer.
Sed fcientia fimplicis intelligentiz terminatur tanoim
ad rem ur poffibilem , fi per liberam volupratis de-
terminarionem non applicetur ad digendam poten-
tiam executivam s C.min. Undetunc tantimiett cau-
fa in actu J:»rimo, fen, quod idem eft, rantum apra
eft ad caulandum . Si per liberam voluntatis deccr-
minationem applicerur addirigendam porentiam exe-
cutivam pro ¢o tempore 5 pro quo hzc potentia
exequitur id, quod i Deo determinatum eft, N.min.
Tunc enim fcientia fimplicis intelligentiz caufat di-
reétiveé rem pro co tempore , pro quo [res accipit
effe , & ita terminatur ad rem ut exiftentem pro
eo rempore 5 pro quo re ipla exiftic ; terminatur ,
inquam , tanquam caufa ad effetum dircctive ab
ipfa caulatum. %

0bj. 4. Scientia divina pro eo inftanti, quo caufa
objectum fuum, contemplatur illud uradu exiftens,
Ergo caulac illud , contemplando illud ur actu exi-
ftens. &. neg.confeq. Nam icienta divina, qudcen-
templans objectum fuun: uractu exiftens, (upponit il-
lud jam a fe caufatum , quia lupponic actualem itlius
exiftentiam, quam contemplature
No:a.




T ——

——

90 Tradtatus I. de Deo Uno.

Noza. In eo infkanti reali, proquo feientia divina
caufat objedtum fuum, duo figna racionis diftinguenda
funt, in quibus fcientiadivina objectum fuum diverfi-
mod¢ reprafentar ¢ nam in primo figno. reprafentat
illud ut porens exiftere ; in fecundo verd reprafentar
illud ut acku exiftens. Sub prima ratione eft fcientia
fimplicisintelligentiz, fubfecunda eﬁﬂfcwnua vifionis;
fub prima ratione caufat objc&ut}l fuum, dirigendo
porentiam executivam ad ¢jus effectionem, fub I"ecupda
puré concemplatur illud ur_cazgfamm._ Quamvis ig:mr
{cientia divina pro eodem illoinftanti ceali, pro quo
caufat objectum fuum, fitnon folum {cientia fimplicis
intelligentiz, fed eriam v1_ﬁunis, quia nonfolim re-
prafenar illud ur potens c_xlﬁcre > fed etiam ur actn exi-
ftens; nontamen caufae illud ur eft fcientia vifionis,
fed folim ut eft feientia Gmplicis ingelligentiz.

Obj. ulr. Ex §.Thomade veritate q. 2. art.13. Seien-
tia Dei [ecundpm quodordinatur ad opus, quod facit
volunitass tantua off exiftentinn in prefenti, preterito
wel furnro. Ergo, ex §. Thoma, fciencia vifionis, &
quidem fola, eftcaularerum. R, neg. confeq. Nam ibi
5.Dockor dicit quidem fcientiam divinam, qua per li-
beram voluntatis determinarionem applicata eft ad
caufandum, & dirigendam potentiam executivam in
{uis operibus , monftranda illi modum eafaciendi, effe
rantum derebus aliquando exiftencibus, quod verum
eft; arnon dicit fcientiam divinam caufare res aliquan-
do exiftentes , rcpr:efcnzando exiftentiam illarum ut
actualem & exercitami, quod tamen requiritur ad (cien-
tiam vifionis. Scientiaigiturdivina, ut eft canfainadtu
fecundo, hoceft, uractn dirigens potentiam divinam,
& ita directivé caulans effectus Dei, non eftnifi re-
rum aliquando exiftentium, ut per femanifeflum eft ;
non ¢ft tamen caufaillarum, gna contemplaturillas ut
exiftences, fed qua prafcribic modum quo fieri debent,
utexiftane, 8 ita non-eft caufa illarum, qua fcientia
yifienis, led qud [cientia fimplicis intelligentiz.

A RCTSEEW B 1.8 11k
De Heis divinis.

Ota, Idea firiété fumpta, & ut hic fumitur, re-
k¢ defcribi poteftin genere, Formaexiftens in
mente artificis, ad cujus imitationem artifex operatur.
Unde ad ideam firiété fumptam requiritur, 1. Ut fic
de re oparabili 5 & modo 1llam operandi. 2. Ut re
iplaab artifice ad opus ordinerur. Nam bz duz con-
ditiones requirantur ad rationem exemplaris , que
ideam ftrick¢ fumptam confictuit, Idea enim firictd
fumpra, eft exemplar rei faciend=, ad quod refpiciens
artifex facitapus, guodinrendi. Iraque fi prima defic
conditio, tunc forma rei, exiftens in mente artificis,
nec eft, nec potelt effe idea propriéloguendo, quia
niec ¢efty nec poreft effe exemplar. Si verd fecunda tan-
tum conditio defit, forma rei exiflens in mente arti-
ficis , non eft quidem idea & exemplar, fed apta eft
ut fit, quod eft illam effe ideam & exemplar in aétu
primo tantim ; & tune vocatur fpecies, fimilitudo,
& ratio, in qua ut objedto pracognito cognofcitur
ress cujus eft fpecies, fimilicndo, & rario.

Neota iterim . Idea duplex diftinguitur , objectiva
{cilicer & formalis. Ideaobijectiva, que eft fimpliciter
idea, eft forma illa ad cujus imitationem artifex ope-
sapur, hoc eft, exemplar ad quod artifex refpicit 5
nrei opus fuum alimilet. Idea verd formalis, que
non el pili cum addite diminuente idex, eft 1pla
cognitio forma feu exemplaris, quod artifex fibi in
fug effecku cxprimendum proponit, De objectiva au-
toml y won de formali, hic agitur, & quaEritur 5 I.
Wrivm in Deo locum habeat refpectu rerum omninm
b ipfo factibilium , 2. Utrdm fic perfectio intrinfe-
¢ Dep. 3. Uptin firunica rancdm, an verd mulk
riplex . Quibus queftienibus fequentibus tefponfioni-
bus fatisfacimus,

Resrowsip L

Datur in Deo idea obje@iva rerum omnium ab
iplo conditarum. Ita S, Thom.hic q.r5. ar.r. in O.
poft S. Auguttinum lib.83. qq.q. 46. & aliislocis.

Prob. Mundus factus eft & Deo , ut agente modo
perfectiflimo, acproinde uragente perintelleum &
voluntatem, hoc eft, utagenre ex libera intentione
faciendi opus , qued faciebat , & cum cognitione
modi, quo faciendum erar, ac proinde cum cogni-
tione forma: intelligibilis , cui aflimilandum erar .
Ergo necefle et ponere in mente divina formam, ad
quamefpiciens Deus, mundum & omnes ejus partes
condidit . Ergo neceffe eft ponere in mente divina
ideam objectivamrerum omninm ab ipfo condicarunt.
Ira raviocinatur S. Themas loco cirato , Quia mun-
dus, inquic, non ¢ff cafts faftus, fed eff faitus 2 Deo
per intellectum agentem 5 neceffe eff, quod in mente
divina fit forma, ad fimilitndinem cujus s mundas eff
faltus. Et in hoc confiftit ratio ides. Eodemy modo
ante' S. Thomam ratiocinatus fuerac 5. Auguftinus
loco citato , ubi hac leguntur : Quis religiofus &
vera religione imbutus,.... negare andeat o imo non
etiam praﬁtﬂamr, omniaque [unt; id qﬁ, quacumqus
in fuo genere propria quadam natura continentury #e
Jfints Deo authoreeffe procreata...quo conftituto atque
conceffo 5 quisandeat dicere Deum irrationabiliter ome
nia condidiffe ¥ Quod i veéte dici & creds non po-
teff 5 reffat ur ommia vatione fint condita . Per ra-
tionem autem intelligit, uc pater ex contexru, for-
mam in mente exifientem, fecundim gquam forma-
tar, hoc eft, ad cujus fimilicudinem conditur opus
ab opifice,

Confirm. Deus mundum condendo operatus eft uc
perfectiffimus & fapientiffimus artifex ; mundum enim
condendo , operatus eft modo perfe&iflimo 5 nempe
ut agens intellectivum & liberum . Ergo mundum
condendo operatus ¢ft ad imitationem perfediffimi
exemplaris in mente divina exiftentis : nam artifex
in tantum operatur ur artifex , in quantum opera-
tur fecundim preconceprum exemplaroperis , quod
intendit facere, & faciendo aflimilare exemplari prz-
conceptos quod in opere exprimendum fibi propo-
fuit. Ergo re ipfa inmente divina exiftic exemplar,
feu idea objectiva rerum omnium ab ipfo condi-
rarum,

ReEsroNsio IL

Idea objectiva, quam habet Deus, rerumomnium
a fe conditarum, eft perfectio Deo maximéinrrinfeca.,
Ita S. Thomas art.2. in O.

Prob. Nam ideailla eft ipiffimaeflentia divina, &
qua eft ipfa plenitudo effendi , fen omnium omnind
perfedtionum complexio ; & qui in fe modo quo-
dam excellenti continet omnes omnind perfectiones
creaturarum. Nam fub primo refpectu eft veluri fons
& radix omnis realiratis & entitatis, quia resin tan-
tum participant de realitate & entitate; inquantum
participant de illa plenitudine ; & confequenter in
quantum illam imitantur , feu , quod idem eft , in
quantum adillius imitationem fiunt. Unde fequitur
effentiam divinam, qua participabilis & imitabilis eft
a creaturis, ad hoc aprffimam effe, ut modo quo-
dam excellenti fit exemplar rerum omnium , qua’ &
Deo fieri poffunt. Sub fecundo verd refpectu eft per-
fectiffima quzdam imago rcmmomnium_. a Deocreas
bilium,, illarum perfectiflime reprafentativafecundim
naruram, proprierates omnes, &‘modum,_quu fieri
debent ; & ita fub hoc refpectu eft Deo prima ratio
cognofcendi res ommes creabiles fecundimnaturam,
arrributa omnia , & modum illas efficiendi . Unde
fequitur effentiz divinz{ub hoc refpectu nihil decife,
ut fit Deo exemplar abfolutiflimum rerum omnium,
quas facit,

Confirm. Quia 1. Deus eft artifex perfectiffimus,
& ita operum, que facit, debet habere perfectiffimum
exemplac. 2. Deuscftartifex planéindependensin ef-
ficiendo quocumque alio, &ita debethabere a (e,

& nen




Difputatio VI, Articulus I. 91

& non aliunde emendicare exemplar, ad cujus imi-
ravionem faciat , quzcumque facit. Atqui exemplar
ilind perfectiffimum, nec aliundé emendicatum, ad
uod Deus refpicit operando ad extra , non potcﬂ
3iud effe, quim ipla effentia divina, quéd participa-
bilis & imicabilis eft 4 creaturis , aur qua eft Deo
rima ratio cognoicendi modo perfectiffimo creata
omnia fecnndiim naturam, proprietates, & modum
ea faciendi. Ergo, &c. Mious igitur digne de Deo
fentic Durandus » ciim docet ideas nihil aliud effe’ 5
quam effencias rerum polflibilium in mente divina
objectivé exiftentes.

Resronsio IIL

Tdea objectiva, quam habet Deus rerum 2 fe con-
ditarum , ¢ft unica & fimplexrealiter, fed vircualiter &
logicé multiplex. Ira 8. Thomas att. 2. in O.

q)rima pars per fe patet; cumidea illa nihi.lnliud fit;
quam effcntia divina v. g qua participabilis & imi-
tabilis 4 creaturis. Secunda vero pars facilé oftendi-
rur. Nam effentia divina, qua participabilis & imi-
rabilis 4 creaturis, vel, fivis, qud Deo eftprimara-
tio cognofcendi creaturas fecundiim naturam , pro-
prictates & modum. quo fieri debent, zquivaletideis
realiter abinvicem diftinéis, quarum una effer pro-
pria hujus entis, altera iftins, &c. Se iplaenim mo-
do quodam excellenti , & feclufis imperfectionibus,
przftac in ratione exemplaris id , quod praftarent
idez , realiter ab invicem diftincke , & propriz fin-
gulorum entium, quxproducumm'éDeo. Hinc cum
fundamento in re logicé & per conceprus przcifivos
dividitur in tot ideas rerum proprias , quot funt in
ﬁngulari opera & Deo condita. Hinc de ideis divi-
nis loquuntur Patres in plurali. numero , uc v. gr.
S. Auguftinus loco citato, ubific loquitur: Sunz nam-
que idez rincipales forme quedam  vel rationes re-
rum 5 fRabiles arque incommutabiles, qua ipfe formate
Hon ﬁm:, ac_per hoc aternas ac femper eadem mgdn
[efe babenres 5 qua in divina intelligentia continen-
turs O citm ipfe neque oriantur s neqae iMiereait
[ecundsim eas tamen formari dicitur omne quod oviri
@ interive poreff s & omne quod oritur G interit .
Er inferids: Reffat utomnia ratione fint condita: nec
eadem ratione bomo, qua equas: hoc enim abfurdum
et cxiftimare. Singulaigitar propriis [unt creatarva-
tionibus . Fas astem vationes s ubi arbitrandum eff
effes nift in ipfa mente creatorisy nonenim extra [e
quidquam._ pofitum intughatur , ut f(ecundum id confti-
tucver quod, confbituchat : nam hoc opinari [acrilegsn
¢f. Quz omnia aprifiimé quadrant eflentiedivine,
ut eft ipfa plenitudo effendi, & perfetionum om-
nium complexio; inca enim, qui tali, Deusmodo
quodam eminenti habet ideasrerum omnium, quas
facit, proprias, ftabiles arque incommurabiles, quz
formatz non funt , ac per hoc zternas , & eodem
femper modo fefe habentes; qua continentur in di-
vina intelligentia non folim per reprafentationem,
fed per identitatem fummam, & qaaram participatio-
we, ut ait paulo inferilis 8. Doctor, fir, nr fir quid-
quid off 5 quoguo modo ¢ff . Unde Deus , cim mun-
dum conderet , non €xtra [e qudquaim poﬁtum 5
fed fe iPFum intuebarur, ut lc:::undl:lm hoc divinum
3:qucperfc&ifﬁmum exemplar conftituerer quod con-
frituchbat .

wares, uerim Deus habeat in effentia {ua ideas
rerum omnium , quas cognoici:, etiam earum , quas
non facic. R.brevirer. Resille, quas cognolcit, fed
nunquam fackurus eft, vel funcab illo _Factibiics, vel
non . Si primum. Deus haber ineffentia fua illarum
ideas in actu primo, non in actu fecundo, hoc eft,
effentia divina poffct quidem effe illacum idc;g , non
eft tamen propri¢ loquendo, qui.a icllciz fimpliciter 8¢
propri¢ loguendo, eft n&LlaIc_Prmc_lp1Llnl effectionis
pro aliqua differentia temporis . Si fecundum . Ha-
bet tantium in effentia fua illarum rationem , quarte-
nus effentia divina ut precognita, eft Deo Tario co-
gnni‘ccndir illas, aut aliquid aliud, mquo immedia-
té cognofci debent. Quod addo proprer negariones

& privationes , quz immediaté cognofcuntur in
pofitivo , cujus funt negationes aut privariones, &
cujus perfectifliimam quandam fimilitudinem Deus
habet in effentia fua. Vide S. Thomam hic art, 3.

YRR HHIHTHHHENEHTHHHHHHVEVEVED 00D
Dl 5P Usd. ol 1O VL

De Poluntate divina.

ARTHRCULU S T

Utrisms in Deo [ir wvoluntas, an libera fit,
& circa que.

Resronsro . L

Euns habet voluntatem.

Prob. Voluntas eft facnltas apperendi bonum
& averfandi malum, incellectualiter cognitum., Arqui
Deus tali facultare carere non poteft: eft enim perfe-
¢tio melior ipfa, quimnon ipfa, & eminentiflimus
vitz gradus, quo proinde carere non porelt ens ,
quo nihil melius effe vel cogirati potelt. Ergo, &e.
Deus autem haber voluntatem fine imperfectionibus,
quibufcum habent, aut habere dicuntut creatura in-
telleGtuales . Nam 1. Voluntas divina non diftingui-
rur realiter ab actibus fuis, aut 4 (ubftantia divina ;
cim realis diftinétio repugnet fimplicicati divinz ., 2.
Voluntas divina eft effentialicer recta & impeccabilis.
Sanckiras enim eft perfectio fimpliciter fimplex, qua
proinde Deus carere non poteft. 3. Voluntas divina
eft plan¢ immutabilis, ut patet ex diis fuo loco de/
immurabilitate divina.

Resronsio IL

Deus habet volutitatem & i coactione & i fim-
plici neceflitate immunem circa omnia , quz opera.
tur ad excra.

Prima parss nempe qudd Deus habet voluntarem
immunem i coaltione, &c. clara eft. Nam coactio
eft violenta ad unum determinatio, caufata ab agen-
te extrinfeco . At nullum eft agens extrinfecum’, 4
quo Deus pati violentiam poflit. Prob. ergo . pars »
nempe quod Deus habear voluntatem immunem 4
fimplici neceflitate circa, &c. I ex Script. Nam Ephef.
cap. 1. diciturde Deo: Operatur omnia fecundsim con-
JSilinmuoluntatis fue. 2. ex S. Ambrofio lib. 1.de fide
cap.2. ubi ait: Omnia operatur unus atqne idem Spi-
vitus, dividens finguliss prout vult... hoo efts pro li-
bere wolunratis arbitvio, non pro ?zecrﬁmm‘ aéﬂqm'a.
Et ex S. Anguftino lib. 22. de Civ. cap. ult. Dens ipfe
nunguid quia peccare non poteff s ideo liberum arbi-
rriums, inquit , habere negandus ¢ff: 3. Ratione. Nam
Deus agit ad extra modo perfectiffimo . Ergo agit
ad extra per intelle@tum & voluntatem . Ergo %mr
volunrarem aut neceffarid aut liberé volentem. Non
per voluntatem neceflarid volentem: cum' enim fibi
fir fufficienciflimus, & ita nullo ex iis, quafuntex-
tra fc, indigeat ut fit aut bene fir, non poteft velle
neceffarid quidquam ex iis, qua funt excra fe. Er-
go per volunratem volentem liberé & fine antece-
denti ad volendum determinatione., VideS. Thomam
hic q. 19. art. 3.

Responsio IIL

Voluntas divinalibera eft libertate contradictionis
& [pecificationis, non libertace contraricratis .

Prob. Nam 1. Dens habet faculracem volendi vel
non volendi alia 4 fe: poruit enim pro arbitrio velle
vel non velle productionem mundi . 2. Deus haber
facultatem fe 1pfum decerminandi ad bonum aliquod,
vel ad alind 5 anc conerarium , ant diverfum & in-
compoflibile : poteft enim pro arbitrio v.g, parcere
peccatoribus, vel illos punirc. 3. At non poteft fe
iplum dererminare ad bgnum vel ad malum , cum
fir effentialiter impeccabilis.

Obj. 1. Voluntas manifeftandi perfectiones fuas, ac
proinde communicandi fe crearuris, cﬂperfe]gtio in

co.

n




92 Traétatus L

Deo, Ergo Deus neceflarid manifeftac perfectiones
fuas , & commuynicat fe creaturis . R. Voluntatem
illam effe perfectioneminDeo, non intenfivam, fed
extenfivam tantam . Sicur enim manifeflatio perfe-
&ionum divinarum addita ipfis perfectionibus divi-
nis, non facit aliquid intenfivé majus in ratione bc_n-
ni; quia bonum creatum , quantumcumgue mulei-
plicetur , additum bono increato, non\fncu, ne fa-
cere poteft alignid inl’C!‘JﬁVul‘l]ClluS? quam folum bo-
num increatum : ifa actus, quo Deus vult manife-
flare perfectiones fuas, additus actui, quo perfectio-
nes illas {ibi yult, non facit aliquid intenfive majus
in genere laudabilitaris, fed folim extenfivé, quate-
nus tunc duplici quidem titulo laudabilis eft, vide-
licer, & quiavule fibi perfectiones fuas, & quiavule
manifeftare illas: at tunc non eft laudabilior, quﬁm
fi folim veller fibi perfedtiones fuas 5 & nollet illas
manifeftare, & creaturis communicare: 1mod adhuc
effer duplici pariter titulo intrinfecé laudabilis , &
quia vellec fibi perfectiones fuas, & quia nollet eas
manifeftare & communicare creaturis. Actus enim
guo Deys nollet perfectiones fuas communicare crea-
guris , rantam haberer landabilitacem , quantam ha-
bet actus, quo vulrillas communicare, quiatantum
haberer honeftatis, & efleradtus ejufdem virtuzis, &
imperatus ab infinita illa complacentia 5 qua Dens
fibi 1n bono {ue incrinfeco complacer . Unde mani-
fefic fequitur Denm , five velir five nolit manifefta-
re perfectiones fuas, zque perfectum efle non foliim
intenfive, fed etiam excenfive, proindeque volunta-
tem manifeftandj perfectiones fuas non magis 1lli ne-
ceflariam effe, & neceffario inefle, quam voluntatem
pppofitam. Unde N. confeq.

Dices. Ergo dantur in Deo petfectiones alique, qua
fune contingenres, R, dift. Danturin Deo perfectiones
aliguz intenfive & fimpliciter fimplices, que funt
contingentes , N. ant. Deus enim omnes ejufinodi
perfectiones , fine quibus frilicer ant non effer, aut
non bendeflers fummaneceflitate in fe complectitur.
Danrur in Deo perfectiones aliqguz non fimpliciter
ﬁxuplicﬁh & extenfivae tantum , quz ﬁmrcomingcn—
tes , Subdift, Que funt contingentes contingentia
propria creaturarum , N. Contingentia propria Dei,
que nullam inyelvir imperfectionem , imd fummam
in Deo perfectionem fupponit, C.

Duplex igitur diftinguenda eft perfedio contin-
gens; una qua fic eft indifferens ad effe & non ¢ffe,
ur pofficrranfire 3 non effe adeffe, & ab effe ad non
effe; & hzc conringentia propria eft crearurarum
quz proinde mutationi obnoxix funt, 1n quo magna
elt jmperfedtio; altera que fic eft indifferens ad efle
& non effe, utvel nunquam fit, vel i fic, abzrer-
no & pro zterno fit: unde concingcns dicitur, non
quia tranfire poteft 4 non effeadefle, aut ab effe ad non
glfe 5 fed quia non eff neceffaria , & ex hypothefi
qubd fir» fic eft ab zrerno & pro @rerno , ut potue-
g1t nonefle. Hoc pacto contingentes funt alique per-
fectiones in Deo , que funt perfectiones fecundum
quid, & extenfive rantim, nempe volitiones liberz,
& cognitiones non neceffariz; fic enim funt in Deo
ab mrerna & pro arerno, ur potuerine noneffes fed
ex hypothefi quod finr , non poffunt non effe ab
grerno & pro zterno . Quidquid enim Deus liberé
vule, ab ®rerno & pro werernio vult, & quidquid co-
gnofeir eriamnan neceflarid, ab zterno & pro xrer-
no cognofcit, Unde nulla murabiliras argui potefiin
Dco_cx pcrlcét’zonumillarum comingcm}a. Imo hec
confingentia fundamnr in fumma aliqua perfectione
divina, Nam Deus, quacumque vult exera fe, libe-
£ vuley 8¢ ita vale , uc poffer non velle , quia fibi
fufficientiMimus eft, quia fummé independens cft A
rebus Qxﬂ!‘xibU.S crearis, quia fummum haber inillas
dominium, quia five velir aliquid extra fe, fivenon,
femper {umme perfectus eft & landabilis , Irem co-

nalcit contingenter res aliquas ira fe habere , quia
res illz iea fe habent contingenter , & fic irafe ha-
bent, ur poffent’ aliter fe habere, & fi aliter fc habe-
rent, non poflet non cognolcere illas aliter (e habe-

de Deo Uno.

re, propter fummam perfedtionem intelleStus divini
ex fe fummé completi & determinari ad cognofcen-
da omnia ut funt . Quod fi cognofcerct illas alicer
fe habere, quia {cilicer aliter fe haberent, non inde
magis aut minus perfetus evaderer ; ita enim per
actum fuum neceffarium perficitur , ut intendi non
poffit ejus Perfe&io & laudabilitas 5 ficur nec volun-
tatis petfectio & landabilitas inrcntiipoteﬁ, quia fum-
mé perficitur, & laudabilis efficirur per aétum fuum
neceffarium , nempe per fummam illam charitatem,
qua Deus feipfum neceffarid diligic, fibique cumin-
finita complacentia vult omne bonum incrinfecum
fine quo aut non effer, aur non bene effer.

Dices. Perfe&tiones illz , quamvis extenfive ran-
tam, funt realiter ipfaeffentia divina: funt enim di-
ving. Atqui effentia divinanon eftindifferens ad effe
& non efle: cum fit fummé neceffaria. Ergo perfe-
ctiones ille, quamvis extenfive rantim , non funt
indifferentes ad effe' & non effe, proindeque non funt
contingentes , fed fummé neceffariz. K. dift. maj.
Perfectiones illz funt ipla effentia divina fimpliciter
& fine addito , n. maj. Sunt ipfa effencia divina fe-
cundim quid, & cum addito, cap.maj. Suntenim
effentia divina ut fe ipfa tendens viraliter in obje-
ctum aliquod crearum. Er dift. min. Arqui effentia
divina , fumpta fimpliciter & fine addito, non eft
indifferens ad efle & non effe; cap. min. Sumpta fe-
cundum quid & cum addito, nempe qua feipfa vira-
liter tendens in aliquod obje@um crearum quod
Deus vulteffe, aut quod effe cognofcit , n. min. Nam
v. g. effentia divina ex fe indifferens eft , ut fit vel
non fit volitio mundi , ut fic vel non fit perceptio
mundi futuri : Deus enim liberé decrevit mundum pro-
ducere, & mundusita fuic futurus, uc potueritnon
effe futarus, Divina igicur effentia ram potuit cffe
ab @terno & pro wterno nolitio mundi , quam fuit
yolitio illius: item tam potuit effe ab xterno & pro
aterno perceptio mundi non futuri, quim fuic per-
ceptio futuri . Unde N. conleq. vel, fi vis, Difta
Ergo perfectiones illz non funt indifferentes ad effe
& non effe fecundum enritatem , cap.confeq. Nam
non aliam habent entitatem , quim divinam , quz
fumma neceflitate exiftic: {funt enim ipfa {ubflantia
divina eptam inrecto . Non funtindifferentes ad cffe
& non effe fecundim modum feu tendentiam, quam
dicunt fupra fubftantiam divinam , pracisé fumpram,
n. confeq. Nam fubftantia divinaex fe indifferenselt,
nt fic vel non fit modus ille feu tendentia ; eft enim
ex fe indifferens, ut fir vel non fit (lupplc ﬁ-mpcr -
ab xrerno & pro @terno ) v. g. volitio mundi , vel
nolirio illius. Unde perfetionesillas effe contingen-
res, & indifferentesad effe & nonefle, non eftaliud,
quam fubftantiam divinam pofle per fe ipfam tali
modo vel oppofito fefe habere ab zterno & pro
xterno circa tale objettum creatum , per fe ipfam
vitaliter tendendo in illud cali modo , wvel oppofi-
to; inquo nullum eft inconvenjens, mm quiahoe
nullam mutabilitatem importat in Deo , tum quia
multiplicem in Deo fupponic perfectionem 5 quaz
melior eft ipfa, quim non ipla, ut manifeftum eft
ex dickis,

Dices. Deus effentialiter habet aliquo modo omnes
petfeétiones poffibiles. Ergo effentialiter habet aliquo
modo volunratem communicandi {e creaturis: nam
hzc voluntas eft maxima perfectio ; eft enim actus
virtucis excellenciffimus. Ergo, quod idemeft, Deus
non potelt non velle communicare fe crcaturis. R.
revera Deum, cum fit plenitudo effendiy habereali-
quo modo perfc&iones omnes poﬂib_ilcs, form:xlircr
quidem perfe&iuncs ﬁmphcmt ﬁm_phccs i eminencer
& virtualiter purfcc’honcs, quE 31:(111011:!111 fuo con-
ceptu involvunt imperfectionem ; formaliter vel zqui-
valenter perfectiones » qua nullam quidem in fuo
conceptu includunt imperfectionem , fed funtincom
poffibilescum aliazquali, Talis eft refpectu Deivo-
lunctas manifeftandi fe creaturis: nam Deus vel vult,
vel non vule manifeftare fe crearuris. Si primum .
Haber hane pertectionem formaliter. Si fecundum.

Habet




Difputatio VI. Articulus II.

Haber hanc, perfectionem zquivalenter , fen , quod
idem, non habet quidem illam, fed habet aliquid illi
xquivalcus in ratione pcrhcmms: \'olupms enim ma-
piteftandi fe crearuris tanram Deo conferrer laudabi-
licacem intrinfecam , quantam illi voluntas manife-
ftandi [e creatutis , confert,

Obj.2. Voluntas divina aunquam potuit non ha:
bere adtum illum, quo vulr alia afe. Ergo, &c. R.
n.ant. Prob. ant. Non poeeft afligaari ulla pars vir-
tualis zrernigatis, proqua potueric non habere actum
illum: clim enim in xternitate non detur primapars
virtualis s ficur nec ulrima, quia ®rerniras ex utraque
patte illimitara eft, non poreft aflignari ulla pars vir-
tualis in grernitate ; anté quamnon fuerit :1!19.,_ & 1a
non poreft .".Jl‘zgmri u}ln pars }'irmalis ELCLOLLALIS 5
ante quam non extiteric m;hgs ille, & confequenter
pro qua actus ille proprer divinge voh.mtans immu-
tabilicatem jam non poific non effe. Eigo , &c. &
Conceflo antecedente , & ejus probatione , N. confeq.
Quamvis enim voluneas divina proprer fuam immu-
tabiliratem non potuerit non habere adtum illum ,

uo vult alia ale; non potuerits inquam, non ha-
bere pro. nlla parte victualizrernitatis {eorfim ab aliis
fumpta : at , -quod [ufficit,. poruit non habere pro
omnibus fimul fumptis, feuprototazternitate: cim
cnim ante totam zternitatem, feu ante omnes par-
res vircualés zrerniratis collectivé fumptas non ficali-
qua alia pars vitualis prior, pro qua jam fueric ackus,
quo voluntas divina vult alia a f{e, dici non_putcﬁ,
quod proprer immutabilitatem di\{inam asftus ille non
potuetit non effc pro tora mrernizate , feu pro om-
nibus partibus virtualibus arernicacis collective fum-
pris. : x

Dices. Voluntas divina haber aGtum illum pro to-
ta mrernitate. Ergo non poteft non habere pro rota
xternitate. K. hanc impotentiam confequi excreitinm
libertatis divine , & ita non impedire , fed ¢ contra
{upponere libertacem actus divini, Itaque ex hypothe-
fiqudd voluntas divina habeat aGum illum pro tora
Frernitate , -non poteft non habere illum pro tora
@ternitate, quiatepugnat voluntatem divinam fimul
habere & non habere aGum illum . At illum habet,
quia fe ipfn determinat, nonquia aut ex fe anraliun-
de determinata eft . Unde fic haber illum pro tota
mrernitate s utad illum babendum vel non habendum
it acivé indifferens prits marura & caufalicate vir-
ruali, quim illumy habeat.

A BT LG VS T
Osid allus liber (upéraddar voluntati divie.

Irca bancdifficultarem, qua magna contentione

inter Scholafticos agirarur, qnid mobis vidoatur

fentiendum , fequentibus Propofitionibus quanta ficri
potcl‘it brevitate exponemus .

P ROPO St o d

Aftus Liber dicit aliquid (npra woluntatem divinam.
& altum ejus neceffarium .

Prob. Nam Deus nec intelligitur , nec eft liberé
volens v. g productionem mundi , ex eo precisé
quod potett V(.'AHC produ_c\erc mundum , auc habet
ackum, quo fibi neceffario complacer in poffibilita-

te mundi. Ergo, &c.

Prerositio IL

Aftus liber aliquid intrinfecum dicit fupra volyntatem
divinam , & album efus nece(farivm .

Prob, Nam dicitaliquid fupra utrumque ( ex Prop.1.)
Ergo vel extrinfecum, vel inerinfecum. Non primum.
Nam fi fuperaddicaliquid extrinfecum , velfuperaddie
ut cft agus, vel ut eft liber, Neutrum dici poreft .
Non primum . Nam actus vitalis et adequaré in-
trinfecus porentie vitali a qua eft , & cujus cft .
Non etiam fecundum. Nam actus vitalis hoc ipflo

93

liber eft , quod -eft i potentia vitali , non determi-
nata ad unum antecedenter, feu, quod idem eft, a
poténtia, virali active indifferenti ad utrumliber. Fa-
tendum igitur eft, quod actus liber fuperaddac ali-
quid mrunfecum, &c.

ProrosiTih IIL

Aftus liber dicit fupravoluntatem divinam , & atlum
efus neveflarivms aliquid intrinfecum , ab atroque
ratione diffinttunz.

Pyob. Nam fuperaddic utrique aliquid intrinfecum
(exProp.2.) Ergovelrealiter, velrationediftinétum,
Non primum. Alioqui darur in Deo compofitio rea-
lis ex fubftantia & accidente. Ergo fgcundum.

ProrosiTio IV.

Aétus liber dicit fupra volyntatem divinam, & aétum
ejus meceffarinm 5 meram tendentiam vitalens
liberam in objelhum aliquod.

Prob. Namactus liber fuperaddit voluntati & actui
ejus neceflario aliquid incrinfecum , ratione tantum
diftinétum ab utroque. At intrinfecum illud non po-
teft aliud effe , quam para tendentia viralis libera in
objectum, quod vult, velnon vult voluntas divina,
Ergo, &c. In hoc igitur actus neceffarins & liber
conveniunt, quod uterque fic pura tendentia viralis
voluntaris divinz in objeétum aliquod; & inco dif-
ferunt, quddactus neceffarius fit vitalis tendentia di-
vinz voluntatis, antecedenter ad unum determinaca,
& actus liber fir tendentia vitalis divinz voluntatis,
ut activé indifferentis ad uttnmliber .

Prorosiztio V.

Abtus liber faperaddit volunrati divine modum purum,
contingenten s & abex diffinftum diffinitione
rationis inadequata.

Prob.1. Superadditmodum: hamtendentia, quam
fuperaddit, eft modus divine voluntaris: cim per il-
lam divina voluntas activé fe habeat fic ad objectum,
quod vult , vel non vult. 2. Modum purum : nam
tendentia illa folaratione diftinguitur & volunrate di-
vina. 3. Modum conringentem : nam tendentiailla
eft voluntari divinz libera, & voluntas fic tendirin
objectum ab zterno , ut poffer aliter ab xterno ten-
dere. 4. Modum diftinétum diftintione rationis in-
adequata: nam tendentia illa eft etiam in fealn for-
mali voluntas divina , non quidem fimpliciter , fed
cum addite : elt enim  etiam formaliter voluntas fe
habens fic ad obje¢tum. Unde voluntas divina ren-
dens , & tendentia voluncatis divine non differunt
inter fe, nifi ur concrerum & abftraétum meraphy-
ficum, purd ur homo & humanitass qux rationedi-
ftinguuntyr inter fe, non ex parte objecti; quidenim
eft tormaliter in homine, quod non fic in humani-
tate; aut in hnmanirate , quod non fir in homine 2
fed ex parte actus rantium, quarenus idem etiam for-
maliter, uno concepru repraflentatur per modum ha-
bentis, & altero per modum habiti. Unde tendentia
divinz voluntatis, 8 voluntas divina tendens, funt
idem plan¢ ex parte objedti etiam in fenfu formali,
nec differunc inter {e, nifi penes intelleGunm: Idem
plané tum re tum ratione ex parte objecti, repre-
fentantis diverfimodé, unofcilicer conceptu per mo-
dum habiti , & aleero per modum habentis . Unde
rendentia voluntatis divinz non aliter diffinguicur
ex parte objecti 3 voluntare divina, precisé fumpra,
quam voluntas divina, pracisé fumpta, dvoluntate
divina, per fe ipfam fe habente fic ad objetum. Vo-
luntas autemdivina, per feipfam fe habens fic ad ob-
jeGum , a voluntate divina, precisé (umpta , non
diftinguitut , nifi diftinctione rationis inadequara ,
five fecundum illud 5 fic fe habere , quod fuperaddic
voluntari divine pracisé {umpte. Tendentia igitne
divinze voluntatis non di[linguitur i voluntate divie
na, nifi diftin¢tione rationis inadequata. Hinc ren-

dentia




94 Traétatus 1.

dentia divine voluntatis non poteft prefcindi 2 vo-
luntate divina, quamvis volunras divina poffit pre-
feindi A tendentia fua. Hinc tendentia voluntatis di-
vinz eft ipfa volunras divina in redto, licér cum ad-
dito ; & cum dico a&um divinum efle rendentian
divina voluntatis, voluntas non eft in obliquu » nifi
grammaricalicer. Hinc [c_m?(’nf‘lﬂ » Quamvis li[)e_m &
gontingens, voluataris divine, non POtCﬁ'dlc.l con-
gingenter jdencificara divinz volunrari, quia nihil fi-
bi 1pfi identificatur,

Obj. Si adus liberfuperaddit divinz volyntari me-
dumintrinfecum & contingentem, eft aliquidin Deo,
quod potuir non cfle. ‘R. 'dift.feq. Quod pornit non
eife fimpliciter, n. feq. Quod potuit non effe fecun-
diim quid , eap. feq. Atus liber eft tum re tum ra-
glone voluntas divina per fe ipfam fe babens fic ad
objedtum aliquod extrinfecum. Veluntas autem divi-
na noa poruit non effe fimpliciter, ctim fit perfectio
fuminé neceffaria: ac poruit non effe fecundiim quid
ab zterno & pro mrernc,, guatenys pex fe ipfam fic
fe haber abrerno & pro @terne ad objectum aliquod
exteraum, uepotucrit adillud fe habere alicer & mo-
do oppofito abzterno 8z pre xrerno, quia nimirim
fic per feipfam tendic in tllud ab zrerno & pro eter-
N0 ex propria determinatione , & ecum indifferentia
adtiva ad urrumlibet .

Dices. Modus ille, quem fu;:cr:id:t{t actus liber ,
eft iple Deus, & confequenter cft ens 4 fe, ensfum-
me neceffarium . Ergo non poteft effe aliquid con-
tingens . R, dift. ant, Modus ille eft ipfe Deus fim-
pliciter, N. anc, Eft ipfe Deus cum addito, hoc eft,
spfe Deus per fe ipfum fic tendens in objectum ali-
guod, C. ant. & N, cenfeq. cim Deus ab =ternc
gc pro zrerno liberé fic rendat in objedtum illud ,
& 1t fic in illud téndar, ue pofier aliter rendere ab
zfemo & pro zretno. Ex guo non fequirur, qudd
Deus fit ens contingens , fed tanrim quod per fe
ipfum contingenter fe habeat fic ad alia a fe. Inquo
nullum eft inconveniens; cum hoc non obftante, ad-
huc fic ens a fe, ensfumme necefarium, feufumma
neceflitate exiltens, ensimmurabile , ens illimitatum
in emni genere perfectionis, ens quo nihil melius
effe vel cogirari poteft , ipfa denique effendi pleni-
tudo, infe fumma neceffitate continens perfectiones
omnes poflibiles omnimodo, quo poflideri poffunt,
feclufis imperfectionibus, & cum ea eininentia, quze
fupremum ens decet, ur facild intelligi poreft ex di-
€tis Articulo fuperiori,

ARTICULUS I1IL

Uik omnes 4ftus divine woluntatis fint honefti
& landabiles,

REsronNsto I

TUllus aétus divinz voluntatis
motaliter. ER de fide.

Prob. 1. ex Script. Nam dicitur Deuter. c. 32. Deas
Jidelis, & abfque nila iniguitate s juffus & reftus, Er
Plalm. 144.  Juftus Dominus in omnibus viie fiis 5 &
fanllus in omnibus operibus fuis . 2. Ratione . Quia
Deus effentialicer haber fummam fanétitarem : nam
fumma fanctitas eft de racione enris , quo nihil me-
lius effe & cogirari poteft. Sed [amma fanétitas di-
git furnmam impeccabiliratem, qu® cum peccaro fta-
§e non porteft. Ergo, &c.

0bj. Ad rationém perfectz liberraris pertinet po-
fentia peccandi vel pon peccandi. Atqui Dens cft
perfecte liber. Ereo, &c. R, neg.maj. Nam, ut re-
£te ait 8. Thomas hic q. 62, are. 8. ad 3. Owod libe-
U Als":'rr,';:m diverfa eligere poffic ferv to srdine fi-
#iss pos Pevtinet ad perfectionem liberraris ejus. Sed
qued eligat q!;'!}uid divertendo ab ordine finis 5 quod
e/t pecoares hoc pertinet ad defetum liberratis, Unde
pafer libertas arbitrii off iy Angelis 5 qui peccare
pan poflamt  guam in wobis q;;fp pe f:rmm ,
Igituy abloluta impeccabilicas non unpedit, fed perfi-
liberratem Dei , qui quidem non peccando non

pateft effe malpg
'

b
™

De Deo Uno!

poreft ‘habere laudabilicacem mordlem ; quam habeg
15 , qut non peccat , cim peccate poreft ; at ex co
quodd non poflit peccare , haber laudabilitatem phyfi-
cam longé preftantiorem laudabilitate morali > qua
carer non peceando, & que magnam in agente li-
bero [upponit imperfectionem |, nempe chcabi}i’u»
gem: unde mon eft perfectio, nif fecundiim quid.

1L

Nullus actus voluntatis divinze poteft effe indif-
ferens in individuo.

Prob. Nam (umma voluntatis divine fanékiras prae-
rer {ummam impcccabilimmm includit fammam in-
defectibilitatem : alioqui non - effer fumma fanckicas 5
quia non effer id, quonihil melius efe vel cogitari
poreﬁ inratione (anétitacis . Ergo voluntas divina eft
abfoluté incapax omnis defectus moralis. Atqui actus
indifferens in Deo effet defeCus moralis in Deo .
Ergo, &c. Prob. fubf. Tlle atus eft defe@us mora-
lis, propter quem alique modo vituperabilis eft is ,
qui ilum facit : nemo enim jure vituperatur , nifi
proprer defectum aliquem fibi voluntarium, ac pro-
inde moralem. Atqui Deus aliquo modo vituperabi-
lis effec propteractum puré indifferentem: aéum enim
mintis perfeétum tunc cligerer, relidto perfetiori ,
nempe honefto , & quidem fine caufa ; quam enim
habere poffer? & ita ablque caufa privaret fe morali
aliqua perfectione, quam poffet habere , idem obje-
£tum fed meliori modo volendo. Ergo, &ec.

Portd eadem racione demonfiracur volunratem di-
vinam, ex hypothefi qudd velir aliquid circa creatu-
gas 5 illud neceffarid velle , 1. ex motivo honefto ;
quia fi veller ex morivo indifferenti , ablque caufa
privaret fe aliqua perfectione morali , quam poffet
habere , & itamoraliter deficerer, & effer aiiquomo-
do vituperabilis. 2. Exmotivo ummé honefto; quia
fiveller exmotivo minus honefto, tam veré deficeret
moraliter, qudm fiveller ex motivo indifferenti: tam
veré enim vituperari poreft, qui abfque caufa privat
fe in agendo mwjori aliqua perfectione morali ,
quam poffer habere , quim qui gratis privat fe fim-
pHcimr aliqua perfectione morali, ?uamhabere pof-
{er. Hinc bonitas divina, propter fe amata, cft ne-
ceffaritm motivum primarium & ultimum omnium
omnind adtuum liberorum voluntaris divinz : eft
enim mortivum fummé honeftum , quo inferius cft
omne alind, quantumvis honeftum fit,

LH

Omnes actus divine voluntatis habent infinitam
fimpliciter honeftatem , & funt zqualiter honcfi 4
etiam prout virtualiter inter fe ditinguuntur .

Prob. 1, pars: Namomnes actus divine voluntatis,
etiam prout virtualiter inter fediftinguuntur, habent
morivum inratione honefti ﬁmp\icirur infinitum, &
perfecté amatum, quantim meretur ejus honefas ,
nempe bonitatem divinam, comprchgnﬁvc\: amatam
propret fe. Ergo, &c. Secunda pars fequitur ex pri-
ma. Nam fi omnes actus volungatis divine funt ho-
neftatis fimpliciter infinitz, etiam prour virrualiter
inter fe :liﬁinguuntur, non poflunt, eriam prout vir-
rualiter interfe diftinguuntur, non effe perfecte equa-
les inrarione honefti, quia perfecte infinito inaliqua
ratione non poteft dari alignid melins 8¢ perfectius
in cadem ratione. Nec obftat, quod atus illi , pro-
uc vircualiter inter fe diftinguuntur, fine actus diver-
farum virtutum ingqualitm : nam omnes ex ®quo
habent pro motivo primario & ultimo bonitarem di-
vinam perfectiffimé 8¢ comprchenﬁyé_ dilectam pro-
prer fe, & ira omnes ex ®guo accipiunt abilla ho-
neftatem fimpliciter infinitam. Infinicum autem etiam
ab alio infinitoin eadem ratione fuperarinon poteft.
Qudd fi a¢tusilli confiderentur precisé uc funt actus
virturum inzqualinm , erunt quidem inzquales pra-
cifivé, hoc eft, prefcindentab aqualirate, quam ha-
bent in rarione honefti; at non erunt inazquales po-
fitivé , quia propter motivum cn:nn‘nmc'ciml"it;tis
crfectiffime ; 4 quo in ratione honefti fimpliciter
migi-

REsronsio

REeEspronsto




Difputatio VI. Articulus IV.

inflnicantur, neque honeftas illins , qui verfatur cir-
ca virtutem {pecialem preftantiorem, crefcic , neque
honeftas alterius, qui verlatur circa virtutem (pecia-
lem minis pretantem, decrefcic. Unde proprer mo-
tivum commune, quod habent, funt inter {e necel-
{arid perfectiffimézquales, Ex his patet relponfio ad
ea, que objici poffunt.

ReEsrponsio IV.

Quamvis omnes actus divinz volunratis fint equa-
litet honefti, & ira voluntas divina non poflir eli-
gere inter actus magis vel minﬁ_s hm‘leﬁOS_:; tamen
omuoes illi adkus, quibus vult aliquam Dei gloriam
incrinfecamy, cliim poffet velle minorem, habent ve-
ram laudabilitatem’, non {olim- phyficam, fed eriam
moralem. )

Et 1. quidem quod habeant faltem laudabilicatem
Phyﬁcam; patet cx eoqudd funt honefti & boni: imo
cim habeant bonitatem & honeftatem fimpliciter in-
finitam, non poffunt non habere fimpliciter infini-
ram laudabilitatem phyficam. 2. Quod habeant criam
laudabilitatem moralem , prob. Nam qui liberé &
honefté eligit majusbonum, cim poflet eligere mi-
nus, hoc iplo landabilis cft §n genere moris, & di-
gnus pramio, fi haber fuperiorem, & quo przmiari
poffit. Atqui Deus volendo majorem gloriam fuam
extrinfecam, cliim pc)lTr:t velle minorem, honefte &
liberé eligic majus bonum 5 relicto minori , quod
pofler velle . Ergo Deus volendo majorem gloriam
fuam exrrinfecam, cim poffer velle minorem , veré
laudabilis eft in generemoris: imo cim volendo ma-
jorem gloriam {uam ecxtrinfecam , velic illam per
adtum infinicé fimpliciter honeftum ; volendo majorem
gloriam fuam extrinfecam , infinité funplicirer lau-
dabilis eft in genere moris . Ergo , quod idem eft ,
omnis actus, gno Deus vult majorem fuam gloriam
extrinfecam , cum minorem velle poffer , haber ve-
ram laudabilitatem in genere moris, eamgque fimpli-
citer infinitam. Ex his,

Collige 1. omnes actus liberos, quibus Deusvult
aliquam gloriam fuam extrinfecam, cum pofet velle
minorem; effe qualiterinter fe laudabiles in generc
moris 3 cum omnes laudabilitatem in gencre motis
fimpliciter infinitam habeant. 2. Deum volupdo pro-
ducete tor creaturas ,  quor re ipfa decrevit produ-
cere, & nonplures; arque prmluctndo, tantam glo-
tiam fuam extrinlecam procurare, & non majorei,
fumme laudabilem effein genere MOTis 5 quia pomit
velle produccre pauciores 5 & producendo , mino-
rem glorian fuam extrinfecam procurare. Unde non
efler laudabilior, volendolonge plures crearuras pro-
ducere, qu.‘lm re ipfa P[(.)(fl‘lci[, & producendo , ma-
jorem glnriam fuam excrinlecam procurare, quam re
ipfa procurat : ficut non cl]'c_-t minus laudabilts , vo-
lendo produccre longé pauciores ‘creaturas , & pro-
ducendo, longe minorem gloriam fuam excrinfecam
procurare; quia tandiu inﬁni;am fimpliciter,. ac pro-
inde fummam in genere moris landabilicatem haber,
quandin poffet velle aliquid minuseo quod vult. Sed
ad 1olutionem-aliguarum difficulcatum,

Nota. Triplex clt laudabilitas in genere moris. Pri-
ma fundatut’in dibercate bené.vel malé agendi. Hance
landabilicatem habet , qui bene agic, clim poffer malé
agere. Secunda fundatur in libertate agendi magis vel
mints honefté. Hanc laudabilitatem haber, qui ma-
gis honefté agit , clim poffer minus honefté agere .
Tertia fundatur in libertate eligendi alterutrum ex
ducbus objectis inazqualiter bonis . Hanc laudabili-
tatem habet: , qui per actum hone[hm_: vale bgmum
majus , cam poffec velle minus . Prima & {ecun-
da laudabiliras , cum fupponant imperfectionem ali-
quam in {ubjecto {fuo 5 locum habere non poflunt
in Deo’. Tertia verd nullam dicit imperfectionem,
unde locum haber in Deo , qui proinde capax eft
laudabilitaris moralis , & quidem infinite implici-
ter in fua ratione , quia liberam haber ficultatem.
ex duobus objectis inzqualiter bonis alterutrum eli-
gendi , 8¢ ita per adtum infinicd fimplicicer hone-

95

ftum , bonum majus minori libere praferendi. Ex
his autem,

Collige 5 qubd actus , quo Deus vellet minimam
gloriam fuam procurare , ita ut non pofler velle
minorem, & 2 fortiori, quo nullam gloriam fuam
extrinfecam procurare vellet ; non haberer landabi-
licatem in genere moris, & fic tunc Deus nullare-
nus in genere moris laudabilis effer « In quo non
elt inconveniens, tum quia actus ille adhuc cfer
infinité fimpliciter honeftus, & fic Deus proprer il-
lum haberet laudabilitarem pbyficam fimpliciter in-
finitam ; tum quia laudabiliras moralis nihil perfectio-
nis fuperaddic laudabilitati phyfice, fed folum digni-
tatem ad premium in fubjecto capaci, qualisneceft,
nec poteft effe Deus, qui fuperiorem , aut falrem
xqualem habere non poteft, 4 quo pramiari poffit.
Ex quibus apparet , quamliberum fueric Deo fine ullo
perfectionum. fuarum difpendio velle vel nolle pro-
ducere crearuras aliquas.

ARTACY LU S TV
Ouoruplex fir allus divine wvoluntatis,

E/p. Altus divinz voluntaris unicus eftrealiter,
fed virtualiter multiplex. Unde cum fundamen-
to in re dividitur logice in plures actus, & 1. qui-
demin efficacem & incfficacem. Efficax eftille, quo
Deus fic intendit aliquid efficere, ur dererminatus fic
ad fuperanda omnia impedimenta . Unde actus effi-
cax incompofibilis eft cum oppofiro illius, quodin-
tendit Deus, & femper haber effetum, de eoque di-
citur Rom. c. 9. Poluntati ejus quis refiffir: EtEfther
c.13: Non eft qui poffit tna refiffere voluntati. Alus
inefficax eft ille , quo Deus fic intendit aliquid , ut
non fic determinatus. ad fuperandum impedimentum
quodlibet ; unde com oflibilis eft cum oppofito illius,
uod Deus intendit. Talis eft actus, quo Deus vult
Palvare reprobos.

2. Aétus divinz volunratis alius eft abfolurus, alins
conditionatus. Abfolutus eft ille, qui nullam invol
vit conditionem ex parte objecti. Talis eftactus , quo
Deus vult mandata (ua fervari ab hominibus. Actus
conditionatus eft ille , qui incladic aliquam condi-
tionem ex parte objecti. Talis eft actus, quo Deus
voluit Ifraelitas .ab hoftibus defendere , fi mandata
ejus obfervarent, nec Deos alicnos colerent. Porrd
actus abfolutus non converticur cum efficaci : nam
omnis quidem actus efficax eft ablolutus : at non
omnis actus ablolutus eft efficax, ur pater inactu,
quo Deus vult mandata (wa ab hominibus fervari .
Sepé tamen nomine actus abloluti inzelligicur efficax.
Quod eft obfervandum .

3. Actus diving voluntaus dividitur in antece-
dentem & confequentem 5 jirxea S. Damafcenum ,
quem fequimut. Antecedenseft volitio, quam Deus
habet ex fe ipfo, non expeétata occafione vel cau-
fa ex parte creaturz . Talis cft volitio conditiona-
ta falvandi reprobos. Actus confequens cft volitio,
quam Deus non haber ex {e folo, fed data occafio-
ne vel caula ex parte creaturz . Talis eft volitio ab-
{olura & efficax damnandi reprobos proprer impaeni-
rentiam finalem.

4. Atus divine voluntatis dividitur in voluntatem
Beneplaciti & voluntatem figni. Voluntasbeneplaciti
eft qn:ulibct volirio vera & propri¢ dicta, quz veré
& proprié eft in Deo . Volunzas figni non eft voli-
tio , fed fignum volitionis. Varia autem figna divi-
nz volitionis enumerantur, ex quibus (unt quinque,
ad qua carerafacilé revocantur, & comprehendun-
tur hoc verficulo:

Pracipit, aut probibet, permitti s confulit, imples.
Przceptum fignificac volitionem abfoluram & obli-
gantemad aliquid faciendum: prohibirio volitionem
abfolutam & obligantem ad aliquid omitcendum =
confilium non voluntatem obligantem , fed rantum
fimplicem affeGtum Dei, 8 defliderium , ur aliquid
pree alio eligatur tanquam bonum melius, Pcnnifl'ﬁa

ve




96 Tractatus 1,

vel et ejus, quod mec pracipirur, nec prohibetur,
nec confulitur ur melins , fed eft licitum ; vel eft
<jus , quod Deus poteft impedire » & tamen non
impedic, fed paticur fieri, quamvis fic malum & il-
licktam . §i primum. Significar voluntatem non re-
pugnantem. Si fecundum. Significat tancim volun-
tatem non denegandi concurium .gc:ncmlcm, & non
impediendi ne fiar . Tmpletio denique , five execu-
tio , fignificat \'oiumatcmlfscicndl id 5 quod Deus
facic, vel concurrendi ad id, quod 4 creatura fic,

5. Adtus divine voluntads alii verfantur circa
Deum , alii circa poffibilia , alii circa exiftentia ,
&ec. Irem alii funt neceffarii , alii libeci . Item alius
eft intentio finis, alius electio mediorum , & alius
ufus, feu execatio . Item alius efft immediatus , uc
atus quo Deus (e iplam amar propeer fe iplum ,
& alius mediatus , ut actus quo Deus amat crea-
turas , quia fe ipfum amat . Item alius eft amoris ,
alius odit , &c. dequibus nusc breviter agendum.

Awl Lode G 4 -E-U0pE Y
Usrinp ip Deo fit amar, @ circa qua.
Resronsio T

Eus amar fe iplumneceffarid & comprehenfive.

1. Deus amat fe ipfumneceffario : nam fummum
bonum, elaré vifum, neceffitatad amoremfui . At
qui Deus cft fummum bonum , & claré fe ipfum
videt. Quod utrumque fuoloco probatumeft. Ergo
Deus fimpliciter neceflitatur ad {ui amorem. Ergo,
&ec. Prob. maj. 8i fummum bonum , claré vifum ,
non neceflitarer ad amorem ui , pofiet cagimri ali-
quid preeftantius , 8 potentius ad rapiendas voluu-
gates in fui aworem , illad videlicet bonum , quod
elaté videntem ira raperet , ur fimpliciter necelfita-
et eam ad amorem fui . Abfurdum confeq. Repu-
gnat enin pofle cogirari aliquid ummo bono excel-
ﬁ‘miu;, & potentins ad rapiendas in fui amorem vo-
funtaces : nam repugnat cogitari aliquod bonum ma-
jlis fummo bomo, quale necefario cffet illud, quod
ad rapiefidas voluntates excellentius & potentius ef~
fer . Ergo &c.

2. Deus amar fe ipfum comprehenfivé : nam 1.
gantam haber vim fe iplum amandi, quantam habet
amabilitatem. 2. Tam perfecté cognoicithanc fuam
amabilitatem , quim cognofcibilis cft. Ergo amor ,
quo Deus (e ipfum amat, perfecté adequatur amabi-
licaci divine . Arqui amor comprehenfivas dicitur il-
le, qui amabilicati objecti perfedt¢ adequatur ; fi-
cur cognitio comprehenfiva dicitur illa, quz pe:fc—
€ké adequarur objedti cognolcibilitati. Ergo amor ,
guo Deus fe ipfum amar , comprehenfivus eft,

R s 11,

Deus amat eriam neceffario omnia pofiibiliaame.
te complacentiz, :

Prob. Deus necelfarid amar fe ipfum . Ergo ne-
ceffarid fibi complacer in omnibus fuis perfecHoni-
bus. Ergo neceffarid fibi complacet in omniporen-
tia fua . Ergo neceffario fibi complacet in eo quod
producere poreft hzc, & ifta, & illas &c. Sed hoe
¢ft Deum fibi neceffario complacere in rebus poffi-
bilibus , Ergo , &c. Prreered , Deus fibi neceffario
complacer in effentia fua ur particibabili & imirabili
ad exira pluribus & pluribus in infinitum modis, Er-
go neceflarid {ibi complacer in creaturis pluribus &

luribus in infinicum , qud fune poffibiles quadam

participationes & imitationes effentiz divinz. Nam
¢lfentia divina , qud participabilis & imitabilis , &
creature qud participariones & imitationes effentize
divine y funt duo fic inter e connexa, ut qui unum
Amag 4 Bon poflic non amare alind; ficut quinnun
elar¢ vider , non pateft alind non claré videre,

11L

Dens amat creataras cxiftentes , qui tales , fod
amere libero, 4

2:O0 NS 10

ReEsroexsio

de Deo Uno.

1. Amart illas . Nam Sap, c. 11, diciturDeo; Di-
ligis amnia que fumt 5 & nibil odifti eornm , que
fecifti . Et ratio eft , quia amare , amore fcilicer
efficaci, & bene velle , vel funt unum & idem, vel
faltem connexa funt. Arqui Deus bene vult creatu-
ris exitentibus 5 qud talibus , dando feilicet illis ef-
[e, illudque confervando . Ergo, &c. 2.Amat illas amo-
re libero. Nam Ephef. c.1. de Deo dicitur: Qpera-
tur omnia [ecundism confilism voluntaris fue . Et ra-
tio eft, quia, cim Deus fibi fir fufficientifimus ,
nec ullo alio extra fe indigeat , uc fic 5 vel ur be-
nefic, hberritus eft ad producendas, vel non pro-
ducendas creaturas, productaique in efle confervandas
vel non conlervandas 5 proindeque liberrimus eft ad
amandas, vel non amandas creaturas amore effica-
ci, bene illis volendo , illafque producendo & con-
{ervando in effe .

Nota. Inter creaturas exiftentes , aliz (unt rationa-
les, 8calizirrationales. Irrationales autem amar Deus
tum proprer feipfum, guarenis vule illas effe, quia
func quadam patricipationes bonitatis fuz quam
decet participari ; & quam amat propeer fe ; unde
fic amando creaturas ir tionales, illas fibi amar, ut
bonlum quodam {uum extrinfecum, qui amoreft con-
cupiicentie: tum propter creaturas rationales, qua-
tenus eriam vale illas effe , quia uriles funt crearuris
racionalibus: unde fic amando creaturas irrationales,
illas creaturis rationalibus amat, utbonum ipfarum,
qui amor cft benevolentiz, quofcilicer creaturis ra-
tionalibus bene vult, non foliim qui amatillas pro-
pter bonitaremdivinam, amandoillas ut excellentem
Qquandam divinz bonitaris, propter fcamare, partici-
pationem & manifeftationem, fed etiam propter ama-
bilitatem propriam. Quod fcquenti refponfione pro-
bandum cft,

ResronNsio IV.

Deus creaturas rationales exiftentes amar criam
propter bonitatem-& amabilitatem propriam .

Prob. Nam1. Deus amarcreaturas rationales amo-
re chariratis . At amare aliquem amore charitaris o
eft amare illum propter propriam ipfids boniracem .
Ergo, &c. Maf. prob. ex c.2. ad Ephel. ubi dicitur :
Propter nimiam charitatem fuam > qua dilexic nos .
2. Jufti funt amici Dei, ut fides docet, Sed amicus
diligit amicum propeer intrinfecam amici perfectio-
nem. Ergo, &c. 3. Deus aliqua operatur ad extra,
non folum propter fe, fed etiam propter creaturas
rationales , ur ipfe teftatur lib. 4. Reg.cap. 19, Pro-
teganm, inquir s urbem hanc proprer me, oy propter
David fervim meum , At {i Deus non amarer crea-
turas rationales , nifi propter fe ipfum , nihil opera-
retur propret illas, fed proprer fe ipflumtantim. Er-
go, &c. Deniquequdd Deusamet crearuras rarionas
les proprer propriam ipfarum amabilitatem, nullam
in eo dicit nnperfectionem, & imprimis decet divi-
nam boniratem ; clim creaturz rationales Deam ip-
fum cognofcere & redamare pofline , fintque ado-
ptionis & amicitiz divine capaces.

Obj. S. Thomas hic quelt 19. ar. 1. ad 3. docer
voluntatem divinam non meveri ab alio , fed a fe
tantum . Er ar. 2. ad 2. dicit folam Dei bonitatem
efle Déo rationem volendi creaturas, quia vult bo-
nitatem fuam ur finem , creaturas verd precisé ur
media , quibus fcilice boni_tatﬁ‘m’ fuam manifeftare
poteft. R.S. Dotorem benigné interpretandum ef-
fe 5 & his locis loqui de motive primario & fim-
pliciter ulimo voluntatis divinn:,. quod proinde re-
&e conftituic in fola bonirate divina : cim enim
Deus I'emper velic & operetur fanétiflime , femper
vult & operatur proprer motivum honeffiffimum ,
quod eft boniras increata , propter fe amata . Une
de cim Deus amat creaturam rationalem propter
iplam , fic amar , quia hoc decet bonitatem d_m-
nam : fimiliter cum operatur aliquid in gratiam
crearurz rationalis propter (e amarte, fic operatur,
quia hoc decer bonitarem divinam. Quare bonitas
divina ; proprer fe excellenrilimé amata , eft Deo

Iajio s




Difputatio VL. Articulus VL.

ratio & motivutn primarium: 8 fimpliciter ultimum
amandi crearuram rationalem proprer bonitatem pro-

riam, & propter cam ficamatam operandi aliquid.:
ficut eft ipfi ratio & motivum primarium & fimpli-
citer ultimum volendi vel nolendi quidquid vult vel
mon vult extra {c operari. Hinc omnes attus libe-
vi diving volunraris funt aétus preftantiffime cha-
gitaris ; ficét non fint omnes ejuldem virrutis fpe-
cialis atus, fed alius fic actus jufticiz , alius mife-
ricordix, &c.

Resroxnsio V.

Deus non amat zqualiter omnia, fed inzqualiter
etiam ex parte -actus. TLLUIC it

Prob. Nam 1. magis ®ftimativé diligic unum ,

uim aliud: cim enim unumquodque objectum a-
gimet fecundum mericum & dignitare}n ejusy & in-
ter objecta alia aliis meliora finc, conlequens c-ﬂ_' > Ut
magis aftimartive afficiatur ad meliora. 2. T_\riagl'sAu]-
tenfivé per affetum ﬁmphcis ccmplacenngc diligir
id, quod magis bonum cft & amabile, quiaunum-
quodque placer ei fecundum gradum bonitatis &
amabilitatis fuz, vel, fivis, fccundum gradum, quo
participac bonitatem & amabilitatem divinam . 3.
Eriam per amorem efficacem n_mgis lnzenﬁ‘ve dili-
git unwmn, quim aliud,Aquamvxs jjmr:zqualm: nam
ex duobus zqualibus uni plus boni vule & facic ,
guimalceri: 1m0 exduobus ipzqualibusillud, quod
minus eft, aliquando amat incenfiis amore efﬁchm\,
quia illi pius boni valt 8 facic. Sic aliquando mints
jufto majora gratiz beneficia confert , quim magis
jufto. Ergo, &ec. :

Obj. Deus diligit omnia uno & eodem realiter
actu. Ergo diligic omnia @qualiter ex parre nc'tus‘.
R. neg. confeq. Nam ackus 1lle eft virtualiter multi-
plex, & xquivaler multis actibus realiter diftinckis,
quorum unus eft aftimacivé vel intenﬁyﬁ. ma,?or:
qudm alter: unde quatents zquivaler uni; }mtcnﬁvp
major cft, quim quatentls @quivaler aleeri: item fti-
mativé major eft, quatenis zquivaleruni, quamqua-
tenits aquivaler alteri.

Dices. Ergo voluntas divina habet actus inzquales .
R.dift. Habetin(enfureali , N. Nam ia fenfureaii ha-
bet unicum, &quivalentem , imperfectionibus feclufis,
multisaGibus realiter diftinétis & inzqualibus . Habet
in {enfu preecifivo, C. Hoc auremnihil aliud eft, quam
voluntatem divinam, {umpram przcisé ut fe haberad
objectum minus dignum, effe mings eftimativam ,
quameft, fifumitur ut fehabetad objedtum dignius ;
anc fumptam pracisé ut fe habet ad unum objectum ,
effé minns affeGtivam , quam eft, fi fumirtur ucfe habet
ad alind. Inquononeft inconveniens.

Dices . Ergo voluntas divina habet altus finiros
faltemin fenfu precifivo. K. hoc effe verum, nec in-
conveniens. Voluntatem enim divinam habere actus
finitos pracifive, nihil alindeftv. gr. quim eam fum-
pram precist ur fe ha_ber_ ad hoc vel 1llud objeGum
creatum , non effe aliquid pofitivé infinicum 3 fed
prefcindere ab ca infinitudine; quamy habet {umpta
realiter, & ut elt in (e , non folim fecundim en-
titatem, quatents eft perfe&éinfinita in rationeen-
tis, fed eriam fecundum quod fe habet ad omniaalia
objecta creata, tam poffibilia quim exiftcnria, & ad
iplam bonitacem increaram, fubquo refpecin eft per-
fedté infinita i ravione xftimantis & complacen.
tis. Nam 1. zftimat bonitatem increatam, in eaque
cmnpiacm, quamt‘mn meretur , & confequenter illam
eftimar, in eaque complacet infinité fimpliciter, 2.
Objectaalia, quapoffibilia, circa que verfatur, funt
pluta & plura , perfectiora & perfectiora in infini-
tum, & confequenter ut verfacur circa illa fimul fum-
pra, haber gradus complacentiz & appretiationis plu-
res & plures in infinicum non fohim extenfive , fed
etiam intenfive.

Dices. Imdfecundiim nos haberactus finiros pofisi-
ve 8 realiter. N. Prob. Secundiim nos fumpea v.gr. ut
eft ad hunc numero Angelum poffibilem, xftimat fini-
te. R dift. Aftimacfinieé ratione virturis, quafi ha-

Simonnet T heol. Tom. I,

97

_beat tantim virtutem finitam zftimandi , N, &8#i.
mat finit¢ ratione objecti, quialfcilicer objectum ha-
bet tantum finiram zftimabilicatem , Subditt. E@i-
mat finité peractum realiter diftinctumab aliis, qui-
bus cerera omniazftimar, N. iteram. A ftimac fini-
té peractumillum, quo cateraomnia zftimar, eriam
#plam bonitatem increatam, quique proinde in ratio-
ne zftimantis infinitus eft finipliciter, C. Voluntas
igitur divina fingula objecta creata, tam poffibilia ,
quam exiftentia, xftimar finicé; fed per unum & eun-
dem realiter atum, eftimative infinitum fimplicirer.

uod non eft, volunratem habere actus mfimativé ,
five fecundiim modum =ftimandi finitos, nifi xqui-
valenter, feclufis imperfectionibus.

ARTIECUEYS VI

Utramz in Deo fit amor [pecialis erga feipfum , &' an
amor ille fit charitatis & benevolentie .

NOm 1. Amor fpecialis gaudium , defiderium
& fpes inter fe diftinguantur . Amor fpecia-
lis & proprié dictus , eft affectus quo voluntas ad-
heret bono prazcisé quiabonum eft. Gaudjum eft af-
fe€tus, quo voluntas deledaturde bono, confidera-
to it prafenti, & in ejus poffeflione fuaviter quicfcic.
Defidesium eft affectus , quo voluntas pmftquimr bo-
num, confideratum ut ablens . Spes pmprié {umpm s
& urdiftinguitur a defiderio, eftaffeltus, quo voluntas
fertur in obje€tum bonum ablens & arduum , hoc
elt, non nifi difficulter obunendum.

Nota 2. Amor fpecialis dividiturin amorem con-
cupifcentiz, & amorem chartaris , feu benevolen-
tie. Amor concupiicentiz eft ille, quo quisamat (e
iplum & bona fua, tanquam iua. Amor charitatis &
benevolentiz eftille, quo quisamat alterum proprer
iplum, & bona illius tanquam bona illius, quia fi-
bi complacer in illius perfona propter propriam &
intrinfecam ¢jus perfectionem. Hic autem amor vo-
catur amicitia , hoc eft , murua benevolentia, quan-
do perfona amata fimiliter afficitur ad perfonam
amantem.

Resronsio I

Deus bona fua intrinfeca amat amore fpeciali, &
virtualicer diftinéo 4 gaudio, & ab omnialio affectu
divinz voluntatis circa Denm.

Prob, Amor {pecialis eft complacentia boni pre-
cisé qua honum eft, feu pracisé qua convenicns eft
amanti. Arqui Deus haber talem complacentiam bo-
norum fuorum intrinfecérum. Ergo, &c. Qudd au-
temhzc complacentia virtualiceer dittinéta it 2 gaudio
& ab abis affectibus divinz veoluneaiis circa Deum ip-
fum, & bona cjus intrinfeca, prob. ex co quod gau-
dinm & alii affectus divinz voluntatis circa Deum &
bona ejus intrinfeca, virtualiter fluant ab hac compla-
centia velut aradicc : quia, ucdocerS. Thomas hic q.
20.at. 1. 10 O. Omues alis motus appstitivi prefuppo-
7Ar AWOrent 5 GUafl primam vadicem . Nullus enim
defiderar aliquid nifs bonum awatum neque aliquis
gmfder #ift de bono amate.

Obf. Ut Dens amaret bona fua intrinfeca amore
fpeciali, debererinilla tendere, ur precifa a prefen-
tia 8¢ ablentia. R.neg. Sufficit enim ur tendat m il-
la, quafibi bona & convenientia, & inillis, qua ta-
libus, fibi complaceat. Ad hoc autem non requiri-
tur ut reprefentencur preciséut bona & convenien-
tia Deo , five utr reprafententur ur bona & conve-
niencia Deo, prefcindendo ab eortin prafentia & ab-
fentia : modd enim intelleGus divinus reprefercer
illa ut bona & convenientia Deo, porctt voluntas
divina hoc ipfo in illis, qud Deo convenientibus ,
fibi complacere , qnamvis fimul reprefententur ut
cxiftentia & pralentia , & ita volunras divina non
folum amet illa uc Deo convenientia, fed eriam fi-
mul & neceffarid gaudeat de illis ur exiftenribis &
prefentibus, ficque in illis, qui talibus, neceffarid
quiclcar jucundiilime,

G % Dices.




98
Dices. Adus, quo voluntas divina verfatur circa
bona Dei intrinfeca, eft gaudium fuavilfimum . R,
efle imul amoremfpecialem & gaudium fuavifimum,
Nam voluntas divina per nnum & eundem realiter
actum amat bona Dejintrinfeca, qud Deo convenien-
tia, & (maviflimé gauder deillis, qua exiftentibus &
prefentibus : fed q{lianon gaudet dellis, qua exiften.
tibus & pralencibus, nifi quia amat illa , qua Deo
convenientia, unus ifle & idem realiter aétus , quo
voluntas divina amat [pecialiter bona Dei intrinleca,
& fimul de illis gavder , ®quivalet , feclufis impery
fectionibus , duobus actibus realiter diftinétis , quo-
rum unus effer amor propri¢ dictus , & alter gau-
dium; unus, nempé amor , effer caufa ; & aleer ,
nempé gaudium , effer effectus . Unde adtus ille ,
quo voluntas divina. amat bona Dei intrinfeca , &
de il%ir._ gaudet , qua gaudinm eft , virtyaliter pree-
fuppenit fe ipfum , qua amor fpecialis eft . Non
funt ergo confundenda in Deo amor & gaudium
circa bona Dei intrinfeca ,

Resronsio IL

In Deoamor, quo una pcr!bn:u di'ligit:ﬂti‘l‘ﬂn'! »
elt verus amor chariratis, & ita eft vera & propri¢
dicka amicitia inter perfonas divinas,

Prob. Nam 1. in diyinis yna: perfona diligic aliam
propeer iplam, & bonaillius, quia fibi complacer in
lla propeer intrinigcam gjus benitatem & pe fectio-
.Tg0 INter Pcll'cnr_rs divinas ¢ff vernsamor cha-

enevolentia. Hine Parres dicunt Spiritam
m effe charitatem , qua[’atcr & Filius fe invi-
cem amang , 2. In perfonis divinis perfora amara

mantgm redamat . Ergo inger P;-n};ms divinas vera
dita intercedit amicicia, Et verd ad per-
) nceprym amiciriz fatis eft, fi perl’nn:r: fing
ke, & (emuro proprer fe diligane five femu~
gant per amgrem realirer diftinétum, ur con-
r in perlonis creatis, que habent naturas reali-
ter diffinckas ; fiv fe muruo diligant per unum & eun-
dem realiter amorem, ut contingic 1n perfonis divi-
nis, qua habent unam & candem numero naturam ;
qux nnitas & identiras amoris non tollir, fed po-
tiis perficic ratjonem amicitiz, ad.qpam eriam non
I(’C;‘.lli'!_[lii' communicario bonorum & conﬁhu_rl_ll‘n -
piit quanda dectt aliquid melius , bonorum fcilicet
& corfiliorum identitas cum amore mutuo plané ngs
ceffario , & fic amicitiafomento non indiger,

Quares 1. Urim in Deo fic defiderium ? R. 1,
non cffe in' Deo defiderium circabona fpa intrinfe-
ca: defiderium enim non ef, nifi circa bonum ab-
fens, Sed baona Dei intrinfeca neceffario exiftune ,
& pro quolibet inftanti excogitabili neceffario pra-
fentia funt Deo , K. 2. in Deo defiderium efle circa
bona Dei exrrinfeca, hoc eft, circa multa , qua ad
landem & culrum Dei perrinent ’gr:l[fzfun:j
& que , antequam fint , yule effe ; imd mulea funt
ejulmodi, qua vult effe, & ramen hominum culpa
nunquam erunt: fic vult omnes homines falvos fic-
ri ,» & mandata ft1a fervari ab ominibus , & ramel
neutrum fic hominum culpa. Ergo voluntas divi-
pa multa bona ablentia profuquinu— . Quod eft de-
fiderare .

Quares 2. Unim in Deo fit {pes propri¢ dicta?
K. non effe. Rario elt, quia fpes propri¢ dicta ver-
fatur circa banum arduum (peranti . Atqui Deo ni-
hil eft arduum & difficile, cim fitomnipotens. Pro-

rer candem rarionem delperatio locum habere non
oteft in Deo: qui enim omnia poreft , nihil po-
teht defperare,

ipfigt

T I C U LS VIL
Utram in Deo fit odinm.
NOM Duplex eft odium proprié dictum, nempé

odium abominationis, & odium inimicitiz . O-
‘.‘UHL‘H '1'.)951‘;1[]:1'.-:(}“15 €

ud, quo remjaut perlonam

Tractatus I, de Deo Uno.

aliquam averfamus nr malam . Poffumus antem eriplici-
ter averfari rem aut perfonam. 1. Ut malam preecisé. 2.
Utrmalamnobis. 3. Urmalamalteri. Unde triplexeft
edium abominationis . Primum, quo averfamur rem
vel perfonam, ut malam przcisé , opponitur fimplici
complacentie . Secundum, quo averfamur rem, vel pex-
fonam , ut malamnobis , refpondet ameori concupil‘ccn-
tiz , quo aliquid volumus, urbonum nobis. Tertium,
quo averfamur rem, vel perfonam ; ut malam aleegi, ref-
ponder amort benevolentiz , quo bonum aleeri'volu-
mus, quiabonym ejuseft. In fecundo & tertio duplex
citrendentia, unaavetfionis conrramalum, quod no-
lumus, & altera profecutionis circa perfonam, cui ma-
lum nolymus: nobis enimaur alijs malum nojumus ,
quia nos aut alios amamus,

Ogium inimicitizeftillud, quo alicui perlonz vo-
lumus malum, quia malum cjus eft, & guia ipfa no-
bis dilplicet: ira ur difplicentiajlijus fic nobis ratio »
cur il volumusmalum, quia malumejuseft. Inodio
inimicitie duz{unt cendenrize, una averfionis contra
perfonam, cui malum volumuss; alera profecurionis
circa malum, quod illi volumus , & quod urbonum
noftrum apprehendimus , hoc iplo quod malum illius
eft. Hincodium inimicitiz eft ex parte odium abomi-
nationis , quo averfamur perfon: m, cui malum ap-
perumus; nec ab eo differr, nifi racione ‘rru{i:(:urinnis
mali, quod apperimns perfonz, quam abominamur,
yminamue . Hinc ogium inimicitie
ur amori rolenriz , quo bonum volumus
perfone , quiabonum ejus elt, & quia nobis p]n-
cer: ataucillinscomplacentia fic nobis rario, cur illi
volumus bonum, quia bonum ejus cft .

alic

Resrowsrio I

Deus habet formaliter odium abominationis ,
pon folym contia peccara, led eriam contra pecca-
tores;

Prob. 1, ex Scriprara . Nam dicicur Plal. 44. Di-
lexifts juffitiam 5 & odifti iniguitarem; & Plalm. 5.
Odifti omnes s qui operantur iniquitarem ; & Sapien.
cap. 14, Similiter odio [unt Deo impins & impietas
¢fus + 2o Quia odium abominationis eft illud ; quo
res vel perfona difplicer , uc mala . Atqui non fo-
lom peccara, fed eriam peceatores propter peccata dif-
plicent Deo: voluntasenim divina , utpoté rectifli-
ma, averfatur omnia, que averfione digna fnt, &
guz voluntas qualiber rarionabiliter awrl‘nripotcﬁ ‘
Non folum antem peceata, leAcl‘eti:im ipfi peccatores
propter peccata avc:'l'ﬁone‘dxgm {une; quia non foliim
peccara mala funt , fed etiamipfi peccatores funt ma-
li propter peccata. Ergo, &c. Unde clim Sapiens cap.
11. dicit Deo : Diligisommias que funts & nibil odi-
fti coram > quefecifts; hon aliud inrendit , quam Deum
non itaodifle peccatores, quandiit vivint, quin fin-
ceré defiderer eorum converfionem, propter quam il-
los rolerar, & ad quam tftrigsrgmnns, quas illis infli-
git, illilque mifericordirer ignofcir, {i tanden: conver-
tancar .

R EsproNsae ol

Deus etiam proprié & formaliter odit peccatores
pdio inimicitie,

Prob. 1. ex Script. Nam Pfalm, 8, dicitur ; Per.
fecifti landem proprer inimicos twos. Quod verbum,
saimicos twos, lumi deber adtivé, non loldm ex par-
te  peccatorum, quioderunt Deum, fed etiam ex par-
te ipfusDei , quit odit peecarores 5 & t-:f.ll!omm di-
fplicentia vulr illis malam, qua malum illorum eft.
2. Nam Dens amat juitos amoreamicirie, fibi com-
placendo in illis propter gratiam fanctificantem , &
ex rali complacentia volendo illis vitamzternam 8¢
alia fupernaturalia bona', quia func illorum bona .
Ergo pariter odig peccatores odio 1I0IMICILI® Propret-
peccata, fibi in illis propter peccata dilplicendo 5 &
ex tali dil'plicemin. vchndo_ illis - peenam , qui illo-
fum peena eft. Quodprecipuc verumeftde damna-
vis , & aliis .reprobis adhuc viventibus , quibus pro
co inflanti  pro que ab axerno videc illoram fine-

cm




Difputatio VII. Articulus VI.

{eny impoenitentiam’y vultabfolueé & efficaciter dam-
pationem rernam , quia illos proprer peccara abo-
minatur. Hinc quando Patres odium 4 Deo remo-
vent, removentodium illud, quod cum paffione &
commorione conjunctum eft : cuim ncgant Deum
odiffe reprobos , negant tantim odiffe quantum ad
naturalia, aut abfolatam & efficacem ordinationem
ad pecnam grernam pro €o tempore, pro quo cof-

verti poffunt. Deniquenobis nonobftat, quod Deus .

Peccntoribus peenam infligat , utr corrigantut . Po-
teft enim fimul aur faltem temporibus diverfis pce-
pam illis infligere, 8zex affetu mifericordiz , quia
illorum converfionem defiderat, & ex affeCtuodii ,
quia in illis fibi proprer peccata difplicer . :

QOsares 1. Uttum in' Deo fint fuga & deteftatio?
R. Affirmativé . Nam 1. Fugaeftactus averfarivos ma-
li abfentis, cum aliqua voluntate illud averrendi con-
junétus . Atqui Deus averfatur malum ablens ; &
haber voluntarem illud avertendi , quia illud averfa-
tur, ut patet in peccatis, que poflumus commitre-
re, & quz excrinfecum Dei, noftrum verd intrin-
fecum malum funt. 2. Derefatio eft actus averfarius
mali pr:cfmtis, quod volumus non efle , quia illud
averfamur . Arqui Deus averfarur multa mala pre-
fentia, & vellet illa non efle , quia illa averfatur ,
uc patet in pecc:\tis, qua actu committuntur , aut
que, poftquam commifla funt, 8¢ phyficé praterie-
runt, perfeverant moraliter.

Ouares 2. Urrtm timor, triftitia 5 & ira fint in
Deo? R. 1, timoremnon effe in Deo. Nam rimoreft
a@us averfativus mali imminentis & ardui, hoceft,
ad vitandum difficilis. At Deo nihil poreflt effe ar-
duum, & ad vitandumdifficile. R. 2. triftitiam non
effe in Deo. Nam triftiria eft akns averfativus ma-
li prafencis, & averfantem malé afficientis . At ni-
bil poreft malé Deum afficerc. Si quid enim Deum
malc afficerer, certé peccatum, quia gloriz Dei ex-
ternz adverfatur. Athoc dici non poreft, quia Deus
fibi', non folim ut fic , fed ctiam ut opumé fit 5
fufficientiffimus eft, & fine gloria illa externa, quze
per peccatum lzditur, beatifiimus exiftic . Unde per
peccatum malé affict nullatentis poeeft . R. 3. iram
non effe in Deo. Nam iraeft affetus inferendi ma-
lum alicui propter moleftiam ab illo accepram . Un-
de ira {upponittrifticiam. Deus autem non poteft tri-
ftari, nec ab ullo alio nioleftiam accipere, guia pro-
prer bona fua intrinfeca eft cllencialiter mmmeé bea-
tus. His omnibus addo, nullas effe in Deo paflio-
nes: palfiones enim confiftunt in immutatione ali-
qua, faéta in corpore. At Deus non habet corpus ,
fed eft fubftantia puré {piritualis,

SOHHHH HHER00 G0 HHEHEEGOENGHNTERHE0R
B it 101 sl G S TR B B

De providentia Dei circa eleflos.

NOM 1. Dari in Deo providentiam manifefté
docent Sacra Scripture . Sic Sap. cap. 14. di-
citur : Tuz antem  Pater o frovidentia g:rl:ermzr 3
& Beari Petri epift. 1. cap. 5. Omnem follicitndinem
veftram projicientes in ewm 5 quomiam ipfi cura eff
de wobis . Experientia demonfirat. Experimur enim
res omnes habere omnia requifita, utfinesfibi con-
fentaneos affequantur. Ratio perfuadet. Nam Deus
eft artifex fapientiflimus : f{apientis antem artificis
eft curam opcris fui gerere . Hinc Sanét. Augufti-
nus lib. 3. de Trin. cap.4. afleric, nibil fieri wifibi-
Liter aut [enfihiliter , quod non de interiore 5 invifi-
bili o atque intelligibils anla fummi Imperasoris ant
fubeatar 5 ant permittatur .

Nora 2. Circa conftitutivam divinz providentiz
variane fententie . Nam 1. Sanétus Thomas bic q.
22. 't 1. in O. providentiam confliruit in actu in-
telle€tus . Ratio , inquit , ordinis rerum in finem ,
providentia in Deo nominarur . 3. S. Damaicenus lib.
2. de fide cap.29. in adtu volunratis providentiam
conftituic . Providentia 5 inquit, f veluntas Dei,

Simonnet Theol. Tom. I,

99

per quamz res omnes apte congrueque gubernantur .
3. Alii ex antiquioribus Scholaflicis volunt provi-
dentiam in nwoque aétu confiftere . In hac con-
toverfia , que magis eft de voce , quim de re ,
tertiam fenrentiam duabus prioribus anteponimus ,
vel porins ambas in tertia conciliamus , afferendo
providentiam divinam potiflimim confiftere in acki-
va ordinatione mediorum, quibus res ad fines {uos
perduci poffunt , & hanc ordinationem in recto di-
cere actum intelleGtus cum actu voluntatis . Quod
amplitis explicabitur inferits, ubi exponetur, in quo
confiftar predeftinatio, quz eftpars providentiz di-
vinz perfectifiima.

Notz. 3. Omnia entia eriam in particulari fub-
jacent providentiz divinz . Non folim enime co-
gnofcunctur , & fiunt 4 Deo omnia entia in parti-
culari, fed eriam ad finem aliquem ordinantur ali-
quo modo . Deus igitur rebus omnibus provider ,
quamvis non codem modo : nam aliis favorabili-
er providet , ordinando fcilicer illas ad finem ip-
fis convenientem & favorabilem. Tales funtcreatu-
1z rationales: illas enim ordinat ad vitam zternam
per media cfficacia , aur faltem idonea . Aliis ve-
rd non provider favorabiliter, quia non ordinar il-
las ad bonum proprium , fed ad aliorum bonum ,
cum proprio earum detrimento . Sic providet cibo
& potui ; quos ad animalium nutritionem ordinat.
Porrd quamvis Deus providear rebus omnibus, non
tamen omnes defectus omniaque mala impedit, fed
aliqua permittit propter bonum univerfi . Si enim
nulla effent mala , multa bona deeffent Univerfo ,
cujus periectionem procurare ad Deum fpectat, tan-
quam ad fupremum & univerfalem proviforem, Sic
v. gr. permittit tyrannorum malitiam , ut Ecclefia
Martyres habear , eorumque patientia & vitoriis
illuftretur . Sic permittic innumera peccata , quia
innumeris & maximis bonisoccafionem danr. Un-
de ctiam peccara providentia divine fubjacent, qua-
tenus Deus permiflionem illorum ad fines oprimos
ordinat : ordinat enim ad electorum confummatio-
nem , & manifeftationem perfectionum divinarum,
peccatores cum  niagna patitntia fuftinendo , illis
ignofcendo, de illilve vindiétam fumendo, &c.

Nata 4. Deus rebus providee vel mediate 5 vel
immediaté . Providet immediacé , clin per fe fo-
lum media exequitur : mediaté verd , ciim exequi-
tur media; per caufas fecundas . Quod facit, ut ait
Sanctus: Thomas hic q.22. ar.3. in O. non proprer
defectum [ue wirtntis , fed proprer abundantiam fue
bonitatis 5 ur dignitatems canfalitatis etiam creaturis
communicer « Sive autem provideat imimediaté 5 fi-
ve mediaté rancim , femper affequitnr finem ulti-
mum & generalem , nempé gloriam fuam extrinfe-
cam . At non femper affequitur fines parriculares,
quiz non omnes , fed aliquos tantum intendir effi-
caciter : alios vero foldm inrendit conditionaré .
Ad ratonem autem perfedte providentia non requi-
ritur , ut finem 1nefficaciter & conditionaté tan-
tim velitum provifor affequarur . Nam deviatio 3 fi-
ne fic volito , eft medium fapienter ordinatum ad
finem ultmum & generalem, efficaciter intentum,
& ad ejus allecutionem efficaciter conducit,

Note 5. Ex diélis facilé intelligitur Deum pro-
videre ‘'omnibus hominibus . Provider reprobis » il-
los ordinando ad bonum eleétorum , ad bonum U-
niverfi , ad gloriam fuam exrrinfecam , imo & per
media idonea ad falutem eternam , guamvis illam
non aflequantur {ua culpa, quia medis fibia Deo
oblatis uti nolune. At fpecialiffimé Deus provider
clectis , quibus ab =terno praepatavic , & in tem-
pore dar media efficacia , quibufcum gloriam zrer-
nam cerciffimé¢ confequuams . De quo nunc nobis
agendum eft.

Ar-




100

- S o g 0T 3 e TR W g i
Utrism fitin Deo predeftinatio ; quid fir, & quoruw fit .
BRrsroNsio I

Datue in Deo pradeftinatio , Ira S. Thomas hie
w1, in O. & elt de fide,

Prob. Nam efle in Deo predeftinationem, manife-
ft¢ docent facre Scijprurz. Sicenim loquitur Apo-
ftolus Rom. c. 8. Quor prafczvit , & predeffinavit
rurs UOS THLE D tipauvit y hoc G vocavic s & &
Ephei. cap. 1. Oni predeffinavit nosin adaptionem filio-
rume , & Chrilto ) etiam & nos forte wocati fu-
s pre 5 fecundum propofirim ejus, qui oper a-
pur e ndsps Gonfilsume voluntatis fue. Hinc 'S,
perin refp. 1. ad objectiones Gallorum fic ait: Pre-
ionem Dei nylius Carbolicns negar . Ratio au-
rem eft, quia de fide certum eft Denm eleélis pro-
vidu'c:, cosdirigendo, & quafi tranfmirrendo ad fi-
nem lgum, qui eft vita zrerna, & ad quemnarura-
libus arbitrii {uiviribns percingere non poffunt, gpem-
que proinde nunquam attingerent , nifi ad illum 4
Deo  dirigerentur , & ' quafi tranfmitterentur , Ut
¢nim air . Thomasloco citato, Adillud , ad grod non

F aliguid U Hatire pervenire oporret
riatur s fleut fagirta a2 fagittan-
« Unde propric loquendoratio-
malis creataras que elf capax wvite arerne 5 perduci-
pur in ipfam., quafi @ Deo tranfmifla. Atqui diti-
gere electos, 8zquafiillos tranfmittere ad finem fuum
nltimum eo proPC- mado , & feclufis impcrfc&ioni-
bus, et falva arbitrii libertate, quo fagirta i fagit-
gaote ad feopum dirvigitur, & tranfmircitur, eft ele-
<tos deflinare ad finem fuumultimum : Nam, uribi-

em aic S. Dodtor, deffinare eft mirtere . Ergo Deus

in tempore clectos fuos ad finem fuum ulsimum de-
ftinat , &¢ conjgquenter in ®ternirate pr;udcﬂimr y
praconcipiendo leilicer & praedefiniendoin ®rernita-
1em  illos dirigendi 1n tempore, & quafi tranf=
i ad finem illam. Quod adhyc melits intel:
etur ex modd dicendis;

i
ReEsroxnsto 11,

Pradeftinatio eft abloluta & efficax; ab zterno fa-
{ta, preparatio mediorum, quibufcum electi falurem
xrernam infallibiliter confequunrar,

Prob. 1, €x8. Auguftino 5 cujusin hac prafertim
materia veftigiis inherere volumus. $ic-antem loqui-
eur lib, de pred, .S:m&. €. 10, Tnrer gr.m';gm porra o
pradeftinatsanem boc tamum intereft; quod predeffina-

: i praparatio ; gratia vero jam.ififadonatio
Er pauloinferitis eod. cap. Predeffinatio Dei > quainbo-
noeft s gratiaeff s udixis preparatio : gratiz vera
eft ipfins ;

7 mune autem gl'a’
ti@ 1plum o

equendam fa-
jurem- gratis gollata, intelligere, extra omne dubium
eft , Et lib. de bona periev. cap. 14. Fac prade-
tig [anitornm nibil alind ef , quam prejcientia
J & praparatio beneficiorum Dei s quibus certife
_,{?'p.-.f; liberantur 5 quicamque liberantar, 2. Ex S. Tho-
mahicq. 23.a6. 1, in Q. ubl aiv: Ratio tran(miffionis
creature rationalis in finem vite eterne, in Deo [ci-
dicer ab mrerno praexiltens, predeffinario nominatar .
Erare. 2, inQ, Adas {E_,"::Jm: gt x]zoui pmoﬁ'cy’z‘iwn’aeﬁ
guedap: raria erdinis aliguorum in falutems ateynans ,
smmente divina exiftens, Ev ad 3. Deug ab aterno
Preparayir jJ}'fdf;?;'ﬁﬂi:da, concipiens vationen ordinis
aliguaram in [alyrers . Quid autemaliud eft bzc ratio
tranfmittendi & ordinandi ( efficacirer fcilicer’) crea-
turam ragionalem ad viramezternam, quam Deus ab
ZLCPRQ 0 mente fua preconcepit, & preconcipien-
do creaturam rationalem pradeftinavit 5 qu:lm col-
ledkia illa mediorum , qua Deus in rempore uticur
rducendam, & qua reipla perducic crearuram
em ad vitam acernam? Frgo, juxta S, Tho-
edeftinatio non el} a]iuquujm abfolura &
:c. Rarioelt, quia, ut dicitS. Thomasar.2,
io ¢lt parsi providenta. At provi-

ad

Traétatus I De Deo Uno.

dentia eft praparatio mediorum , quibus res perdu-
cunturd Deo ad fineniyad quem abipfo ordinantur, ut
docetidemq. 22:ar. 1. in O. Jp/a sgitur 4ait 5 ratio ovdi-
nisrerum in finems providentiain Deo nominatur . Un-
de Boetins 4.de Canfol. dicie, (]yi;d providentia qff‘ipﬁ-‘,
divinaratioin (ko omninm principe conflituta 5 qus
cunéta difponit. Ergo pradeflinatio, &e.

Nora obster . Hae praparatio , que prdeRinationem
conftirnit , duplexhaber fubjectum : fubjectum quod -,
&fubjectum cui. Subjectumquod , funt media effica-
gia, & cum affecutione vite @ternx connexa , quz
prazpatantur. Subjectum cui, eft homo, vel Angelus ,
cui mediaillapreparantur. Irem haec praeparatio fumi
poteftdupliciter, activé fcilicer, 8 paflivé. Adtiveé
fumpta, f{untactus divini, quibushemini vel Angele
media preparantur: paffivé verd fumpra, funtipfame-
dia homini vel Angelo preparara. Hze igicur prapa-
ratio primo modo lumpta, eft preedeftinario . Secundo
modo fumpta; eft effectus & objectum praedeftinatio-
nis. Undecam dicimus predeftinationem effe pr:x-‘a
rationem, &c. preparationem, non paflive, feda
vé fumimus. Quod erat oblervandum,

ITI

1

ResronNsio

Pradcftinario, phyficé fumpta, confiftit non in aétu
intellectus tantim , aut actu voluntatis rantiim, fed in
actuintellectus fimul, 8 aftu voluntatis

Prob. ExS. Angufting lib. de bono perfev. c.17. ubi
italoquitur: B fua, quefallis mutariquenon poteff ,
prefcientia, opeva [ua furura difponere, id ompino nec
alind quidquam eft- nifi predeftinare. Unde fic argu-
mentor . Ex 8. Auguftino Deam pradeftinare 5 nihil
alindeft » quam Deum in {ua prafcienriadifponere me-
dia , quibus infallibiliter in tempore electos perductu-
ruseft ad viram @rernam . Arqui hec difpofitio realicer
includic duos actus, unumfcilicer tntellectus, propo-
nentis media illa ue connexa cum aflfecutione vite -
ternz ; 8calterum voluntatis mediaillaeligentis , vel,
fivis, approbantisfcientiam divinam , qua media illa
proponentem: hac enim dilpoficio aliud effe non poreft
realiter ; quam [cientiadivina, urper volunratem divi-
nam apptobatas qua viralis propofirio talium medio-
rum: quia Deusin fua prelciencia difponere non poreft
mediadeliberando ; nam deliberatio locum habere non
poteltin Deow Unde fuperelts ueDeusin fua prefcien-
ria media difponat, precisé ex innumeris mediis, 'quz
pr:tfcientiadivina exhibet, bzc, & non illa eligendo,
&approbando . Quod eft prafcientiam divinam , innu.
mera fimul media exhibentem, approbare, nt hzc ex-
hiber media, & non- utexhiber alia; quiaut hzc exhi-
ber media » plam‘: congruit finibus 5 quos ingendit
Deuns, & modo quo gloriam {uam extrinfecam pro-
curare yult. Ergo, &c. Sed

Ad horumclariorem intelligentiam quatuor inftans
ria rationis diftingui poffunt. In primo Dens certd &
infallibiliter povic , quid guiliber homo vel Ange-
lus adturus vel non acturus effer fub quacumque condi-
tione poflibili yad rem percincote; & confequenterno-
vir media omnia , quibus quiliber home vel Angelus in
qualibet hyporhefi non (olum poflet perduci, fed etiam
perducererur ad gloriam, fiadhiberentur. In {fecundo
Deus ex innumeris illis mediis certa eligic certis ho-
minibus vel Angelis, {eu quod idem eft, pro certis
hominibus vel Angelis (cientiam [uam fururibilium ,
qud proponentent ¢erta media , approbar ur finibus
fuis congruentem , In tertio abfelute é¢ efficaciter vule
cerraillamedia exequi, {eus quod :d_t'mcﬂ s operariin
temporte fecundim fcientiam fuam futuribiiinm, qud
proponenteém cerra illa media, In quartd, nonfolum
certa prafeic hee media ut futura , fed etiam cla-
ré & intuiive vider ut exiftentia pro eo rempore ,
quo exiftent , 8 homini vel Angelo {ubminiftrabuntur.
Primum inftans pradeflinationem antecedic , In fe-
eundo exiftic predeftinatio, Tertium & quartum pra-
deftinatjonem {ublequuntar. In primo inftanti non-
dum eft predeftinatio 5 quia nondum eft activa
diipofitio mediorum cerrorum , fed omnia adhuc
: cientia divina pracifivé indeterminata . In

fecun-




Difputatio VII. Articulus 1.

fecundo jam eft prxd_cﬂinatio 5'quia jam eft activa
difpofitio & praparatio mediorum. cettorum pro cer-
tis hominibus, vel Angelis, ad falutem mrernam cer-
tiflime p:rd_uccndis 5 cujus ackive dilpofitionis &
prg_-pumrinms cqrrc!n:wum cﬂ_ pafliva cpr}lmd_cm me-
diorum difpofitio 8 preparatio, que nihil aliud cﬁ.,
quam media illa pro certis - hominibus vel Angelis
preparara & ordinata 3 & fic ; ut loquar cum S.
Thoma , jam eft ratio tranfmi(fionis creature ratio-
Aalis in finem wite eterne 5 ratie ordinis aliquoram
in [alurems atermam in mente divina crgﬁ/}eﬁ;_. Ters
tum & quartuminftans pertinent ad gubernationent
feu ad executionem przdeftinationis , quia perct-
tient ad execncionem difpofitionis 8¢ praparationis
factz .

Ex his aurem apertum eft 5 fcientiam divinam
non cffe prpcdcf‘ciﬂqtioﬂgﬂ; qui r;[l feientia omnigm
mediorum, quibus adhibitis qualiber creatura ratio-
nalis falvarernr 3 nam fub hoc refpectu eff folim
caufa directiva preedeflinationis : neque etiam pra-
cis¢ qud eft {cientia horum imediorum , quibus ad-
hibitis hi homines vel Angeli (alutem conlequeren-
gur 3 nam fub hoc precisc refpectu nondum cft ad
hos homines vel Angelos determinata fed eft ad-
huc pendens; 8 hos homines vel Angelos ad nihil
adhuc deffinat: neque ut eft merus intuitus exiften-
tiz mediorum pro eo tempore, pro quo erunt, &
perillahi homines vel Angeli ad gloriam tranimic-
tentur ; nam fub hoc relpectu lolim intuerur execu-
tionem pradeftinacionis éc‘ci‘fciftu_s illius uc exiften-
tes pro cotempore, quo re ipfa exiftent : fed prade-
ftinationemefle ; qua eft [cienria cerrorum mediorum,
ue talis approbata pro certis hominibus vel Angelis,
& ad illos determinara per actum divinz voluntasis
electivam ; quia (cilicee hoc ipflo quod feientia divi-
na, ut eft cerrorum ‘mediorum , approbatut pro ‘cer-
tis hominibus ;- vel Angelis, & per hanc approba-
tionem ad“illos determinatur, hoc ipfo , inquam
certis illis hominibus' vel Angelis efficaciter dilpo=
nuncur & preparantir media cam falute connexa ,
& fic ab wmterno certi illi homines vel Angeli prae-
deftinantur in [cientia divina ad finem vite ater-
n#, per certa media in rempore poftea deftinandis,
& quafi tranfmitcendt in te ad finem illum per me-
dia 1lla.

Predeftinacio igitur , etiam in recto fumpra, eft
prefcientia divina, & cletio feu propoficum divi-
num: eft enim fcientia ; qua Deus non qui fem f§-
mul ratione 5 fed fimul tempore certd & infallibili-
ter novit per talia media hominem , vel Angelum
ad glorram perventurum, fi.adhibeantur; 8¢ clare ac-
que intnitive vider hominems vel Angelum perme-
dia illa ad gloriatn pervenieniem in tempore ; quant-
vis non fit hzc fcientia fecundum ‘urrumque refpe-
&um, fed folimm fecundum ptimum . ER etiam cle-
&io feu propoficum divinum . Electio enim & pro-
pofitus illud , eft actns quo volumras divina fcien-
tiam divinam, ut eft walium mediorum , certiffimeé
tranfmiffurorum hominem 5 vel Angelum , £ adhi-
beantur, approbar, & approbando ad hominem vel
Anqchtm determinats ur caufam falutis #llius directi-
vam . Hinc in Seriporis prazdeftinatio mods pra-
{cientia, moddeledio vel propofitum nominacur ., ut
pater ex Rom. cap. 8. Quospraftivit, & pradefina-
wit. Ex cad.cap. 11, Nonvepulit plebem fuam , quam
prafc . BEx Ephcl’.cnp. L. Elegit nosin ipfo ante mun-
diconfbirationem 5 ut effemns fantti. Ex Rom. cap.8.
Qui fecundiem Dropofitums wocati [unt [anéti « Apofto-
lum imicatue Auguftinus , ut lib. de predeft. San. cap.
10. Pradeftinatione Dens prafeivit eas que fueratipfe
fatturys, Etlib, de bono perfev, c. 14. Hac predeftina-
tio Santtorum nibil alind eff  quam prefvientia T pre-
paratio beneficiornm , ©c. Er adhuclib.de pradeft. c.

18. Quamodo cligeret cos s qui nondum erant  nife
Pr@;{ﬂ, inando 1 Elegit ergo pmdqﬁlmmﬁ L P R
ipfe quippe operatur [ecundiun: propofitut [uns 5 ur
fimus in lawdem: glovie ejus : proprer quod nos voca-
5 pres""r inans ante wmundi conjtirntionem . Ex boc
Simonnet Theol. Tom, £

fuiffent ex no

10I

propofito ejus eft illa. elefborum propria wocatio , qui-
bus omnia cosperantur inbonum, quia fecundunm pro-
pofiturs wocats funt fantli. Apoftolus igirur, & poft
enm f\uguﬁinus, indifferenter utuntur vocabulis pra-
{cientiz ,. eletionis, & propolfiti , ad fignificandam
fupernaturalem Dei erga illos, qui falvantur, pro-
videntiam: - quia nimirum providentia illa eft prafcien-
tia cum electione fen propofito,, electio fen propofirum
cum prefcientia: fic ut prafcientia 5 cleétio & propo-
fitnm non dicantur de providentia in obliquo 5 nifi
grammaricaliter .

IV.

Pradeftinatio eft hominum, non quidem omnium ,
fed certorum  tantum.

Et 1. quod homines pradeftinentur, poft S. Au-
gaftinum docet S. Thomas hic q. 23. ar. 1.1n O. &
elt de fide. Apoftolus enim loeis refp. 1. laudatis ,
& aliis fimilibus, manifefté loquitur de hominibus .
Similiter S. Profper verbis eadem refp. allegaris 5 de
hominum pradettinatione loquitur, ficur & S. Au-
guftinus lib. debono perfev. cap. 18. cim ait : Hoc
feio s meminem contra iftam pradeftinationem , quam
[ecundipm Scripearas fantlas defendimus 5 nifi ervan-
do difputare porsiffe. 2. Quod non omnes, fed ran-
tum certi homines predefinentuc , docer S. Augu-
ftinus lib. de praedeft. Sanét. lib. de bono perfev. &c. Ec
§. Thomas bic g. 23. arr. 1. inO. juncto ar. 3:inO.
& eft de fide. Nam 1.Chriftus dicic, Matth. cap. zo.
& 22. Multi funt wocati, panci vero eletti. Nomi-
ne auteny electionis pradeftinationem intelligic 5 ut
aperté colligitur ex parabolis, quas his verbis con-
cludic . Muli iraque juxra mentem Chrifli vocan-
tur, fed pauci vocantur fecundim propofitum . Multd
vocantur, fed pauci vocanmir quomodo illis congruic
ut vocantem f{equantur ; & pauct fic vocantury quia
pauci funt predeftinati. Paucos porrd dicic electos
Chriftus, non abfoluté 5 fed relaté ad reprobos . 2.
Apoftolus fic loquitur ad Rom. cap: 8. Scimus quo-
niam diligentibns Desims omuia cooperantur in bonum 5
iis qui fecundum propofitum wocati funt fanchi. Nam
quos prafivits & predeftinavit conformes fieri ima-
ginis filii fus oo . quos antemr predeffinavie | hos &
wocauit 5 quos wocavit 5 bos O juffificavit § quos
antem juffificavit o illos & glorificavit. Clim autem
dicit Apoftolus , Jis qui fecundum propofinm , &c.
apcrté fignificac non omnes , etiam Deum diligen-
tesy vocaros effe fecundim propofitum ad fanctita-
tem, quia ninticem illi rantim vocantur ad fanéti-
ratem fecundim propofitum, qui perfeverant in fan-
¢kitate @ at non omnes in fanctitate perfeverant .
fed mulei inter juftosab illa:ante mortem excidunt,
& in peccaro morignrur . Item cim Apoftolus di-
City Quos pradeflinavit o . hds (s glorificavits aper-
té dicit predeltinationem effe eorum tanoim , qui
re ipla glorificantur : at non omnes glorificantur .
3. Joannes Apoftolus epift. 1. cap. 2. hxe habet: Ep
aune Antichrifti multi jalti funt . Ex zobis prodie-
runt: fed non erant ex nobis: nam fi fuiffent cxnobis,
permanfiffent utique nobifcum : [ed ur manifeft fints
quoniam non funt omnes ex mobis , fupple , Deus
permifit 5 ut in aperram herefim & apoftafiam de-
ficerent. Apoftolus pi¢ credensomnes eos, adquos
fcribebat, effe de numero praedeftinarorum; de Hae-
refiarchis, contra quosinvehitur, dicic: Now eranr
ex nobis, hoc eft; non erantnobifenm pradeftinari:
nam fi fuilfenc, utique nobifcum in vera Chnifti fi-
de & fanctitate perfeveraffent . Audiamus Augufti-
num lib. de bono perfev, cap. 8. ubi fic ait : Ex duo-
bus piis, cur buic donetur perfeverantiaufquc in finem 5
illi autems nmon donetwr 5 inforatabiliora funt judicia
Dei . Jlind tamen fidelibus deber effe certiffimum o
bunc effe ex pradeffinatis 5 illum non efle . Nam fi

ZZ’.«, ait unus predeffinatorinz , qui do. pes
¢tore Domini bibebarboc fecretum 5 manfiffent utiquenos
bifeurs . Quid efts quafo, Nonerant exnobis?. . Now-
neutriqie 2 De(_z Creati? ... HONAE utrique DocatE fuerant 5
O wgcanies [echti o Wrique ¢x impiis JuffEfeali ey

3 e

Rrsronsio

5




102

Secundizm bac omnia ex nobis erant: versmtamen fe-
crrGH aliaw qaﬁlﬂf:m‘ di/cretionsm non Erant ex
7905 < wi e Quanam eff randem iffa diftrezio ¥ ...,
Non erant [ecundum propofisam vocari; nom erantin
Chrifte eletli ante confitutionem mundiy non evantin
ea [ortems confecuti 3 non evant pradeftinati fecundum
propefituns ef ,ﬁ i wniverfa operatur ; nam fi boc
effent , ex illisv effene , & cum illis fine dubitarione
manfiffent. 4. Ili rantum funt inter homines prade-
{tin quibus Deus praparavit media efficacia , &
cum affecurione falutis connexa. Sed fide certumett,
quod Deus talia media non omnibus, f(ed cerris ran-
rum hominibns praparaveric in =ternitate, & con-
ferar in tempore. Ergo, &c.

04f. Deus przparavit omnibus hominibus media
idonea ad falurem, licér aliis plura & majora, aliis
verd minora & pauciora. Ergo omnes homines funt
pradellinati. R. neg.confeq. Nam pradeftinatio non
elt przparatio mediornm pracisé idoneorum ad fa-
lugem cum illis affequendam, fed eft praparatio me-
diotum efficaciam, & in primis perfeveranriz fina-
lis , que cum gloria zterna infallibiliter connexa
et . Unde homines , qui non falvanrar , non fue-
funr predeftinat , quamvis accipiant media ad falu-
tem idonea , quibu cumy, {i eis re@é ucerentur , fal-
varentur, aut ulteriora acciperent, quibus recté ufl
falutem confequerentur mrernam.

Dices. Deus iis., qui falvantar , preparavic qui-
dem medra efficacia , & cum falute cerriimé conne-
%4, ar preparavit precisé ut idonea, 8¢ tamen dici-
gur eos pradeftinaffe. Ergo eriam dicendus eftalios pra-
deftinalle, quia illis medija idonea, ut talia, prapata-
vit, R.¥. querendo ab adverfariis ; unde habeant ,
Deam preparando iis, qui falvantur , media effica-
¢ia, & cum falurecertiflimé connexa, non przparal-
feilla ur efficacia & cum falate connexa , fed preci-
s¢ utidonea : nullum enim hujus precifionis veftigium
extat five in Scripruris , five in Parribus . An quia
Deus non potuir cerros homines pre czterisdilige-
re t Si ita eft, Deus non potuit aliis plara & majo-
1ay aliis verd pauciora & minora ausilia preparate .
Quod eft abfurdom , eriam fecunddim adverfarios .
An quia cum voluntate dandi cerris hominibus au-
xija efficacia & cum falureconnexa, ur talia, ftare
non potelt voluntas fincera falvandi reliquos @ At
hoc eft manifefté falfum. Nam voluntas abfolura &
efficax falvandi aliquos, non pugnar cum voluntate
condirionata {alvandi alies; hz enimduz voluntates
pugnare non poffunc inger fe, nifi circa idem fub-
jectum > cui Deus valt falutem . An denique quia
cum voluntate dandi cerris hominibus auxilia effica-
cia & cum falure connexa ; ur ralia, ftare non po-
eeflt voluntas indifferens & @qualis circa falutem om-
nium heminum? At hxc voluneas faleem redolet Pe-
lagianifimam & Scmipdagmnilmnm . Przrerca , quis
dicar Deum non majori affedtu voluifie falurem: Pe-
gri, quim falutem Jude; aut non majori affectu velle
falutem fideliom , quam falucem infidelium , qui de
Chrifto nihil unquam audiunt, &in infidelitate nega-
tiva moriuntur ? %

Refpez. hanc pmciﬁcncm nullatenns prodeffe re-
probis, quibus tamen confulere voluntadverfarii ; fiec
ad alind valer, quam ad extennandam Dei ergo ele-
¢tos benevolentiam, & infirmandam eletorum erga
Peum graritudinem ,

Refp. 3. hanc pracifionem pugnarenon folim con-
tra doctrinam S, Auguftini, & aliorum Patum , qui
m hac materia diligenter & ex profeffo: verfari funt,
fed eriam cum divinis Scripturis ;: ¢um énim pra-
pnm{ioﬂcm gr::ti:l,-tuﬂ fackam pro electis y vocant
predettinationem , clectionem propofitum , mani-
sefle fignificant fpecialilimuin quemdam Dei- erga
eleCtos in praeparandis gratiis illis affeGtum qui af-
fedtus nec effe nee inzelligi poteft, nifi dicarur Deus
gravias illas preparafle, ur efficaces , & cum falu-
e connexas; nam fi Deus dllas non preparavit ele-
¢étis ue tles , efficacia illarum , & connexio cum
taluze clectorum , habuiv fe pure magerialiter ad af-

atl

I

Traétatus I. de Deo Uno.

fedtum divinu_m s & ira Deus non alic affeétu ve-
bu illas electis; quam voluit reprobis grarias purs
idoncas.

Resrowstio V.

Pradeftinatio eft ctiam Angelorum, non quidem
omnium, fedeornmrantim, quiftererunt, &in ac
cepra 3 Deo fanckitate perleyerarunt. Ita S. Thomas
bic q.23. ar 1. ad 3.

Prsb. 1. ex S.Auguftino in Enchiridio c. ro0. ubi
ita loquitur: Hec [unt magna opera Domini, exquis
Sfita in omnes voluntates ejus 3 & tam [apienter ex-
quifita, ur cum angelica @ bumana creatnra peccaf-
fets ideff non quod illes fed quod woluir ipfa feeife
[ar, eriam per eandem creature voluntatem , qua fa-
{tum ¢ft quod Creator noluir 5 impleret ipfe quod vo-
luit 5 bene utens & malis , tanquam [wmme bonus; ad
eorum damnationem 5 quos jufte fmde/ﬂmm‘: ad pe-
namy & ad eorsm falutem 5 quos benigne pradeffinavie
ddgmtizim; quatenus {cilicer, quantumad rem pra-
{entem pertinet , 1. Ex occafione malorum Angelo-
rum contra Deam rebellionis, magis exarfit in men-
tibus fanctorum Angelorum zelus divinz gloriz. 2.
Exalpectu peenzde malis Angelis abfque mora fum-

ptx, aucto in bonis Angelis reverenuali timore Dei
in officio mngi; confirmari funt , & experti Deum
erga fe benigniorem , majori gratitudims affectu il-
li adhaferunt . Falfum igitur eft; quod nonnulli ta-
men confidenter dicunt, Auguftinum loquentem de
fanétorum Angelorum perleverantia , vel gloria il-
lis dara, nulquam uripredeftinationis nomine : nam
manifeft¢ loco citato ram arrribuic fanétis Angelis
pr:rdeﬁinacionem > quam hominibus ecleétis , taci-
to urrinfque predeftinationis difcrimine , ad quod
de induitria utitur hoc vecabulo, &:;:.zgrzé; & mani-
fefté fignificat Deum , fummeé bonum , lapiu malo-
rum Angeloruni , 4 fe permiffo, bené ufum effe ad
exequendam predeftinationem fanctorum , ecorums-
que pcri'c\-'er.'mtimn promovendam,& confummandam.

Prob. 2. Ratione . Quia Deus ratione prilis , quam
quidquam decerneret, Sccenl'c_qut'ptcrmtmne pritss
quidm veller Angelos creare , illofque ad ftatum fu-
pernaturalem clevare, per {cientiam futnribilium no-
rat 5 quid quilibet Angelus poffibilis , {i eum crea-

‘re & ad ftarum fupernaturalem clevare vellet , actu-

tus aut non acburns effer, fi tali vel tali anxilio gra-
tiz adjuvaretur; ac proinde norat , quod hi Ange-
li , (i crearentur, & ad ftatum fupernaturalem ele-
varentur , in accepta fanctitate permanetent, fi his;
pon permanerent, fi illis tancom auxiliisadjuvarens
wur. Ergo fi non folim voluir creare & ad ftacum
fupernaturalem elevare hos Angelos , fed etiam il
lis conferre hee potits , quam illa auxilia , voluit
ex directione fcientiz, qua certd & infallibiliter no-
rat illos cum his , & non illis gratiz auxiliis , in
fanctitate perfeveraturos, & conlequenter, repudia-
tis auxiliis meré fufficientibus, voluitillis apxiliacf
ficacias & cum aflfecutione gloriz connexa , cogni-
ta, proindeque volita ur talia. Arqui hoc eft prade.
ftinare. Ergo, &c.

Confirm. ex 8. Auguftinolib. 12. de civ.c.9. ubi
dicit fanctos Angelos m fanctitate perfeveraffe, aur
quia intenfiorem charimr_cm i'n‘ crearione  accepe-
rant , aut quia potentiori auxilio adjuri fuernnt :
Aut minoress 5 inquit 5 acceperunt ( Angeli repro-
bi ) amoris divint gratiam s quam illi , qui in ea-
dem perfiterune : ant fi wirigue boni equaliter crea-
vi fint - iftis mala volumtate cadentibus 5 illi am-
plists adjuri , ad eam beatitudinis plenitndinems ...
pervenerunt . Ergo €xS. Auguftino Deus non omni-
bus Angelis eadem gratie auxilia In tempore con-
tulit, nec proindeon‘.mbus cuc@m! in zternitate pre-
paravit ; fed aliis minofa , quibulcum perfeveraruri
non crant, aliismajora , quibufcum erant perfevera-
euri 5 & hoe feciticienter, & ante pravifionemme=
ritorum quorumliber vel demeritorum . Sed quid hoc
aliud eft , nifi alios negative teprobafie , alios ve-
ro predeftiafle? Ergo, &c.

Obj. 1.




Difputatio VII. Articulus I

Obj. 1. Predeftinatio cft _pr.z'para[ia gracia: ex na-
eura {ua efficacis . At grata ex narura fua eﬁich
non fuic praparata Angc_lis in ernitate : nam 10
tempore vel nullam gratiam actualem, vel non nifi
verfatilem acceperunt, ficut & primi parentes , guan-
diu fuerunt in ftacu innocencia: Deus enim illos re-
liquit in manu confilii fui, & dimifit in libero vo-
luntatis arbitrio . Unde S. Augnftinus lib. de corr.
& grat. c. 1o. fic loguitur: Saluberrime confiremur,
quag reckiffime credimus , Dewm . . . fic ordinafle An-
geloram & hominam vitam , ut in ea priss aﬁeqderrr,
quid poffet earam liberums arbitriwm, deinde quid pof-
Jet fue gratia beneficium, juFitizque judicium . Deni-

ue Angeli quidans s quorum princeps eff 5 qui dicitny
%M&oﬂn‘r, per libernm arbitrium 4 Domino Deo refu-

€ falti funt .. . cateri autem per ipfum liberums ar-
itvinm in wveritate [Feterunt . Hinc 'S. Door c. fe-
quenti dicit , gloriam & cjus praerogativas, ut im-
peccabilitaem , refpectu fanétorum Angeloram ha-
bere rationem pramii & mercedis , ficur habirura
erat refpectu primorum parentum, & eorum polte-
ritatis , fi perfeveraffent in ftatu innocentiz : nunc
verd poft Adami lapfum effe donum gratiz refpectu
eletorum , quia nimiram non permictuntur libero
voluntatis atbitrio , fola gratia verfatili adjuto , fed
pet gratiam ex natura {ua efficacem 'ad perfeveran-
tiam indeclinabiliter & infuperabiliter pradetermi-
nantur » fecundiim propofitum , quo Deus illos in
arernitate mifericorditer 4 maffa perditionis difcre-
vir , & pradeftinavic ad gloriam . Verba autem g
Doctoris funt : Quid eric liberius libero arbitrio

uando non poterit [ervire peccate, que futira erat @
Zomim', ficut falla eft & Angelis fanttis, mercesme-
riti 2 INunc antem. per peccatum perdito bono merito
in his qui liberantur , faltum eff donum gratie s que
merces meriti frtura erat . =

R. neg. maj. Nam ad pradeftinationem requiritur
& fufficic, ur fit preeparatio beneficiorum , quibus
certifime falvabitur homo vel Angelus. Ar inquies:
Homo vel Angelus nec falvabitur, nec falvan po-
teric certiffimé per illa beneficia, nifi fint gratiz ex
narura fua cfficaces. R. hoc efle falfum. Nam (uff-
cit , ut Deus prafciac hominem vel Angelum fa-
lutem confecuturum effe per illa beneficia , fi con-
ferantur . Tunc enim homo vel Angelus per illa
beneficia , quantumcumgue ex natura fua repudia-
bilia fint , tanta cerritudine falutem re ipfa confe-
quetut, quanta certitudine Deus novic omnia, que
novit, hoc eft, fumma certirudine. Hec elt doctri-
na §. Auguftini, qui pradeftinationis & f{alatis pre-
deftinarorum certitudinem repetit, non i natura gra-
tiarnm > quas Deus predeftinatis preparat , fed ab
infallibilicate & immucabilitate prelcientie divinz,
ut patet v. g. ex lib. de bono perfev. cap. 17. ubi
air: Jn fua que fallis mutavigue non poreft prafcien-
tia, opera [ua [utnra difponere » id omunino nec aliud
quidqiam eff » nifi predeftinare. At inquies adbuc :
De rarione predeftinationis eft , ur Dens vi illius
pradeftinatum pradeterminet ad opera falntaria , &
maximé ad perfeverantiam finalem. Arqui nifi pra-
deftinatio fit pl'mparntio gl‘&tim‘um ex natura fua ef-
ficacium, Deus vi p\':cdcﬁinationis non pradetermi-
nat pradeftinacum ad , &c. Ergo , &c. R. n. maj.
Nam de rasione praedeftinationis folim eft, urDeus
per illam preparet in zrernitate, & ira vi illigs in
tempore {ubminiftrer media pradeftinato, quibufcum
in fanditate & bonis operibus perfeveraturus eft
certifimé . Ad hoc autem non requiritur ur me-
dia illa fint gratiz ex natura fua cfﬁcaqes . At in-
quics denigue: S. Auguftinus docet homines clectos,
vi pradefinationis {uz, quam poft abfolutam lapfus
Adami pravifionemi faétam effe rener , 4 Deo pre-
determinari faltem ad perfeverantiam finalem. R. ita
efle » & mnos S, Doctoris in hac re mentem liben-
tiffimé fequi. At juxta mentem S. Auguftini, ho-
mines ele¢tos ad perfeverantiam finalem  determinat
Deus, non illis gratias aliquas adu ‘les ex natura fua
cfficaces & pradererminativas conferendo , fed illis

Simonnet T heol. Tom. 7.

103
praparando & procurando deceffiun in ftatn grarie in-
dependenter ab ipfis. Quod enim hoc tempore morian-
tur, nonabipfis, fed alola przordinatione divinade-
pendet. Porrdcum Deusnon potuerit hoc pacto per-
feverantiam finalem procurare Angelis fanétis, quiim-
mortales erant, procuravit illis, adjuvando illos quo-
modo fciebat illis congruere, utin fanctirate, in qua
creari erant, non folam permancre poﬂ"cnr, fed etiam
reipfa permanerent ; quo etiam pacto, fi voluifler ,
homini in ftatu innocentix perleverantiam procuraf
fer, & fiprocuraffer, non procuraffet nifi vi prade-
ftinarionis fuz, quahominem ad perfeverandum in fta-
tuinnocentiz predeftinaffec: ficur Angelis fanétis per-
{everantiam modo cxplicato non procuravit , nifi vi
electionis & propofiti fui, quo illos ad perfeverandum
in fanéticate , in qua creari funt , pradeftinavit . Ex
qui[)_us apparet ad rarionem p:‘mdcﬁiﬁa[ionis folim re-
quiri, ut Deus certiffimé praparetin zrernitate, &in
tempore procuret perfeverantiam pradeflinari, quo-
cumque tandem modo procuret.

Ad reliqua, quz in objectione funt addita, R. Ad-
verfatios omnino aberrareafenfu & mente S, Augufti-
ni. Cimenimdicitur S. Doftorem italoqui locis al-
legatis, quia puravit Deum Angelis & homini inno-
centi gratias tantim , utloquuntur, verfatiles dedif:
fe, & hominibus , quos pravifo Adami lapu prz-
deftinavit, dare gratias ex parura fua cfficaces, tan-
quaim inhoc ftaruad bonum faciendum & malum vi-
tandum necefarias, dare , inquam , religais homini-
busrejectis, & in maffa perditionis derelictis, nihil a

ente S. Doctoris alienum magis dici potelt . Iraque
juxta mentem S. Doctoris, Deus oftendit in Angelis
quid poffer eorum liberum arbitrium, in corum libero
arbitrio , fupernaturali gratia adjuto , perfeverantiam
eorumdimittendo , & res ita ordinando, ut eorum ali-

ui, iplo permirtente, caderent, r:]iqui 5 ipl'o tamen
Peciaiitcr providente , ut dicit S.Do&orlib. 12, de Civ.
c.g. ftarent . Similiter Deus in primo homine often-
dit, quid poffer ejus liberum arbitrium, ejus libero ar-
bitrio, eximiis gratiz donisinftructo, perfeverantiam
in ftatu innocentiz committendo, nec malum illius
ufum impediendo . In ftatu vero narurze laplz Dens
oftendit, quid poffit fuz gratiz beneficium, & juftitie
judicium, (uz quidem grariz beneficium in hominibus
ex pura mifericordia pradeftinaris , non folum gra-
tuito movendoillos, quomodo illis congruit, utten-
tationes adverfitarefque vincant, & bonum velint ,
arque perficianc , fed eriam velint , arque perficiane
ufqueinfinem, nonillos intsinfecé ad bonum prade-
terminando, fed infallibiliter illis bonam morcem pro-
curando, quod preftar vel rapiendo illos, antequam
cadant , vel poftquam ceciderunt , relinquendo 1l-
los, doncc refurgant, &ad juftitiz flatum redeant: ju-
ftitiz verd [uzjudiciumin hominibusreliguis , qui vel
nunquam juflificantur, vel juftificati, iterum ad fta-
m Peccati relabuncur, & antequam rcﬁpu:;inr, (59
hac vita decedunt. Nam {i Deus veller , jultificaren-
tur, & juftificatiante calum raperentur, aut poft ca-
fum in hacvitamanerent, donec amiffum gratize flas
tum recuperarent . Quod cim non fiar, uftidimo , li-
cet occultiflimo Dei judicio non fir. Undeapparetin
hoc ftatu naturz lapl(a perfeverantiam finalem non in
bonoaliquo liberi arbitriiufu, fed in bona morte, feu
indeceflu in fatujutticiz confiftere , qui deceflus eft
purum gratiz diviox beneficium . Non enim eft in
poteftate hominis, ut hoc tempore, quoin ftatu gra-
tiz decederet, poriills quim alio, moriacur; led eltin
poreftare folius Dei. qui rerminos yirz_z omnibus ho-
minibus pro fuo beneplaciro conftituic, tanquam (-
premus vite 8 necis arbiter . : 1
Denique, cim Sanéus Auguftinus dicit Angelis
fanétis, qui fteterunt , retributam efle gloriam , tan-
quam mercedem meriti, & patiter rerribuendam fuiffe
homini, fi permanfiffet in flatu innocentiz ; nunc ve-
o gloriam effe merum gratie” donum , quia boaum
meritum, cujus glotia premium fuir in Angelis fan-
&is, & fuiller in homine innocentes perfeverante in
ftatuinnocentiz, per Adami peccatum perditum eft 5
4 clm,




=
%

e s —————t ey e

104

ciim, inguam, hoc dicir S. Auguftinus , loquitur de
gloriarelaté ad perfeverantiam , que in Angelis, qui
in fanirate permanferang, foit meritoria , 8 fuiflet
n homine innocente, fi perfeveraffer in flatu inno-
gentie; nunc verd poft laplum Adami eft merum gra-
tiz donum, quianuncnoninbeono nfuliberi arbitrii,
quantumvis elevari , & per gratiam fupernaturaliter
adjuti , ficur prits confiftebdr in Angelis, & homine
innocente, fed in bonamorte confiftir , quz merum
et divine mifericordiz beneficium : unde bomo per
peccatum primi parentis amific bonum perfeverantiz
meritum . Quare in Angelis , qui fleteront, gloria
ranquam merces perfeverantiz merito reddita foir, &
reddita fuiffer in homine innocente, fi in ftaru inno-
cenriz permanfiffer; nune verd relaré ad perfeveran-
riam finalem, eft merum donum gratiz, quiaipla fina-
lis perfeveranria et merum gratiz donum. Quod non
impedit, negloria etiamin prafenti ftatu narurz laple
racionem habear mcl‘cedis&,pr:emii relace ad bonaope-
ra, in flatn juftitiz facka: funt enim meritoriade con-
digno g!eﬁm » que proinde illis tanguam merces debe-
tue, & l'C“le.'\, uc fides docer, retribuitur, pofita ta-
men finali perfeverantia, ranquam conditione fine qua
gongloria, nequent merces, neque ut hereditas da-
tur, Dicere aurem quod S. Auguftinus fenferic bona
opera, in ftaru jufticie facta, fuiffe merirain Angelis
8 homine innocenre, quiafuerunt in Angelis & ho-
ming innocente 4 libero arbirrio , fola graria verfarili
adjuto, nunc verd effe dona gratiz , quia funt 4 vo-
Innrate per grariam infpirationis prdererminata , me-
rum commenrum eft . Preetered, fic bona opera in
Angelis & homine innocente fuerunt bona merita ,
ne fuerint eriamgratiz dona. Similiter bona operain
prefenri faru ab homine jufto facta, fic funtgratiz
dona, ut fint erfiam hominis jufli bona merita , ut
docer S, Auguftinus, & et de fide,

OFf. 2. Pradeftinario eft propofitum miferendi. Ar
miferendilocum habere non pornit in An-
qui ﬁrrcrunr : nam propofitum miferendi fup-
! miferiam peceariin eo, cujus Deus decrevit mi-
fereri. Angeliautem, quifeterung, nunquam exper-
ti funr wileriam peccati ; nunguam enim peceavernnt ,
Ergn in illis locum habere non potuit pradeltinatio,
Hanc objectionem proponit S. Thomas hicq. 23. ar.1.
ad 3. & fic refpondet : Ad revtium dicendum , quod
pradeflinari convenit Angelis, fieur & hominibus, L
vermynquam: fusrinemifers . Nammrotns non accipit [pe-
riem @ rermino 2 quo, fed & termine ad quens .., . .. nibil
refert ad vationem predeftinationis , utvim aliquis pra-
deftincour in witam aternam 4 [Fary miferie , ah now ¢
quia nimirtim, urdicit S. Do&or in O. tora effentia
ieftinationis confitit in eo, qudd fir rario rran/-
3 ‘mgrj,{f creature rafionalisin finem wite sterne » n
mente feilices divina exittens hoc eft, preparario 8¢
difpofitio in mente divina mediorum, quibus creatu-
ra rationalis in finem vite zrernz infallibiliter in
rempore tranfmirticur ; five & ftaru peceati rranfmitta-
tur, guia in fe velin alio peccavit, five non tranfmit-
rarur, quia nunquam peccavi neque in fe, neque in
- Unde quod creatnra rationalis in rempore 4 fta-
cati rranfinictatur in finem vite ®rernz 5 accis
carium eft Prazclrﬁinztioni.{ur fie, & ira pradefti-
nationi ut fic accidentariumeft, quod creatura ratio-
nalis non fuerit ab xrerno pradeftinara in vitam =-
rnam, nifi poft abfolutam praevifionem alicujus pec-
i, & fic ab xrtecno fuerit a flacu peccati prade-
fiinara i vitam zternam.
¢ dift. maj. Pradeftinatio fala poft abfolutam
previfianem alic peccari , eft propofitum mife-
rendi 5 G, maj, fine tali previfione, N, maj.
Er conzeffa min, dift, conleq. Ergo pradeftinatio, fa-
¢a polt abloturam previfionem alicujus peccati, lo-
cum im!\._crc non potuit in Angc—fis, Tn’ fleterunt, C.
conf cta fine tali pravifione, N.confeq. Sed fic
vmaj. Pradeffinatio eft propofitum ‘mileren-
ad h_omipss, C.maj. Relaré ad Angelos, N.
dilparitatis et ; quia Angeli, qui iteterunt ,
& i quos fol fiv predefinatio divina, Hequein

Tradtatus 1. De Deo Uno,

fe, neque in alio unquam peccaverunt, & fic neque
in fe, neque 1nalio peccaturi, pravifi fuerunt i Deo
in zrernitate . Unde, proprié¢ loquendo, Deusin z-
ternitate nec habuir, nec habere poruic propofitumil-
lis miferendi; fed folim habere pornir, & habuir pro-
pofitum illis benefaciendi. Ut verd inter homines »
qui falvantur , & confequenter inter homines , qui pr-
deftinari fuerunrad falurem (nam ii tantim falvantur .
quiad (alutem preedeftinati fuernnt , ) nullus eft , qui
non peccavetitin ‘Adamo, itad nullus eft, quicom-
miferatione divinanon cgeat, ut lalverur . Unde fiul
lus eft relate ad quem pradeftinatio divina non fit
propofitum miferendi .

Dices. Predeflinatio hominum fata et anre abfolu-
tam peccatioriginalis pravifionem. Ergonon cft ma-
gis propofitum miferendi, quim pradeftinatio Ange-
lorum. R. 1. Etiam daro , quod pradeftinatio homi-
num facta fuerir ante abfolutam previfionem peccari
originalis , adhuc tamen illam includere propoficum
miferendi. Cim enimomnishomo , naturali viaab A-
damo defcendens , in illo peccante peccaverir , nutlus
falvari poteft , nifi peccatum illud ipfi milericorditer
condonetur, & vel i ftatu miferia p:‘ml‘crvcm:‘, ut B.
Virgo; velfaltem, fialiquandiuin eo fuit, ab eo ad
ftarum jufticiz rransferatur , quod fieri non poteft 3
Deo fine propofito miferendi. R.2.neg.anr. cujus op-
poficum conftanter tenuir S. Augnftinus. Unde fan-
¢torum hominum praedeftinationem definit lib. de bo-
no perflev. C. 14, Prefcientiam & praparationem benefi-
cioriim 5 quibus certiffime liberantur , quicamane liberan-
tur, a maffalcilicer perditionis , hoc eft; ab univerfo
genere humano , quod per peccatum fui capitis maffa
quedam damnata fattum eft, mifericorditer fecernun-
tuc , & leliguntur, ad viram aternam infallibiliter per-
ducendi. Pratered, priedeflinationem hominum non
nifi poft abfolutam peccati originalis pravifionem fa-
ctam effe ; manifefté docent , aut faltem fupponunt Seri-
pturzfacrz .. Nam Apoftolus ad Rom. ¢.9. przoccu-
pansquerelaseorum, qui de Deo expoftulant; quod
non omnes, led aliquos tantum , aut hunc potitis quam
alium predeftinaric, ficloquitur: Non volentis , neque
currentis, [(edmifeventis eft Dei ... .. cojus vilt mifere-
tur, O quem wult indurar .. . Annon habet poreftatem fi-
gulus luti ex eadens maffa facere alind quidem vas in bo-
novem , alind vero in contumeliam? Porrd ex ditis ha-
¢tentis hoc Arriculo facilé haberur integra notio prade-
flinationis hominum,, dequa ex profeffo agimus. Pro
quo fit,

COROLLARI YV M.

Predeftinatio eft P['.}:fci(.’ntia & propofitum Dei , qui-
bus certi homines, imafla perditionis mifericorditer
feparari, permedia infallibilia ad portum falutis zrer
na diriguntur, & perducuntur .

Expl. Pradettinario dicicur, I. Prazlcicntia, & pro-
pofitum: nam efi praparatio, & difpofitio mediotum
cum f(alute connexorum: hec autem praparatio fen
dilpofitio confiftir in duplici actu, nempé in actn, quo
intellectus divinus cognofcit media cum falure conne-
xa, utralia; &actu, quodivina voluntas media illa
eligit & approbat. Hocipfo enim media, quibus pre-
deftinarus ad falutemin rempore dirigetur, funt defpo-
fira ‘8¢ prazparata in mente di\-’ip:\: ct‘lmlin Deomedio-
rum, quibus predeftinatus ad falutemdirigitur, difpo-
fitio & preeparatio, activé fumpta, nec fit, nec poflit
aliudeffe, quim fcientia , qua certd & infallibilicer
Deus novit cum talibus mediis, fi adhibeantur, ta-
lem perventurum ad falutem, uttalis pro tali effica-
citer approbata, ficque dererminata ad pegmium fa-
lutis illius dirigendum, utfufits fupradictumeft.

Dicitur 2. Dei, quia folius Dei eft pradeftina-
re: ficur enim folins Deieft creaturam rationalem bea-
re , ita folius Dei eft in wrernitate fua difponere &
preEparare creatur® l‘aric_m:ﬁi media , quibul’cqm in
rempore collatis pervenire poffic , & peryeniat ad
beatitudinem, juxra illud Pfalm.83, Gratiam & glo-
riam dabit Dominss . Dicitur 3. Homines , quia
hic non de Angelorum , fed hominum praedeftina-

nond




Difputatio VIL Articulus II. 105

tione agitur. Ricitur 4. _CCl'ri » quia {_)cus ad ‘fail'ltcm
srernamnon predeftinavicomnes homines, cam mul:
tiad eamnon perveniant ; fedaliquos tantim, . colque
non confusé, fed diftinéké, hunc fcilicer, & illum ,
& iftum, 8. in particulari . Dicicur 5. A maffa perdi-
tionis ; ‘quia ;- ut probatum eft, Pr:edcﬂmnno h‘omAt—
num facka eft ratione pofteriiis ad abfolutam peccati oti-
glnalis prm\r:ﬂqncm , & confcqucntcr ratione poikc-
ritis, quam univerfum genus humanum per peccatum
originale factnm eft maffa quaedam damnata & perdita.
Dicitur 6. Mileticotditer feparari, quia Deus non nifi
poft abfolutam previfionem peccati prlgumlxs predefti-
nando homines, quos pm:dc[hnswt,_mﬂh:m laoqtlnl
meritamimillis reperit , propeet quod illos prmdcﬂ:m.:\-
re pofie; fed folim meritummalum , proprerquod il-
log. jufté damnaret, i veller : quare fiillos per fuam prze-
deftinarionem a maffa perditionis {eparavir, mifericor-
diter hoc fecit; donansillis indebitam gratiam,, cum
poflet reddere debitam peenam. Sedde hoc fufits in-
fra, ubi de gratuitate pradeftinarionis. Dicitur 7. Per
media infallibia, proprer fummam pradeflinationis cet-
titudinem 5 ‘de qua modo - Dicitur denique 8. Diri-
gunrur & perducuntur, &e. in hoc enim praedcﬂina-
tionis executio confiftic, ut, qui mifericordicerfele-
¢i funt ex maffa perditionisger gratuitam difpofirio-
ncm&[lrzpamtioncm mediorum efficacium, & cum
falute .connexorum, pro illis factam , media illa in
tempore accipiant, &cper illa ad falutis zterne por-
tum feelicicer appellant.

e o e N B i R T
Utrasm pradeflinatio certa fir & immutiabi

ResronNsio L

Radeftinatio certa eft certicudine fumma.

Prob.1. exSeripr. Nam Joan. ¢. 10. dicit Chri-
(us : Owes mea vocem meam audinnt: &ego cogno-
feo easy & fequuntar me s Crrego witam aternam do
iy € non pen’!;-'mt in ateroum, O non rapiee eas
quifquam de mane mea . Qne verba aperré fignifi-
caat fumiiam cerritndinem . Neque enim  Chriftus
idem tot vetbis; & tam exprefsé inculcat, nifi ad fi-
gniﬁcamhm certitudinem iuman;n_r: 1'.-1_:iums, qua in
falurem @ternam diriguntur preedeftinari,quos oves fuas
nominat. Hae etiamcollimatillud Apoftoli Rom.c.8.
Diligentibus Denr: omnia-cooperantur in bonum y iis
qui ?E‘:mzdr}m propofitum vecati [fmr Sandi. Nam' f
pradeftinaris omnia cooperantur in bohum, tentatio-
nies, advecfitaes , pcr[::cutioucs » & alia mala que-
que etiam graviffima : quid poffer corum in vitam erer-
nam tranimiffionem incertam reddere 2 2, Ex S, Au-
gultino; qui lib de bono perfev. c. 14. defcribit pra-
deftinationem préfcientiam & prepararionew benefi-
ciorum s quibus certiffime libevantur 5. quicumque libe-
rantsr . Et lib: de cofr. & grat., ¢. 7. de pradeftinatis
fic loquituc: Horum fiquifquave. perits fallitur Dews:
[ed nemo earum perit s quic mon fallitnr Deus.. FHo-
vum i quifquam. perit, witio bumans wincicur Dens :
[ed nemo corwm. pevits quia milla re vincitwr Deus.
Unde fic argnmentor . Tanta cerntudine cerrum eft,
neminem predeftinatorum effe periturum, quantacer-
tum eft Denm nunguam effe fallendum,, aur humano
vitio vincendum . Atqui hoc certum eft certicudine
famma. Ergo & illud. Hinc S.Doctor eod, lib. c.12.
de eertitudine 5 qua in prefenti facu predeftinati in
fide , qua per dile&tionem operatur, flfquc in finem
petfeveranc, & perleverando faluremaffequuntur, hec
haber: Subventum eff infirmitari voluntatis bumana,
ut divinagratia indeclinabiliter & infuperabilicer age-
veturs & ideo, quamuis infirma 5 non tamen defice-
ver 5 meque aduerfitate aliqua vinceremur ... infirmis
[fervavits ut ipfo donante invilliffimes quod bonnm
eft 5 wellent 5 nec hoc deferere s invitliffime nollent .
Suppofiro enim qudd Deus decreveric {ubvenire volun-
rati predettinatorum , agendo & movendo illam; quo-
modo fcic illt congeuere, ue, qu.nm‘is proprer concu-

pifcentiz egritudinem iAfirma , nen tamen deficiar,
nec cedat adverfitatibus , fed id , giiod bonum eft ,
velit, &ufquc in finemvelit: tam nequic hzc volun-
tas advetfitate aliqua vinci, ab amore boni deterreri 5
aut rectam jufticie femitam finaliter deferere , quim
Deus falli, aurhumano vitio vinci nequit. 3, Deni-
que rar‘imjc, quia prmdcﬁinatio divina tanta cerritu-
dine &cinfallibilicate effectum funm confequitur , &ita
tanta certitudine & infallibilirate praedeftinatum in vi-
tam aetemamqirigit, &'quaﬁ tranjmiteit , quanta cer-
ticudine & infallibilitate media predeftinato prazparara
& difpofira in mente divina, connexa funt cum affe-
cutione vite zrethz. Atqui connexa funt certitudine
&einfallibilitate {umma : cim uc talia fumma certitu-
dine & infallibilicate preeparentur in @ternitate, & il-
lorum in tempore execurio fic fummé inimpedibilis.
Ergo, &c.

Obj. 1. Apocal.c.3. dicitur: Tene quod habes 5 ut
HEMIO ACCIPLAL COvOnams twans E’.'go corona , qua elt
effectus pradeftinarionis, poteft acquiri & perdi 5 &
confequenter predeftinatio non eff cerra.

Ad hancobj. fic refpondet S. Thomas hic q. 23.a. 6.
ad 1. Corona dicitar effe alicajns dupliciter . Uno mo-
do ex predeftinatione divina s & fic nullus coronam
Suam amittit « Alio mods ex merito gratie . Onod
enitm meremnr > quidammodo noftrum eft 5 ¢ fic fuam
caronam aliquis amittere poteft per peccatum wortale
Sequens. Alins antem illam coronans amiffam accipit;
in quantum loco éjus [ubrogatur. Non enim permit-
tit Dens aliquos caderes quin alios erigar . Poteftigi-
tur coronagloriz effe alicui deftinata dupliciter + 1. Ex
predeftinatione divina . 2. Propter prefenrem jufti-
tiam, qua homo conftituitur anticus & filius adoprivus
Dei , & confequenter heres vite zternz .. Corona
gloriz {ub prime refpeckn-amitti non poteft 3 fub. fe-
cundo poreft. Scripruraigicur jultum quemque meri-
toadhoitamrad vigilandany, &ad perfeveranriam in
Qatu gratie, faciendo bonum, & malum vitando , ne
per peccatum moreale jufticiam amittens, amiteat jus
ad coronam gloriz , quod haber, quiajuftuseft. Pra-
terea, cum Deus finceré velit omnes homines falvos
fieri 5 ur fuo loco probabitur; & ita omnibus homini-
bus media ad aflfequendamgloriz coronam idonea con-
ferat, &hoc prafernm ergaillos, qui juftificaci fune;
prafter ;. Scriptura indilcriminatim juftos omnes ad
pcr:everanrinm adhorratur, ne coronam fibi: deftina-
tam amicrant ; quanquam quiex juftis illis predeftina-
tifunc, coronam hancin perpetnum amittere non poll
fint; quia adhorrationes ejulmadi utiles funt predefti-
natis, quibus in falutem @ternam- tranfmittendis cun
cateris mediis »: qua adhiber-Deus, inferviune y.& non
predeftinaris uciles effent , {i vellent , ilij[quc y nifi
mala eotum voluntas obfrer, ad falutis portum fee-
licicer perducendis cum caceris mediis, qua vel acci-
piung, vel fua culpa non accipiunt, {ufficerent.

Okj. 2. Homo pradcftinatus poreft mori in ftatu
peccart mottalis. Etgo predeftinatus poteft damnari.
Ergo, &c.

Ad hanc obj. fic re[pondet S, Thomas art. cit. ad 2.
Licer fir poffibile esm s qui eff predeffinatus , moriin
peccare martali fecundsne e confideratum 5 tamen hoc
¢ff impoffibile, pofiro, prout (Gilicet ponitur, eumeffe
pradeflinatum . Unde non fequitur » (i.m}af predeffina-
tia fd!ii paffic. Itnquc homo praedeftinarus fi confi-
deretur praecisé ut homo, poteft mori in peccato mot-
tali: atnon poteft, fi confideretur ur home predelli-
natus . Nam homo predeftinatus; eft homo quem
Deus abfoluté & efficaciter vult mori in ftatu gratie ;
vel, fivis, efthomo, cuiDeus abfoluté & efficacicer
preparavit tempus , quo moricurus elt in faru gratiz.
At hoc fuppofito , homo ille non magis potelt mori
in flatu peccati, quam Deus poteft falli , aut ulla re
vinci. Quad tamen eft abloluce impoflibile. Ergo,&c:

Dices. Homo pradeftinatus poteft peccare moreali-
ter , & facim antequam conteratur, & cum Deo re-
deat in gratiam, venirein poteftatem inimici, ab eo-
queintetfici. Ergo homo pradeftinatus poreftmoriin
ftatu peccari. K. 1. hominem pradeftinatum in calu

pro-




106 Traétatus I. De Deo Uno.

propofito , abinimico interfici poffe potentia quidem
ad aCtum reducibili, fed fimul {fumma certitudine 8zin-
fallibilitare non reducenda , R. 2. pofle interfici, fi
pracisé {pe@entur canlz fecunde; quia, uc {upponi-
tur, exparte caufarum fecundarum, nihil eft perquod
inimicus impotens it ad illum occidendum;, aut ad non
accidendum necefitetur : atnon pofleinterfici, fifpe-
&etur caufa prima predeftinans illam;, proindeque ab-
foluté & efficaciter nofens illum mori in propofitis cir-
cumBantiis. Quod decrecum fruftrari, abfoluté repu-
gnat. Hzc autem inrer fe conciliantur facilé, dicendo
inimicum in cafu propofito liberam & compleram ha-

ere poteftatem interficiendi hominem illum, fed cum
fumma neceflitate extrinfeca nolendi & liberé nolendi
illum incerficere: quia liberamillam & completam po-
teftatem, quam inumicus habet interficiendi hominem
illum in cafu propofito, ad adtum reduci s abfolure
repugnat, non quidem ab intrinfeco ; aliogui fimul
effet & non effet libera & completa poteftas ; fedab ex-
erinfeco , nempe proprer infruftrabile decrerum caulz
prime, in cujus arbitrio tempus mortis noftre pofirum
eft; quepro fupremo (uo jure unicuique noftrum vi-
te terminos conflituir , qui ficut preteriri non pof-
funt , ita nec poflunt preoccupari 5 & homini , de
quo agitur , quiafupponitur pradeftinatus , abfoluté
& cfficaciter preparavit aliud mortis tempus, ante quod
proinde illum inrerfici & mori, tamrepugnat, quim
repugnat Deum falli , aut ulla re vinci.

0#j.3. Si predeftinatio eft fummé cerra & infallibi-
lis, predeftinaro neceffitatem imponit. R,n. feq. cum
S.Thoma hicq. 23. a. 6. in O. ubi ait: Predeffinatio
u‘emﬂ?mé@'inﬁdiiéﬁ!z‘ter confequirny funm effectan: 5 nec
tamen imponit neceffitarem 5 ut [cilicer effectus ejus ex
neceffitate proveniat . Ratio ejus eft, quia pradeftina-
tio eft pars providentiz , que non eafdem omnibus
effectibus caufas praparavit, fed aliis neceffarias, ut
ex neceflitare fierent , aliis verd contingentes & libe~
ras , ut non fierent ex neceffitate , fed contingenter
& liberé ; & tamen ordo illius, eriam quantum ad ef-
feGtus quibus caufas contingentes & liberas prapara-
vit , eft fummé certus & infallibilis , utpoté ex pre-
feientia [umme certa & infallibili praparatus > & dif-
pofitus. Sir igirr, inquitS. Dodkor, & ordo prede-
SEinationis eff cevtis o €& tamen libertas avbitrii now
rollitur 5 ex qua contirigenter provenit pradeffinati:
#is effectus . Manet igitar in pradeftinaro libertas ar-
bitrii, & quidem ad utrumliber expedita, cumfumma
certitudine & infallibilitate praedeffinarionis ; & fic
Deus ira in pradeftinatione fua cum fumma cerricudi-
ne & infallibilicate prazordinavic media falutis pradefti-
nati, utpraedeflinarus contingenter & libereé mediisil-
lis ad bonum faciendum & malum vitandum uratur,
& ita contingenter & libef® opererur falutem fuam :
quia feilicer Deus in pradefinatione fua cum fumma
certitudine & infallibilitare pradellinato ad bonum fa-
ciendum & malum virandum praparavit media, non
irrepudiabilia, & voluntarisad unum determinativa ,
fed ex fe repudiabilia, & cum oppofito ex e compofii-
bilia, qua iuhnpcdibiiiter exccuturus eft , & quibus
predeftinati voluntas ablque antecedenti & intrinfeca
ad unum determinatione ulura eft ad bonum facien-
dum, & malum vitandum.

O4j. 4. Si pradeftinario eft certa & infallibilis, falus
pradeftinati eft etiam certa & infallibilis. R, dift. feq.
Salus praedeftinati eft certa & infallibilis certitudine &
nfallibilitate exerinfeca, &in illam refultante ex Deo
pradeflinante, C.feq. Certitudine & infallibilitate in-
trinfeca, a mediis, quibus pradeltinatus in finem vite
aterae ditigicur, petita, N.feq. Namfic adhuc dift.
Salus pradeftinati cft cerea & infallibilis ex parte Dei
pr;uanmis & przordinantis media, quibus pradeftina-
Lus Inempote efficacicer dirigendus eft & tranfmirren-
sinfinem vite erernz , C. feq. Ex parte liberi arbitrii
eftinaci, & mediorum , quibus ad affequendum
mvite xternz adjuvarnt, N, feq. Cim cnim libes
rum hominis pradeftinari arbitrinm fic defectibile i
quantimelt ex fey 8¢ media, quibus adjuvatur, finc
ex fo defectibilia, vel repudiabiiia; homo pradeftina-

tus, quantumeftex parte fua, ton nifi conringenter
&z defectibiliter operatur falurem fuam; & ita, quan-
timeft ex parte {ua, non nifi contingenter & defecti-
bilirer falvatur.

Dijces . Salns pradeftinai eft neceflarid connexa cum
ejusfinali perfeverantia. Sed finalis ejus perfeverantia
eft certa 8 infallibilis etiam certitudine & infallibilitate
intrinfeca, fuppoﬁta certitudine & infallibilicare pre-
deftinationis. Ergo, &c.N.min. Eft enim folim cer-
ta & infallibilis per denominationem exerinfecam, pe-
titam & pradeftinatione divina , certa & infallibili .
Prob. tamen min. Suppofita predeflinatione divina ,
finalis perleverantia hominis pradeftinati et neceffaria.
Ergo, &c. R.dift. ant. Finalis perfeverantia hominis
predeftinati eft neceffaria ex parte Dei abfoluté & ef-
ficaciter volentis illam, 8zex rali affetu prazparantis
rempus & alias circumftantias mortis, C.ant. Ex par-
te caufarum fecundarum & proximarum, quibus Deus
in zternitate decrevir uti, & in tempore utitur ad exe-
quendam finalem hanc perfeverantiam, N. ant. Nam
b caule funtex fe contingentes 8¢ defeétibiles. Unde
finalis perfeverantia hominis predeftinari ita neceffaria
eft ex parte Dei predeftinantis, & bonammoitem gra-
tuitd preeparantis fub direétione pralcientiz 5 haben-
tis fummam certitudinem & infallibilicacem , ut fit con-
tingens & defectibilis ex parte caufarum fecundarum
& proximarum, & ita nullam habeat, nec habere pol-
fic certitudinem & infallibilitatem prater certitudi-
nem & infallibilitatem divinz pradeftinationis .. Por-
ro finalis perfeverantia hominis pradeftinati eft ne-
ceffaria ex parte Dei, proprer immurabilitatem & in-
fruftrabiliratem abfoluti & efficacis decreti, quo Dens
vult hominem, quem praxdeftinat, moriin ftatn gra-
tiz; &ob candem rarionem hzc perfeverantia cft &
contra neceffarid contingens & defeckibilis ex parte
canfarum fecundarum & proximarum , quia feilicer
Deus abfoluté & efficaciter vult per caufas proximas
contingentes & defectibiles, homini, quem pradefti-
nat, mortem in ftary grariz procurare.

Dices . Predeftinatio, uthactentisfumitur, prater
voluntatem educendi hominem ex hac vita tali tempo-
te 5 dicit faltem preparationem horum (pecie & nu-
mero auxiliorum , - quibufcum homo fumma certitu-
diné & infallibilitate prafcitur bonum operaturus cfie,
fi illa-accipiat, Arqui ex hypothefi talis praparationis,
Homo non potsrit non operari bonum. Ergo neceffa-
1id illud operabitut, & confequenter falus pradeftina-
ti nequidem ex parte ipfius p;‘:edeﬂmat; eft contingens
& defeibilis. R.neg. confeq. Nani impotentia non
operandi bonum ex hypothefi di¢te preparationis, cft
tantim impotentia confequens , ineo pofitaquod non
poffimus idem fimul velle & non velle , idem fimul
agere & nonagere; vel fi vis, in eoquod aliquid nol-
le, aur nonagerenon poflumus, quia illud volumuas
aut agimus. Talis autem imporentia non excludit li-
bertaris exercitium , fed illud connotat & fupponit .
Quod autem impotentia refiltans ex hypothefi dicte
prazparationis fit hujuimodi, facilé oftendicur. Iraque
homo non potcrit non operari bonum ex hypothefi calis
praeparationis , quia [upponendo talem prapararionem,
fupponitur verum effe , 8 quod homp bonum operare-
tur, fitaliaauxilia acciperer, 8cquod ralia auxilia re
iplaacceprurus fic; atque itafupponitur fimplicicer ve-
rumefle, quod homo bonum operaturus fic. Suppofi-
to atitem qubd homo fit bonum operaturus, non po-
teft non effe bonum operaturns, ficut fuppofito quod
velit & operetur bonum ; non poteft non velle & ope-
rari bonum . Quz impotentia dicitur & eft confequens,
quia fupponit pro co Ratu, proquoeft, aliquod liber-
taris exercitium, huic ftatut correfpondens , hoc eft,
velfuturibile, vel furucum, vel prafens,, vel precericums
unde pro nullo fatu libertacis inimica eft, quiacumil-
la pro omni ftatu manet portentia ﬂl‘lICC.CC!fnS 5 vel po-
tits quia cumilla proomni Ratu ﬁll'IPhFIIEI' manet po-
tentia volendi, & nonvolendi, agendi, 8 nonagen-
di. Hine R. 2.8 forté melitis, neg.affumptum, 8 di-
co qudd homo, etiam ex hypothefi di€tz preeparationis»
porerit operati vel non operati bonum pro aL'blrll';O-

Fe




Difputatio VIL

At inguies : Uthoc poffit homio» debet poffe non
sperari bonum 11 lenlu compalito rmdcﬂmarm‘ms .
Arqui homo predeftinarus non poteit non operart bo-
numin feniu compolito pl’&.dcﬁmanoms: n;}mﬁ_ non
operarerur bonum in fenfu compefito predeftinationss,
Deus falleretur , & viucererur: qilqd eit zmpo!’hbnlc.
Ergo, &¢. R. neg. maj. Nam fufficit ur homo Eml’ﬁr
non operari bomum in fenfudivifo predeftinationis, 8
hic feafus divifus fir in ejus poteftate: At homo pr-
deftinatus peteft non operarl bonum in fenfu divilo
prmdf:i}inacionis ;3 quod non habet d:ﬁmulmren} 3 _&.’
hic fenfus divifus eft in' cjus poteftare: poteftenimin-
directe impedire pradeitinationem (uam 5 fen ne fue-
rit 4 Deo pradeftinatus non quidem ﬁm_phcner, h_oc
elt, ne fueric pl‘:ucfcﬂirmm§ pet ulla media; nonenim
porcﬁ impcdirc—, ne Deus in' poteftate fgahabc_a[ me-
dia, etiam ex [e tepudiabilia ', quibus illam in falu-
tem dirigere poflit efficaciter, fi velics fed, quod [uf-
ficit, fecundim quid, hoc eft, ne fuerit 4 Deo pra-
deftinatus per hzc fpccic & nunicro media, quiapo-
tcft illa repudiare, & repudiando facere, ne fuerintd
Deo pravifa ur, connexa cum ejus falute , & ita in-
direétd facere , ne potuerine ut talia ipfi praparari »
proindequic ; quod idem eft, ne iple potueric per illa
ad vitam mternam pradeftinari . Porentia aurem illa
in homine pradeftinato ponendi fenfum " divifum fue
pradeftinationis modo explicato, ficeft ad attum ve-
i& reducibilis s -ut fimul (umma cerritudine & infal-
libilicare aunguam fic reducenda propter fummam
ipfius pradeflinationis cerrirudinem & infallibilita-
tem .

Resrownsto IL

Predeftinatio divina eft ablolued immutabilis .

Prob. Nam pradeftinatio includit s tanquam fui par-
tem , propofictinn, hoc eft ; ackum quo Deus abloluté &
efficaciter viile pei haee fpecié & nuitiero media homi-
fiem , quem predeftinde; divigerein finem vita zternz.
Atqui hoc propofituni ¢ft prorséis immurabile. Deus
enim abfoluté & extta omnem hypothefim poteft homi-
nem in falutem Zrecnam per media efficacia dirigere
velle vel nonvelle proarbitrio: at ex hypothefi quod
fimul vule, fon poteft non velle ab @rerno & pro zter-
no proptér fummam divina voluntatis immobalitatem.
Hinc illud Apoftoli Rom. c. 11. Sine panitentia funt
dona & wocatio Dei . Ergo mutari non poteft prxde-
flinatio- divina.

Obj. 1. Si propofirum illud-, quod includit prede-
ftinatio, fit imimutabile, com etdam infruftrabile fic,
praedeftinatus neceffario falvatur. R. hoc non fequi .
Citm enim hoc propofitum fic precisé voluntas ho-
minem per hac fpecie & numero media divigendi in
falutem zrernam, ex ejus immutabilitate & mfruftra-
bilirate fequitur tancdm,; qudd homo, praedeftinatus
in zternitatéy néceffaridaccipiatin rempore hac fpe-
cie & numierd media, quibufcum quantim cft ex
parte Dei certd & infallbiliter , & quantim eft par-
te fua contingenter & defe&ibilicer, falutem fuam ope-
racurus eft.

Obj.2, Predeffinatio & liber vive funt unum & iden.
Arqui liber vit non eft immueabilis: nam qui in co
conferipti funt, poflunt ex eo deleri 3 imo & qui ex
¢o deleri funt, poffunt-in co denud confcribi. Ergo,
8cc. Ad folutionem, more. Liber vite poreft, 1. fu- .
mi fricke, uc re ipfa fumirur & S. Thoma hic qu, 24.
art. 1. & fic fumptus , ut dicic S. Dodtor in O, eft
przdeftinatorum conlcriptio, qua confcriptio ; ut ibid,
dicitur, noneftaliud, quam'ipfa Deinotitias qua fir-
miter verings [¢ aliquos pradeftinafle ad vitawm ater-
nam . Hinc liber vite ftricté fumptus , ratione qui-
dem diftingaicur 3 pradeflinatione, fed cum ea con-
vertitur, quia omnes & [olos praedeftinatos comple-
icur . 2. Liber vite fumi poteft minus firicke , &
ur fumitur & 8. Thoma q. cit. a. 3. in O. nempe pro
conlcriprione omnium' aliquo modo ordinatorum ad
vitam zternam , & hzc confcriptio non cft aliud ,
quam notitiaDei, quanovit omnes, qui aliquo mo-
do ad vitam aternam ordinantur. Liber viee hoc fe-

Articulus II. 107

cundo modo fumprus, nen convertitur cum predefti-
natione; c]r: laciils pater: in ¢o cnimconfcripri fune
non folum pradeftinati omnes , fed etiam omnes re-
prnbi, qui‘.‘.:'.ju.mdo jullificantur, quamvis accepram
juftitiam poliea per peccatum mortale amittane , &
ante recuperatam moriantur . Nam ficut pradeftina-
ti ordinantur ad. vicam xternam ex pradeftinatio-
ne divina , vel fi vis 5 ex gl‘a[ia in qua ufquc in fi-
nem perfeveraturi {unt; ita & reprobi aliquando jufti-
ficati, ad vitamzternam ordinantur ex gratia, in qua
aliquandiu perfeverant , & vi cujus jus habent ad glo-
riam, quandiu in ea perfeverant. Hoc ramen , juxta
8. Thomam loco proximé citato , difcrimen eft inter
prxdeﬁinarox& reprobos quod pra:dcﬁinati confcri-
pti funt fimpliciter, quia prefciuntur 3 Deo ut habi-
turi gloriam in fe ipfa : reprobi vero aliquando jufti-
ficati , Ccm(cripri funt fecundim quid tantom , quia
prafciuntar A Deo ut habituri gloriam, non in fe ip-
fa, fed in (na caufa tantim, nempe in gratia (anctifi-
cante . Unde reprobi in libro vire hoc fecundo mo-
do fumpto feripti funt tantdm ut habituri caufam 8
femen gloriz; cum pradeftinati in eo feripri fint ut
habitori iplam gloriam . His prefuppofiris,

Refp. Librum vitz vel primo vel fecundo modo fu-
miin objectione. Si primo modo fumitur, &ut cum
Pra:cfcﬁinatiom: convertitur , nemo ex co deleri po-
teft, aut in o de novo feribi, juxta illudApofteliz.
ad Timoth. cap.2. Firmum fundamentum Dei ftat, ba-
bens fignaculum boc s cognovit Dowminus 5 qui [unt efis.
Et ratio eft , quia nullus de predeftinato fiern poreft
non pradeftinatus , & vicillim nullus de non prade-
ftinato fieri predeftinatus. Nam quos vule Deuns per
media efficacia in vitam @zternam dirigere, ab zterno
& pro zrerno vult immutabiliter 5 & viciflim quos
non vule per talia media in vitam @rernam dirigere,
immutabilicer non vult ab «terrio & pro terno. 1gi-
tut qui in libre vitz confcripti funt ur pradeftinariad
vitam @ternam, omnes ab @rerno & pro arerno ii-
mutabiliter conferipti func, Si verdliber vita fecundo
modo fumitur, & ur latits pater , quim pradeftina-
tio , nullus ex iis , qui in eo fimpliciter conferipri
funt, deleri poteft ex illo 5 quia nullus prazdeftinatus
fieri poteft non przdeftinatts. Irem nullus in illo de
novo feribi poteft ifiter €os's qui confcripei funt fim-
pliciter, quia nullis de non pradeftinato fleri poteft
predeftinatus. Acquiin illo corifcripri funt fecundim
quid ranciim, exillo deleri poflurit; & delentur , quia
gratiam amiteere poffunt, & amitrune. Irem poflunt
in illo de novo fcribi, & quandoque ad tempus [cri-
buntur, quia gt’atiamamfﬂhnu’ecuperarc poffunt, &
quandoque ad tempus tecuperant . Quod rtorum fir
abfque ulla mutatione ex parte Dei : quidquid enim
Deus novit, ab xtérno & pro ®terno novit immura-
biliter. Igitur reprobi delenturex librovite, aurin eo
denud {cribuntur, quatends in témpore, poftquam ju-
fificari fuerunt, per aliquod morrale peccatum jufti-
tiamamitcunt, & poft juftiiam fic amiffam , irertim
Deo reconciliantur. Unde fitue Detis abzterno & pro
#rerno, fed plané invariabiliter & incommurabiliter ,
prafciar illos fore jultos pro rali tempore , injuftos
pro fequenti , & pro ulteriore juftificindos , in per-

ecuum denique juftitiam awmiffuros , ficque finc
fcripti in libro vit2 pro tali tempore , deleti pro fe-
quenti, pro ulterioredenno fcripti ; pofitemo ex illo in
zrernum erafi, tota mutationeex parte illorum fete-
nente; cum ipfi foli, & nenDeus, ab uno ftatu ad
alium ftatum cranfeant ; pre(cientia vero divina , fi-
cur & volunras, abzrerno & pro ®rerno eadem inva-
riabiliter permanear, VideS. Thomamg. cit. a. 3.

Qscere.r, utrim numerus prmdeﬂinarorum {it cerrus
Deo? R.. Deo certumeffe formaliter numerum pree-
deftinatorum . Nam numeram pradeftinatorum fic effe
certum Deo , nibil alind efts quam Dewm determinaté
feire illum effe tancum . Atqui Deus hoc (it , quiaciim
numerusille nec augeri, nec minui queat, revera de-
terminaté tantus eft. X. 2. numerum priedeftinarorum
effe eriam materialiter certum Deo . Nam numerum
illum fic cffe Deo certum, nibil aliud cft, quam om-

nia




108 Traétatus I,

nia‘individua, ex quibus conflabit, diftincte i Deo
cognoi’ci‘, five mihil aliud eft, quim numerum l.llLli'll,
non abftradte & confusé, fed in omnibus individuis,
ex quibus tanquam pastibus conftabit , diftindte co-
gnofci . Arqui numerys ille fic a Dco‘cpgnmcuur_:
cim omnes ¢jus partes ,, fen omnia individua, ex.qui-
bus conftare debet 5 diftinété fueringa Deo ab @rerng
& pro mrerno immutabilicer predeterminata : Deus
enim omnes , quotquot l'L_mt aut erunt de numero
pradeftinazornm 5 non confusé , fed diﬂin_c'tc & in
Parciculaa'i ab @terno & pro zrerno pi‘mdeﬁmavir, 8¢
smmurabilizer pradeftinavic.

Queres , quantus fic numerus pradeftinatorum 2 &. de
folis hominibus cum S. Thoma hic q. 23. a.7. in Q.
De numera omuivm pradeftinatorum Zam,{zzm quisfit,
dicue. quidam 5 quod; tor ex hominibus [aluabuntar o
guat Angeli ceciderunt « Quidam vero 5 quvd tor [al-
wabunturs quor Angeli remanfernnt « Owidam wvera
gquod tor ex homintbus falvabuntar quot _Angeli ce-
piderant., & infuper tot quot fmerunt Angeli creati |
Sed melitss dicitur y quod. (oli Deo eff cognitus nume-
vus - eleCtorum in [fuperna felicitate locandus . Dici
etiam poteft cum Auguftino lib.22. de Civie.r. Tantums
populens per gratiam fuam coiligit ( Deus ) mr

Jupplear & inftanres partem que lapfa off Aungelorum
a6 fic illa diletla & fuperna civitas non fraftretur fiorum

[; S i
MUNZEVA CEVLUTE 5 qin cLiam f.’;‘?‘fﬂ '";!ﬂif?‘}df&jﬂ!f?k}:

A RGELC UL 1) S TR

Utram divine Predeftinationis detar ratio
aliqua ex parte noftri,

“Y Ota . Przdeftinationis divinz dari rationem ex
{ parre Dei certum eft 5 Deus enimalios pradefti-
navit, aliosverd negativé reprobavit yad oftendendam
miflericordiam & jultitiam fuam. Irem pradeftinationis
divinz dari rationem ex parte Chrifti, indubicarumeft,
cx Apofolo, docente, Ephef.c.1. noseleosefle in
Chufto, hocefl, propeer merita Chrifti abloluté pree-
vila, & nos efle pradeftinaros in Chriftum, hoc eft ,
in gloriam Chrifti. Unde fecundim Apoftolum prade-
ftinationis noftrz canfa meritoria funt Chrifti merica;
finalis verd gloriaipfiusImd dari ex paree Dei rationem,
enr ba predeftinentur, &illi negarivé reprobentur, do-
cet S. Augnflinuslib.t, ad Simp.q.2. ubi de Deo dicit;
Eorum pan wmifererur o guibus gratiam non effe pro-
bendamz , #quitate occaltiffima, & 4&humﬂm’;}/&aﬁésu
vemotiffima judicat. Hecantemratio, quE, quandiu
hanc mortalem viram vivimus, nos laver, patebir no-
bic, cum faciead faciem videbimus eum , qui omaiain
fapientia facic, Merico igicur hic quasimus rantin »
uttim predeflingtionis diving detur ex parce pracdefii-
natialiquarario , hoceft, utrim Deus homines , quos
przdefinavir ad vitam xiernam , pradeftinarit ex me-
ro heneplacito, anex pravifione alicujus boni operis ,
aut boni ufus liberi arbirrii , five tanquam merici de con-
digno . five ranquam meriti de congruo, five ranguam
merx conditionis fine qua non, Ad banc autem qua-
fianem relpondemus, “pradeflinationis divinz nullam
p]aru‘ rationem aflignari pofle ex parte predeftinato-
mm, Han lonem, quamefle de fide congendi-
mus, fequentibus I’amgr:xphis oftendemus,

Tl

Pradefiinarionis divinenullam davi rationem ex parte
predeftinati s probatar ex Sc ripinra,

¥, Apofiolus Ephel, c, 1, ficloquitue; E
ipfel Chnifto ) anre mandi confFiturionems., ut e/fewns fan-
T immacalati in confpecty ejus, Nondicic Apofios
lus, Elegir nas in nobis, fen DrOPLEr merita noftra 3
{{f';' in iF!c, fcu propeer merira Chrifti, Non dicir, Ele-
gtn0s, quiacramus, aurfucuri eramuys (anéi; fed ur
gifemus andti, non folim habityaliter per orariam fan-
ékificantem, fed enam fandtitace actuali per bonum li-
beri arbirrii, grata adjuti, ulom. Pergit Apoftolus:
Qi fra fe/finguit nos in ﬂdapréafaem ﬂfz';» Hiire f)fﬁ' Jefim

t nesin

De Deo Uno!

Chriftum in ipfum fecandism propa fitum voluntaris fue
in landem gloric gravie fuz 5 in gua gratificavit nos
in dilello filio fuo ... in guo ctiam as Sforte wocati
Jumnsy predeflinasi fe;m;,];;m propofisum ejus 5 qui
operatuy omnia. [ecundm confilium voluntatis Sfue. Do~
centeigitur Apoftolo Deus predeftinavit nos per meri-
ta Chrifti, ad procurandam ejus gloriam, pradeftina-
vit, iﬂqllﬁl'ﬂ, : non Pl‘l()pl_(.‘-l' bonum :llf(]uem noftri arbi~
trit u{um previfum, fed fecundim propofitum volun-
taus [uz, hoc eft, ex mero fuo beneplacito ad com-
mendandam graciam {iam, hoc eft, gratuitam {uam
erganos benevolentiam, in quanos gratificavir in di-
lecto filio (uo, hoc eft, qua nos gratuicd profecurns
et propter dilectum filism fuam, in quo nos forte
vocati lumus; hoceft, proprer quem nos plané forrui-
td, quanttimef ex partenoftra, vocati fumus ea vo-
catione; que electorum propria eft; & vocati fumus,
quia predeftinati eramus, non propter merita noftra,
fed ex mero beneplacito illius, qui operatur omnia fe-
cundum confiliom voluntaris fuz , & nullis noftris
bonis meritis provocatus preparavic nobis auxilia
congiua, we fimus in laudens glorie efus, hocelt, ur
proprer. tantum, & tam gratuitum bencficium, ejus
potentia, fapientiad bonitas extollantur ab homini-
bus 8 Angelis.
2. Idem Apoftolus Rom.c.9. ex hominibus alios pra;
deftinaros , alios verd ncgarivé reprobatos effeante ab-
foluram previfionem cujufcumque meriti vel denserici
petlonalis, probatexemplo Jacob 8aEfan. Civs enim
nondum. nati fuiffent 5 aut alijuid bomi egiffent ., ant
mali 5 ut fecundwm eletlionem propofitum Dei mane-
vet , non ex operibus 5 [ed ex wocante diftum eff :
Quia major [erviet minori: ficke (Criptum eff : Jacob
dilexi y Efan autem pdio habui. Tum in hac agendi
rationenihil iniguirtatis effe , oftendit ex €0, qudd Dens
totum genus humanum in Adamo vitiacum. potuerit
abiqueullius injuria rejicere, & in perditione dercline
guere , nullulque proinde ab hac maffa , per Adami pec-
cafum corrupta, per predeftinationem ii[;nrnri » DR
€x pura milericordia potueric: Unde cum Deo liberri-
mum fit, ex plusibus in eadem damnatione vcuimribu_s,
guorum vule mifereri, & quorumnon vult non mife-
reris ipfi liberrimum eft ex hcminibps aliorum mifcrc_rr s
cos pradeltinando, aiim‘nm\nﬂ!:l n‘fleI."eri, eos_negaglyé
reprobando, abique ¢o quod ideired ullam injuliciz
notam peflitincurrere .Qgid ex g0 dicemnus: inquir Ape-
ftolus . Ar’um:;mid iniquitas apua Denm? Abfit . Moyfe
enim dicit : Miferebor 5 cujus mifeveor 5 & mifericor
diam praftabos cujus miferebor . Igitur non velentis
neque Currentiss fed miferentis eff Dei ... Ergo cujus
it | mifereturs & quem wuly indurat .., . Numaguid di-
eit figmentum ¢is qui [¢ finvie: Quidme fecifti fic an
non habet poteftatem figulns luti ex eadem maffa
wel q::if!a'm was in hanorem 5 alind wvero in contus
iam? Vides Apoftolum rotum negotinm pradefti-
nationis & negativz reprobationis hominum manifefié
ateribuentem {oli beneplacito Dei, pro fuo jure, quo-
rum vult, miferentis, & quorumnonvult, nonmife-
rentis; & ira profuo jurealiquos, quiavule, liberan-
ris; reliquos, quianoen vult, non lberantis.
3. Idem Apofiolus, poftquam retulit hec Dei ad
Eliamverbar Reliquimiln [eprem:'millia vivoram, qui
non curvaverunt genwa ante Baal, fic profequi:qr: Sic
. ergo G in hoc tempore veliguie [ecundim eleftionens
gratie falve falte funt. Si awtem gritiay jam non e
operibus = alioguin gratia jam non eff gratia . :Q.u‘ut
tempore Eliz, inquit Apoftelus, pauct illilfraclite ,
qui non curvaverunt genua ante Baal , _ﬁd:l;s perman-
ferunt, nonquia reliéti fucmnt.Dcu > fed quia Deus ip-
fe eos fibi reliquit, hoc cﬁ_, quia Deus cus_gm:ui::b ele~
gerat co[‘quciccumit‘immmn_lll.'!m gratugam electio-

‘M vocaverat, quomodo illis aprum erac, ut ﬁdclc?
effent, & in fidelitate pctfcvemrc{nt ¢ 1ta nunc paucd

- i, quicredentes in Chriftum falvancur, I:llmm_'u\r

indum electionem graue, hoc eft , quia gratito
electiluar, ceteris m'gaciv& rejectis, & ided in velun-
taria obeecatione derelictis ; proindeque falvantur fe-
cundum electionem factam independenter ab omnt

ope-
k




Difputatio VILI. Articulus III.

operebono, feuab omni bonoarbirrii nfu abfoluré pra-
vifo : alioquin hzc electio ﬁ'muk efler& non effer ele-
ério gratiz, (imul effer graruira & non gratuira. Unde
fic fubfumo . Per banc electionem gratuitam, pro qua
manifelté pugnat Apoftolus, ad mmimum intelligi de-
bet gracuita preparario mediorum efficacium s &com
falure coonexorum; gratwitam propofirum dirigendi
in [alitem per media efficacia, & cum falure connexa.
Etgo per hancelectionem graruitam, pro qua manife-
fte pugoac Apoftolus, intelligi deberad minimum gra-
ruita predeftinatio, ad quam: quiinter Judeos tempore
Pauli pertinebant , per fidem Chrifli falvi facti fane ;-qui
non per:ineban:, in czxcitate fua perierunt; ad quam
fimilicer quinunc ex hominibus pertinent, credunt
&infides queper dilectionem operatur, ufque in fi-
nem pcrl'cvér;mfﬂs , falvantur; qurverd nan pertinent,
obmalam (uam voluntatem damnantur.

4. Denigue, idem Apoftolus ad Ti_moth. cap. 1. lo-
quens de praedeftinatis, ficair: J\-'fo.r[;'_bn-»zzdr, & voca-
wit vocatione [ua [antla, non fecundim opera noftva
ed ,’cns:rm'fﬁr! propaﬁmm Sunm o gratian que data fﬂ
nobis inChrifto Jefu ante tempora fecnlaria. Ubi no-
randum eft Apoftolum;, -1.loquinon de qualicumque
vocdtione ; nam eriam reprobi vocantur , & tamen
non liberantue; fed de vocacione illay que-eft fecun-
dam propofitum 5 hoceft, devocatione, quaquivo-
cantut, juftificantur, & juftificati glorificantur, jux-
ta illud cjuldem Apoftoli Rom. c. 8. Diligentibus Denm
MBI COOPEYAnLUY iRt bonum 5 iis qiti f:mﬂd;&m pro-
P Gtwm vovati fantti cNam ... qias pmdqﬂ'ffd,wér, bos
& woravit; & quos wocavits hes & juffific :
antem fuffificavit, illos & glorificavit. Loquitur ergo
Apoftolus de vocationeilla, vel potitis de collectione
vocationumillaram, quibuselectiita vocantur; quo-
modo illis congruir, ut credendo, & infide, qu per
dile¢tionem operatuf', ufgue in finem perleverando, li-
berentur.. 2. Nomine gravie hicnon intelligere donum
aliquod crearum, collatum intempore ; fedgra:uimm
affectum 4 gratuitam beneveolentiam, vicujus, intuitn
meritornm Chrifti ablolut¢ pravilforum , efficacirer fta-
tuit liberare 5 iquos re ipfaliberat, vocando (cilicet il-
los, quomodoillis aprum eft urcredant , & in fides que
per dilectionem operatur, ufquein finem perfeverent.
Ex his autem argumentor fic .. Predeftinatio eft propo-
fium liberandi, propofitum vocandi vocationeilla fan-
éta, que cum perfeverantiafinali connexa cft; propo-
fitum conferendi in tempore beneficiailla, quibus cer-
tillime liberantur, quicumqueliberantur. Atqui pro-
pofiumillud, ex Apoftolo, eft puré grardicum, 8 pla-
néindepandens a preevifione cujucumque operis boni:
eft enim graviailla, vel faltem effectus illius gratie , que
electis dataeft in Chrifto Jefuante tempora fecularia ;
hocelts fpecialisilla benevolentia, vel faltem effectus
{pecialisillius benevolentix, qua Deus, eosquifalvan-
tur, abzrerno profecums eft, non proprer aliqua co-
rum meritafutura, fed puré proprer merira Chrifti ab-
{oluté pravifa , ad oftendendam bonitarem fuam , &
gloriam ipfins Chrifti procurandam. Ergo ex Apofiolo,
pradeftinatio eft puré gracuita, urporé faltem effectus
{pecialis illius benevolentiz, 8zc. .

Obj.1. ApoftolusRom. c.8. dicit: Ouos prafcivit,
& pradeftinavit conformes fievi imaginis filii firi . Er-
go ex Apoltolo prxcicﬂin;:io divina {uppanit prafcien-
tiam divinam, bonorum iciliceroperum,quibus confor-
mes fimus Chrifto. R. neg. confeq: Nam fic'loquitur
Apo{‘cnius, vel quia prxdeﬁinatio‘eﬂ prafcientia per
divinum propofitum certis hominibus, ut caufa dire-
ctiva falutis earnm, applicata, qua certa & infallibilis
noticia eft horum fpecie & numero mediornm, qui-
bufcums {iillaaccipiant,ad finem vite Ererne certd &
infallibiliter perventurififnt; 8¢ runc verborum Apofto-
li fenfus eft'; quos predeftinavit, non ad quidlibety fed
ad fpecialem quandam’ cum Chrifto conformitatem
pradeflinavic: vel quia nomine praicientiz intelligic
{cientiam approbationis, hoceft, fcientiam certorum
hominumm, utaliguando exriturorum, conjunctamcum
fpeciali ergaillos affectu, wi cujusillos pra: caeteris ele-
git, llilqueiamente lua ab zcerno dilpoluit , & prapa-

109

ravir media cfficacia, quibusillosin tempore dirigit ad
falutem ceternam ceerod & infallibiliter ; & tunc verbo-
rom Apoftolifenfuseft , quospradilexic, quoselegit,
quos voluit, gratuitd feilicer & milericorditer, hos &
pradeftinavit, &c. Porrd hoc duplici modo interprera-
1i poffumus eundem Apoftolum, ciim cad.epift.c.11.
ait: Now repulit Deus plebem (nam, quam prafcivit.
Hoc'eft igitur, Deusin tempore congrné vocavit Ifrae-
litas , quos predeftinavit, vel quos [pecialiter dilexic, &
elegitin rernitace 3 qua du interprerariones in unam
coeunt : quos enim Deus (pecialirer dilexit & elegit in
@rernitate, €os in xrernirate preedeftinavit. Unde S.
Auguit. lib. de bono perfev. c.18.in hzc verba, Now re-
pulit Dens , &c. fic haber : Ho, quod ast 5 prafcivits non
refleintelligitur , ni ﬁfmde/ﬁ HATIE 7:4«£‘irc;¢m/&wri.z
ipfins locurionss oftendit : loguebatur enim de reliquiis
Judaorum , que falve falte funt , perenmtibus cetesis.

Obj.z.-Apoftolus 2. ad Timoth. ¢, 2. fic loguitur :
In magnadomo non folum [unt vafa anrea(? argentes,
[ed & ligneaT fitilia: O quedam quidem in bonarenz,
quedam antem incontumeliam . Si quis ergo emundaveris
[e ab iftis; erit vas in honorem j}mﬂ{;‘?mmm & utile
Domino , ad omne opus bonum paratum. El'go ab uno-
quoque noftrum pender, ut fiar vasin honorem, vel
non fiat, 8ciraabunoquoque noftrum pender; ur fic
vel non fitde numero pradeftinatornm. Ergo prade-
Rinatio eft in noftra poteftate , proindeque fuppopit
bonum liberi arbirrii ufumin praefeientia. Ergo prade-
ftinatio non eft grarnita. Ad folurionem,

Nota. Apoftolus hic contraHimenzum 8 Philecum
hareticos loquens, dicit, 1.abillis quorumdam fidem
efle fubverfam. 2. Timendum non effé ne fideles omnes
pervertant, quia firmum fundamentam Dei [Fat 5in ele-
ctis feilicet fidelibus , qui proinde cered & infallibiliter
infide, ficur & in vera pietate, perfeveracuri funt. 3.
Hujus firnn fundamenti bina cfle fignacula, unumex
parte Dei ;- divinam feilicer predeftinationem;, vel li-
brum virz, hoceft, notitiam, qua Deus firmiter reti-
net, quosad fidem, &cin fideperfeverantiant pradefti-
navit; alternm ex partenofira, nempe fugam iniquita-
tis: quienim iniquitatem conftanter fugit, & morum
innocentiam conftanter fectarur, nunquam in hzrefim
incidic . Firmum fundamentum Dei [far 5 inquir Apofto~
lus, habens fignacalum boc : cagnovit Dominns, qui fint
ejus, U difeedat abiniquitate omnis , qui nominat nomen
Domini, 4.Mirum videri nondebere, finonnulli, fua-
denribus Himenzo & Phileto, afide defecerint, quia
ficurin magna domo non folim funt vafa aurea & ar-
gentea, qua frangi non poffunt, & ad honeftos nfus
deftinantur, fed etiam lignea e fictilia, que poffunt
frangi, & deftinancarad uinsioglorios ; ira in Ecclefia
que elt domus Dei, inter fideles alii fide caetcri!’qucz VI
tucibus nobiles , in propofito firmi 8 conftantes, ab -
reticis feducinon poffunt; alii verd in fide & charicare
fragiles & infitmi, poffuntfeduci, & feducuntur i no-
vatoribus. Omnes quidem{unt veluti vafaDei, quia
omnes ufibus ejus in?crvium; led primi vafa mifericor-
die; quippe que Deus mifericorditer preeparavit in glo-
riam ; {fecundi vero vafa irz, quibus debitam peccatis eo-
ruim prEparavit peenam: primi vafa in honorem, quiain
fide 8¢ charitate perfeverantes affumentur ad ufum ho-
norificum, urpoté honorem glorizx confecururi; fecundi
valain contumeliam, utpoté fuppliciis zrernis addicen-
di. 5. Denique, eosomnes, qui prophanas heretico-
rumnavitates devitaring, & ab eorum vitiis fe puros
prftiterine, idque perfeveranter fecerint, forevala in
honorem , & cceleftis gloriz coronam confecuturos ,
ficque in ceelefti patria ad ufus honorifices aflumendos
effe. Quod veriflimum eft. Sed quidinde contra gra-
tuitam pradeftinationem? Sed

Nota itersm. Ele€tus quiliber fic vas in honorem duo-
bus modis: nam 1. Fit vasin honorem per pradeftina-
tionem inzterniture. 2. Fir vasin honorem per execu-
tionem pradeftinationisin tempore . Primo modo fir
vasin honerem, quarenus Deusin zternitate fua pra-
paracillimedia, cum ejus falure certd & infallibiliter
connexa. Firvasin honnrcmfecundomodo,quarem‘rs
Deusmedia illa, ab zterno praparara, exequitur in
tein-




P

SR

110 Tradtatus I De. Deo Uno.

rempore, & iple Deomediailla c.uequcmi cooperatur
bonum faciendo, & malum virando : itautin ffatu gra-
tiz, Deo procurante, moriens, falutem @ternam re ipla
confequatur , & quidemn velur mercedem bonorum epe-
rum, quz, Deo ipfum pravenienti & adjuvanti per au-
xilium gratie fuz liberc cooperans, exercuit . Unde hoc
fecunde modo non fit , nec et vasin honorem, nifi de-
pendencer alibera arbitrii fui cooperatione; &ita in
ejus oteftare ficumeft, utfiac vel non fiar, ur fic vel
non (irvasin honerem hoc fecunde modo; fic tamen ut
fumma certicndine & infallibilitate futurns fit propeer
fummam predeftinationis certitudinem & infallibilica-
tem. Hocaurem nullaceniis praejudicar grawitze pra-
deftinacioni . NamcleGus fic & eft vas in honorem
primo modo independenter ab omui libera arbitrii fui
cooperatione abfolutéprrr:vifa » &itain clecti poteftate
firnmnon eft, utfiac vel non fiar, ucfic vel non fit vas
in honotem hog primomodo s fed pender d mero bene-
placito Dei, qui , quibus vult, mifericorditer praparat
media cum eorum falute connexa , guibusnon vuit ,
jultiflime non praparar, ur nanifefté docet Apoftolus
locis a nobis laudatis, & aliis fimilibus . Loco igitur in
objectionc laudaro loquitnr Apoftolus de fecundo mo-
do , quo quis fit vasin honorem , non de primo , & con-
{equenter non de modo , quo quis fic vas in honorem in
pm:dcﬁinarionc »led de modo, que quis fit vas in hono-
fem in executione pradeftinationis. Seeundiim Apoito-
lum, exepurio predeftinationis includir liberam arbirrii
noftri cooperarionem, & itaeftalique modo in pote-
ftate noftra; pradeflinatio verd antecedit omnem li-
beram arbitrii noftri cooperarionem etiam futuram, &
itacltin folius Dei pateftate. Ratio pro utroque eft ex
eodem Apoftolo; quia Deus nonaliud ex - parte noftra
prefciens abloluté , quam originale peccarum, quos mi-
fericorditer vulr, in @ternirate fua efficaciter proponir
pertaliamediain (alutem zrernam tranfmitterein tem-
pote, non perfe folum, fed perfe, &illas anxiliis gra-
tixlibere caoperanres, &infide, que per diletionem
operatur, liberé perfeverantes ufque in finem ipfis mi-
fericarditer conftiturum. Ex his, R. ad obj. 1. conf:
verumelle, filoguiturdefecundo modo # quo eleGus
fit vasin honorem ; falfum verd , fi loquitur de primo ,
Unde neg. alias omnes conflequentias,

&= I1,

Predeftinationis divine nllam dari vationem ex parie
pradeftinati , probatur ex S. Anguffina,

Lib. de prad. Sanck. in quo tomus eftin probanda
gmtuimcc pradeftinationis, hanc gracuitatem probat
ex his Apolioli verbis , Quad querchat Ifract, hae non eff
gonfecnrus  O'c. c.6. ubi fic loquitur: Ciem aliis prepa-
getury aliisnon preparetur voluntas a Dowine, diﬁer—
prendum eft utique quid veniat de mifericordia ejus , quid
de judicia . Quod querebat Ifrael, aiv Apoffolus Rom.11.
bac won ¢ff confecutus y eleflio autem confecutaeff: cateri
werd excacats funs ... Ecce mifericordia & judiciam:
waifericordia in electiane s qua confecata eff juffitiam Dei :
judiciym vera in ceteros s qui excacats funt. .. Elettio
quippe iffa gratizeff , nonatique mevitorum . Superists
m dixerar : Sicergo & in hoctempore veliguia per ele-
¢Hionem gratie [alue faste funt ... Gratis ergo confecnta
¢/t quad corifecuta eff elettia: non pracefit eorum aliquid,
quad priores darent, & rerribueretir itlis: pro nibilo enim
faluog fecit eos. Cateris antem, qus excecati funr 5 in
wetpibutione failum eff . Univer(avie Domini mifericor-
dia il veritas, Invefbigabiles funt antem vizejus. Frve
figabilesigitur funt & mifericordia, qua gravis libevar,
& veritas , qua yPe judicar, y

Igitur ex 5. Doctore , quod aliquibus preparetut vos
luntasda Domino , venit de mifericordia ejus, hoceft,
qudd aliguiad fidem congrué vacentur, & quidem ea
yacananes que cymecorum falute connexa eft, &eft
¢ledkarum propria, foli divinz mifericordiz actribuen-
dumel: ucenimfic vacarenrur, o prece(fit corum

ali > gt0d priores darent , €5 retribueretnr illis . Sed
grat & pro ,ﬂg_hllo fic vocanturin tempore, quiaDeus
g0 GEALE 1 tempare, gratis & pro nihilo propofuit

in mternitace. Quod probat exemplo paucornny illo-
rum Ifraelicarum, qui Chrifti fidem amplexi erant tem-
pore Apoftoli, & quos fcicbar Apofietus , aut falrem pi¢
-ﬁlgponebat efle de numero falvandorum: crediderunt
enim ca fide, qua per charitatem operatura erat ufque
in finem, quia vocati fuerunc, quomodo llis congrue-
bar, &fic vocati fueruncin tempore, quia at fic voca-
TENTUL, Pre CRLeris , qui credere noluerunt, eleéi fue-
rancin @ternitate, & quidem cleGtione, que gratiz
fuit, non meritorum, ucinanife®téevincitur ex verbis
Apoftoli.

2.Eamdem predeftinationis gratuitatem ex Apoftolo
Ephel. 1. Elegit nosiniffo,c. probatS.Door c.18.
ubi verbis Apoftoli accuratiffimé ponderatis, fic eon-
cludic: Cernitisy proculdubio cernitis , guania manifefia-
tione Apaffolici eloquii defendarur hav gratia, contra
quams merita extolluntar bumana, tanquan: howo aliquid
prior det,utvetribuatur éi . Elegir ergowes Dens in Chyi-
o ante munds confEitutionem , pradeffinans nos in ade-
priowem filiornm , nen quia per nos fantti & immeaculati
fururi eramus, fed elegit, pradefFinavitque ut effemus.
Fecit antem koo [ecundum placitnm voluntatis fua, ut
nemode fua, (eddeilliuserga fevoluntate glovietnr: fe-
cit hoc fecundum divitias gratie fuz, fecundum bonam
voluntarews [uam 5 Guanm propofuitin dilefto Filio fuo , in
quo fartem confecuts fumns, predeflinati fecundnm pro-
pofitnm non naffrum s fed ejus, qui aniverfa operatur , uf-
que adeo ut ipfe in nobis opererur & velle . Operatur au-
vene [fecundsem confilivm voluntatis fue , nt ﬁ?{m: in lau-
dem gloria ejus . Hine eft anrem quod clamanmus , vt nemo
glovietur inkomine, ac per hoc nec in fe ipfo: fed qui
gloriatsirs in Domino glorietar , st fimus inlandem glo-
wie ejus . dpfe quj)pc operatar fecundum propofitum fiuns,
wt fimus in landem glorie ejus, utigue [antti & imma-
culati, proprer qued noswecavit s predefFinans ante msne
di confPitutionem . Ex hoc propofito ejus eff illa eleEorum
propria vecatio, qﬂz'ﬁ!t.r orINiA cooperantuy in bowwm :
quia fecunddim propofitnm vocars funt fanili , & fine
penitentia funt dona & vocatio Des .

Igitur ex S.Doé&ore, €os , qui reipfa falvantur , Deus
elegit in Chrifto ante mundi conftitutionem, prade-
ftinans eos in adoprionem filiorum, non quia fururi
erant, fed ut effent fancti 8 immaculari in confpeétn
ejus : elegit & praedeftinayit eos fecundim placitum vo-
luntatis fuz, fecundimdivitias gratiz fuz, fecundim
bonam voluntatem fuam, qua, propter Chriftum, pro-
pofuit eos in vitam zrernam per media efficacia cered
& infallibilirer dirigere, proprer propofitum, non eo-
rum, fed fuum, quo gratis & milericorditer prepara-
vit eis ab zrerno media cuyn eorum (alurte cerco 8 mfal-
libiliter connexa, & vicujus, quifuerunt gra:is electt
& predeflinariin ®ternitate, graris vocantur in tem-
pore eaprima voeatione, quidcircd ab Apoftolo di-
citur vocatio fecundiim propofirum, quaque eleéto-
rum propriacft, utpoté non modod congrua, fed etiam
cum vocarorum faluce certd & infallibiliter connexa ,
quiadataeft ex ablolura & efficaci voluntate vocatos ad
gloriam per media efficacia tranfmirtendi, 8 hac vo-
lunzas nec mutari poteft : unde fine panitentia funr
dotar vecatio Dei ; nec poteft fruftrari: unde diligen-
2ibus Deuwmn viillius primz vocationis omnia cooperan-
#ur in bowum . Contra hanc iraque eorum omnium ,
quotquot funt quifalvanrur, graruitam eledtionem &
predeflinationem =ternam , & temporaneam , que
effe@us ejus eft, vocarionem , immeritd merita ex-
tolluntuy bumana, tanguaws bomo aliqaid prior der ,
ut retribuarur ei. Hinc eff, quod cum Apoftolo cla-
tmamus, ut nemo Glovietur in hamines ac per hoc nec
in fe ipfo ¢ fed qui gloriatar in Domino glorietar-,
qui, quos voluit, gratis & _rp}fencmu!ﬁrer pr:cdc'_l'hn:b
vit, & quos fic pr:gdc-ﬁmnvl_t 1N ZEernirace , gratis vo-
cavitin tempore , qnoquo lll_ns cong_ruebar, ur voca-
ti juftificarentur, & }nl’hﬁc_au _g!m‘lhcarcmur.

3. Gratuitam effe predeftinationem cap.12. probat
exemplo parvulorumante adultam @ratem cum baprif-
mo morientinm . Ubi venitar ad parvalos. .. omnis de-
ficit precedentinm gratiam Dei humaniram affertiome-
ritorum s quia mec illé wllis bonis pmredfm;'!m; ‘?(mriru

ifrer-
d




Difputatio VII Articulus IIL 111

difeernuntur caeerisy w pertineant ad liberatarem bo-
winwie .. Quis enim andiat(quod ramen re(pc_mdeban_r
MafTilienles ) quod. dicuntur parvsli pro jla‘u fururis
(hocelt futuribilibus ) meritissn ipfa infantili etate ba-
sizati exire de bac vita? Idemcap.15. probatexem-
16 humanitatis Chrifti, quznullis fuis pracedentibus
meritis ad unionem hypoftaticam affumpta c_{'t 5 _EJ_@
eriams » INQUIt 5 preciarifimum [a'mm pm:dt_’ﬂmm_wms
@ gratiel] pfeSalvator s ipfe mediator Dei & hominumm
Hama Chriffas Jefus  qus ut hoc'effet, r]mé;;{ tandemn
[isis vel operum vel fidei pmcedmn_bm meritis nAtura
bumanas que in illo effs compayavit? qup_ondefzmr 3
quafo 5 ille homa, ut @ verbo Parri costerno in unitatem
perfond affunptns, filins Deiwnigenitus effec unde fac_;c
merierit? quod ejus bonnm ng{fccur{qua: prece(fit? qx_m‘.
egit ante, quid credidit s qm_l petivit, ut ad hanc. in-
effubilem excellentiam perveniret ... Sicut ergo pre-
deftinaus eff ille wnnsy ub capir naftrum effer: ita vaul-
ti pradeffinati fumus ut membra ejus ¢ffemus. Idem
roto fermé libro Probat, oftendendo fidem etiam in-
choatam effe donum Deiy non quia ¢redere vel non cre-
dere, noneftinarbitria w;’u;‘tm:i:/:mmem, [ed quia in
eleltis pmpammr_wfumm a Da_m;’rm, ut altb.pod:or
¢.3. PrEparatur, inguam, perinfernam vocaiongnl,
quaeii:ﬂ:i, nullis fuis pr‘a:cedcnul.ms meritis, ad fidem
vocantut s quomodo illis congruir, ut velint credere,
& credant. Quifquis igitnr » inquit 5.Dedtor c.2. hane
damnabilem vult ex omni parte vitare ﬁ’.‘;icar;zm, nem-s
g‘:gr;uiamfccundt‘unmcrir_.l nof d.u_‘:, weraciter in-
rc!.:'?ga: dibkum quod Apoffalus ait : Fobis dana meff pro
Chrifto 5 non [olim vt credatis in evt TR Ot it
patiamini praeo. Lltrumque erins rg'r“"zisrlDu dorim
quiautrimique divit effedonapwm , Nec ait, I.].r:m’w.um
& perfectinr credatis in ewm ;i feds Ul qredatis inexn .
Nec fe ipfiom mifericardiam m:uﬁ'c‘ur;:m dixiti ar fi-
deliors fed ut fidelis effet: quia [cithat non [& initinm
fides fuua prioven dediffe Dea, O rervibutum Sibiab,ills
ejus angmentuws . fed ab eo fe faltym fidelew , @ quo
@ Apoffolus factus off . Quod argumentum a fide fum-
rum convincit s, cim enim fides it fundamentum. &
radix juflificarionis, proindequefalugis, falutem pla-
fé gratuitamelie in (na radice necefle eft, fi fides do-
num Deielt, 8 confequenter auxiliaad credendum ne-
ceffaria grc.ruitb donara funt . Undc 1}1.191&'7&_0 fequitur,
nihilex parte pradeftinaci ex folis atbitrii viribus profe-
&um aflignari pofle , cujus prefcientia Deus motus
fuerit ad praparanda electo auxilia., quibus falutem
fuam inchoarurus eft credendo . & per fidem ulteriora
impetrando s confummaturus. e 3
4. Hanc pradeftinationis gratuitatem alibi defcndnt\,
ut lib. debane perfev. ¢.8. ubigratuitam electorum a
reprobis difcretionem propugnat , ad quam dilcretio-
nem qui pectinent, credunt, &1q fide, que pcrdnlg—
Crionem operatur, perfeverant; qui verd non peite
nents non pefeverant, Er c.7. ubi ait, fidem& per-
{everantiam ufquein finem donari i Deo iis, quos clegic
uc effent fanéti & immaculati, & pradeftinavitin ado-
ptionem filiorum fecundim placitcum voluntaris {uz .
Ec lib. de corr. & grat. ¢, 7. ubi hac haber: Quicumque
ab itlacriginali damnatione iffadiving gratic largitate
difereti funts non eff dubinm quod & procuratur iis an-
dicndum Evangelinm ; &' cum andinnt 5 credunt, O in
fide, que per diletlionen operatar s nﬁg_m: in ﬁmm per-
feverant ous Heac enim omnia_operatar in eis, qui vafa
mifericordie operarss eft cosy qui & eﬁegi: eos inFilio
fuo ante confFitutionem wundis, per eleftionem gratic...
Non enim fic [unt vocats - wt #ott effent aleiti ;
fed quoniam [ecundum propafitum. wocats fupr » profeto
elelli funt per elettionem s ut di:c?m.r; efts gratic , nou
pracedentinm meritorim Sfuorum ( in prm_fcxgngm)q;,-j.{;
gratiaillis ¢/t omne meritum (hoceft, principium om-
nis meriti » ) De talibus dicie Apoffolns : Seiwmus quo-
nians diligentibus Dewm omnia cooperantur in banum o
his qui fecundsp: propofitum vocati fuit ... «propofitam
astes man fuama fed Dei. Et lib.2. contra duas epift.
Pelag. ¢.7. ubihomini Petagiano de femetipfo & de fuo
proprio bono glorianti, atque fe  vafis ire 8 maffa per-
ditionis pet fidem fuam, per propofitum {uum, per

funm metitumdifcerni jadkanti, opponit verba Apofto-
Yi: Ouis te difcernit? Quid baves , quod non accepifti
Si antem accepiftiy gumd gloviaris 5 quafl non accepe-
ris 3 Ex quibus fic concludit: Erge ille difcernir (in
aternitate ) gur unde difcernaric(in tempore ) impertit
penam debitam removendo, indebitam gratiam largien-
do...illedifcernits quidenondmm natis, neque qui ali-
quid egerant boni ant wali 5 we fecundum eleflionem pro-
pofitum ejus manerer , non ex operibus, fed ex ipfo vo-
cantedixit: Major ferviet minovi... Electione quippe
dizityubi Dessnon ab alio faltum , quod eligat s invemit
Jed quod inveniatsipfe facit , Hac porrd de gratuira pree-
deftinatione Auguftini doctrina gravirer offenfi (unt
Maflilien{es Presbyteri, ut referc Profper in fua ad Augu-
fhin. epiftola . Hec ipforum.,inquit , definitio ac profe/fio
/o v boe propafituns vocationis Deis quo el antemunds
anitinm s velsn ipfaconditione generis bumani 5 eligendo-
rum O rejiciendornm divitnr falka difcrezio, ut fecundnm
guod placuit Creatorsy alii vafa honoris,alii vafa contume-
lie fint creatiy@ lapfis curam vefurgendi adimere,¢c.que
Maffilienfium querimoniz S.Doctori occafio fuerunt
libros de prad, fanct. & bono perfev. feribendi, quibus
gratuite predeftinationis dogma lnculenter probat, &
adverfantium errores ac querelas comprimic.

Obj.1, S.Auvguftinus ferm.7. de verbis Dominiin hc
verba 5. Religu: mibi feptem: millia vivorwm , qui mon
curvavernnt genw ante Baal, cirata ab Apoftolo Rom.
11, hachabet: Ov:id eff s Reliquimibiz ego illos elegi,
Guid widi meates cornm dewme prefumentes, non de [,
necde Baal . Refp. S.Auguftinus hunc texrum interpre.
tatur de clectione remuneratoria, & inordine execu-
tionis, qua interpretatio violentaeft, & contra men-
tem Apnﬂo]i, quod 3gnovit S.Doctor lib. de bono pet-
fev.c.18. ubtait textumillumab Apoftolo citatumeffe,
ut offenderet Dei gratia fuiffc relictas reliquias 5 non
meritis operum eornim ; & ad hoc oftendendum recke ci-
tatumefles quiaDeuslocoillo, non ait, Relitta funt
mibi 2 ant s Religuernnt femibi: fed s Religus mibi :

uo modo loquendi aperté fignificatur, feptem illa mil-
lia virorum gratuita electione fervataeffe . Illud igitur,
Reliqui mihi, degratuira clectione intelligendum effe
agnovit S. Auguftinus . Hec autem gratuitaeledtio eft
faltem graruira pradeftinatio .

Dices. 8. Auguftinus 1ib.83.qq.q. 68. italoquitur:
Cufus wult , miferetnr , 5 quem wult, obdurar: (ed bec
voluntas Dei infuffa effe non poreft : venit enim deoccul-
viffimisweritis. Ergo exS.Dodtore predeftinatio fup-
ponitaliquabonamerita ; ficutr negariva reprobatio fup-
ponitaliquamala merita. R.S.Doctorem hic nonloqui
de mediis efficacibus & cum falute connexis, qua aliis
preparantur s qui idcircd electi dicuntuar; aliis verd non
pra&parantur; qui ideo dicunturreprobi , feureprobatis
{ed de juftificatione & obduratione peccatorum, qua
caufas habent ex parre ipforum peccatorum, quamvis
occultilimas: ic enim prolequitur S. Doctor : Precedit
ergo aliguid in-pecoatoribusy quo digni efficiantur ju-
JEificationes & item precedit in aliis peccatoribus, quo
digpi [int obtufrone . Preverea, perperimbanc verbo-
rum Apoftoliinterpretationem a S. Auguft.factam que-
ftione citata, nobis objiciuntadverlarii : ciim S. Augufti-
nus, fenior & doctior factus, verba illain libris fuis
contra Pelagianos & Semipelagianos editis, de gracui-
ta predeftinatione conftancer interpretetur.

Dices. S.Augnftinus ferm.233. de tempore fic ait:
Adalti fire volunt qriare illum vocat ad | (e Dowsinus (o
allum non wocar: wni (wbhvenit s @ i non : hune dignum
babet s & illum indignum . .. Audi homas bune dignum
babet probonis ap:n’im Juis 5 illum habet indignum pro
operibus fuismalis . Refp. hunc locumnon favere adver-
fariis, fed obeffe: namduabus prioribus quzftionibus,
quz ad ordinem intentionis, & predeftinationis myfte-
rium pertinent, filentio praetermiffis, ad folam tertiam,
que pertinet ad ordinem exccutionis, refpondet , Deum
hos habere dignos gloria propterbona opera fua, illos
vero habete indignos proprer mala fuaopera. Nimirtim
tunc Auguftinus concionans dicebat ad populum id ,
quod audicntes ad bonorum operum exercitium excita-
re poteran& prudenter reticebat id,quod poterar tetrere;

pr;x—




112

prafertim cliim runc non effent gratuice predeftinatio-
nis adverfarii, quos refutari neceffe effer. Sed audiamus
S.Doétorem ad duas priores quaftiones relpondentem ,
<iim Pelagianis & Semipelagianis gratuitam pradefina-
vionem impugnantibus, relpendendi necefliras urgerer:
Cur iffum potises, inquit lib. de prad, Sanét. e, 9. quam
illums Liberer, inferatabilia funt fudiciaejus s @ in veffiga-
biles vie ejus. Etlib. debono perfevic. 11, Jnveffiga-
bilis eft mifericordias qua s cujus vults miferetuy , nullis
ejus pracedentibus meritis : & invefbigabilis veritas ,
quay quems wults obdurat 5 ejus quidem pracedentibus
smeritis , [ed cam €0, cujus miferetur s plerumque com-
munibis.... Cur illis porius quam illis detur ( graria )
quis cogrefeic fenfum Dominit quis inferutabilia foru-
ravi valear? quis inveffigabilia veffigare? Et cap. fe-
quenti: Hominibus dat ( gratiam ) quibus wults quo-
wiam mifericors efts quod & fi non det s juftus eff: &
nondats qubus non wlt, ur notas faciat divitias glo-
viz fus in vafa mifericovdie . Dando enim quibufdam
quod non meventur o profecto gratwitam , & per hoc
weram fiam graviam effe voluic. Non emnibus dands,
qm’d omnes mereventurs offendir.

Obj.2. Saltem hzc de gratuita predeftinatione do-
¢krina repugnat Patribus omnibus Auguftine antiquio-,
tibus, utteftacur Profperin fua ad Auguftinum epifto-
la . Retrailasis , inquit 5 priorum de bac re opinioni-
bus 5 pene omninm par invenitwr O una fententia
qua propofitumn & predeffinationem Dei fecundim pre-
Jeientiam veceperunt : ut ob hoc Dens alios vafa ho-
novisy alios contumelia fecerit, quia finem uninfoujyf-
que previderiv s & fub ipfo gratie adjutorie in qua
Juturus effer veluntate & aftione prafeierit . Quod
confirmatur aliquorum Patrum, qui ante Auguftinum
feriplerunt, inductione. NamS. Irenzus lib. 4. con-
tra hzrel. ¢.48. fic ait: _qimn]ua: Sfunt non credituri,
Deus s com fit anninm preacagaiter , tradidit eos infi-
delitati eorum, €& avertit faciem ab bujufmodi , velin-
quens. eos in z'meéri:t];m; [fibi elegerune . 5.Chryfoftom,
hom.31, in Matth. dicitillum a Chrifto vocarum fuiffe,
quando Chriftus viditillum vocationi confenfurum ef-
fe; & in Commentario ad cap.g. epift.ad Rom.de eo-
dem: Marthao loquens, ait: Owui arcana novit s qui-
que cogirationis aptitudinem probare pareft 5 is & in
£&Ho marfazrimm jacentem novits nm:ﬁ?fque aliisy ad-
miratus bujis pulchritudinem , illum elegit , volunratif-
que:mobilitati faam cims adjunxiffet gratiam , probatwm
allum effe pronunciavi¢, 8,Ambrofiuslib.5.de fide c.3.
hac habet: Deus perfonaram acceptor non eff . Unde
@ Apoftolus air: Quospraftivit, hos & predeftinavit,
quia non ante pradejtinavit, quam prafcivet, fed quo-
yum merita pre(Civit 5 corum premia predeffinavie,
Denigue 5. Hieronymus lib.1, in epift. ad Gal. in hze
verba, Cum placuit eis qui me [rgregavit ex utero ,
£, fic loquiene ; Ex prafcienria evenst s ut quem [Cis
juffumm fururum, prius diligat s quam oviatur ex wrero.
Ergo dockrina S. Auguftini de graruita predeftinatione
#epugnabat communi Ecclefiatticorum Scriprorum fen,
fui, & confequenter communi Ecclefiz fenfui, & Tra-
ditioni, Ergo vel eatentiserraverat Ecclefia circa prz-
deflinationem , vel iple Auguftinus errabar. Primum
dicinon potelt. Ergo, &e,

R.1. Patres illos, qui ante S, Auguftinum feripfe-
runt, cim pondumexorra effer Pelagiana harefis, nune
quam in hac pradeflinarionis materia ex profefio &
& acnraré verlatos elfe, fed eam obiter tantiim arrigiffe.
3 relpondet ipfle Auguftinus lib. de praed. fanét. ¢. 14.
Luid apus e:!f » iNQUIE, u2 ecorum [erutemur opafela 5
qui privfquam iffa harefls orivetnr 5 non habuerunt ne-
seffisatems in hac difficili ad folvendum queftione verfu-
vid guvd proculdubio facevents [§ refpondere talibus co-
gerentur « Unde factum eff , mt de gratia Dei ( & con-
','g:‘quentﬁr de pradeftinarione, q @ eft praeparatio gra»
vix ) guid fentirenty breviter quibufdam ﬁ'ripforum}ya-
yur Logis & pranfeanter attingerent,

&3, Patves illos, faleem Pplerofque, ctim propofi=
U &pr;i:@ﬁiﬂ&tionan fecundim prafcientiam acce-
sepunt , 1bide clectorum vacationeacceperunt, intel-
#igi poiie nomine pre(cientiz, iplm mediorum cum

Traétatus I. De Deo Uno.

falute connexorum gratuitam praparationem fignifi-
caffe, & ita nobifcum fenfifle, propofitum & prade-
ftinationem divinam non efic , nifi gratuitam benefl«
ciorum , quibus cectifimé liberantur , quicumque li-
berantur, difpofitionemin mente divinaabaterno fa-
&kam. Sic refpondet iple Auguftinus lib.de bono per-
fev. eap. 18. Nullus igirur, inquic, qui hec intelligir
negare vel dubivare permittitur , gz;' dit Apoﬁa!u.r 2
Nonvepulit Des plebem fuan , quam prefeivit , pre-
deftinationems figmificare woluifle. Prefcivie enim re-
liquiasy quas fecundum electionem gratia fucrar ipfe
Sfacturus: hoc eff ergo, pradeffinavit. Sinedubso enins
prafeivits fi predeftinavit : fed predeftinaffe , effhoc
prafciffe(hoceft, przmeditatum effe ) guod fuerar ip-
(& fatturus. Quid ergo nos probibet, quando apud ali-
qguos werbi Dei tvaltarores legimus Dei prafcientiam ,
& agitur de vocatione eleltorums s eandem pradeffina-
vionem intelligere? Adagis aurem fortaffe voluerunt hoc
werbo in ea re utiy quod @ facilins intelligitur , @ non
repugnat , imo & congruit vevitati, qua de pradeftina-
tione gratie pradicatur .

R. 3. Probatos quofque Patres ; qui ante Augufti-
num fcriplerunt , gratuitam pradeflinationem , qua-
lem defendimus, admififie . Quod probatur hoc argu-
mento, quodfuggeritS. Auguftinus lib. de bono per-
fev. c.19. Agnoverunt fidem, ctiam initialem, & om-
nia alia opera falutaria cum finali perfeverantia efic do-
naDei. Ergo agnoverunt Deumab zterno pralcivifle,
quibus hac omnia donaturus erat . Non enim igno-
fare poterant, quod non folim doéti 5 fed etiam in-
doct1 confitentur, nempe Deum nihil dare in tempo-
£e , quod fe daturum noen prefciverit in zternitate .
Atqui hze prefcientia eft grauita illa przdeftinatio ,
quam defendimus . Ergo &c. Antecedens probat S.
Auguftinus loco citato, 1.deS.Cypriang, exeo quod
dicit, Jr nullo gloriandum s quando noffrsm mibil firy
& commonet orandum effe pro inimicis fidei Chri-
ftianz, monfirarque pro perfeverantia ufque in finem
Ecclefiam Chrifti orare. 2. De S.Ambrofio ; ex co quod
aits norieffe in poteftate noftra cor noffrum & noffras
cogirationes Chriftum 5 ut id quod bonwm eff , nobis
guaqm‘videri bonsm poffit » operari s quem mifer atur, vo-
care ;4 Deopraparari voluntatem hominum ; ut Deus ho-
aorificetnr a 8 anéto, Dei gratiam effe s Deam ques digna-
urs wocare, & quem wults religiofum facere .3.DeS.
Gregorio Nazian. ex eoquod ad verz fidei confeflio-
ne adhottans ; eos , quos adhorratur , affacur fic =
Oui dedity quod primmm eft, dabit & quod fecundum .
Qi dedjt credere, dabir & confireri,His Chryfloftomum
addimus hom. 12.in 1.2d Cor.ubi in hxc verba, Quis
te difecrnityita loquitur: fgitur quod accepifti babes, ne-
que hoc tantiim s ant illud., (ed quidquid habes . Non esiim
merita tabec funt 5 fed dona Dei . Ex antecedenteau-
tem fic probato , cztera omniafequuntur . Audiamus S,
Auguftinum loco citato : Hec urigue ( actus feilicet falu-
tares & perfeverantiam ulque in finem ) grarie Deitria
bunnt. Dei munera agnofcunt 5 ab ipfo nobisy non & nobis
effe teflantur . Numquid astem quifquam eos dickurus eft
itaconfe[osiftam Dei gratiams, ut anderent negare ejus
prefvientiam,quam non folim doitisfed indofti etiam con-
Jirentur? Perro [fibecira Deum noverant dare, ut non
ignorarent ewm daturum fe effe prafeifle s & quibus datu-
ruseffet non potuiffe nefcire; proculdubio noverant pre-
deffinationem  quam per Apoftolos predicatam , contra
novos hareticos operafins diligentin/que defendimus.

Declaratur amplitis hoc S. Doctoris ratiocinium .,
Probati Patres, Anguftino antiguiores , agnoverune
fidem, & infide, que per dileCtionemoperatur, per-
feverantiam unfque in finem donari a Deo 1is omnibus,
qui credunt, &in fide, que per dilectionem opera-
tur; ufquein finem perfeverant. Atqui hzc d Deo do-
nati, non eftalinds quim & Deo graris & milericordi.
ter conferri beneficia, feumedia efficacia quibufcum ,
qui eaaccipiunt, certiflimé credunr, & in fide, qua per
dileétionem operarut, invictiffime perfeverant uiqyein
finem. Ergo probati Patres , ~Auguftino amiquic_)res 3
agnoverunt iDcog:'atis & lliller'lc“ol‘d{ter its omnibus ,
qui credunt, & in fide 5 qua per dilectionem op:}’_mrur,

u q[!C




Difputatio VIL Articulus III

ulque in finem petfeverane, conferri media efficacia,
quihm'cum, qui ca accipiunt, cerrifllimé eredunt; &
in fide , qua per dilectionem operatur , invictifime
perfeverant ufque in finem , ‘Ergo agnoverunt Deam
catis & mifeticorditer ab gterno pro certis homini-
bus pr:r:ordinaﬁ’c, premeditatum efle, praparaffe me-
dia efficacia, quibufcum certiflimé credicuri funt, &
in fide, qua per dileétionem operatur , ufque in fi-
nem invickifimeé per(everaturi: cim nequidem indo-
&i ignorare poffint , Deum ea tar}rﬁm media falutis
conferre in tempore, qua pra"ordmavir&prgparavit,
& iis tantim talia media conferre in rempore , pro
quibus ea prrordinavit & praparavi in fua zcernita-
te. Efgo agnoverune gratuitan pr;rdcﬂina[ioncm y
quam contra Pelagianos & Semipelagianos defen-
dic 8. Auguftinus , & nos cum illo defendimus .
Quod valid¢ confirmatut ex €0, quod gratuite pra-
deltinationis fides & fententia femper fugrit in Ec-
clefia, ut infrd oltenderur.

R. 4 In particulari ad verbaProfperi, ex illis ran-
wim colligi Scriptores Ecclefiafticos, ratefuperiores
Augunfting , non cffe diferté & exprefsé locutos, nifi
de hominum ‘eletione remuneratoria, & reprobario-
ne pofitiva , qua pertinent ad ordinem executionis ,
& quoriam prima bonorum operum & finalis perfeve-
rantiz, fecunda verd malorum operum & impeeni-
tenriz finalisabfolutam pravifionem prefupponit : non
enim Deus ab zterno decrevir dare electis gloriamug
mercedem & pramium, nifi quia rationc prits ab z-
terno pravidic eorum bona opera & finalem perfeve-
gantiath . Similiter non decrevit reproboé (uppliciis
xternis addicere, nifi quia ratione prids corum mala
merita 8 impeenitentiam finalem abfolute prafeivir ,
Illos aurem Scriptores de electione remuneratotia &
reprobatione pofitiva tantm difecté locutos effe fine
przjudicio predeftinationis & reprobationis negarive,
{aris conftar etiam ex iplo Profpero ; cim ait, illos
docuiffc Deum alios vala honoris, alios verd vafa con-
tumeliz feciffe, prout przlcivic unialcujufgue finem
& in qua futntus effer voluntate & actione fub adju-
torio grati® ex hoc enim manifeffumeft, illosagno-
viffe neceflitatem gratiz ad opera falutaria , & fina-
lem perfeverantiam, proindeque illos agnoviffe Deum
opera falutaria & finalem perfeverantiam donare iis,
qui ufqnc in finem pcrfcvcmm in bona voluntate &
actione; five, quod idem eft 5 eos tantim ufque in

" finem in bona voluntate & actione perfeverare, qui-
bus hoc donat Deus, eos adjuvando, quomodo illis
aptum eft, utin bona voluntate & actione ufque in
finem perfcverfm. Hoc autem ngnol’cmdo, non po-
tuerunt fimul nen agnolcere Deum iis , qui re ipla
ufque in finem perfeverant in bona volunrate & actio-
ne , & non alits , ab @rcrno gratis praeparaffe ca be-
neficia, quibufeum in bona voluntare & actione ufs
que in finem eranc perfeveraturi. Quod cft; aberer-
no alios gratis predeftinafle , alios verd negative re-
probn[?e ; alios ab aterno vala honoris , alios verd
vafa contumcliz, in fenfu Apoftoli 8 Auguftini, fe-
ciffe ante abfoluram meritorum vel demeritarum quo-
rumcumque perfonaliim pravifionem.

Ad Ireneum A, ilum hoc loce non aliud docere ,
quam Deum juﬁ_um effe, & homines non nifi obpec-
cata punire, colque, quos in tempore tradic infideli-
tati eorum, qui credere nolunt , & oblatam fibi re-
pudian: veritatem , ab mterno decreviffe corum infi-
delitari tradere; quia cim omnium prxcoguitor fit,
illos non effe credituros prafcivit : quare ab zterno
faciem avertit ab eis , & eos in tenebris , quas ipfis
fibi electuri (unt, relinqueve fatuic . Quod veriffimum
eft, & dicicuy fine prajudicio gratuite predeftinatio-
nis. Hoc enim dicendo S. Trzneus non negae Deum
gratis & mifericorditer ab zterno preparafle vocario-
nes congruas, & alia mediaefficaciaiis , quicredunts
& in fide, que per dileCtionem operatur, ulque in
finem perfeverant. ;

Ad Chryloftomum R. illum non dicere, Chriftum
vocafle Macthenm, quiavidic, fod » quando vidit eum
effe conlenfurum vecarioni. Loquitur ergo deexecus

Simannet Theol. Tom. I

113

tione pradeftinationis , fonde ipfa pradeftinatione *
Marthzus itaque vocatus eft in iis circumftantiis, in
quibus confenfurus erat, & vocationem fecutarus ;
en pradeftinationis effectus ; vocarus eft in iis cit-
cumftantiis, potilis quam in aliis, in quibus fi vo-
catus efler, vocationem repudiaffer , quia Deus ab
zrerno gratis & milericorditer illi non hanc, fed
illam vocationem preparaverat, quia Deus ab atet-
no gratis & milericorditer propoluerat » illum vo-
care y quomodo illi aprum fore pr:eibicbag , ut fe-
quercrur vocantem, en gratuita predeftinario, quam
non negat, fed fupponit Chryloffomus , uc iple fa-
tis inauit, cim dicit, quando, non verd, quia vi-
dit, &c. Nec ignorare potuit, Matthzum vecamm
effe fic, & non aliter; hoc tempore, & non alio ,
&c. ut impleretur propofitum  divine volunratis ,
quo Deus ab zrerno decreverat illum vocare fic &
non aliter, hoc tempore & non alio, &e. & gra-
tis ac mifericordirer decreverar: cum ignorare non
porueric vocationem illam fuiffe magnum Dei do-
pum, in @rernitate preparatum.

Ad aleerum locum &, illam pulchritudinem, no-
biliratem voluntatis, & aptitudinem ad Apoftolarum,
quam Chriftus in Marthzo, antequam vocaret eum,
demiratus eft; vel fuiffe donum aliquod fupernatura-
le , ac proinde aliquid ei jam collacum vi gratnitz
pradeftinationis, vel ipammer predeflinarionis gra-
tiam , & ita Chriftum vocaffe Matthgum , non quia
vidir in eo dotem aliquam naturalem, fed vel quia vi-
dit in eo elucere fupernaturale aliqguod Det donum,
jam ei collatum, vel pmiﬁs quia vidit eum effe ab
eterno electum & predeftinatum ad Apoftolatum, &
ad eximias qualque dotes in Apoftolo neceflarias, &
ipfi ficur & cgretis Apoltolis.donandas. Cum aurem
Chryloftomus dicit Mattheum 5 etiam antequam vo-
caretur , fuiffe margaritam , cujus pulehritudinem
Chriftus admiratus eft , non alicer vule illum tunc
fuiffe margaritam , quim ethnici predeflinari erant
oves Chrifti, quando Chriftus iple dicebat Joan. c. ro.
Alias oves hz?ea, qua non funt ex hoc ovilis & illas
aportet me addacere, & vocem meam andient . Sicut
igitur, quando de ethnicis electis dicebar Chriftus,
Aliasoves, €c. illi hon erant ovesinre, erantenim
in re lupi; (éd foliim in predeftinatione , hoc elt,
non erant te ipfa oves, fed foliw predeftinarierant ,
ut effent : ira Matthgus, antequam  Chrifto vocarerur,
erat margarita non in re, crat enim tunc publicanus
& peccator; fed in prc_‘dcﬂinacimnc tantiam, hoceft,
non erat re ipfa margarira , fed folim predeftinatus
erat, ut effer. Hoc auremfciens Chriftus y quiomnia
norat, & fimul admirans aut eximia grati¢ donajam
in eum collara, ant quod ad eximium quendam fan-
¢tiratis gradum effer predeftinatus 5 ficur & ad Apo-
ftolatum; urhanc exequererurpr;de[’tinarioncm, eum
vocavit ea modo, quo fciebat eum effe vocandum ,
ut vocationi non reluctaretur .

Ad Ambrofium' R. illum hic loqui de electionead
gloriam , que¢ pertinet ad ordinem executionis , 8
que proinde remuncratoria eft, & eft ad gloriam ut
mercedem & premium, fupponitque abfolutam me-
ritorum & finalis perfeverantie previfionem . Parer
non foltim ex iis, que fuperiis de illo dicta funt,
fed ctiam ex yarione, qua hic utitur, ciimair: Deas
perfenarum acceptor non ¢ff : nam hee ratio, que lo-
cum habet in ordine executionis, manifefié falfa et
de ordine intentionis: manifeftum cnim eft poruiffe
Deum fine acceptione perlonarum, & iniquitate, ex
hominibus eadem originali culpa infectis; & omni
prorius divino beneficio gqualiter indignis, alios cli-
gere , ut gloriam per merita conlequantur , alios non
eligere; aliis preparare media cam aflecutione glorig
certd & infallibilicer connexa, aliis non preparare, &
ira alios pradeftinare , alios verd non predeflinare .
Alioqui errac Apoftolus, clim ait : Deas cujus wnule
miferetnrs G quem wilt sndurar . Non eff volentiss
neque currentic, fed mifeventis Dei . An non haber
poreftatem figulns iy e,

Denique ad Hicropymum R. illum fic loqui fine

H pr-




114
prejudicio gratuitz pradeftinationis. Verum enimeft
Deum ab zrerno diligere eos, quos pr:z{m_:}uﬁnfi c{ie
faruros, quia prefcit juftos effe fururos, five quia fu-
wri faat julti. At verum ecriam eft ; quéd prefciar
juftos effe fucuros » quia ratione prius diligic ut jufti
aliquando fiant . Unde in Deo duplex cft amor ab
zterno erga juftos furaros . Primus eft, quo Deus
grarnitd 8¢ mifericovdicer diligit eos , ut jufti ali-
quando fiant . De hoc amore , qui pertiner ad cle-
tos, loquitur Apoftolus, cim ait Ephel, c. 1, Elegiz
nos in ."pfb ante mundi conftitationems, ut :'_ﬁ‘emm Sfan-
EF & immacnlati in confpetls efus . Secundus eft ,
quo Deus, quos jam prafcic futuros efle juftos, dili-
git quia julti faruri fane. Unde hic amor non eft gra-
nicas , fed haber caufam ex parte hominis amati ,

empe juftitiam illius pro tali tempore exiftentem .
De hoc amore loquitur Deus ipfe, cum aic Proverb,
¢. 8. Egus diligentes me diligo.

§: TIIL

Pradeftinationis divine non davi canfam ex parte pre-
deftinati. probarwr vationibus Theologicis.

1. Ratio. Predeftinatio eft praparatio grariz. Pre-
Aeftinatio Deisy inguit, 8. Auguftinus lib. de prede(t.
Bandk. c. 10, que int bono eff , gratie et praparatio
gratia vera eff ipfius pradeftinationis effeétas . Arqui
preparatio graniz non habet caufam ex parte hominis,
cui gratia praparatur. Ergo, 8&c. Prob.min. Si pre-
paratio gratiz haberec caulam ex parte hominis , cui
gratia preparatyr, collatip gratiz baberep caufam ex
parte bominis , cui giaria confertur ¢ homini epim
conferretur gratia in tempore proprer illud , propreg
qud prapararerur in Zternitare, Arqui collatia gra-
tix non habet canfam ex parte hominis, cui grata
gonfertur; nam fi haberer caufam aliquam, caufa il-
1a alind efle non P(:ﬂ"c_r = qnﬁm benum aliquod opus
naturale, hoc eft, benum aliquod opus , ‘ex {olis na-
turxe viribus profedtum , & i3 grana fimul effer &
pon effer graria : ut enim 2it Apoflolus Rom, ¢, 11,
i gratia, jam non ex npcm'bx:: alioquin gratia fare
non off gratiz. Amplids . Si collatio gratie haberer
aliquam caufam ex parte hominis, cui’ gratia confer-
gur, homo alique modo fe difponerer ad recipiendam
gratiam 5 & ira cum folis arbirrii viribus faceret ali-
quid pettinens ad (alutem: omnis enim difpofitio ad
gratiam eft aliquid ad (alutem perrinens . Conl. autern
repugaat fcripturg, Nam Chnftus dicit Joan: cap. 6.
Nemo poteft venire ad me, nifi Pater, qui mifit me,
traxevit enm . Et ejuld. c. 15, Sine me nibil poreftis
facere . Irem (i gratig collario haberet aliquam caufam
ex parte hominis, cui gratia confertur; gratia fecan-
dim merita noftra dacerur: nam juxra Parres & Con-
cilia, graria fecundim merita nofira darur, fialiquid
in nobis precedic , proprer quod derur . Qmmada ¥
inquit 8. Profper in 1ib. adverlys Collatorem , norz
advertisy ten illyd damnatums inciderey quod welis o
wolis, convinceris dicere, gratiam Dei fecanduny me-
rita noftra daviy cum aliquid procedere boni operis ex
ipfis hominibas o proprer quod gratiam confequantur
#ffirmas, Arqui quod graua fecundtim merita nofira
detur , damnatum eft a Concilio Paleftino , & ipfe
Pc*ngius , ne damnaretur 5 damnare coactus eft , &
cum Concilio Paleftino univerfa damnavir Ecclefia .
Ergo collario grariz nullam haber caufam ex parre
hominis, cui gmria confertur, & confequenter pra-
paratio grariz nullam babuit caufam ex parte homunis,
cui gratia praparata e¢ft ¢+ hec igitur preparatio gra-
itd & mifericordicer facka eft 4 Deo, quicujus vulg
miferetur, 8 cujus non vult, non milererer,

2. Ratie. Pradeftinatio eft preparatio mediorum,
quibufoum, quieaaccipit, credic, & aliapictatisape-
ra exercer, arque ufgue in finem perfeverar, Conltat
ex fugeriys dickis . Arqui praparario mediorum ejuf-
modi non habet caufam ex patte haminis , cut pra-
parantur. E}'ge, 8c. Prob. min. Si pr;tparazio me-
diorum ejulmodi haberer gaufam ¢x parte hominis ,

Traétatus I. De Deo Uno.

cui praparanzur, nec fides , nee alia pictatis opera,
nec perleverantia ulque in finem donarentur i %co.
Cim enim donum pendeat i fola voluntate donantis,
in tanrum fides v. gr. dici poreft donari 2 Deo 5 in
quanrom vel Deus eam in nobis fine nobis liberé vo.
lentibus operatur ; quod eft contra Catholicam veri-
tatem 3 vel faltem non credimus , nifi dependenter i
Deo gratis omnind, & nullo noftro pracedente qua-
licamque naturali merito, praparante voluntares no-
ftras, calque adjuvante, quomodo nobis aptum eft,
ut velimus credere, & liberé credamus , Arqui fides
& alia picratis opera cum perfeverantia u(que in finem
donantur 3 Deo . Ergo, &c.

Prab. min, Et 1. Quod fides donetur 4 Den , ex-
prels¢ docer Apoftolus Ephel. c. 2. Gratia eftis falva-
ti per fidem , & hoc non ex wobis : Dei enim donum
eff: non ex operibus , ut ne quis glovierwr . 2. Quod
etiam alia pictatis opera donentur 3 Deo, idem Apo-
ftolus ibidem aperté fignificat: fic enim profequitur :
Ipfius enim [umus fatlura 5 creati in Chrifto Jefu in
operibus bonis , qua praparavit Deys, ut in illis ame

wlemns . 3. Quodd etiam donetar a Deo perfeveran-
fia ulque in finem , conflat ex ecodem Apoftolo ad
Philip. c. 2. Cam metu & tremore veffram falutem
operaming ¢ Deus eft enim 5 qui operatwr in vobis &
velle &0 gerficere pro bona woluntate. Ad hac accedit
invictiffimum argumentum , ab orationibus Ecclefie
petitum. Nec enim peticur & Deo, nifi quod ab eo
donatur . Arqui Ecclefia petit fidem pro infidelibus 5
& pro fidelibus non folim fidem , fed etiam humili-
ratem, patienpiam, cafticatem, charjratem, & alias
victuces, atque in primis perfeverantiam ufque in fi-
nem. Ergo, &c. Hoc argumento uritur Sanctus Au.
gui’-inus lib. de bone perfeverant. cap. 2, Cur » in=
quit , perfevernntia iffa poftitur 2 Dea o (i non da-
prar 2 Deo 2 an O dffa ivvifovia petitio eff 5 cwm id
ab eo perituy q:m:ﬂ Sfcitur ;'pf:}m non dare s fedipfonon
danante  effe in howiinis pateffate 3 funr ivviforia eff
etiam illa allio- gratiarwm 5 i ob hoc gratie agnntur
Dea, qwd non denavit ipfe, nec fecit. Eec. 7. Pafci
éﬁ' woluit 5 ne infera

U B0 SALEREATIONEM 5 qHia S
non inferamur 5 aulla ab co vatione difcedimus . Quod
porerar yobis esiam nan orantibus daviy [ed oratione no-
JEra nos woluse admoneri s & quo accipiamus hac bexefi-
cia, A quo emim nifi ab illa arcipimus, @ quo juftum
eff ur petamus ¥ Prorsps in bac re nop operofas difpus
2ationes expielter Ecclefia, fed attendat quotidianas ora
siones fyas. Orat ur incrednli credant : Dens ergacon-
wertit eas ad fidems . Orat ut credentés perfeverent :
Deus ¢rgo donat perfeverantiam ufque in finem .

3. Ratio . 8i pradeftinatio haberct caulam ex par-
te pradefinati, certe hec caunfa effer aliguis bonus
ufus liberi arbitrii , -aliquod opus bonum . Atqui hoe
dici non poteft , Nam bonum illud opusvel efferopus
fupernaturale, vel naturale. Nonprimum. INam oms
ne opus {upernarurale 5 in re exiftens , {upponit cal-
lationem gratiz , in re exiftentem , & conlbqqcn[cr
omne opus (upernatutalein przfcientia, fupponit col-
lationem graiz in prafcientia . Collatio autem gra-
tiz in praicicntia (upponit Prxparariomm grate :
prins enim eft preeparari gratiam, quam prziciri cam
cfle conferendam, E1'gc) omne opus Iup:;mnmrnlc in
prz(cientia fupponit preparationem gratiz . Ergo ,
quod idemeft, Deusnon preparat gratian, quia pra-
{ciropus fupernaturale ﬁltumm;_l’cd € contra pr':efcn:
QE}US Irl,lp{’fﬂﬂflll'ﬂ.lc fUIl]l'LH'ﬂ, (]l!lﬂ. P‘l'fEPﬂl'ﬂ[ g!'-'lf]ﬂ.ll'l',
ag proinde Deus non praparat grauam , quia opus
fupernaturale fururumefts- fed € conera apus {uperna-
turale futuram eft, quia Deus preparac gratiam. Sed
pradeftinatio eft praparatio gratiz. Ergo Deus non
pradeftinar, quia opusaliquod fupernaturale fururum
eflt; fed € contra apera {upernaturalia furura funt ,
quia Deys praedeftinac.

Non fecundum . Aliogui, 1. Apoftolus perperim
dicit, Rom.c.,11. Quis prior deditilli, & rervibuetur
¢i 2 Nam homo dabit aliguid Deo, nempe opus natu-
rale, proprer quod rerribuentur alli m}xxila congrua »
& cum falute connexa . 2. Pradeftinatus fe 1plum
pii-




Difputatio VII. Articulus IIL

primb difcernctanon predeftinaco » 8¢ habebitaliquid,
quod non acceperit, & jure gloriabirur in e ipio,
{eu in libero {uo arbitrio , contra illud Apoftolt I.
Cor. c.4. Quis re difcernit? r%u;'d asutem habes, quod
non accepiffis f antem accepiffiy quid gloriaris, quaf
non acceperis ¥ 3. Dilcretio predeftinatorum a non
prrcdeﬂimtis , non erit referenda inter arcana altil-
fima, & infcrurabilia. Nam quare unus fic predefti-
natus, & alius non fit pradeftinatus, (i quis inter-
roget, dicemus unum effe predeftinatum, quia be-
né ufus eft libero arbittio , & alium non cffe pre-
deftinacum , quia libero arbitrio malé ufus elt ; di-
cemus Deum ab mterno pravidiffe unum bené, al-
terum verd non bené ufurum efle liberrate fua in
talibus circumfantiis, & idcircd ab zterno uni pre-
paralle media efficacia & cum falure comnexa, al-
teti vero nom preparaffe. Quod manifefté repugnat
Apoftolo exclamanti Rom. ¢. 11. O altitudo divi-
tiarum [apientic & [cientie Deil quam incomprehen-
fibilia funt judicia efus @ invefligabiles vie ejus |
quis enim cognovit fenfum Dominit aur quisconfilia-
vins efus fuit? aut quis prior dedit illi 5 & retribue-
twr ei? Sic autem- exclamar Apoftolus ex occafione
pv;r:dci’cimcionis Genrilium , & Judezorum negarive
reprobarionis, quas proinde refere inter altiffima &
infcrarabilia myfteria . Quod perperam facerer, fi
penderent d naturali aliquo liberi arbirrii ufu, ueper
fe pater . 4. Homo folis nature viribus poffer ali-
quid, quod ad falurem conducerce. Quod Synodus
Arauficana damnat Can.7- 8¢ quis, inquit, perna-
tura vigorem bonnm aliqueds quod ad [alutem pertinet
Vild RLeYHE 5 fogimre s ant eligere po]c cw.'ﬁrmar...
beretiva fallitur [pirits. 5. Denique, Deus pradefti-
nans non affequeretur finem , quem fibi in prede-
ftinando fupponit: finis enim ille eft, uedocer Apo-
ftolus, oftenfio divitiarum gratiz Dei in vala mife-
ricordie, & commendatio divine gratiz. At fiDeus
non pradeftinaret homines, nifi propeer aliguem bo-
num liberi acbitrii ufum abfolueé pravifum , tunc
non mifericordiam & gratiam fuam oftenderer &
commendaret , fed julticiam & wquitatem , neque
tunc tam gratiam quam mercedem prpatare pre-
deftinando . Denique eatentls dici poteft oftendere
divitias mifericordie {ue erga clectos, & commeii-
dare gratiam fuam illos pradeftinando, quatenus il-
los eligic & predeftinac pre cxreris, quos in mafla
- perditionis derclinquit , quamvis una fic omnim
propter communem omnibus culpam condemnatio,
& ira omnes divina gratia & beneficenna zqualiter
indigni fint, & =zqualiter ad eam indilpofiti.

Obj. 1. Pradeftinatio eft eleCtio . Elegir pradefti-
nans nos, inquit S. Auguftinus lib. de pradeft. Sanck.
c. 18. Atqui eledtio {upponit dilparitatem in iis ,
qui pre cereris elignnrur . Qui enim eligit , fi non
errat, qum! mclius‘pﬁ, digi: ¥ Ergo prxdsitimtio
fupponit aliquam difparitarem in iis , qui pradefi-
nantur; hec autem dilparitas eft faltem bonum ali-
quod opus naturale in prefcientia . Ergo pradefii-
natio fupponic aliquod faltem bonum opus natura-
le , fen bonum aliquem libertatis wiam futurum ,
abfoluté preevifum ratione prits, quim homo pre-
deftinctur. R. duplicem efie dittinguendam electio-
nem: unam, qua l'ur.-]mni: dignitatem in €0 , qui
eligitur; & alteram, que non fupponic digniratem
in eo, qui eligitur, fed eam facit . De utraque lo-
quitur 5. Auguftinus fer. 7. de verbis Domini, cim
ait: Quos volnit Dominys, bos elegir. Elegit antem
Jeout dizit Apoftolus 5 & fecundum fuam gratiam ,
& fecundum illorwm juffitiam. Deus igitur eos om-
nes, qui re ipfa falvantur, eligic duplici cletione.
Nam 1. eligic cos fecundiim fuam gratiam, hoceft
gratuitd & milericorditer, illos praade[tinnndc, hoc
et ; illis preparaudo beneficia , quibulcum perfeve-
ranter digni furari (unt gloria ; & hec electio non
fupponit, fed facit digniratem cleCtorum, fumpram
feihicer fub ea confideratione, fub qua apea effe po-
telt ad movendum cligentem: non eft enim abloly-
t¢ futura, nifi fatione pofleriiis ad hanc cleGionem:

Simonnct Theol, Tom. 1.

11§
licde fic racione prits uc eft poflibilis & fururibilis
{ub talibus vel talibus conditionibus . 2. Eligic cos
fecundiim eorum juftitiam, ablolucé futaram, & fi-
nali perfeverantia confummandam, hoc eft, propter
bona earum merita abloluté futura , & perleveran-
tia finali coronanda, illis videlicet prgparando glo-
riam ut mercedem & prc;mium, quia pcrl’cvera.met
digni futuri {unt gloria. Hec electio non facit, fed
fopponit dignitatem electorum in prefcientia , fub
qua confideratione movere potelt cligencem . Ele-
&toram enim dignitas non ecft ablolute furura, quia
Deus preparac gloriam ut mercedem; fed & contra
Deus prgparat gloriam uc mercedem, quia dignitas
electorum abloluté furura eft.

Ad obj. itague . R. Deum predeftinando cligere ,
quos predeftinar. At hec electio non eft fecundim
illorym juftitiam, que nondum futura eft, fed fecun-
dum grn(i:m; non cft ad meccedem , fed ad gratuita
beneficia , quibufcum , qui ea accepruri funt » digni
futuri funt mercede; non eft ex difparitate & dignita-
te eorumn, qui fic eliguntur, {ed ut aliquando fic hee
dilparitas & dignitas : non eft denique clectio retii-
buentis ei, qui prior dedit illi , fed mifericordiam
preftantis ei, cujus miferetur , quia vul in Jaudem
glori¢ grati¢ fug s qui i noller milereri , non cffet
culpandus, fed Jandandus ob juftam fevericarem .

Obj. 2. Si datur grarnita illa predeftinatio, quam
predicamus , verum eft ante previfionem abfolutam
cujufcumque meriti vel demeriti perfonalis , quod
tot & non plures homines falvabuntur: Deus eaim
tor & non plures homines, predeftinavic : nam tot
& non pluribus hominibus preparavic media effica-
cia, & cum affecutione glori¢ connexa . Sed ralis
doctrina tollic correpriones , exhortationes , oratio-
nem, indufiriam arque diligentiam , 8 quod. pejus
eft, defperarionem affert , & ad omne flagitiorum
8 corruptelarum genus impellic. Poteft enim quili-
bet fic rariocinari. Si predeftinatus non fum, quid-
quid boni egero , infallibilicer ¢ ftaru gracie excis
dam, & damnabor: fi verd predeftinacus fum, quid-
quid mali egero, infallibilicer convertar, & falvabor.
Ergo dodtrina noftra de gratuita predeftinatione re-
jicienda eft, tanquam noxia & lcandalofa.

R, ad maj. ita efle . Nam quatuor hic vera funt.
1. Quod omnes predeftinari falvabuntar. 2, Quod fo-
li predeftinati (2lvabuncur. 3. Quod Deus rot deter-
munaté & in patticulari & non plures predeftinaric.
4. Quéd tot & non plures predeftinarit ante previfio-
nem cujulcumque meriti vel demeriti perfonalis, licét
non ante previfionem peecati originalis . Ex quibus
manifefté lequitur, quod ante previfionem cojufcum-
que meriti vel demeriti perfonalis, & poft folam pre-
vifionem peccati originalis, verum fuerit dicere: Toc
determinaté & in particulari homings certifiimé fal-
vabuntur, cereri omnes certiffimé damnabuntur. Et
vero neque omnes homines falvantur, neque omnes
damnantiyr; led aliqui cantam falvantur , 8 cererd
omnes' damnancur, juxta illud Chriftt, Aulei v#ari,
panci wero pletti. Arqui omnes illi & foli falvantur,
quibus dantur @ Deo media cum falure connexa. Er-
go aliquiblis tantim dantur @ Deo media cum faluce
connexa, & ceteris omnibus non dantur. Sed Dens
non confert beneficia in tempore , nifi que prepa-
ravir, & [le daturum prgﬁ:ivir in eternitate, hoceft
que ut danda in tempore ordinavit & difpofuit per
fcientiam fuam & propoficam fuum in grernitate.
Ergo aliquibus rantum media cum falute connexa
& Deo preparata fuerunc in grernitate , ceteris ve-
rd omnibus nom fuerunc preparata. Atqui, ut in-
victifimé probatum eft , quibus fuerunt preparara,
preparata fuerunt gratis omnind & mifericorditer ,
& conlequenter ante previfionem qualiicumque me-
riti perfonalis: ficac quibus non fuerunt prgparata,
preparata non faerunt ante previfionem cujufcumgque
petfonalis demeriti. Ergo ante previfionem cujufcum-
que meriri vel demerits petfonalis , tor determinaré
& non pluribus preparata fuerunt media cum falure
connexa, & conlequenter verum eft ance previfionem
2 cujal




116

eujufcumque metici vel demeriti petfonalis, rot deter
minaté , & non plures dccepruros media Cum_faintc
connecxas & ita ror determinare & non PEIU-‘(‘SW‘{BU'
dos, hos in particulari cerriffimeé falvandos, quiafunt
ditcree, electi, pl‘.'ah(h_n.-ui,uim cerriffimé damnan-
dos , quia non funt difereri , non funt elect 5 non
funt pl':‘f‘Jcllfna[i, & fic funt neg‘triv:} rejecki & repro-
bati: hi tamen non damnabunrurs nifi propter mala
merita: Geuar illi, i adulu fuerine, falyrem non affe-
quentur, nifi per booa merita. ;
" Toram hanc arguméntationem breviter abfolvic S.
Augnftinus lib, de bono perfev, ¢, 14. ubi ficloquitur:
s dicere awdebin Dewin non prrf,:.fc,i,{f% > qits=
darurus wt crederent ( fide lcilicer que peL
dilectionem operatur ufque in finem ) auz quos datu-
vus effer Filio fuo , utex eis non prrdrrer quenGuans 3
que [i prafiivie, profetto beneficia fua, qm‘éur
nos dignagur liberare, prafcivit ( & przlciendo hoc
ipfo predeftinavic, ) Hae enim predeftinatio Santlo-
rums s vikilalindeft s quam prefoientia, feilicet, prepa
ratig beneficiorsm Dei 5 bus certiffime. liberantur 5
quicumioe liberantsr . INam 1, ex collatione mediorum
cum falute connexorgm, qua fit in rempore, probar
pradeftinarionem factam in ®ternitate, probando me-
dioram illoram preparatjonem in grernirare factam ,
2. Afferendo hanc praparationem eile beneficiorum
Dei preparationem , oftendic eam effe plané gracui-
ram, & coofequenter factam effe ante pravilionem
qua\ifcuzuquc meriti pctlbnalis. 3. Dicendos benefi-
ciorum Det, quibys liberantur, fignificat Deum non
prepatalle media cum falure conmexa certs homini-
bus , nifi poft abloluram peccari originalis prafcien-
riam, & ira non modo non dignis, fed eriam pofiti-
vé indignis preparara effe media cum fylure connexa,
Liberario enjm fupponic miferiam, vel {ecvityrem, 4
qua liberant pofﬁr, qui liberandus dicitur. 4, Dicen-
do, qubus liberantur certiffime, quicumque Jiberan-
fur, duoafficmar, nimitiim & omnes, quibus media
cjulmodi praparara fuerunt, certiffimé falvari, &cos
folos falvari , {eu guod idem eft, alios omnes , qui-
bus prepatara non fucrunt media ¢jufinodi, damnari;
quig , uc profequitur §. Doltor , #bi nife jn mafla
pdi'df': ‘onis fuffa divine judicio relingumntur: ubi T yri
relicls funt O Sidonii y qui etiam credere potucrant
fF mira illg Cf_ﬁr{ ?; Signa vidiffent . Sed quonians ut
crederent , won erat eis datwm 5  Etiam unde crederent
¢ff negarum . ldem expreflits docer ¢. 22. ubi fic air;
i qui nandum funt vocaii, j-‘rf:?! gratia fua pradefiina-
i eligendos, accipient eandem gratiam 5 qua elefli
velint ¢ffe O fine, Si qui aytem obedigne o fed in rve-
Srwn ejus & gloriam pmdrfr’jfmn non funt, remporas
les funt o nec wfque in finem in eadem obedientia per-
wmancbynt, Et exprefifime lib, de corr, & gr.ubi fic
8l ¢, 7. Quicumque ab illa originali damnatione ifta
divine gratie largitate difeveti funt 5 non eff dubi
q#0d & procuratsr cisaudicndmwm E vangeli
anginnt credunt, € in fide , que per dilectionem ope-
rarue s wiue in finem perfeverant ; & fi quando exor
bitants corvepti emengantun o & qnid;:m’ COVHITE 5 ciﬁ
ab hominibus non COrvipigntar o in viam 5 quam reli-
gueranty vedewnty O nonaylli accepea gratia, in i
{iber wtate periculis bujns wite mortis celeritare [ubtra-
bantur, Fgo enim omnia operatur ineisy quivafami-
[erivardie aperarng eft os, qui &F elegir eos in Filio fito
anre conftitutionems wundi per elettionem gratic . Si
AuLGMs Bratia 5 jam non ex operibus 5 alioguin gratia
famy non ¢ff gratia ... Ex iftis millus pevit y quia om-
nes glelli funt .. horam f¢ quq.’mm perit 5 fd[[:'mr
Deusy fed nemo eorum fezit quia npn fz.v’fimr Deus
boramp f§ quifguam pevic , witio humano vincitur Deus,
{6d nema eorum perity quia nuila re vincitur Dens.,
Gui wera perfeucraturs #on funt 5 ac fica fide Chriftia-
na O converfatiane dapfuri funt y ut tales cosvite hujus
finis inueniat, proculdabio nec illo tempore s qua beny
e wivsnty in ifta numera computands fant « Non
funt a mafla illa perditienis prafientia Dei o
Rinatione difereti, €t idea #e [coundum :'n_ﬂaﬁ-
2 4c faer hao neg elelli: [ed in eis vocati 5 de

i

Fuin Ue

Tra&atus I. de Deo Uno.

wibus ditkam eft: Adulti vocati: & monineis, de i
Zﬂj diftum eft : Panci vero elel¥i . Iraque fecundum
Auguftioum, omnes & foli, gratuitd 3 maffa perdi-
tioms praicientia & predeftinatione divina difcreti ,
in ﬁde, que per dilectionem operatur, ufquein finem
perfeveraturi ﬁ‘mt » & ita omnes & foli funt (alutem
affecuturi, quia omnes & foli fecundim propofitum
funt vocandi, hoc eft, vocandicavocarione, dequa
loguitur Apoftolus Rom. c. 8. qua videlicet qui vo-
cati funt , jultificantur , & juftificap glorificantur ;
hoc eft, quia omnes & foli ea tum inrerna tum exter-
na augilia accipiune s quibulcum juftificancur , & in
jufticia accepra ufque in ﬁnqn perfeverant: ira uc fe-
mel accepram nunquam amirrant, aut {i quando per
aliquod mottale peccatum amictunt , non p:_ifﬁ mo-
rianfus , quim amiffain recuperaring Perpmnitcnl:iam;
nec nifi in ftatu juRitie ex hac vita decedant.

Ae inguies . Clim fideles omnes peccatotes accipi-
ant pro loca & tempore auxilium, quoconverti pof-
func, O veline: &, ur fides docet , jufti omnes ha-
beant auxilinm, quo perfeverare poffunt , fi velint ;
fieri poreft, ut fidelis peccator, qui non eft pradefti-
natus , CONVerratur s & converfus , ufque 1 finem
petieveret in gratia per converfionem accepra. Econ-
tra fieri poteft, nt fidelis peceator, qui prazdeftinatus
¢ft, non convertatur, autconverfusnon perfeveretin
‘gratia per converfionem accepra: hic enim poteft nol:
le converti, aut converfus nolle perfeverare : ficur €
conrta alter poteft velle converti, & converfus velle
perfeverare . Ergo non ¢ft ratio negandi aliquos fal-
rem ex non predeflinaris falvari, & ¢ contra aliquos
ex pradeftinaus damnari; & confequenter graris dici-
tur, omnes & folos, a mafla perditionis per [cientiam
Dei 8¢ pradeftinationem gratuird difcreros, perfevera-
tutos efle ufque in finem in accepta juftitia , & ira
illos omnes & folos gloriam effe adepruros.

R. neg. conf, Nam ficut inter fideles peccatores ,
‘quamvis omnes accipiant pro loco & rempore anxi-
lium, quo converti poffunt, fi veline 5 1i tantim re
1pfa convertuprur, qui accipiunt donum peenitentiz:
ita incer juftos, licéc omnes perfeverarc poflint , fi ve-
lint, ii rantim te ipfa nique in finem perfeverant, qui
accipiunt dopum perfeverantiz :, nam perfeverantia
nlque in finem pon minds , 1Mo poritis eft donum
Dei, quam peaenitenria, & alia pieratis opera . Inter
juftos autem it rantym donum perfeverantiz accipiunt
in tempore, quibus praparatum elt in @ternitate , ut
per fe clarum eft : & iis tantim przparatum eft in
xternirate, qui a maffa perditionis per (cientiam Dei
& pradeftinationem graruicd difcreti funt: cum pra-
dettinatio fit ex parte gratuica preparatio perfeveran-
tiz ulque in finem . Ergo inrer juftos ii rantom re
ipfa perfeverant ulque in finem, & conlequenter in-
ter juftos it tancim falvancur, qui grawuito pradefli-
pati funr, & ira nullus juftus ex non pradeftinatis fal-
yatur 5 quia nullus juflus ex non pradeftinatis re ipfa
petfeverat uf(jtl{' in finem, Sed & nallus ex juttis gra-
tuitd predeftinaris damnatur , quia omnes re 1pla uf-
que in finem perfeverant : omnes enim aceipiunt in
rempore donum pcaibv:ramin: » quia omnibus foit
preparatum in grernitate : cum, urdictumcft, pre-
deftinario fir finalis perleveranti® gratuira praparatio.
QOumnes igirar & foli graruito  pradeftinaci falurem
confequuntur xternam , & {ic , quod {upra polui-
s 5 anie previfionem qualifcumque meriti vel de-
meriti petfonalis verum cit dicere: Tot determinaté,
& non plures , nec pauciores falyabuntur.

Hac autem do@rina 1. non impedic correpriones,
adhorcationes, orationes , fed ¢ contra earum necef-
fitacem afferic . Nam gratuita pradeftinatio , quam
defendimus , eft preparatio mediorum, quibus Deus
vule electum dirigi , & novit efficaciter dirigendum
ad finem vite ®ternz . Inter haec autem media locum
habent correpriones, adhortationes, & orationes. 2.
Noan tallit, fed confirmac induftriam & diligentiam .
Nam media per predeflinationem praparata, & fing
quibue clectus ad finem vite @terne peérventurus non
el , effeGtum fuym habere non poffunt fine libe-

£ Coo-




Difputatio V1I. Articulus III.

ra conpemtionc ) & cop(:quenrenr_cr ﬁpc induftria
& diligentia pradeftinat + 3. Delperationem non
afferc , fed r;:primit clationem & prefumprionem ,
docendo non'ia nobis , fed in Deo fpem & fidu-
ciam noftram effe colloeandam . Abfie » inquic S
Auguftinus lib. de bono petfev. c. 22. 2 _wifu',r ideo
defperari de wabis , quoniam [pem veftram in ipfo ha-
bere fubemini, non in vobis. Adaledittus enim omnis
hamo, qui’ [pem haber in homines & bonum eff confi-
dere in Dopzino 5 quam confidere in-homine 5 & Et
pauld inferitis: An rimendwn ¢ff s ne twnc de fe ho-
mao defperet, quando [pes ejrs pa:—fmd@ dﬂma(gﬁratrfr
in Deo? Non autem defperarets fi eam in fe ipfo [u-
perbiffimus & infeliciffimnus poneret: 4. Non impeilit
ad cormpcelas & flagitia , fed cum Apoftolo mo-
nec unun‘lqncmquc 5 LT CuIl lnf:‘[ﬂ & tremore fﬂ.lu:
tem foam operetur, quando quidem Deus eft, qui
operatur & velle & perficere pro botlm vo‘lunt:'.:c \
I\rcc urget veritas argumenti propofiti : ctm non
magis vallere po{ﬁt ad mﬁn}mndam graruitam pre-
deftinationem , jquim ad infirmandam przfcientiam
divinam valeat hoc alind fimile argumentum :-5i
Deus prafeir me non cffe falvandum, quidquid bo-
ni egero, ¢ [tara grati:e decidam, & damna_bor: fi
& contra prefcic me falvandum effe, quidquid mali
egero; tandem converrar, & falvabor. Q\uodranp‘
cinium proculdubio veriffimum ¢ft , nec ‘tamen fa-
picnrem deterrebit @ moribus componendis, :Lm;.'.to
fugiendo, & faciendo bono. Quod fi tamen contin-
gat aliquem hoc abuti- ratiocinio ad malé & Hagi-
fiosé vivendum , num idciccd munis verum eft 5
Deum certd & infallibiliver prafcire omnia 2 Num
idcirco neganda eft, aut tacenda prefeientia divina?
Similiter de tariocinio in objectione prnp:)ﬁro, cE;—
co per illud {apientem ncminem dctcr}'imm iri'd vi-
ra pi¢ fanétéque infticuenda . Quod i tamen con-
ringat aliquos eos ad malé & perdité vivendum abu-
ti, hoc nullateniis obfcurare poreft verirarem gratui-
tz predeftinationis , nec ided mintis hec veritas ‘ab
o, qui fidelis effe vule, tenenda eft , & ubr opus
eft, predicanda. Tea Maflilienfibus refpondet S. Au-
guftinis lib. de bono perfev. ¢ 15, Ijta com divunt,
inquit, ##a 7o & confirends’ Dei gratia .. & a confi-
tenda fecundiim eam predefFinatione fantboriim deter-
vere non debent ! ficut non deterremir 4 confitenda pre-
[eientia Deis [i quis deilla popule fic loquarurs e di-
cat: Sive nunc refte vivatis, [ive nonvelte, talesvos
eritis poffes  ‘quales vos Deus furaros effe prafcivir
vel boni [F bonos s welmalis fimalos. Numequid enim
fF hoc andite, nonnulli in torporem [egnitiemque ver-
tantur, & a labore procivues ad libidinem poff concu-
pifcentias fuaseants proprerea de prefcientia Dei fal-
Jim putandum eff effe, quod dictum eff 2

Addo cum doctrina gratuitg predeftinationis, quam
defendimius, vertim effe, r. Neminemnifi bonum fal-
vatui irf , meminem nify malum damnatune iri . 2,
Neminem malum €fle fine malo [ibercacis ufiu, nemi-
nem bonum efle fine bono ufu liberratis. 3. Deum
fincere velle falurem omnium, maxime fideliom. 4.
Et ita Deum niedia ad falutém confequendam idonea
fubminifirare omnibus, maximé fidelibus. 5. Medio-
rum illorum ope pofle unumguemque ad juftificatio-
nis gratiam pervenire, dein fervaremandata, & in bo:
no ufque in finen petfeverare . 6. Eos omnes ', qui
ufque in finem petfeverant in bona , efle de numero
cotum , qui gratuitd predeftinati funt, & 4 maffa
petditionis per electionem grarig difereti . 7. Sicue
nemo debet temeré prefumere, pro cereo ftatuendo fe
effe de numero prl;dcﬂinnmrpm e ita, quomodo-
cumaque vixerit , infallibilicer falvandum: itanemioem,
maximeé ineer fideles, fe de numero illo effe, defpera-
re debere ; fed uhumquemque poffe & debere in Do-
mino humiliter confidere, & fic confidendo omnem
diligentiam & induftriam adhibere in operanda falute
fua, quamvis non fine metu & tremore, quia quan-
diu in hac mortali vira degimus , quinam ad gratui-
tam illam (alvandorum’ diferetionem pertineant, qui-
nam verd non, fine [peciali revelarione {cire non pol-

Simonnet Theol. Tom. I.

117

fumus. Quz cliim omnia fiobis abundé {ufficiant’, uc
vitia fugere, fectari virtutes, & faluris curam fufcipe-
re velimus, gratuita pradeftinationis doctrinam mo-
ribus obeffe non poreft; nifi per accidens, & proprer
malitiam hominum , qui rebus abutuntur optimis ;
per fe verd maximé poteft prodefe , {uperbiam com-
primendo , humilitacem & diffidenciam {ui (uadendo,
1mo & flimulando ad amerem & cultumillivs, Aquo
tantum graruite dilcrerionis beneficium accepiffenos,
humiliter confidimus. Hazc ramen dodtrina, camnul-
la urgear neceffitas, non eft temere populis propo-
nenda, fed inter concionandum; aut eriam colloquen-
dum cam rudibus, aut male vire hominibus, earan-
tiim ex tanto, tam altos 8¢ tam infcrucabilimyfterio
p_ropalanda funt, que andientium animos ad paeniren-
tiam, 8 -alia opera bona exercenda, pro corum pre-
fenti difpofitione excitare valeant.,

Obj. 3. Si divina pradeftinatio non haberer canfam
ex parte predeftinatorum , & ita fi divina predeftina-
tio penderet & fola voluntate & bonitate. divina , vel
omnes homines , vel (altem plares effent predetlina-
ti, quim non praedeftinati; quia Deus fummé bonus
& mifericors eft. Atqui neque omnes , neque etiam
plures funt predeftinati; quim non pradeftinari, jux-
ta illud Chrilti, Ayt wocaris panci vero eleiti Er-
go , &c. R Hoc argumentum vim forealle aliqgnam
habere poffet , fi praedeftinatio hominum fackaeffec an-
te poccati originalis previfionem : nam in Angels ,
?uorum pradeftinatio facka eft ante ablolutam pre-
cientiam cojufcumque Pcccati »= videtur major pats
fuiffe predeftinata . Cum antem hominum predefti-
natio fadta non fuerit ante prazvifionem lapfus Adami,
ut moralis capiris totins humani generis ; 8 totum
genus humanum proprer: Adami laplumin juftifimam
inciderit condemnationem , ‘proindeque omni benefi-
cio divino indignum effectum fit,: potuir Deus - illz-
fa fumma fua bonitate, adhuc pauciores; inmo nullos
pradeftinare , {ed omnes in maffa perdirionis , per
originale peccatum facta , jultiflimo judicio derelin-
quere. Unde magna Dei mifericordia eft , quod ali-
quos, imo plurimos abfolure, quamyis non relaive,
Pﬁ‘?:d‘iﬁihare , & predeftinande i maffa perdicionis
difcernere voluerit: pm?i'crriin CUM ‘Creros ita nega-
tivé reprobarit, ut nullatenus eos a {alute anteceden-
ter excludat, fed € contra finceré¢ defiderer cos falva-
ri, 8 ex hac fincera voluntate det cis proloco & tem-
pote media ‘ad ‘falurem veré idonca, quorum bonum
vel malom ufom libertati eorum  convenientiffimeé
relinquity & abufum permictic . Quod autem tam
paucos in comparationie eorum, qui pereunt’s pre-
deftinaric, ratione non carer'. Hoc enim fecit , ur
quod omnibus deberetur, apparerct, & magis often-
derer divitias gratie {uz in vala milcricordiz . Sed
audiamus hac de re S. Auguftioum lib. de bono
petlev. c. 12, Hominibus dary quibss wult quoniam
mifericors eff: quod & fi non ders juffus oft - & non
dat quibus non whlt 5 4t notas faciar divitias glorie
Jue in wafn mifericordia . Dando enim quibufdam
quad 201 MMErentur prqfeﬂo gratuiram , o per hor
derams [uaw graviam effle woluit. Non onsribus dan-
dos quid ompes mererentur offertlits bonus in benefi-
cio certorum s juftus in fupplicio ceteroram: & bomus
in ommibuss quoniam bonum ot 5 citm debivum veddi-
tur: O jufbas in omnibusy quoniam juftum eff s cam
debitum fine cujufquam frande donaswr . Et lib. de
corr. 8 grat. ¢. 10. Unod pauci in comparatione pere-
untinm , in [us wverd numers libeventur miltis gratia
fits gratis fit: gratie funt agende , quia fit > #e guis
welnt de fuis merivis extollatwr 5 fed omne o5 obffrua-
tur, G qui gloriatur s in Domino glorietur .

Obj. 4. Si pradeftinationis divinz nulla darerur
caufa ex parte pradefinatorum, I. Non poffet red-
di ratio, guare hunc potit‘r; pra:dc&n\cr Deus, quim
illum . 2. Hune pradeftinando potilis quim illum ,
Deus effet iniquus, & perfonas acciperet. A4d 1.con/e
R. 1. Quare hunc Deus potits predeftiner, quam il
luny, nullam effe rationem ex parte corum, quorii
unus eligitur , & alter reficitur 5 quia pro co ratios

H 2 ais




118
nis figno , pro quo wnus cligirur ; & alter rejicitur,
ambo ®qualiter indigni funr , qui eligantur , & am-
bo mqualiter digni , qui rejiciancur . Quare igitur
hune Deus potitis predeftinet , quim illum , ratie

uzri non deber, nec affignari poteft, g'.uﬁ ex parte
.IS_)ei s & eft beneplacitum divinz volunratis , quo Deus
ro jute fuo, epjus vule, mifererur , & quem vale,
mdu}ac, non milerendo, Iraque bunc, & nonillum
pra:de&inar, quia hujus, & non illius , m\ifprcri vult.
R. 2. cam 8. Auguftino. lib. de bono pettv. ¢. 11,
Tuyeftigabilis eff mifericordia 5 que cujus wale mifere-
wir, nullis ejus precedentibus meritis 3 & inveffigabi-
Jif veritasy que guens vult obdyrat o ejus quidem: pro-
cedentibus meritis, [ed cum eacajusmiferernr s plernm-
que communibys, Et .13, @uare jllos porsss (liberer)
guam illas? ireram arque iterum dicimauss ngc nos pis
er: O hamo, tu qui es, qui vefpondeas Deo 3 Infery-
sabilia funt judicsa ejus " @ invefbigabiles vie ejus .
Ex hoc adjiciamus; Altiora ge ne quafieris o fortio-
ra te ne (Crutatus fueris, Ettradh. 26. inJoan. Quare
bung trapats @ illum non trabat, noli velle dijudica-
re, fi non wis errare, Rario fic refpondendi cum S,
Doctore eft , quia prter divinzg volungatis benepla-
citnm non poteft fecundim fidem alia affignari cay-
fa, cur unus potitls quim alius praedeftinerur,
Ad 3. conf; R, neg, Nam accipere perfonam dici-
fur, gui indigno, vel minlsdigno dar, quoddignio-
ri aligua ratione debetur 3 & iniquus in dando » qui
dar aljcyi cum injuriaaleerius, cuifubtrabicquod dat,
& ad quad jus haber is , cumi fubtrabitug . ‘At Deus
hune, & nor illum predeftinando , uni gratiam pra-
ftar Gine glrerius injutia, quia aleeri nihil debetur nifi
fupplicium; nec digniori fubtrahic , quod der mints
hgno, auc indigno, quia uterque xzqualiterindignus
glt, Deus igicur hunc, & non illum pradeftinando,
;le(_]u_r:‘iniquusgﬁ, neque Pcr[onarumacceptur. Nam,
uc dicip S, Thomas q, 23. a. 5.ad 3. Ju bisy que ex
gratie dantur , pum} aiz'qs;zjfra libito fuq dare 5 cHi
wilts plus wel minys | dumsmodo nulli fubtrabar debitum )
#lbfque prajudicio juffitie. Er boc eff s quoddicit pater-
fariilias , Maph, 30, cap, Tolle quod wwum oft 5 &
vade. An non licet miki'y quod wolo facere 2 Meritd
igitur fic loquirur S, Auguitinus lib, de bona Perfcv,
caps 8, Non itaque fimus ingratiy quod (ecundsim pla-
gt voluntatis [ue 5 in landem glovie gratiz (ue tam
wuitos liberar mifericoys Deus de ram debita perd;'rio-
wey ur fEinde neminem liberaret 5 nan effer injuftus
Ex una quippe omngs in condemnationsm non infuftam
judicati funt ivey fed jufbam, Quiergoliberatur , gra-
i diligars qui non liberatury debitwm agnofeat. Si
in remiitendo debitum bonitas, in exigendo, equitasin-
selligivny 5 mufquam. efle apud Deum iniquitas inveni-
#ury & conlequenter nec perlonarum acceptio.,

§ LYV,

ngd diving pradeftinationis nulla detur canfa gx pay-
te predeftingti, Eff fidei dogma.

Brobatur 1, Tellimonia Patrum , qui poft exors
tam herefim Pelagianam (eriplerune, Nam 1, S. Au-
gu[tiﬁus lib, de bona perfev. ¢, 18, fic ait : Hoc
Sfeio s neminem contra iffam pradeffinationem 5 guam
fecnndum Scripturas fanétas defendimins, vifi errands
difpurare pormiffe. Ev ¢, 23. Jile dicat Ecclefiam ali-

wanda in fide fua non habuiffe verjtatem pradefti-
wationis hujus € gratie  que munc contrq noves b=
veticas cura diligentioridefenditur ; illes inguam, hoc
dicap qui dicere audery aliguanda eam non orafles wel
non yeraciter orafle o five ut credevent infideles o five
wt perfeverarent fideles o Que bona fi femper oravit ,
Semper ea Dei dona effe weique credidit o nec ab illa
femper cogrita, unguam ei negare fas fuie . Ac per
hae prddtﬁﬁnmiani; hujus fidem s que contra neves he-
reticos noua follicitudine nune defenditur, aunguam Ec-
¢lefia Chlrifti non habuiz,

2. 5, Prolper in prima refporffione ad objectio-
nes Gallorum fic loquitar ;* Pradeffinationcm Dei

Traétatus I. De-Deo Uno.

nullys Catholicus negar. Er in epift. ad Ruffinum de
lib. arb. fic ait: Tam smpium eff negare ( pradefti-
naionem ) gugm ipfi gratie contraive . Manifeftum
aurem eft enm loqui de gratuita Przdcﬂinarion: z
quam defendimus: Joquitur enim de przdeftinatione,
quam in fuis contra Pelagianos libris propugnabat
Aunguftinus , & quam Cailianus , aliique in Galliz
Presbyreri oppugnabant,

3. Petrus Diaconus in lib. de incarnatione & gra-
ria Chrifti, in fine haec habet: Anathemsarizamus +..
pnm'pué libyos Fanfti , Galligrum Epifeopi 5 qui de
Monafferio Lirinenfi proveitus eff s quos contrq prede-
Stinationis fententiam feriptose(fe non dubium eff , Hac
autem circa pradeftinacionem fententia, contraqua
libros fuos de graria & libero arbitrio fcripfit Fanftus,
fuir certo certws fentenria S. Auguftin,

4, S. Fulgenrius in lib. de incarn. & grat, Chrifti
c. ulp. in epilogo, hazc fcribit; Cujus predeffinationis
weritatem, qua nos ante wundiconffitntionem pradefbi-
natos in Chrifto tofbatur Apoftolus, [equis detreftat cor-
dis credulitare recipere, wel oris confeffone proferre, f
ante yltimum diem vite prefentis, impietatis [ue con-
tumaciam, qua Deo vive & vero vebellis obfiftits non
abjecerit ; mamﬁﬂum eff s eum non pertinere ad eorum
numeYum , quos Deus in Chrifto ante mundicon|Fiturio-
nem gratis & elegit & predeftinavit ad regnwm, Que
yerba nullum tergiverfandi locum relinquunt.

Prob. 2. Authoritate Celeftini Papz . Ciim enim
ad illum querelas fuas Profper & Hilarius Auguftini
difcipuli detuliffent de quibufdam Galliz Presbyreriss
qui fentenriam Aunguftini de pradeftinatione & gra-
ruita electorum a reprobis dilcretione criminabantury
{eripfi ad Epifcopos Gallie Epiftolam , in qua c. 2.
fic de Augultino loguitur : A‘uguﬁiﬂum fantte recor-
dationis virw 5 Pro wita fua atque meritis in noftra
communione [emper habyimus 5 nec unquam hunc finie
Sfre fufpicionis [altem vumor adfperfit 5 quem tante
Seientie alim fuiflc meminimus 5 wt inter magiftros opti-
mos 5 etiam ante & meis decefforibus habererur ; bene
ergo de eo omnes in commune [enferunt o ut pote qui
ubique cunitis & amori fuerit & honori. Unde njﬁfj 3
pur talibus y quos male crefeere videmus , Impensé, ut
vides, Auguftinum laudar Celeftinus, & reftarur, il-
lum negquidem rumore finiftrz {ulpicionis; dum con-
rra Pelagianos pugnaret , adfperfium effe ; illum in
communione fua Romanam Ecclefiam femper habuif-
fe, 8 magiftris optimis annumeraffe . At qui hzc
veré dici potuerunt, i Auguftini de pradeftinatione
{ententia falfa fuir 3 St enim circa predeflinarionem
crravit Auguftinus, erravic non (olim falfiratem per-
tinaciter tuendo, fed etiam temeré illam uripfius Ec-
cleliz dodtrinam venditando , dum afferuir , prazde-
ftinationis , qualem defendebat ; fidem in Ecclefia
femper fuiffe, & contra illam neminem nnquam nifi
errando dilputare potuifle, Celeftino igitur & Eccle-
fic Romane perfuafum fuit , & Augulgini de praede-
fhinatione fenentiam yeram effes & prxdeﬁmatio—
nis , qualem defendebar , fidem in Ecclefia {g'mpcr
fuifle, atque contra illam, nifi errando, unquam dis
fputare potuiffe neminem ., Quod confirmatur, &
amplius declaratur ex eo, quod Celeftinus Epilcopis,
ad quos fcribit » jubet ue refiftant Presbyteris Augufting
obrectaroribus , quos dicit mal¢ crefcere . Quia ni-
mirim impugnando doctrinam Augultini de pradefti-
natione, Ecclefiz do&rinam impugnabant. Et verd
quid in Augnftini libris contra Pelagianos editis re-
prehendebant Presbyteri illiz ur docet Profper in fua
ad Auguaftinum epiftala. RePnehcndct_mm propofitum
illod divinum , quo afferebar Auguftinus Deum ante
confticutionem mundi ex hominibus poft abfolutam
originalis peccati prefcientiam alios feciffe vafa ho-
noris , alios verd vala contumeliz , fcilicer fecun-
dim placitum volunratis fuz , alios 3 mafla perdi-
tionis dilcernendo , alios verd in maffa illa relin~
quendo; alios eligenda, alios verd rejiciendo ; alios pre-
deftinando , alios verd negative reprobando, Hoc pro-
pofitum ferre non porerant 5 hoc ur oppugnarent ,
excogitarunt initia quadam bonorum operum l, ex

: folis




Difputatio VII. Articulus III,

folis nature viribus profecta, & in alios inciderunt
errores ; quornm condemnatio , facta ab Ecclc[ia‘,
evidentem habet connexionem cum veritate propofi-
ti , pro quo contra Pelagianos tam acriter pugna-
vit Auguitinus . Poftquam enim contra Semipela-
gianos definitum eft’, hominem per I'olas_n:\turx vi-
ses nihil boni poffe, quod ad falurem aliqguo modo
conducat 5 fide certum eft rationem , quare unus
media efficacia 8 cum falute connexa accipiat, al-
ter verd non accipiar , nullam affignari. poffe ex
parte liberi arbitrii per vires naturales fefe difponen-
tis vel non difponentis ad gratiam, & conlequen-
ter recurrendum effe ad propoficum Dei, qui ante
conftitutionem mundi 8 ab aterno, fecundim pla-
citum voluntaris fuz, uni praparavit media ejufmo-
di 5 alteri verd non praparavity quod eft, Deum fe-
cundum placitum voluntaris fuz unum clegiffe , al-
terum verd negarive rejecifle; unumrdi!":rcviﬂ‘c;imal’l'a
Pcrditionis 5 aleerum verd non difcreviffe 3 unum
redeltinafie; “alterum verd negarivé reprobafie.
Prob, 3. Authoritate Gelafit Papz. Nam inCon-
cilio Romano 795, Epifc. non folum approbavit om-
nia opera SS. Auguftini & Profperi , fed etiam Caf-
fiani, & Faufti Regienfis [cripta reprobavit. Arnon
folum Auguftinus ; fed eriam Profper fententiam de
gratuita pradeftinatione ut fidei dogma tenuit & fcri-
ptis fuis defendic contra Caflianum; ficut pofteaFau-
ftum Regienfem' S. Fulgentius'. Caffianus enim 5 &
polftea Fauftus Regienfis in hoc poriffiniim fcriptis
fuis incubuerunt , ur Auguftinide pradeftinatione fen-
tentiam impugnarent, & expugnarent non rancimut
veritati , fed etiam ur fidei repugnantem . Judicavit
ergo Gelafius Pontifex Maximus cum fuis Epilcopis,
Augufttinum & Profperam reété & catholicé, Cailia-
mm vero & Faultum malé fenfiffe & fcripﬁ[i'e de pra-
deftinarione .  Gelafius ergo , & qui cum eo erant
Epilcopi, judicarunt cum Auguftino gratuitz prede-
ftinationis fidem in' Ecclefia femper fuiffe; neminem-
“que potuiffe unquam, nifi errando, contra llamdif
putarc; & cum Profpero, gratuitam pradeftinationem
fegare , tam impium cffe , '"quam contraice gratie,
quia [cilicer, qui negar gratuitant predeftinationem
negar gratuitam. praparationeny gratiz ; & qui hoe
negar, @quivalenter afferic grariam (ecundim merita
noftra dari. Nam {i gratia in @rernicate non fiit gra-
tis przparata, non darur graris in tempore, 8¢ ficfe-
scundum merita noftra darur. Quod cum Caffianus 8¢
Faoftus ; ut Auguftini de predeftinatione doctrinam
everterent,  fcriptis.(nis ftabilire conati finc, gratiam
voluntatis pedifequam faciendo, meritd reprobari funt
4 Gelafio & Epilcopis, qui ejus Concilio adfucrunt.
Unde fic adhuc argumentor . ‘Gelafius cam fuis Epi-
fcopis rejecit Caflianum & Fauftum, quiagratiam vo-
lunzatis pedifequam facicbant - Ergo Gelafius cum fuis
Epifcopis credebat, in iis, quarad falutem pertinent,
non voluntatem gratiz, fed gratiam voluntati femper
reire, 8¢ ita gratiam, non fecunddm merica noftra,
Fed gratis dari. Ergo Gelafius cum (uis Epifcopis cre-
debar gmciam gratis fuilfe praparatain in xternitate,
promdeque iis omnibus, quill'a\v:xmm‘ s gratis fuilfe
preparata in xternitate media illa & auxilia gratie ,
quibufcum certiffime falvantur in tempore; atque ca-
dem fide credebat , mediailla fuilfe gratis praparara
in arernitate 5~ qua .credebav gratis: dari in rempore.
Quia qui dicit unum, dicit & alterum, & quincgat
unum, negar & alcerum, ur per fe manifeftum cit.
Proh. 4. Ratione . Ecclefia univerfa petic 4 Deo
pro-infidelibus ut credant , & pro fidelibus uc perfe-
verent. Ergo univer(a Ecclefia credit , fidem, & in
fide, quaz per diletionem operatur , perleverantiam
ufque m finem effe dona Der: non enim peticd Deo,
nif1 ea, quz per fidem novit donari & Deo , & ora-
tionibus obrineri poﬂ'e 4 Deo. Ergo, quod idemeft,
Ecclefia univerfa credit, neminem credere , & in fide,
qua per diledtionem operatur, ufque in finem perfe-
verare, nifi Deus illi doner ut credar, & infide, qua
per dilectionem operatut, ufque in finem perleveret;
& cos omnes, qui credunt, & in fide, que per di-
Sumonner Theol, Tom. .

119

leétionem operarur, ufque in finem petfeverant, do-
nante Deo credere, & in fide , qux per dilectionem
operatur, ufgue in finem perfeverare. Ergo univerfa
Ecclefia 5 cum credat Deum ab xterno prafcivifle ,
quinam credituri fint, & in fide , quz per dilectio-
nem operatur, ufque in finem perleveraturi, quinam
verd non, credicDeam ab mrerno prefcivifle, quibus
fidem; & in fide, que perdile&ionem operatur, per-
feverantiam ufque in finem donaturus fit, quibus ve-
rd non fit doaacurus . Ergo Ecclefia univerfa credit
Deum ab weerno fecundim placicum volunearis fua
alios predeftinafle, alios non; alios predeftinando ele-
gifle, alios non; alios 4 ma(la perditionis difcrevifle,
alios non . Arqui quod credit univeria Ecclefia , eft
dogma fidei . Ergo , &c. Hoc argumentum fuggeric
S. Auvgultinus lib. de bono perfev. c. 23. verbis luprd
laudaris, eoque probat gracuite predeftinationis fen-
tentiam in Ecclefia femper fuilfe dogma fidei, contra
quod proinde nemo difputare poruit unquam , nifi
errando : quia nempe Ecclefia femper oravit pro in-
fidelibus ue crederent , & pro fidelibus ut perfevera-
rent, & ira in Eccleliafemper exploratum fuir, fidem,
& in fide ; qua per dileckionem: operatur , perfeve-
rantiam ufque in finem effe dona Dei, fecundim di-
vinz voluntatis placitum aliis preparata , alits verd
non. Sed ad horum confirmationem,

Audiamus adhuc Celeflinum in jam landata ad
Epifcopos Galliz epiftola, ubi poftquam decefforum
fuorum authorirate pmbavic s Omnia Picmtis opera ,
etiam inicium fidei, & perfeverantiam ulquein finem
effe dona Dei, id pergic oftendere c. 11. exorationi-
bus, quz ex traditione Apoftolica in univerfa Eccle-
fia funduntur in die Paralceves. Obfecrationum quoque
Sacerdotalinm, inquits facramenta refpiviamus, que
ab ApaRolis tradita » in toto mundo atgue in omni
Ecclefia Catholica uniformiter celebrantur , ut legem
credendi lex fFatnat fupplicandi, Chm enian [anStaruns
plebivm prefules mandara fibimet legatione fungantur
apud aivinam clementiam bumani gencris agunt can-
Jams & tota fecum congemifeente Ecclefia s poffulant
O precantar 5wt infidelibus donetwr fides s wt 5 @
Ubi in primis ponderanda funt hze verba , ut legem
credend lex [fatuat fupplicandis quibus exprelsé do-
cer Celeflinus,_ quid fide divina credendum, & fem-
per creditum fic in Ecclefia citca Dei dona , certd
colligi ex confuetudine precandi pro fidelibus & infi-
delibus in dic Paralceves, in toto orbe Chriftiano re-
cepra, & ab Apoftolis rradica, arque ira ab ipfo Apo-
ftolorum tempore celebrata. Unde ciim in toto orbe
Chriftiano prefules Ecclefiz fingulis annis ab ipfo tem-
pore Apoltolorum periverint a4 Deo in die Parafceves
fidem pro infidelibus , pro fidelibus petleverantiam ,
fide divina credendum, & femper credicum eftin Ec-
clefia, fidem & perfeverantiam effe dona Dei, hoc
elt , neminem credere & perfcvcrarc , nifi donante
Deo, & omnes, qui credunt & perfeverant, donan-
te Deo credere & perfeverare ; proindeque neminem
credere & perfeverare , cui Deus ab zterno non
prxp:u‘atit fidlem & perleverantiam , & Deum ab
aterno fidem & perleverantiam preparaffe gratuitd
iis omnibus, qui credunt & perfeverant. Hoc autem
quid aliud eft, quim fide divina credendam, & leme
per creditam efle in Ecclefia gratuicam illam prade-
ftinationem, quam cum Aungultino defendimus » &
Pua Deus ab zterno, quibus voluir , fidem & per-

everantiam prepatavit, & quibus noluit, non pre-
paravit? Quod denique,

Confirmare juvat ex Oratione Dominica, in qua
per hzc verba, Et me nos inducas intenrationem 5 fed
libera nos & male, petictur & Deo ‘Perfeveranris in bo-
no ufque in finem , ut recté obiervar S. Auguftinus
lib. de bono perlev. c. 6. Jam wveros inquic, cinz di-
cunt [antti: Ne nos inferas in tentationem s fedlibera
nos & malo: quid alisd, quam u in fanilitate perfeves
vent 5 precantur? Nam profecto conceffo fibi iffo Dei do-
#0 5 quod effe Dei donum » cum ab illo pofcitur , fatis aper-
reque monftratur: iffo igitur conceflo fibi done Deis ne
inferaninr in ventationem 5 newo [anibormm eff s qui

4‘ nen




120
nin reneat ufque in finem perfeverantiam [fantlitatis
neque enim quifguans in propafira Chriftianitatis perfe-
verare defiffits niff in tentationem Pr.mitis inferatur.
Ex hoc autemi argumentor fic . Tenentur fideles fide
divina credere jlind effe Dei donum , ‘quod jubentur
perere 4 Deo. Nam, ug dicit Celeftinns , legens cre-
dendi lex Ratuir fupplicands . : 7o

Praterea, ciin non poﬁim aliquid ferio 3 Deo pe-
tere, nifi eredam illud donari 2 Deo ; ab eogue ob-
tineri poffe; {i teneor illud petere i Deo, debeo cre-
dere illnd 4 Deo donari , & re ipfa mihi perenti do-
nandum, humilirer confidere . Atqui fideles omnes
jubenieur perere A Deo perfeverantiam fanétitatis , ur
pater ex Oratione Dominica. Ergn fideles omnes re-
nentur credere perfeverantiam fanchitatis magnum ef-
{e Dei donum, & ita omnes & folos illos perlevera-
re in fanctitate , quibus Deus donar fanctiratis perie-
verantiam , ficque omnes & folos illos perleverare in
fanctirate , quibus Deus ab zterno perfeverantiam
fanctiratis graruiro pracparavit; five , urcnm S. Au-
guﬁi!m loquat , quibus Deus ab xierno pm‘['civit fe
dopagugum pcrEcvcr:mti:.m fanétiratis. Hzc auremefk
gmmita illa [.\1‘;.:(!&[1::‘1:\“1:)n pro qua pugnamus. Ergo
renentur fideles omnes fide divina illam credere, ex-
plicité feilicet, vel faltem, quod fufficic, implicitc,
Ergo eft dogma fidei nofitz.

Obj. 1. 81 petleverantia effet donum Dei, pcnde ret
3 folo divino beneplacito, Falfum conf. Ergo, &c.
R. dilk. feq. maj. Penderer 3 folo divigo beneplacito,
quangiim ad ea, qua perfeverantie prefupponuntur,
& ad eam conferunt, N, feq. maj. Nam perfeveran-
fie prx{uppomjmur » & ad ‘eam conferunt mult a-
ctus fakugares , & bonus gratiarum ufus, qui noneft
a lolo Deo, feu i fola Dei graria, fed & gratia fimul
& A voluntate per gratiam praeparata & adjura, quo-
modo illi aptum eft , nr velic & operetur bonum ,
denderer 4 folo divino beneplacito qunn[fml ad id ,

ve

guod formaliter illam conftitnic, C. feq. maj. Nam
pei raptia formaliter conftiruitur per vire exirum
in (aru gratiz ; ille enim omnis & folus perleverat

nigue 10 finem qui in ftatn gr:uia: moritur s five a
longo ante morrem. rempore juftificatus fuerit , &
Deo donante 1o juflitia conftanter permanferit 5 five
ranem paulb antequam Mmorererur , juﬁiﬁca[ionis
ratiam confecurns foerir, Virz aurem exirus in fta-
ru grapiae pender a folo beneplacito Dei 5 qui fecun-
dum conblium volunratis fuz pnicuique poltrom con-
ftituir vitz terminum , & jra poreft pro arbirrio ju-
ftum rapere antequam malitia muter intellectom ejus,
& peccatorem expectare, donec refipifcar & conver-
satyr 3 ¢ contrd vero juftum in vica relinquere , do-
nec decipiatnr & pereat, & peccatorem ¢ medio ol
leve, antequam ad fanitarem redear, & peri’:ﬂumrem
penirentiam Deo reconcilierur, Quod fané fufficic,
nr perleverania dicatur effe magoum  Dei doonm ,
Videte » inquit S. Auguftinus lib. d& bono perfev, c.
17, & veritate quam [ alienym o negare donum Dei
effe perfeverantiam ufque in finem bujns vire 5 cum
wire huic, q;mi.fda voluerit gtbf; s det _f':‘f.i(-?.' : guem ﬁ
dar anté immineniems lapfum , facit bominem perfeve-
rare wfque jn fingm, Sed ad pleniorem hujus difficul-
raris folutionem,

R, 2. fic dift. feq, Perfeveranta penderet i folo
beneplacito divino . gquantum ad preparationem &
ptdinationem mediorum , quibus Dens faruic il-
lam procurare, C. feq, Quanrum ad horum medio-
rum cxecurionem & cffectum, N. feg. Perfeverantia
jgitar eft donum Dei » quia Deng gratis eam procu-
rat, quibus vult, in tempore per media; qu gratis
erdinavir & praparavic 10 grerniare ; qumwis ad exe-
quenda media illa utacur canfis fecundis, nec omnia
effedum fyum habeane fine libera ipfius perfeyerantis
eoaperatione, Sicur fides donum Dei eft 5 idem
dig de omnibus aliis aperibus picratis , non quia Deus
falus in nebis aperatur fidem , ira ur voluntas & in-
relleckus credentis fe habeant meré paflivé, {ed quia
nemo credic ur oporeer, nifi quem Deus ad creden-
dum voear, quomodo illi aprum clt, non tolum ug

Traétatus I. De Deo Uno

poffit, fed eriam -t liberd velit credere ; vocat , ifis
quam, gratis vocatione i quain gratis praparavic in
arernitate » & qua proinde cum vocat aliquem in
tempore , l'ﬂ(_Ekf‘: dicitur ci fidem donare: licét hze
Vocatio graruiro preparata in grernirate, 82in tempo-
re gratuitd concefla, effedtum fuam nec habeatr, nec
poflic habere finelibera cooperatione illius,qui vocatur,

Dices. Efto quod perfeverantia fit donum Dei, fal-
tem ex dono perleverantia: malé arguirur gratuita pra-
deftinatio , quam defendimus , & ita ¢x eo qudd Ec-
clefia credat perfeverantiam effe donum Der, malé
infercur quod etiam credat gracuitam illam. pradefti-
nagionem . R. neg, Prob. Grapuita pradeftinatio ,
quam defendimus, eft .corum ranwam, qui {alvantur.
At graruita preparatio perfeverantiz , facta cft non
folum pro jis omnibus, qui falvantur, fed eriam pro
mulis aliis , qui dampantur : nam fadka €t pro om-
nibus juftificandis z omnes enim jufti accipiunt do-
num perfeverantiz , & illud habent ,  guandia jutti
funt.. Ergo graruita perfeverantiz pl‘:fpal‘atio non cft
gratiira 1lla pradeftinatio, quam defendimus . Ergo ,
&c. R: neg. min. Ec dico donum perfeverantie iis
tangiun effe prazparatum , qui re ipfa perfeverant , &
perfeverando falurem confequuncur. 4d prob, R. neg.
& dico omoes quidem juftos , quandin jufli funt, ha-
bere perfeve_randi poteftatem , quia cum Deus non
priﬁs juftum deferat , quam ab eo deferatur , jufto ,
guandiu juftns eft, dac auxilinm, quocum vitare po-
teflt roram collectionem mortalium roto vitz decurfu -
At non idcircod dici poffunt omnes habere donum
perfeverantia » Poreflas enim perfeverandi & donum
perfeveranti® duo funt . Nam poteftas perfeverandi
eft poreftas virandi omnia mortalia foto vite decur-
fu; donum verd perleveranriz eft ipfamer perfeveran-
tia, fen ipfummet perfeverale ulque in finem. Un-
de poteftas perfeverandi amitti poteft , & amitcitur
pet mortale quedliber . ‘At 'ipfa pel'ie'vrr_ami:t, cim
babetur ;1 nec amittitur nec amitri poteft unquam,
quia non: haberur » nifi cim perleverarum eft nigque
in finem , & cim perfeveracum eft ulque in finem ,
ficri npn poreft 5 u pon fit perfeveratum nfque in
finem .. Perfeverantiam 11:[2];45‘ in J-’.’warr: 5 ii‘)qui[ S. Au-
guftinus lib. de bono petlev. ¢. 6. quoniam non habet
guifquam , m'ﬁ Z::i pfrfewra'z/erir hfque n finem,
mnlti eam paffunt babere , nullus amivtere. Neqae enins
metuendum efb o ne forte cum perfeveraverit bomo ufs
que in fincw 5 aligua in co wmala voluntas oriatur 5 ne
perfeveret »{fqu #n finem < Hoc ergo Dei- domum fup-
pliciter. emereri poteft ( hoc eft , orationibus impe-
trari ) fed cum datwm fuerit 5 amirdi contumaciter
poit pareﬁ‘.

Przterea, poteftas perfeverandi habetur anre mor-
tem: at vero donum petfeverantia inon accipitur nifi
in ipfo vite exiru , -nec incipit poflideri nifi ab iplo
vitz exitu . Nam/ctim de dono ‘perfeverantiz Joqui-
murs deilla perfeverantia loguimnr 5 qua-perfevora
tar ufque in finem ; qua fidara ¢fl o perfeveratum eff
ufque in finem: [i autem non'cff_ perfeveratum ufque in
inem , non cff data. Denigne cum jufti quoridie , ut te-
nentur dicunt , Orationem Dominicam, recitando, Ez
ne Hos inducas in tentationem s ﬁ’d Libera nos a malo,
petunt, ut jam notatwm eft, p;rl'cvcramjam » 6 ta-
men non perunt poreftacem perleverandis qua carete
non poflunt, qunndiu julti funt. Do‘num igitur per-
feveranriz eft aliquid diftin¢tom & diverfum & pore-
{late }mr[cvcmndi » quod non daput iq rempore » &
quod proinde non fuit prepardtum in xternitatc
nift iis , qui re ipfa perfeverant ulque in finem , &
fic perleverando falvantur . Valet agitur hoc argu-
mentam , Ecclefia credit illos omnes & folos perfe-
yerare, quibus Dens donat pcn’everanri;m in tempo-
re: Ergo credit illos omnes & lolos perfeverare, quis
bus Deus graris Prn:pm'n"it pericverantiam in @erni-
tate ; hzc enim pro uno & eodem habentur , Sed
hoc eft, credere gratniram pr:a:dcﬁmariom-m » quatn
defendimus . El‘go, &e,

Obj, 2. Facienti quod in fe eft ex viribus nature
gratiam non denegari , docuerunt aliqui Doctores

Cacho-




Difputatio VII. Articulus IV.

Catholici . Ergo non eit de fide, quod g_ratia detur
in rempore , -8 prEparaa fuerit in @rernitate praci-
s¢ fecundiim placirum voluntatis divina; ita ut huic,
& non. illi, Deus det in tempore , & prepararit 1o
zrernitate auxilia congrua , & cum falute connexas
precisé quia voluit . Ergo non ett de fide , quod
detut pra:dcﬂ‘mario illa, quam defendimus. K.n. utram-
que conf, & dicohanc propolitionem : anenu quod
in fe eft ex viribus nacurz non denegatur graria,conne-
re Semipelagianotum errorem, fiveloquarur de gratia
habituali, five de aftnali, five bonum quod fit ex Vi-
ribus nacur®, dicatur {e habere ad collarionemgratiz
per modum meriti de condigno » aut faltem de con-
gruo, five dicatur fe habere rangum, per modum dil-
pofitionis, aut etiam conditionis fine qua_ non , vel
occafionis, vel removentis prohibens tantim. Quod
facilé oftenditur. Nam qui dicit, facienti quod in {e
eft ex viribus nature non denegari gratiam, facit non
voluntatem gratie s fed grqtiaxll‘- \.mllmr_aris _pf:difc-
quam : docet enifl in Negotio (alutis preire liberum
arbitrium, & grauam [ublequis; labori & obfdicnrlx
humanz gratiam fubjungi; dari in nobisexnobis 1ni-
tium aliquod, quo.gratia pravenitur 5 Deum volun-
tates noftras expectare, &c. Qua omnia ur fidei re-
pugnantia in Pclagianis 8 Semipelagianisdamnarunz
Pontifices, Concihia, 8 Patres.

Puzterca , qui dicir , facienti quod in fe elt ex vi-
ribus naturz non denegari gratiam , manifefté repus
goat 1. Apoftolo dicenti Rom. c. 11. 8% gratia, jam
pior ex operibus ;. alioguin_ graiia jam non ¢t gratia .
3. Auguftino locis: omoibus [upra relatis. 3. Cele-
ftino 1 citara ad Gallos epift. dicenti ¢. 7. Quod e
mo aifi per gratiam libero bene wiainr arbitrio 5 8¢ 9.
Quod ita Dens in cordibus hominym.s atqueinipfo libe-
o operctur avbitrio s ut fanfta cogitatio 5 pivim. confi-
Linm 5 omni(que motws bone voluntatis ex Deo fit ( per
gratiam [cilicet.) quia per sllsm aliguid boni pofimus;
Jine qua wibil: pojfumus . 4. Concilio. Arauficano, IL
damnanti,, Can. 4. eum qui,- Wt 2 peccata Purgemnrs
voluntatens noftram Dewn expeltare contendir . Et can,
6. cum qui s fine. gratra Dei conantibusy laborantibus,
vigilantsbus 5 [Fudentibus 5 ©c. nobis mifericordiam
digit conferrs o Br.can, 7. ecum qui - per natwre wigo-
rvem. bonum, aliguad. 5 quod.-ad. [alurem pertinet. vite
aterne, cogitare aut eligere poffe confirmar. Atquein-
fuper ita docenti, can. 20. AMulta_in homine bona
fiunt, que aon facit homo. Nullavero facit homabona
{ ad falutem feilicee aliqguo. medo. conducentia ) 'gue
non Deus praftes ut faciat bome. . Et. can. 22.; Nemo
babet de fuo, nifi mendaciuvm & peceatum, in. ordine
feilicer ad (alutem ; -hoc eft, nemo in ordine ad falus
tem, 5 abfgue auxiio; gratiz pravenicacis & adju-
vantis 5 .quidquam. poteit ;. nifi peccando. demereri .
Quibus verbis, exprefliflimé .damnatur bac propofi-
tio, quam impugnamus. Quaré, qui cam tucotur
cum - Semipelagianis -hac i, re /lapfi- effe - dicendi
func. . ¢

Obj. 3. Solum tenemur credere, Deum gratis da-
re in tempore & ita;graris preparafle in @rernitate
hominibus - ex fincero {alutis cornm defiderio , me-
dia ad falutem- affequendam idonea . Ergo grarnita
predeflinatio , quam defendimusis non eft de fide .
R. neg. ant. Nam! tenemur credere perfeverantiam offe
donumDei, ac proinde eos tantiun perfeverare, qui-
bus: Dens gratuitd preparavic perleverantiam . - At
credere Deum certis tantim: hominibus. perfeveranti-
am grarnitd preparaffe, ¢ft credere gratuitam prade-
ftinationem, quam cum Auguftino defendimus. Pre-
terea, cum Deus grats der certis homifibus, media
cum jalute connexa, -porits quam aliaad falutem me-
té [ufficientia ; ceterts vero dec tastiim meré (nffi-
cientia & idonea ad falutem confequendam, ctiim pof-
fet dare efficacia , & infallibilicer connexa cum affe-
cutione falutis ; renemur credere'Deum certis homi-
nibus , & non aliis , gratuitd preparalle media cffi-
cacia, & cum falute infallibiliter connexa , potiis
quim alia mere fufficientia & idonea. At hoceftcre-
dere gratuitam praedeftinarioncm,, quam defendimus,

121

& que nihil alind ot , quim prafcientia & prapar.s
tio beneficiorum Dei, quibuscertiffime liberantar o qui-
cumque liberantar .

A RITFHCYE -5 1V,

Utriem Dens predefiniverit omnia pictatis opera
prmd.rﬂinmomm .

ResronNs1ToO.
DEus przdefinivic omnia pieratis opera pradefti-

nactorum .

Prob. ex Apoftolo Ephef. <. 2. ubi ait : Jp/fins fu-
mus fattura, creati sn Chrifto Jefu in operibus bonis .
que praparavit Dews s ut in illis ambulemus - In que
verba fic loquitur I. S, Auguffinus lib, de pred. Sanct.
C. 10: Quod ait Apoffolus: Non ex operibuss ne forte
Quis extollatur ; ipfins enim (umns figmenturm » creati
in Chrifto Jefu in operibus bonis: gratia eff . Quod au-
tews [eqximr: Que praparavit Deusy ur in illss amba-
lemns s pradeffinatio eff . 2. S. Fuolgentius lib. 1. ad
Monimum ¢. 9. Bona opera noffrz Paulus a Dowino
afferit preparata, hoc efts in predejtinatione difpofita.
3. S. Thomas in verborum Apottoli Comment. Nibil
alivd ¢ff predeftinario qmifr: praparatio beneficiorum:
Dei 5 inter qua beneficia compusantur G ipfabonaope-
ra meffra: dicitnr antem Dens nobis aliqua prepararey
in ‘quantum difpofuit fe nobis dararnm . EX his autem
fic argumentor. Opera pictatis pradeftinarorum fuif-
fe A Deo predefinita, nihil aliud eft, quam ea deter-
minar¢ & in parsiculari preordinata fuiffe.in mente
divina , «ut,media , quibus in tempore ditigerentue
predeftinati in falutem ®rernam. Arqui omnia pietas
tis opera pradeftinatorum 5 & quidem dererminacé
& in pacticulari fumpra , fucrunc ab zrerno. praordi-
nata in mente divina , ut media quibus praedeftinati
dirigerentur in tempore ad falutem aternam . Ergo.
Major continet notionem pradefinitionis , ut hic-d
nobis fumitur . Minor vero patet ex authoricatibus
allatis . Nam fecundim Apoftolum , Deus omnia
pictaris, opera pradeftinatorum preparavic’ in . rni-
tate , ucin illis ambulent in tempore . Secundiny
Auguﬁinum, Deus ea pra:deﬁimvit. Secundiam Ful-
gentium . Deus ea in pradeftinatione fua difpofuit .
Secundim Dodtorem Angelicum , Deus ea {e datu-
rum pradeftinaris difpofuic. Quid aurem hzc: omnia
aliud fignificare poffunt , quam Deum omnia- piera-
tis opera. pradeftinacorum, determinaté & in parri-
culari Prg:mdiﬂ:l(ﬁ: in mente {ua., ut media , qui-
bus in tempore dirigeret pradefinatos in - finem vi-
& &rernaE:

Confirm. Pradeflinatio eft omninm , quibus in fa-
lutem xrecnam  pradeflinatus divigererur, mediornm
determinaié & in particulari -preordinario in mente
divina exiltens ab zterno. Arqui ommnia pieraris ope-
ta pradeftinarorum funt 2 Deo predeftinara . Ergo
funt dercrminaté -8 in parciculari przovdinata ab @rer-
no in mente divina, ut media (alutis eleGtorym. Er-
go {unt pradefinita . Major patec ex dickis fuo loco
de guidditate predeftinationis . Minor etiam confat
jam ex allacis luprd auchoritatibusy & adhuc breviter
probatur ex S. Auguftino lib, de bono perfev. ¢ 17:
ubi loquens de operibus falutaribus eleétorum, fic
ait: An forte nec ipfa dicunt predeftinara ? ergo nec
dantur @ Deo .. Quod [ dantur s profects predeftina-
wit, Unde fic argumentor. Omnia Dei dona, ad (a-
lutem predeltinatorum conducentia, funt & Deo pre-
deftinata. Nam, ut dicic S. Aagultinus, & pofteum
S. Thomas, predefinatio eft preparatio beneficiorum
Dei, quibus elect liberantur & falvantur; & Deum
predeftinaffe, nihil aliud eft, quam Deum pr¢paraffe
beneficia; qug confert electis in temporc, ucliberen-
tur & falventur. Arqui @mnia pietatis opera predefti-
natorum func Dei dona, & ad corum lalutem con-
ducunt.. Ergo funt a Deo predeftinara . Ergo funt
ab ererno in mente divina preordinata dererminaré &
in particulari. Ergo {unt predefinita. Quod adhue

Con-




122 Traétatus L

Confirmaruy & declaratar gmplises. Datur gramita
pradeftinatio, ut accuraré demonftratum eft . Arqui
grawuita predeftinario eft gracuira harum (pecie & nu-
mero vocationum congruarum , quibufcum , fi illas
accipiant, ele@i hae fpecie & numcro opera pictatis
exercituri certd & infallibilicer prafciuntyr, per {cien~
tiam futuribilium, preordinatio & dilpofitio in men-
te divina exiflens ab @rerno. Pater ex dictis hacteous.
Ergo in mente divina exiftic ab @tzrno gratiita pre-
ordinatio & difpofirio harum fpecie & numero voca-
tionum , &c. Arqui hoc iplo quod in mente divina
hze praordinatio & difpofitio exiftirabzterno, exiftic
abzrernoin mente divina gratuita preordinatio & dil-
pofitie horum'ipecic 8z numero operum pietatis, qui-
bus electi falutem =rernam confecururi fune, utpatet
ex terminis. Ergo re vera gratuita horum (pecie & nu-
mecro operum pieratis, quibus eleéti falurem zternam
conlecurari funt, praeordinatio & difpofitio exifticab
arerno in mente divina . Atqui hae gracuira horum
fpecie & numero operum pietatis prezordinatio & dil-
pofitio eft corumdem operum pradefinitio . Ergo re
vera omnia pietaris opera pradeftinatorum fuerune i
Deo przdefinita. Cim autem manifeftum fit ex hoc
& aliis fuperioribus argumentis, operiim pietatis pra-
definitionem effe ipfiflimam gratuitam predeftinatio-
nem, quam defendimus 5 ficut fide certum eft dari
gratuitam pradeftinationem, ita quoque fide certum
eft, qmnia pieratis opera predeftinatorum i Deo fuil:
{e pradefinita. Pl

Obj. 1. Pradeftinatio cft tantim perfeverantie fina-
lis 8¢ auxiliorum grati¢ tam internorum, quam exter-
Horum ; quibus predefinatus dirigirut in falurem .
Ergo non eft operum pietatis . Ergo opéra pietatis
electorum non fune pradefiinaa. Ergo nee funt pre-
definita, R.N.ant, Probabis ant. Predeftinatio eft pra-

atatio gratie. Inter gratiam , inquit 8. Auguftinus
ib. de praed. Sanét: e to. & predeftinationem 5 hoc
raniwm inteceft s quod pradeffinatio eff gravie prepa-
patio: gratia vero jam ipfa donarie . Et pauld infe-
rius v Quocivca predeffinatio Dei s qua in bono eff s
gralie of preparatio v gratia vero off ipfius predeffi-
warionis effeitus . Ergo , &c. R. neg. confeq. Nam
boc ipfo "quod predeftinatio et praparatio gratie ,
eft etiam praparatio operum pietatis: hoc enim ipfo
qudd Deuselecto praparar has (pecie & numero vo-
£ariones congruas , _qnibufcum electus hac fpccie &
NUMELo opera piceatis exerciturns eft , praparantur
hee fpecie 8 numero opera pieratis: ficur Deus hoe
ipfo donar clecto hec fpecic & numero opera picta-
tis, quod dar clecto has fpecie & numero vocationes
congruas, gquibufcum hec fpecie & numero opera pie-
fatis exercet. Praterea, cum S, Auguftinus dicit pre-
deftinationem effe praparationem gratie per gratiam
antelligic ip/am donationem operum pictatis .- Prede
fHinatio, inquit , ef gratia praparatio : gratia verb
fam ipfa donatia. Quod itague ait Apoffolus: Nonex
operibus 5 ne foreé quis extollainr « ipfivs enim fumns
figmenupnim y creati in Chriffo Jefu in operibus banis
gratia off , Quod autem fequivir ; Que praparavit,
#t in iliss ambulemus : predeffinatio eff. Predeftinatio
igitur ex 5 Auguﬂim s teft preparatio gratig , quia
elt prTparatio dnlnationis operum pietatis , hoc eft,
gratuita preparatio operum picratis , que donaturus
elt cum perleverantia finali | Praparat’ antem opera
pictatis & perfeverantiam finalem , preparando me-
dia, quibus perfeverantiam finalem procuraturus eft,
aliaque rum 1nrerna tum externa gratiz auxilia, qui-
bus opera pictatis eft donaturus. Unde predeftinatio,
adgquaré (umpta, cft gratnica preparatio operum pie-
patis'y perfeverantio finalis ; & mediorum omniam 5
quibus petfeverantiam finalem procuraturus 5 & opes
fa piemtis donarurus ¢ft,

Ad prefentis difficuliaris pleniorem folutionem , du-
glrx diftingai poteit gratia; una feilicer, qug eft gra-
ria Del ragiim 5 & alia , qug eft gratia Der fimul ,
& merfenm noftram, Prima eft ea, quam Deus ope-
yatur jn pobis fine nobis. moraliter & liberd coope-
rantibus th_a]cs funt omnes illaftrationes & infpirg

de Deo Uno.

tiones diving . Secandam operatur quidem Deus in
nobis, fed non fine nobis cooperantibus moraliter &
liberé . ‘T‘A“'S eft fides, & quilibet alius actas falura-
s . Cigm autem Auguftinus dicic predeftinationem
effe grari¢ prepatacionem , ‘de utraque gratia incelli-
gendas clt, nempe & de gratia, que eft tangim Dei
gratia, & ('iC gratia, que fimul eft gratia Dei & me-
ricum hominis ; quod manifeftum cft ex co quod di-
cit, graviam, cujus preparatio predeftinatio eft, effe
ipfam operum falutarium donationem: hec enim do-
natio utramque gratiam fimul & indivifibiliter figni-
ficat: cam Deus eatenus donet homini adium faluca-
rem, quatenus gratis per illuftrationem & inlpiratio-
nem {uam preparat voluntatem hominis , quomodo
illi congruit, uct velic elicere , & eliciar adtum falu-
tarem . Sic autem predeftinatio eft fimul & indivifi-
biliter preparatio utrinique grarig, uc fir principalitis
& immediatins {ecunde 5 quam prime 5 quia {cilicer
fecunda eft ratio preparandi primam : prima enim
preparatut, ut fic fecunda. Unde predeflinatio non
folum'eft omnium operum pictatis predeftinatorum,
fed ctiam principalits & immediatits cft illorum , quans
auxiliorum gratig tum interng tum externg quibus
opera illa predeftinaco donat Deus in tempore. Por-
t0 ex occafione diftinétionis cxpofitg , obfervo obi-
ter repugnare, ur fides {ic prima gratia : ciim enim
ita fit gracia Dei 5 ur fic criam meritum noftrum (al-
ten1 de congruo, & fic eatends fic gratia Dei , qua-
tentis ‘hominem, tempore aut [a[temnamrapriufquam
credat, Deus gratis vocar , quomodo illi congruit
ut velic credere & credat: nam Deus fic, & non ali-
ter , donat fidem i fides femper fupponit aliam prio-
¥em graviam , qu¢ cft tantam Dei gratia, nempe vo-
cationem congruam , cujus nomine veniune auxilia
omnia taminterna, quam externa , quibus Deus gra
tuitd preparat voluntatem hominis ad credendum .
Sed ut ad propofitum noftrum redeamus ,

Dices. Saltem in do&iina noftra Deus in fua ¢-
ternitate non predefinic opera pieratis in e , fed
tancim in vocationibus congruis , quas preparat,
& quibus opera illa predeftinato  donaturus eft in
tempore. K. ncg. Iraque Deus in fua grernitate pre-
definic determinacé & in parciculari omnia pieratis
opera predeftinatorum non folum- in vocationibus
congruis, quibus ‘illa in rempore donaturus eft, fed
etiam in fe , Deus enim predeftinar 5, ut fuo loco
dictum eft, in mente fua difponendo & ordinando
media (alatis electorum ; & hee media in mentefua
difponit & ordinat, non deliberando & difcurrendo,
fed approbando [cientiam fuam , qui prenotio  eft
horum fpecie & numero operum pieratis , ur fura-
ribilium fub conditione barum (pecie & numero vo-
cationum congruarum . Sic - autem approbando &
:ngndo fcientiam fuam , ut fub hac racione fic cau-
fa direiva falutis: eleborum 5 fimul & indivifibili-
ter eligic 8¢ approbar ut media falucis electorum
hec fpecie & numero opera pictatis cum his (pecie
& nurtiero vocationibus congruis; ira}amen ue prio-
cipalilis & immediatitis cligar &-appfober hec Ipe-
cie ‘& numero opera pietacis, quim has {pecie &
numero vocationes congruas, quas fcilicer non eli-
git & approbat, nifi' proprer hge fpecie & numero
opera pietatis. Deus igitur predeftinando vult in fe
hec fpecie & numero opera pictaris, que, ipfo do-
nante per congruas vocationes , eleéti exercituri
funt : immo vult illa in fe immediacits & princi-
paliﬁs 5 qur‘lm congruas illas vocari_unes > quibus
ea eledtis donaturus eft . Ergo maximé predefinit
ea in fe,

0bj. 2. Si Deus predefinivic actus falutares pre-
deftinatorum , predeftinati non func liberi circa il-
los. R. neg. Ratio negandi eft , quia predefinitio
divina non immutat modum operandi voluncatis
circa acbum predefinicum , alligando illam ad alte-
ram partem contradictionis : _Nam 1. non immueat
per ie; cum confiftar in actibus vitalibus Deo im-
manéntibus, & ita per fe nihil ponat, fifi in Deo.
2. Non immutar per alind ; nam fi immucar per ali-

alud




Difputatio VII. Articulus IV.

quid ali\_.u-_l ?;{.g 5 ccr:g‘_: per vogat_ioncm congruam ,
quam vi illius przdeftinatus accipit, & quavoluntas

redeftinati przpararur » quomﬁdo €1 aprum eft 5 ur
velit producere, & producat actum falurarem prade-
finitum . At hoc dici non poreft; quia hec VOCarioy
qunn:umvis congrua, vcr_c‘:_r_epudiabifis cﬂ., & ex fe
eriam moraliter compomblhs cum negarione actus
{alucaris, ad quem datur.

Dices. Non poteft voluntas predeftinaci non elice-
re adum pradefinitum. Ergo nion eft libera circa il-
lum. Neg, ant. Probabis. St poteit, vel poteft non
elicere in fenfn compofito predeftinationis , vel fal-
tem in fenfu divifo. Neurrum dici poteft. Ergo,&c.
R.n.min. & dico veluntarem pradeftinati poffe non
elicere actum pradefinitum in fenfu divifo przdefini-
tionis actus ut eliciendi ex prazvia hac fpecic & nu-
mero vocatione , in hunc finem i Deo praparata.

At inguies . Ergo voluntas pradeftifiati impedire

oteft , ne actus Tuus fueric pradefinitus . R. pofle
impedire , non ql_Jidcm‘ﬁmplicimr , fed fecundum
quid. Non poreft impedire fimplicirer, guia cum im-
pedire non poflit, ne Deus habeat in thefauris fcien-
tiz fue unum, vel etiamplura media, quibus, quam-
vis ex fe repudiabilibus , eam ad hunc fpecie & nu-
mero adum eliciendum efficaciter movere poflic »
non poteft omnino impedire, ne actus fuus fuerit
Deo predefinitus, five non poteftimpedire, ne Deus
predefiniveric atum ejus uc certd & infallibilicer eli-
ciendum ex pravia aliqua vocatione, quam certd &
infallibilicer novit efle habituram effeétum, fi detur.
At quod fufficiv, poteft'impedire fecundium quid ,
ne actus fuus fueric'd Deo pradefinitus : five poreft
impedire, ne adtusfuns fuericd Deo pradefinitus, ut
eliciendus ex previa hac fpecic & numero vocatio-
nie, qua re ipia vocatur 5 quia ita proprer rationem
allaram , nequir repudiare totam collectionem voca-
tonum, ur poflic repudiare fingulas, five ut poflic
omnes diftriborivé fumpras repudiare : cim nalla fic
quz non fiv ex fe repudiabilis ;. ac proinde repudiare
poffit hanc: fpecie & numero vocationem 5 qua hic
& nunc reipla voeatar, &repudiandoimpedire, ne
previfa fuerit effeébum habicura , fivdaretur , atque
hoc impediendo impedire , ne Deus pradefiniveric ,
feu elegerit hunc (pecie & numero adtum , ura fe

donandum per hanc fpecie & numero vocationem . .

Quo pacto pradefinitio hujus (pecie & numero actus
falutaris vere cft in poreftate voluntatis, ut non fue-
rit , non quidem fimpliciter , fed fecundim quid,
quod ad {alvandam libertatem plané fufficit . Sic au-
tem hac voluntatis poteftas veré ad actum  reducibi-
lis eft, ut fumma certitudine & infallibilirare non fit
reducenda ; quia pradefinitio includit prafcientiam
fumme cercam & infallibilem, qua Deus fumma cer-
titudine & infallibilitate prafcit hanc fpecie & nume-
ro vocationem effectum habituram effe , fi detur:
unde fumma cerritudine & infallibilitate vule & eligic
hunc fpecie & numere acum , ut  fe donandum
pradeftinato per hanc fpecie & numero vocationen;
proindeque cledtio & pradefinitio hujus {pecie & nu-
mero actus (alutaris, ut donandi per hanc fpecie &
numero vocationem , fumma cettitudine & mfallibi-
litate effe€tum {uum forcitura eft,

Dices . Predefinitio neceffariam haber connexio-
nem cum acétu praedefinito . Ergo adtus predefinitus
non potelt non fieri, & conlequenter neceffarid fi.
R. n. conl, Nam przdefinitio neceffariam habet con-
nexionem cum actu predefinito , quia repugnac ut
actus fuerit 4 Deo predefinitus, & ramen non fiat .
Hec aurem repugnantia non oriturexco, quod prade-
finitio vel perfe, vel peraliquidaliud a fe veluntatem
obliget ad alteram partem conrradictionis; quo cafu
actus predefinitys non poffer non fieri , & neceffa-
gius effe; fed ex eo quod Deus predefiniens actum,
ut d {e donandum per hanc vocationem , non poffic
falli nee vinci, hoc cft, ex co qudd Deusnon poflic
errare prae[gendo hanc vocationem effeGtum habitu.
ram cljﬁ:, fi detur, nec poffic impediri ab executio-
ne hujus vocationis, fi velic eain exequi. Quo non

I 2;
obftante, volinras fub ipfa pradefinitione manet ex-
pedita ad utrumliber ; ut poté ad neutram contradis
ctionis parrem ancecedenter obligata intrinfecé. Un-
de volunras {ub ipla predefinitione , neceffariam cum
adu pradefinito connexionem habente 5 poteft pro
arbirrio ponere vel non ponere actam illum, fic ta-
men ur fumma cerrirudine & infallibilicate pofitura
fic. R. 2. dift. confeq. Ergo actus pradefinitus non
poteft non fieri , fi voluntas neque ﬁmplicuer 5 Nes
%uc fecundiim quid impedire poflic pradefinitionem,

. conleq. Si potelt impedire faltem fecundim quid,
N. conf. Poreft antem voluntas fic impedire. predefi-
nitionem ackus fui, ur explicarum eft, & ira tollere
omnem connéxionem, vi cujus actus ejus poflet efle
neceffarius . R. 3. ctiam fic dift. confeq. Ergo actus
predefinitus non poreft non fieri, 8 hxc impotentia
¢ft antecedens, N. conf. Et hzc impotentia eft tan-
tim conflequens, C. conf. Cim enim exiftentia pra-
definitionis non faciar {uppofirionem fimpliciter an-
tecedentem , & plané independentem ab omni exet-
citio libertatis humanz; vel, quod eodemredit, clin
predefinitio actus {upponat exercitium liberatis hu-
manz ut furaribile fub conditione talis vocationis ,
quod pencs fatum tanrim differt ab exercirio liberta-
tis abioluté futuro, predefinitio, quantumvis necel-
farid connexa cum actu pradefinito, vel nullam affert
impotentiam , ut non far actus predefinitus , vel non
nifi confequentem 5 & libertatis exercitium praiup-
ponentem affert . :

Dices . Ex {uppofitione pradefinitionis oritut ne-
cefficas . Ergo & impotentia antecedens ad hoc uc
non fiat adkus predefinitus. Anc.paterin hoe enthime-
mate; Deus przdefinivic hunc actum: crgo hic actus
fier = in quo confequentia neceffaria eft ; 8 conie-
quens non potelt non effe verum, fuppofita veritate
antecedentis. R. oriri quidem neceffitatem: fed hac
neceflicas non eft necelficas conlequentis, fed rantim
con(ﬁquenciae . Eft quidem necefliras con cqucmix_:
namin hoc enthimemare: Deus px.xdeﬁnivi: hunc acki:
ergo hic acus fier: confequentia non poteft non clle
bona, & ita confequens non poteflt non effe verum,
fuppofita veritae antecedentis. Atideircd non eft con-
fequentis neceflitas, five non idcircd confequens ne-
celfarium eft , quia fuppofitio antecedentis non et
fuppofitio fimpliciter antecedens , 8 plané indepen-
dens ab exercirio libereatis humanz. Cum enim pre-
definicio hujus ackus non fir aliud qudm (cientia fu-
wuribilinm  approbata , qua cft prenotio hujus actus
ut futnribilis fub condirione talis vocationis, hoceft,
qud Deus per illam prenovit voluntatem humanam fub
tali vocatione, fi detur 5 hunc aéum cfle productu-
ram ; in hoc enchimemare: Deus pradefinivic hunc
actum: ergo hic ackusfier: fuppofitio predefinitionis
non eft alind , quim fuppofirio (cientiz furnribilium
approbarg , qua prenotio eft, &c. & conlequenter
fuppolitio alicujus prafupponentis exercitium  liber-
tatis humanz ur futuribile fub aliqua conditione ,
quod non nifi penes ftarum differt  ab exercitio s
bertatis abfoluté futnro, Unde hec fuppofido ficeft
in poteftate voluntatis humana, ut eam tollere, auc
faltem aliqua ratione impedire poffic; non eft igi-
wr fuppofitio fimpliciter antecedens s & omnind
independens, led aliquo modo confequens . Iraque
in hoc enthimemate: Deus pradefinivit hunc actum:
ergo hic adus erit : veritas antecedentis ob necef-
fariam connexionem, quam habet cum veritate con-
fequentis > quia Deus nec falli; nec vinci poreft ,
facic neceffitatem confequentiz, {eu facit conlequen-
tiam efle neceffariam: at non facir neceffitatem con-
fequentis , {eu non facit confequens effe neceffarium,
qlxin confequens non poteft effe magis neceffarium
quam antecedens. Antecedens antem fic efts ut pofe
fer non effe . Ergo confequens fic eric , ut poffet
non effe . Item in poteflate libertatis humanz eft,
ur antecedens non l‘:sm't . Ergo in poteftare liber
tatis humanz eft, ur confequens non fic . Ex hoc
igitur enthimemate : Deus pradcfinivic hunc actum:
ergo bic actus erir : {uppoflita veritate antecedentis ,
non




124

non alia necelfitas habetur , quim conlequentiz, five
non aliud haberur, quam quod confequens non pof-
fic non effe verum, fuppofito qubd m}tccc_dcns verum
fit, quim qudd confequens non poflic efle falfum in
fenfu compofito anrecedentis, quamvis p(-)_fﬁ«t effe in
€jus fenfu divifo ; & ira minimé fit ncccﬂau_mu, quia
fenfus divifus veré eft in poreftate voluntatis, enjus
aétus 4 Deo pradefinitus eft fic, uc poffitpotentta ve-
¢ reducibili, licér certiflimé non reducenda, facere
ut non fuerit pradefinitus, non quidem fimplicicer ,
quod ad falvandam libertatera non requiricur , fed
quod fufficit, fecundim quid modo jam explicato .

Okf. 3. Idem judicium efto de omnibus actibus fa-
lutaribus, ac de a&ibus peenitentize. AtquiDeusnon
pradefinivic; imo6 nec pradefinire poruit actus peeni-
sentiz predeftinatorum. Ergo, &c. N. min. Proba-
bis . Si Deus predefinivic actus peenitentiz praedefti-
natorum , pradefinivic etiam eorum: peccata : nam
nifi peceent, adtus penitentiz exercere non poffunt;
cum peenitentia peccatum effentialicer fupponar, Im-
pinm conl, Ergo yolze.: iR neg. {eq. maj. Quamvis
enim peenitentia locum habere non poflit , nifi poft
admiffum peccatum ,. ad pradefiniendos actus paeni-
tentie v. g. Pecri, nullatents necefle fiit, ur pecca-
£um cjus predefinirecur 5 fed faris fuir ur Deus veller
illud permittere . 'Ad hoc enim ut Deus pradefiniree
actus peenitentiz Perri , fatis fuic, ur ipfe veller ,
qued ex parte ipfius requircbarur ad hoc 5 ur Perrus
actus peenitentiz exerceret . Ex parte aurem Dei re-
quitébatur tantini, ut vellet ejus peccatum permitee-
Te, & paﬁci eum movere & excitare quomodo et
fl'i[lll'llln erag CD[‘Igl‘l[lIl‘ﬂ, ut i pCCCﬂEO L'ElLIl'gfl'C[, &
pro peccaro fatisfacerer. Suppofica enim ex patee Dei
voluntate permittendi peccatum Petri, Scpoﬁc&cum
movendi & excitandi, quomodo ¢i fusnrum eratcon-
groum , uc d peccato refurgerer , & pro peccato fa-
tisfacerer, cerco & infallibiliter futurnm erat 5 ur Pe-
trus ex libera volunratis determinatione peccarety &
pot’cca‘l de peccato dolerer , i!ludquc d;‘tcl”r;trerm‘ » &
alia omnia, qua pro peccatorum fatisfactione peeni-
tentes folent facere, facerer. Ad hoc igitur ut actus
peenitentiz Petri przdefinirencur 4 Deo , nullateniis
necefle foir, ur ab eo pradefinivetur ipfum Perri pec-
€atam’, quod, fuppofita ex parte Dei fola illud per-
mitrendi volungate »- ex folius voluntatis Petri vitio
gertd & infallibiliter futninm erac.

Sed ad pleniorem prefentis difficultatis refolutio-
neny, oblerva ex doétrina hacteniis tradita, 1. Deus
per fcientiam futuribilinm prafeivit , quid Perrus fa-
Cturas effet fub cali ferie rerum & graviaruim, boceft
quod peccaturus effer , deinde i peccato refurrectu-
fus, & in his determinaté & in particulari actibus
peenitentie aliarumgque virtutum ulque in finem per-
feveraturus, arque 1ta tot gloria gradus promeriturus;
2. Ex voluntace abfoluta & efficaci, utPetrus ror con-
fequeretar gradus gloriz, pro eoapprobaviticientiam
fuam qui ralis rerum & grariarum feriei prenotionem,
& approbande difpofuic & praparavit e1 in mente {ua
talem miediorum falutis ordinem. 3. Sic approbando
pro Petro feientiam fuam qua pranotionem talis re-
rum & gratiarum ferici, voluit & elegit ¢i hos derer-
minaré & in particulari actus pietatis , & inter illos
hos penitentie ackus, uc A fe illi donandos per hze
determinaré & in particulari auxilia gratiz congrua ,
poft admifum ab illo peccatum, Deo nonimpz-dlcme
apium¢jus per alia anteriora congrua auxilia, fed fo-
liim dante ad virandum lapfum meré idonea exinten-
tione fincera ut vitetur s & fimul efficaci , uc lapf
non vitaro, hi {pecie & numero actus i Perroexoc-
cafone pecoari exerceantur ; donante Deo. , Vides
Actus poenirentize Petrd 4 Deo Fr:udtﬁmms eife, non
pradefinita cjus peccatay fed ¢ conrra finceré nolito
a Dea, licét non cfficaciter » & fic permiffo. Quod
laudabiliter facere potuie Deus , tum quia non te-
netur impedive peccara naftra , fed porelt nos in
noftro relinguere atbitrio , ur eo recké utamur vel
malé, praut volumus; ram ad oftenfionem diviria-
Fum milerieprdiz fuz y & in landem gloriz gratiz

Tradtatus L. De Deo Uno.,

fuz. Quibus verbis occurrirur difficuleati ulteriori :
nam quzrenti quare Deus pro Petro elegerit hanc
rerum & gratiarum feriem, in qua peccaturus erar,
& poftea a peccato refarrecunys , potitis quam a-
liam in qua nunquam erat peccaturys graviter, &
tamen totidem glorie gradus promeriturns = erat,
zefpondeo, 1. nulla ratione Deum obligari petuiffc
;1d_chgenda:n fecundam: cim eriam potuerit , non
quidem: ex intentione damnandi Petrum » quod di-
vinam bonitatem dedeceret , {ed ex intenrione tan-
rum conditionara illum falvandi, cligere aliquam ,
in qua peccaturns graviter, & i peccaro nuaquam
refurrecturus foilfer . 2. Primam  convenientiffimé
eligere poruifle , & elegifie , ur.in peccatoris con-
verfione, & falute procuranda, mifericordiz fuz di-
yitias magis oftenderet , magilque gratiz {uz bene-
ficia commendaret .

Obj. 4. Deus in Scripturis fepequeritur, quodtam
pauca, & tam remilla pietatis opera fiant ab homini-
bus 5 & hec querela non folim in reprobos, fed eti-
am in praedeftinatos cadit . Atqui fi Deus omnia &
fingula pictatis opera prade@inatorum praedefinivit
non poreft nifi irriforié congueri de paucitate & re-
miflione opernm pietatis, qua fiunr 4 predeftinatis =
quia fi Deus omnia & fingula pietatis opera pradefti-
natorum predefinivir, pradeftinac faciunt omnia pie-
taris opera, qua Deus vult ab illis fieriy, & cum ea
perfectione, qua vult ab illis fieri. Ergo, &c. R. n.
leq. min. Ad prob. R. predeftinatos omnia quidem
picratis opera facere, quz Deus efficaciter vult ab il-
Hs fieriy & cum ea pertectione , quacam Deus effi-
caciter vule ab illis fieri: at plura alia , falrem regu-
lariter loquendo 5 omittunt, quz poffent facere , &
Deuns fincer¢ vulc ab illis fieri; aut ea, quz faciunt,
&ca Deo pradefinita fuerunc, non tam perfedte faci-
unr, quimDeus finceré vult ab illisfieri. Rard enim
contingit, ut etiam quando gratiz confentimus 5 fe-
cundim totam vircucem gratz velimus & agamus ,
& ifa rard contingit, ut rantum perfe@ionis habeant
noftra piciatis opera, quantum habete poffent. Quod
ut plené imclligus » obferva Deum pradeftinatis ex
voluntate partim efficaci 8cabfoluta, partim conditio-
nata tanciim, fed ramen fincera ur tot glotiz gradus
promereantur, eligere cam mediorum falutis lfr:lriem 3
in‘qua non folum bzc (Pecic & numero auxilia gra-
tiz congrua accepruri funt , quibufcum cereo & in-
fallibilicer facturi funt hzc (pecic 8¢ numero opera pie-
tatis , (‘quamvis ordinari¢ non cum tanta petfectio-
ne ,- quanta poffent ) & Afacicndo tot faltem gradus
gloriz promerituri; fed epiam mulca alia ad bene ope-
randum idonea’; licét non efficacia ; quibufcum, fi
vellent, multa opera falucaris facerent ; 8¢ faciendo
non folum majorem;Deo gloriam intrinfecam procu:
ragent, ded eriam meritam fuum augerent, & augen
do majorem fibi promererentur gloriam . Quz cum
opera noa faciant, quia nolunt facere , juftam Deo
de’illis conquerendi caufam prabene,

A R T I CALESEeY.

Dirsems Deus pradeftinatos elegerit ad gloriam ratione
privs,y quam eos pradeftinariz .

REspPoNSsIO.

Eus voluntare abfolura 8¢ efficaci voluit glo-
riam .predeftinatis emnibus - ratione  privs ,
quam eos pradeftinaric.

Prob. Eletio mediorum, ut mediorum, fupponit
Intentionem finis: media enim, ut media, non ap-
petuntur nifi propter finem praintentum : proinde-
que electio mediorum, certd & infallibiliter conne-
xorum cum affecutione finis, {upponir abloluram &
efficacem intentionem finis. Certé i media non ap-
petuntur , nec appeti poflunt , nifi proprer finem
preintentum, manifeftum eft ea non appeti, nifi fe-
cundiim modum » quo finis pr:ti_nn:ndimr s fic uc
non apperantur media certd & infallibilitet connexa

cum




Difputatio VIL. Articulus V.

cum fine; coghita ut talia, nifi quia abfoluré & effi-
caciter finis preinrenditur . Arqui pradeftinatio eft
electio & pr:;:P:u'atio mediorum falucs , certo & in-
fallibiliter cum falute connexorum , facta ab @terno
pro iis, qui p:‘;deﬁinati dicqnmr. Ty El_c&iq elt &
Pf!f?ﬂl'a[h") mediorum : Cﬁ £num P:’i[s PEUAVldCﬂEIma _\CU.'
jus eft difponcre & ordinare media ad finein. 2. Ele-
¢tio cft 8 preparaio mediornm (aluris: cft enim ca
proﬂd:nriz pats, qug in ii;, _qui re ipfa falvantur ,
ad finem vitz =ternz tran(mittendis occupatur . 3.
Electio cft & preparatio mediorum {alutis, certo &
infallibilizer connexorum cum falute : eft enim pra-
paratio finalis perfeverantiz, quam infallibiliter gloti-
ficario fub{équimr: unde delcribitur a S. A‘ugult_mo
pra:paratio beneficiorum Dei, quibus certiflimé Ub_f.'-
rantut , quicumque liberantur . Ergo pra:dgﬁmatm
divina fupponit in Deo pro iis omnibus , qui pra:d_(."
ftinari {unc , abloluram & efficacem intentionem fa-
lutis & gloriz . Ergo, quod idem eft , Deus volun-
tare abloluta 8 efficaci voluic [alutem & gloriam prae-
deftinatis omnibus ratione pritis, quim cos predefti-
natit . Arqui hzc voluntas , qual:cm‘ls per eam Deus
vult pradeftinatis bonunr gloriz , dicitur & eft dile-
¢tio 5 & quatenus vule illis potits quim noh prade-
ftinaris, dicicur & eft electio . Ergo pradeftinati ra-
tione P[ifls, quam pr:edcﬂinentur, diliguntur & eli-
guntur 2 Deo . Hoc argumentum eft S. Thoma k}l‘C
g. 23. & 4. in O, ubi fic aiv: Pradeffinatiofecundum
rationems prafupponit eleltionem 5 & elelio dileitionem.
Cujus ratio eff » quia pradeffinatio ¢ff pars providen-
tiz . Providentia autem , ficue & pradentiay eff va-
Mo in intellettu exiffens 5 praceptiva ordinationis ali-
guorum in finew: . Non antem pracipirue aliquid ordi-
nandum in finem , nifi preexiffente woluntate finis .
Unde predeftinatio aliquorum in [alutens eternam ,
prafupponit fecundum rationem o quod Dens. illoruns
velit {alutem . Ad quod pertinet elellio, & dilellio.
Dileitio quidens, in quantum wult eis hoc bonam. falu-
25 aterne: nam diligere eft velle alicui bonum - Ele-
EFio auters 5 in quantam hoc bonuns aliquibas pre aliis
wult 5 cums quofdane reprobet.

Hanc porrd pradeftinatorum clectionem ad glori-
am plan¢ gratuitam efle, liquer ex: didis de- prade-
ftinarione . Cum enim ratione precedar pradeftina-
tionem , certé fi predeftinatio nullam habet caufam
cx parte predeftinatorum , ipfa 4 fortiori nullam ha-
‘bet ex patte electorum . Hanc gratuitam pradeftina-
rorum electionem ad gloriam videtur Chriftus aperté
tradere, Luc. c. 12. his verbis: Nalite timere, pufil-
lus grex 5 quia complacuit: Patri weftro dare wobis re-
guwm . Chriftus enim hic loguitur 5 1. de voluntare
dandi gloriam: nam nomine regni gloriam incelligir.
2. De voluntate abloluta & efficaci, quo-effectu fuo
carere non poteft, Proindequc omnem , i {it nota,
oppoliti formidinem deber expungere . Unde dicit »
Nolite timere. 3. De voluntate gratuita, ue patet cx
his vocibus, Complacuit Patri veftra, que (pecialem
Dei benevolentiam aperté fignificant . 4. De volun-
tate dandi gloriam predeftinatis, quos vocat pufillum
gregem, quia quatnvis abfoluré finr in magno , imo
1N maximo numero; pauci tamen veréfunt, incom-
paratione eorum , qui pereunt . Eandem gratnitam
predeftinarorum electionem ad gloriam probabiliffi-
mé docer Apoftolus Rom, c. 8. cum ait : Quas pre-
[eivit , @ predeftinavit conformes. fievi imaginis Eilis
Jui, Probabiliffimum enimeft, eum nomine prafcien-
tiz hic intelligere eleGtionem & diledtionem, quera-
tione precedit predeftinationem. Poft Apoftolum ve-
16 aperté docuit S. Auguftinus lib. de corr. & grar,
€. 7. ubi in.hzec Chrifti verba , Aulti wocati , panci
vera elelti, fic loquitut : Jili eletti s qui [ecundnm
propofitum vocati, qui etiam pradeflinati atque prafciti
( vides eum loqui de eletione diftinéta a predeftina-
LONe ) ... Electi autem funt ad regnanduns cam Chri
ﬁ 05 HON quomodo eleltus oﬁ]ﬂdd; ad opusy Cuicongrue-

at «on. illos debemas imtelliere electos per mifericor-
diam , illum per judicium . lllos ergo elegit ad obti-
nendnms reganm funm 5 illum ad effundendam. fangui-

125

nem fuum . Merito fequitur vox 5 Ad vegnum electo-
corum: fi Deus pro nobiss quis contra nos 2 S, Augu-
ftino clar¢ fuifragatur 5. Thomas bic ad 3. Quare hos
elegit in gloriam, & illes r:?p?r.i‘)aw! 5 Hon ba};r Fatio-
nem o nifi divinam woluntatem : nullam igitur haber
rationem ex parte eotum 5 qui funt electi , & confe-
quenter pradeftinatorum clectio ad gloriam, ea feili-
cer vi cujus pradeftinavit , quofcumque pradeftina-
vit , elt omnino graruita , utporé , ficut loguirur
Auguftinus, facta per mifericordiam. AliostumScri-
prurz , tum Augulltini & aliorum , qui poft illum
feriplernnr, Patrum rextus hic prarermittos, quia de
fola gratuica predeltinatione poffunt intelligi, & ex-
plicari. Sed

Queres, quantam certitudinem habear hzc gratui-
ta predeftinatorum  electio ad gloriam? R. habere fal-
tem certitudinem theologicam . Quod facilé oftendi-
tur ex dictis. Nam illud babet certirudinem theologi-
cam, quod evidenter deducitur vel ex duabus propo-
fitionibus revelaris , & quas conftat effe revelaras,
vel faltem ex una przmiffa , quam conftat efle re-
velatam , & ex alcera naturaliter evidenti . Atqui
quod Deus predeftinatos gracuito elegerir ad gloriam
evidenter deducitur ex una przmifa , quam confiac
effc revelatam , & ex alrera, quz naturalem habet
evidentiam. Erge, &c. Miaor probatut hoc fyllogif-
mo , Gratuita pradeftinatio fupponit gratuitam ele-
&ionem ad gloriam . Atqui datur gratuira praedefti-
natio. Ergo datur gratuira electio ad gloriam. Idem
erit, fi dicas: Si Deus gratuiro aliquos predeftinavit,
cos ratione prius gratuiro elegic ad gloriam , quim
predeftinarer . Arqui Deus eos omnes, qui re ipfa
g!oriﬁcamur, gl‘atuit‘b pradeftinavic . Ergo eos om-
1nes, qui re ipla glonﬁcamu:;, Dens gratuito elegit ad
glorialu. In utroque (yllogiimo Minor eft de fide, ut
fuperitis accuraté oftenfum eft. Major verd habet evi-
dentiam naturalem , ut patet ex dictis in probatione
affertionis. Ergo, &c.

Hanc gratuitam preedeftinatorum electionem ad glo-
riam negantibus , unicum fuperelle poteft efugium,
nempe {i dicant iis , qui re ipfa {alvantur , gracuito
quidem praparata efle media falutis, cum ipia falute
certo & infallibilier connexa , at non ut talia, fed
tancim ut idonea effe preparata ; proindeque hanc
mediorum falutis preparationem, pro iis, quireipla
falvantur, fatam, non fupponere cledtionem , feu
voluntatem abfolutam & efficacem iis pre aliis dandi
gloriam, {ed {foliim condirionaram voluntatem, quam
Deus eriam habet relpectu corum ;. quibus non pra-
paravit media cum falute connexa, fedidonea tancim,
& ad affequendam falutem, £ iis uti voluerinc , fuf-
ficientia. Unde ulteritis fequitur nullam in Deo dari
electionem ad gloriam, feu voluntatem abfolutam &
efficacem dand: gloriam unis potius quam aliis , nifi
ratione pofterids ad abfolutam pravifionem uniufcus
jui’que meritorum vel demerirorum, & perleveranciz
vel impeenitentiz finalis. Sed

Hzc doctrina facilé exploditur + Nam 1. (cimus
Deum iis omnibus, qui falvantur, preparafle media
cum falute connexa, cognita ut talia, enm potuiffer
preparare idonea rantiun & puré fufficientia; ¢ con-
tra 1is omnibus , qui damnantur , preparafle folam
idonea & puré fufficientia , clim potuilfer przparare
cum falute connexa , cognita ut talia . Quid aurem
rationi confonum magis eft, quim dicere Deum pri-
mis preparafle media, quibulcum previdebareos cer-
tiflimé (alvandos , quia abfoluté & cfficaciter voluit
eos fulvari, & ita iis preparalle mediailla, ur cum
illis cered & infallibiliter falvarentur: c@reris verd me-
dia prxparafle, quibpfcum cognovit illos pofle qui-
dem falvari, fed tamen fua culpa non effe falvandos,
quia illos falvari voluic voluntate, non abfolura & ef-
ficaci, fed condicionara tantim; & idcirco non illis
przparaffe media, quibnfcum, (i ea acciperent , non
folum poffent falvari , fed etiam re ipfa falvarentur 5
non quia noluit, fed quia non abfolure & efficaciter
voluit illos falvari ; vel , ut cum Apoftolo lognar 5
quia nolwit illorum, ficut aliorum, mifereri, ut often-
derer




126

deret & commendaret magis divitias gratiz fuz ia
vafa mifericordiz, quz praparavit in gloriam. Quea.
fo igitur ab adverfariis, unde habeant fuamillam pra-
cifionem, nempe qudd Deus aliis preparando media
cum falure connexa, aliis verd non praparando ; qui*
bus preparavic , non ut eum Fam;c connexa, fed pre-
cisé ut'ad falutem affequendam idonea praparavit :
el nullym hojus precifionis five in Scriptura; five
in Traditionc reperiatur veftigium; etim Patribus gra-
tie defenforibus, & Novaroribus gratie inimicis pa-
riter ignota fuerit; cim neque neceffaria fit ad tuen-
dam in Deo finceram falvandi emnes homines volun-
ratcm , aut fervandum in eleés liberum veluntatis
arbitrinm , neque utilis effe poflic ad compelcendas
reproborum querelas. Er vero num Deus reprobis de
gratiarum inzqualitate expoftulantibus fatisfaceret , ref-
pondendo fe eleétis quidem media cum falate conne-
xa preparafie , fed ea preecisé ur idonea intendiffe ¢
Ludicra refponfio! Denique hze precifio & affectum
Dei erga eleftos minuir , & tamen nihilo plus ad fa-
futem adjumenti geprobis addie , nce valer ad fedan-
dos terrotes Aimios, aut promovendum virturum fu-
dium , auc impediendam defperationem , aut foven-
dam falutis curam. Et verd num hominis de prade-
flinarionis myfterio trepidantis animus quiefcet , &
ad fudium viccutum , curamque falucis fufcipiendam
accendetny magis, andiendo Denm quidem cerris ran-
tam hominibus preparaflc media cum falure connexa,
exreris verd non praparafle, nifi meré fufficientia 5
quibufcum falvari poffent , 8 tamen cettiffimié non
falvantur; fed quibus media cum falute connexa pra-
paravit, quique proinde falvantur, & foli certiffimé
falvantur, prapataffe pracisé ut idotica?

2, Dodtrina adverfariorum aperté contradicit Apo-
ftolo perpetud extollenti & commendanti fpecialem
Dei erga €05 ommnes, qui falvantur, benevolentiam,
quam manifelk¢ adverfarii cum fua pracifione cle-
vant. Preterea, vocabula illa, propofitum, eleétio,
predeftinatio, quibus exprimir przparationen medio-
cum , quibus Deus in falutem zternam clectos fuos
dirigit in tempore, aperté fignificant mediailla 3 Deo
preparata fuifle ut efficacia, & cum falute eleGorum
connexa; aperte enim fignificant {pecialiflimum quem-
dam Dei benevolentiz & mifericordie affeétum erga
electos , quos proinde idem Apoftolus vocat vafa mi-
fericordiz , in qua divitias gratiz fue largiter cffu-
dit. 3. Aperté repugnat Traditioni : pam ex unani-
smi Patcrum confenfu conftar omnes adtus falutares

redeftinatorum effe dona Dei , ac proinde fuiffe 3
Bco pradefinitos. Eatents enim funt dona Dei, feu
eatentis donancur 3 Deo , quatentis Deus ex efficaci
intentione, ut fiant, preparat voluntatem predeftina-
rorui1, quomodo ei congruir, urillosfaciar, & con«
fequenter quatenis Deus ab zterno voluie efficaci-
tet, illos fieri in tempore ; & in hunc finem przor-
dinavit media congrua ut talia . 4. Denique, colle-
ftio mediorum , que Deus preparavit iis omnibus 5
qui falvantae, includic perfeverantiam finalem, ratio-
ne cujus cercd & infallibiliter connexa eft cum falu-
te . Ar evidenter ablurdum eft dicere perfeverantiam
finalem mon fuiffe 4 Deo praparatam , nifi ur medi-
um ad affequendam falutem idoneum : evidens enim
elt banc adverfariorum przcifionem ad fummum lo-
gum habere pofie in auxiliis gratie actualis , quibus
poselt voluntas noftra confentire vel difentire, &cita
bene vel malé uti pro arbitrio . Ergo non fine evi-
denti ablurditate dici poteft, collectionemmediorum
ils omnibus, qui falvantur, preparatam, & cumfa-
luge cerres 8¢ infallibilicer connexam, non fuiffe pra-

atatam ut talem, fed precisé uc lufficientem ad affe-
quendam falutem. Ex quo adhue fic argumentor bre-
vitee . Predaflinatio eft gratuita praparatio perfeve-
yangi® finalis 3 nam , ur fides docer , Pcrfcvcrantia
finalis et donum Dei, & cum divinis ad falutem

redeftinagoram pertinentibus beneficiis coronidem
impanat ; ftor poteft non effe pracipuus pradeftina-
tianis effeCkus, Arqui perfeverantia finalis non fuicd
Deo preeparata precisé ur medium ad afi”ccluendqm

Traétatus 1. De Deo Uno !

falutem fufficiens . Ergo predeftinatio cft gratuica
praparatio perfeverantiz finalis, tanquam medii cum
affecutione l'ah}:ls certd & infallibiliter connexi. Er-
go predeftinatio {upponit in Deo abfoluram & cffi-
cacem voluntatem dandi gloriam prazdeftinatis . Er-
go fupponit in Deo gratuitam pradeftinatorum ele-
dtionem ad gloriam .,

At inguies. Quare hanc gratuitam predeftinatotrutn
clectionem ad gloriam nen defendimns ut dogma fi-
deiz R. Quamvis hzc eledio evidentem Cumaprgdc-
ftinacionis dogmate connexionem habear, imd de ve-
ritatum & Deo revelatarum numeroeffe, facilé creda-
mus , non eam tamen defendimus ut dogma fidei
tum quia adhuc 3 multis Doctoribus Catholicis fine
nota hzrefis impugnatur , tum quia ex Traditione ,
cujus el verum Scriprure {enfum nobis aperire, non
faris nobis conftar, illam uc veritatem & Deo revela-
tam fide divina tenendam, nec repetimus illam i Pa-
tribus, gai conrra inimicos gratie pro predeftinatio-
nis dogmate pugnaraae , uc fidei dogma effe propu-
gnatam . Solim ergo dicimus effe veritatem theolo-
gicé certam proprer evidentem , quam haber cum
dogmare fidei connexioneni. Hoc aurem dogma fidei
eft, quod detur ab @terno in mente divina preefcien-
tia & praparatio beneficiorum, quibus cerriffimé li-
berantur, quicumque liberantur ; hoceft, quod Deus
iis omnibus, qui falvantur, & non aliis, abaterno,
quia voluit, & ex pura milericordia, aut faltem ex
pura liberalitate dilpofyic & preordinavit media ,
quibus cos in tempore certd & infallibiliter dirigic
in finem vitz xternz . Quam dilpofitionem & prz-
ordinationem , quia evidens nobis eft , effe medio-
rum cum falute connexorum ut talium, dicimus evi-
denter prafupponere voluntatem abfolutam & effica-
cem gloria, & fic evidenter prefupponere gratuitam
eorum omnium, qui falvantur, electionem ad glori-
am , quam proinde cenfemus cerram effe certitudine
theologica. Sed ad faciliorem intelligentiam eorum »
que lequentibus Arriculis refponfuri fumus ad obje-
Ctiones adverfariorum.

Accipe ordinem actuum divinorum ad predeftinato-
rum (alutem pertinentium. I. Traque Deus per fcien.
tiam fimplicis intelligentig vidit, quid quilibet homi-
nes poflibiles poflent facere vel non facere ; & pet
{cientiam fururibilium , quid re ipfa fauri vel non
fadtuei effent fub quacumque conditione pofiibili, &
in quibufcumque circam@anriis poflibilibus.

2. Voluit creare naturam humanam , camque ad
ftarum (apernaturalem elevare , hoc eft, ordinare ad
finem fupernaturalem, qui in clara vifione & amore
Dei, aliilque actibus & dotibus beatificis confiftic.

3. Ex fincera , fed tamen cendirionata homines
ad hunc fupernaturalem finem perducendi intentio-
ne , voluir condere primum hominem in eo flaru
in quo non folim inftruererur habitibus fupernary-
ralibus fidei, Ipei, & charicacis , aliarumque vircy-
tum infofarum  fed etiam dono integritatis fruere-
tur , quo corpus perfecké fubjicerctur anime , &
appetitus fenfirivys rationali : voluic.ctiam primum
illum hominem, tot & tants exornandum doribus
& donis , conftituere capur morale rotius humani
generis, iplumque pro omuibus ab eo per viamna-
ruralem defcenfuris apud fe voluit legan vices agere
in obfervando vel tranfgrediendo precepto de non
comedendo certo fructn: ira ur quidquid quoad hoe
facerer , cenlerentur illi facere , & fic cenferentur
tranfgredi preceprum, ipfo tranigrediente, & € con-
tra preceprum obfervate , ipfo obfervante . Unde
iplo preceprum conftanter obfervante, omnes jufti-
tia originali digni futuri erant, & in ea nalcicuri :
ip(o verd rram’gredicnrc pr@ccprutn, _dc111_e1‘1r11ri erant
originalem juftitiam , & ca jufte privari , nafcituri
peccatores , & filii ir¢ , proprer culpam parentis,
cos A primo inftanti animationis , feclufo fpeciali
privilegio, infedturam. 5y

4. Deus ablolute previdic Adami , & in Adamo
totius humani generis lapfum.

5. Ex voluntate abfoluta & efficaci genus huma-

num




Difputatio VII. Articulus VI 127

pum cum capite fuo redimendi, decrevit incarnatﬁo-
nem, & Chrifti merita omnia ; in primifque pafiio-
nem ejus pradererminavic, i

6. Chriftum & ejus merita abfoluré previdir.

7. Proprer merita Chrifti ablolucé pravifa , ablo-
lute & efficaciter decrevit certum & definirum non
folim formaliter, fed etiammaterialicer hominum nu-
merum 4 maffa perditionis feparare , tor [cilicet de-
cerminat® & in particalari homines ad gloriameligen-
do, feu volendo abfoluté & efficaciter gloriam tot
determinaté & in particulari hominibus pra czreris
omnibus, quos idcired in mafla perditionis reliquit,
non qubd pro eo figno pofitivé noluerit cos affequi
gloriam , fed quod illis pro co figno gloriam volue-
rit voluaate condicionata tantum.,

8. Electos pradeftinavic, hoc eft; eledis ex abfo-
luta & etficac: voluntate falutis eorum in mente fia
difpofuit, & przordinavic media falucis efficacia o ¢
eun: ipfa (aluee ceitd & infallibiliter connexaj; ve}, fi
vis, eleGorum, quia elegit eos ad gloriam, juftifica-
tionem & perfeverantiam finalem, 1nfuper & proiis,
qui non nifi poft adolram wternam morituri erant ,
bona merita, hoc eft; fidem & alia pietatis operade-
rerminaté & in particulari pradefinivic & preparavit,

¢. Decrevit media illa exequi.

10, Abfoluté pravidic predeftinatorum ante adul-
tam zternam morientium finem in ftatu gratiz per
baptifmum vel martyrinm accepre 5 item pradeftina-
torum poft adyltam rernam morientium bona me-
rita cum perleverantia finali,

11. Parvulis gloriam ut heredirarem, adulris eriam
ut mercedem 8¢ coronam proptes bona merira ablo-
lueé previfa decrevie 5 illifque decernenda pra aliis
quorum malam mortem pravidic, illffs elegie ad glc_)—
riam clectione illa, qua remuneraroria eft, & confe-
quenter {upponit in €o, qui eligitur, difpariratem &
diftantiamab eos quirejicicur, heceft, dignitatemin
eo, qui cligitur, & indighitatent in co, qui rejicitur,

ARTICULUS VI

Selvuntur objectiones & Scriptura & Patribus
petite.

- Bj. 1. Chriftus Math. c. 25. fic alloquitur edtos:

Penire benedilli Patris mei , paoffidete paratum
vebis regmum a conflitutione mandi: efurivi enimy &
dediftis, e, Quibus verbis Chriftus fignificat regnum
gloriz electis preparatum ab ererno fuiffe proprer bo-
na merita abfoluce previla, Ergo regnum gloriz non
fuiv ab ®terno praparaeum electis gratis, & antebo-
norum operant abloluram previfionem. R. C.ant.&
N. confeq. Nam regnum gloriz fuit ab terno pra-
paratum electis ante 8¢ poft abfolutam pravifionem
meritorum. Duplex igitne in Deo citca ele@os datur
voluatas abfolura & efficax gloriz. Prima pertinerad
ordinem intentionis, & de ea Chriftus Luc. cap. 12:
loquitur, clim aic: Nolite timere, pufillus grex quia
complacuse Patri weftro dare vobisregnam. Sic antem
poteft exprimi: Volo abfoluté & efiicaciter, ut tales
regnum glorie confequantur per merita . Secunda ,
de qua Chriftus loquitur Marh. ¢. 25. verbislaudatis,
pertingt ad ordinem executionis » & fic exprimi po-
telk: Volo ablolucé & efficaciter regnum glorie: tali-
bus dare propter merira . Prima fertur in gloriam ue
finem ab electis obtinendum per merita pradefinien-
da; vel, fivis, ferturin gloriam ur finem electis a
Deo. procurandum per bona ipforum merita , qua
ideirco in inftanti rationis fublequenti predefiniuncuyr,
& praparantur 4 Deo. Secunda fercur in gloriam ur
mercedem electis debitam , & retribuendam proprer
bona illoram merita jam pradefinita & abfoluré fu-
tura. Prima plan¢ gratuica eft, quia virrualiterprior
elt prioritate nawurz , quim predefinitio bonorum
operum , & 3 fortiori quam bonorum operum ablo-
luta futuritio, eorumque abfoluta pravifio. Secunda
non cft gratuita, fed remuneraroria ; nam virtualiter

prefupponic abfolutam fururitionem bonorum oper
rum, corumgque previfionem ablolutam , i qua vir-
tualicer canfarur . Prima , ut eft voluntas dandi glo-
riam his pre illis, dicitur & eft electio gratiz . Se-
cunda verd , urt eft volunras retribuendi gloriam his
portitis quam illis , dicitur & eft electio debiti fen
meriti, electio remuneratoria. PrimaDeum determi-
nat ad prazparanda & predefinienda bona merira in
zternitate, eaque donanda in tempore cum perieve-
rangia finali . Secunda determinac Deum ad dandam
in rempoge gloriam ut premium & coronam proprer
bona merita, 3 fe donata, & per finalem perleveran-
tiam confummara, Ambz autem ita funt incer{e con-
nexz, ut neurra poflic effe fine altera. Prima enim
abfoluté inferr fecundam, & hzc abfoluté prafuppo-
nic illam.

Dices . Chriftus codem illo Joco; guo dicirelectis:
Penite benedicti Patris meis 5 ¢re. fimili verborum
tenore dicitreprobis; Difcedire 4 memaleditti inignens
aternyms s Qi paratus eft diabolos & angelisejus: efi-
vivi enims & non dediflis mihi manducare, @e. At-
qui Chriftus fic loquendo, fignificar ignem =ternum
non fuiffe praparatum reprobis , nifi propeer mala
meriga .- Ergo fimiliter com aic clectis , Penite , Ge.
fignificat gloriam illis non praparatam fuiffe , nifi
proprer bona merita. K.Efto affumprunz. Nam Chri-
ftus hoc porius fupponit , quam fignificac . N. conf.
Difpariras eft, qua 1. 2quitas fententie, quam Chri-
ftus ferr contra reprobos, poftulaturfuppliciumignis
zrerni non fuerir illis preparatum , nifi poft ablolu-
ram demeritorum previfionem, nec demeritaillafue-
rint i Deo pradefinita 8¢ przpatata . Ad =quitatem
verd fententix pro clectis ferende , fatis et , fi glo-
riam re 1pfa mereantut , .eaque velur corona digni
fint proprer bona merita, & 1ta glc‘ria non nifi pro-
prer bona merita abfolurd: pravifa fuerit illis prapa-
rara tanquam merces & corona. 2. Deus precer vo-
luntatem damnandi teprobos propter eorum demerica
abfoluré pravifa, non poteft habere aliam ratione prio-
rem, qua velit eos incurrere damnationem zternam

ropter demetita i {e predefinienda & preparanda.

Izc enim voluntas cadere non poreft in Deum, qui
nihil eorum, que fecit, poteft antecedenter odiffe ,
quia fummé bonus ¢t , & nullum, nifi de {wo me-
rentem, peena afficere , quia famme juftus et . At
przter volunratem dandi gloriam ut mercedem &
coronam eledtis propter eorum bona merita abfoluté
przvifa, poteft etiam aliam habere ratione priorem ,
qua velit ut gloriam tanquam mercedem & coronam
confequantur per bona merira d fe pradefinienda 8¢
preparanda graruitd 8¢ mifericorditer. Hec enim vo-
luntas Deum fummé bonum & mifericordem maxi-
mé decer, & nemini aliunde injuriofa eft: non ipfs
clectis, quos maximo beneficio afficit; necreprobis,
quibuis non deberur , nec fubtrahit media ad falutem
affequendam idonea & fufficientia . Imd verd ex hy-
pothefi quod fit in Deo voluntas dandi gloriam clen
¢tis ur mercedem & coronam propter eorum bona
merita ablolure previfa, non porelt quogue ton cffe
in eo alia virrualiter prior', qua gratuitd & ex pura
mifericordia voluit ut electi ‘mererencur gloriam per
bona merira 3 fe gratuitd & miflericordicer predethi-
nanda. Cam enim bona eletorum merita fint eriam,
nec poflint non ¢flc dona Dei , & ita bona merita,
quibus glora ranquam merces & corona rerribuitur,
nec habeant, nec habere poflint clei, nifi donen-
tur 3 Deo , neque “donentur aur donari poffint i
Deo , nifi ab eo grawuitd & mifericorditer przde-
ftinata fuerine : nibil enim Deus donar aut donare
poteft in tempore, nifi quod graruitd & mifericor-
diter ab ¢terno difpofuit & preparavit in fua pre-
deftinatione, ur perpetud docer S. Auguftinus , &
per {e manifeftum eft : electi bona merita , quibus
loria ut merces & corona retribuctur , non funt
abituri, nec proinde habituros previder Dens , &
ex tali preevifione gloriam ur mercedem & coronam
illis praparar, nifi quia vircualicer pritis gratuitd &
mifericorditer voluir ut gloriam confequerentur per

bona




128 Tra&tatus I. De Deo Uno.

bona merita, & ex hac volunrate gratuitd & 111_1fc1-1~
corditer bonamerita, quibus canfequerentur gloriam,
predeftinavic. ; 8

Dices. Chriftus loco citato cumdicit: Efurivi enin,
& dediftis mibi manducare nﬂignat totam canfamdi-
{cretionis eleftorum i reprobis. Ergo aperté fignificar
Deum electis non voluiffe gloriam abfoluté 8 efficaci-
ter, nifi poft abfoluram meritorum previfionem. K.o.
ant, Noza. Duplex eft caufa difcretionis ele¢torum : pri-
maria fcilicer, quefetenctex parte Dei; & f:.cuncliarin,
qua {e renet €x paree ipfo_rum c!lcé_toruu‘!. l?m}mrm eft
propofitum five ben cphcxrum dlvmr_am,lc:uudum quod

hos, & nonillos elegit Densad gloviam per merita obti-
nendam, atque his, &nonillss, merita, quibusglo-
riamobtinerent, in fua predeftinatione preeparavit . Se-
cundaria caufafuntipfa merita 4 Deo milericorditer pre-
parata in @ternitate, & donataintempore. Dicuntur
autem [ecundaria caufa difcretionis eleCtorum 5 quia
{fupponunt zternum Dei bcneplacimm, fine quonon
effent in zternitate praedeflinata, nec proinde'in tem-
pore donaia, & quo eledti 3 reprobis primirus dilcer-
nuntar. Jam yvers Chriftus, loco citato 5 vel folim
affert caufam fecundariam difcrerionis eletorum, quia
ibi tantim agitur de remunerandis electis, vel fortaf
s¢ potills affest utramgne : quando enim Chriftus di-
git clectis : Poffidete paratum vobis vegnum :  efurivi
eniin s & dediftis, Cre. necefle non eft, ur hzc ver-
ba, Efurivi enim 5 € dediftis, &e.referantaradillud,
paratunz; 8 ad iftud , pofidete , referri poffunt ; &
cunc verborum Chrifti fenfuseft: Regnum gloriz, vo-
bis & Patre meo mifericorditer prazparatum, utobtinen-
dum perbonaopera, poflidete, quia hec & illa bona
opeta fecifiis,

" At inguies. Si ita effet; Chriftus minueret landem
& commendationem electorum , & juftam reprobis pre-
beret canfam conquerendi. R. n. urrumque. Nan 1.
Chriftus hoc pacto commendaret benignirarem & mife-
ricordiam divinam erga electos, nec minuerer eorum
laudabilitatem: bona enim eleCtorum opsra non funt
mintls propria ele¢torum meritaexeo, guod funt Dei
dona, abiploin zternitate electis preparatavi benepls-
citiillius, quo cos prz czrer's mifericorditer elegit ad
gloriam : quia nop func mings in libero voluntatis co-
rum arbitrio p,oﬁ;a: cim non {olum preparara fuering,
vt fiant , fed eriam ug cym expedira libertare fiant.
2. Reprobis cxgoﬁulamihus de graruita eleétorum di-
lectione & electione, facilé refpondebit Chriftus ,ipfos
?ro loco & temporeaccepiffemedia & augilia gratie ad

ervandam legem divinam & falutem affequendam ido-
nca, quibus uti nolperunt, & iradamnationem fuam
fibi, & non aliis, imputare debere: Patrem denique
alips eligendo ; jure (o ufum effe: cim ex amnibus
hominibus {ub eodem peceato canclufis potuerit juxta
p_.lacitum yoluntatis fug, aliis preflare mifericordiam
eosa mafla perditionis {eparando , aliis verd non prefta-
re, posinmaffzilla derglinguendo prafertim cum eog
non deferperic, & pro fpabenignitare eis media fubmi-
piftrarit & auxilia, quibufcum , fi voluiffent, ex illa
perdirionis maffa emerfiffent.

Obj. 2. 8. Anguftinus lib. 1. ad Simplicianum q. 2.
negar gracuitam electionemad gloriam. Imo exprefs¢
docer ¢lectioni repugnare, quad fic graguita, & om-
nem cledlionem, inco, quodeligitur, & alteriante-
ponitur, fupponere difparitatem vel veram, vel faltem
appatentem, vi cujus cligitpr, & anteponitur aleeri.
Quamoda, inquit, off juftas anr qualifcnmque omning
eletio y wbimulladiftantiaefty 8ienim nullowmerite eles
&lus eft Jacob nondum zatus, 7 nibil operatus s nec gmni-
1o eligs potwit s anlla exiffents differentiaqua eligeretur
woo Aillacrgoelcilio ¢off , antequam effet quod gligeverur.
Nonirague electys eff ( Jacob ) uz fierer bonus . fed borms
aitns eligs potwis . . . Non eletio pracedit jufbificationem
JSedelcltionem jufificario . Nespo enim eligitur niff jam
‘Wiftansabillo, s reficstur . Unde quod diltum eff ; Quia
eligit pos Deus ante mund; canflitutionews 5 non video
quorada fit dichums y nifi prafcientia, R. 1. 8. Dockarem
libros ad Simplicianum feripfiffe initio Epilcapatus fui ,
& cim pondum mulrainveniffet in materia predefting:

tionis » qug poftea fenior & dodior factus , urgente
prelertim Pelagiana herefi, inveRigavit & reperit. R,
stague 2. illam ifta, qug in lib. 1. ad Simpl. q. 2. fcri-
plerarminus accuracé de electione, correxiffe & emen-
daffe poftedia fuis contra Pelagianos & eorum reliquias
feripus, ut patet ex lib. 5. contra Julianam c. 4. ubi
fic aiv: Ipfs ergo eletis & hoc ante munds conflituio-
news > ab eo qui vocar eaque non fine tanquam fints [fed
eletti per e‘!eﬁémem gratiz. Ex eodem lib. c. 3. Nul-
lum 5 Inquit, elegie dignwm, fed eligendo aliquid effe-
cir aignum . Ex lib. de predeftinar, Sanc. ¢, 17. Eli-
git Deus fideles 5 fed ut fint 5 non quia jam erant ...
eligends facir divitesin fides ficut baredesvegni . Rette
guippeineis hoc eligere diciturs quod utin eis fuciat , eos
elegir. Evc. 18. Elegit nosin ipfo ante mundi conflirutio-
nem s utefferous (antli @ immaculati... Non ergo quia
Juturi eramus, fed ut effemus. Ideoquippetales erams
Juturi s quia elegit ipfe, pradeflinans urtales per gra-
tiam efus effemus, Ex epift. 105. ad Sixeam : Qui funt
iftiy qui rejpondeant Deo, quands quidens ille Rebecce
pabenti geminos ex uno concubitn Ifaac noftri patris , cisms
illi nondums nati, nibil egiffent bonivel mali y ut fecun-
diem eleltionem propofitum ejus maneret s elefionem foi-
licet gratie, nan debiti ; elettianem qua eligendo facit
ipfe, non invenit, non ex operibuss fed ex vocante di-
¢it, @¢. Ex epift. 106. ad Paulinum, ubi hec haber :
dNon ex gperibius, f(ed ex wocante diftum intelligatur
ut (ecundum eleftionems Dei propofitum maneret 5 non
weritum bominis anteiver: non emimdicit eleltionen vo-
luntatis humane, [fve nature, cim pav effet inwiroque
mortis damnationifque conditio ; fed eleCtionem procul-
dubio gratic, gud non invenir eligendos , fed facir, de
qua oo oait: Sic ergo @ inbactemporeveliquie per ele-
ttionem gratia falve fatte funt. Et ex lib. de corr. &
grat. cap. 7. Hac ommia ( fidem fcilicer & perfeveran-
tiam finalem ) operarar in eis , qui vafa mifericardie
operatus eff easy qui (7 elegit eos in Filio fio ante con-
Sirationem mundi per eleltionem grarvie ,,.. Ex iftis
nullus perit 5 quia omnes eledki funt ... elelli funt an-
t¢m ad regnandum cum Chrifto , non quomedo eleiins
eff Judas ad apus 5 cui congrugbat ... itlos deberns in-
relligere eleftos per mifericordiam, illsm per fudicinm,
Hlos evgo elegit ad obtinendum regmm funms o illum ,
ce. Ex his autem vides clar¢, Auguftinum feniorem
& doétiorem effeCtum, longe aliter fenfiffe de propo-
fito divino & clectione divina, quam fenferar , cum
juvenis effer, & ad Simplicianum fcriberer. Augufii-
num autem feniorem & dockiorem anteponendum cffe
juniori, & nondum in Scripmris&'deitionibnsira
verfato, quis poteft ambigere @ Alia relponfio modd
fuggererur. ; ’

Dices . 8, Auguftinus jam grandevus, citatam que-
flionem lib. 2. rerrad. c. 1. retradtar, & ramen nihil ex
ea emendat , imoO ibi eam laudar & commendat ,
Quod etiam facir lib. de pred. Sanct. c. 4. & lib. de
bono perfev. cap. 20. & 21. ubi ad illam Maflilienfcs
remirtit. &. revera S. Doctorem locisillis dictam que-
ftionem commendare, guia, ut aic ipfelib. 2. rerract.
€. 1. inz bujus queftionis (olutione labaratum ¢ft quidem
pro bibero arbitrio voluntatis humane, fed vicit Dei gra-
tia. Vicit aurem Dei gratia, quia, ut idem S. Doctor
dicit Jib. de bono perfey.c. 21, 1bi nihil rcmapﬁ:, qhod
vocetur in dubivm 5 gratiam Dei non [ecundwim merita
uoffra dariy ¢ ibi (atis egir, etiam inirium fidei effe
donum Deiy €& ex tisy que ibi dilla funt , confequen-
wer eluget, etfi non fit exprefluni s etiam nfguesn finens
perfcverantiam non nifi ab ¢o donari 5 qui nos prede-
Sinavit in fuwm vegrum € gloriam . Quod confirma-
wur ex his quaftionis di¢te verbis : Nonwvolentis, ne-
que curventis, fed miferentis eft Deis qis boe modo vo-
faviz ; quomoedo aprum erat eis o qui fecuts funt voca-
tionem + o quiz _ummﬁ ronltos w:e!,. COVUIR [ANIUNE
miﬁremr, quos ita vocat, qwmoa’a €Ll vorar: aplLus
eff 5 ut ﬁe]mmm‘. R Namqm'd iniquisas eff :zp:ad
Deum o exigentems & quo, placers donantem cus pla-
cet: qui nequaquany exigir indebitum 5 nequaguarm do-
nar aliennm? o . . Lllnd inconcuffa fide tencatur s qrod
yon fit iniquitasapyd Dewm » qui five dongr, five f.;u-'gm

cbi-




Difputatio VIL. Articulus VL 129

debizum , nec illesya qun exigies poteff de iniquitate ejus
gomqueriy nec ille, cui donat debet de fuis meritis glos
yiari- Ex his auremnobis occurtit conjectura, quare
. Do&or nihil emendarit ex didta quaftione lib. 2.
récradk, . I. ubi eam re(_:ollti & fimul nova fuggcr_na
tur refponfio ad objectionem fa‘&am + Nam ad id
quod diciturs S.Augu&_muni, cim ad Slmphufmum
{eriberer, negafle gratuitam electionem ad gloriam
imd omnem gratuitam clectionem repudiaffe ; R. di-
ftinguendo . Echec negabat co qudd tanc non admit-
terer gratuitam predeftinationem, nec ahfo]utam & ef-
ficacem voluntatem dandi gloriam iis, quipredeftinan-
r, prmdeﬁinarionc virtualicer & logicé p_riorcm, N.
Er hzc negabar eo qudd tunc nollec gratuitam prade-
finationem, & cfficacem gloriz voluntarem ipfa prz-
deftinatione virtualiter & logicé priorem, venite no-
inine electionis, C. Duo itaque dico pro §. Dodtore
ad Simplicianum feribente. r. THum ‘c:iam tunc gra-
tuitam predeftinationem , & virtualiter priorem vo:
luntatem gloria abfolutam & efficacem pro pradefti-
natis, agnovilfe. Quod facilé oftendo . Tunc enim
agnovit omnia pietatis opera cum perfeverantia fina-
Ii efle dona Dei. Ergo tunc agnovit Deum ab ®terno
gracis pr;tparaﬂ'c iis 5 qui fglvanmr, omnia pieracis
opera & finalem perfeverantiam : non enim ignorare
potuit id, quod, ut H»l'e ait lib, de bono perfev. ¢, 19.
dodti patiter & indocti confitentur, nempe Deum fua
dona ab zterno prefcivifle & prazparaie . Ergo tunc
agnovit Deum ab eterno graris voluifle efficaciter glo-
riam pradeftinatis : quam enim ob canfam dicemus
fllum tunc non vidiffe bujus voluntatis evidentem
cum gratuita perfeverantiz finalis praparationc con-
nexionem? Agnovit igitur eriam tunc gratuitam pree-
deftinationem , & pradeftinarione priorem vircualiter
& logiceé voluntatem, qua Deus abfolucé & efficaci-
ter voluit gloriam pradeftinatis , ratione pritis quim
cos pradeftinaret. 2. Ilum runc noluiffe rxdeftina-
tionem & voluntarem gloriz virtualiter priorem pra-
deftinatione venire nomine eleétionis : hoc enim fal-
tem concluditur ex eo qudd tunc gratuitam pradefti-
nationem & voluntatem gloriz virtnaliter priorem
agnofcens, omnem 3 Deo gratuitam electionem reji-
ceret. Rejiciebar aurem, quia runc fenticbat omnem
eleCtionem habere effenrialiter caufam eligendi ex lifil‘-
teillius, quod cligitur, & alterianteponitur, & clectio-
nem non effe affumptionem unius alio relicto przci-
sé, fed affumptionem unius difparis 8 diftantis ab eo
qued relinquitur: unde fentiebac tunc omni clectioni
repugnare quod fit gratuita. Iraque clim ad Simplicia-
cianum fcriberet Auguffinus, negabar omnem gratui-
tam in Deo eleGionem, non qudd minis recté fenri-
ret tunc de predeftinationis dogimate , aut de veritate
aliqua cum hoc dogmate connexa; fed quia, quod fi-
dei non intereft; fed folimmints cum modo loquendi
Scripturamm conlentancum eft, miniis recté fenticbat
circa notionem electionis. Quod poftea correxit, no-
mine ¢lectionis in genere imclligendu adtum , quo
unum liberé affumicar , alio relicto; & duplicem di-
ftinguendo electionem , unam fcilicer gratiz, feu gra-
tuitam, qua non habet caufam nifi ex parte eligentis ;
& alteram debiti , feu rcmum?r:_u:oriam , quz caufam
habet ex parte illius 4 quod eligitue’, & alceri prefer-
tur : unam , que non {upponit s fed facit in eo

wod affumitur , dilparitatem 8¢ diftantiam ab eo
quod rejicitury & alteram, quz non facit 5 f’cc% {up-
ponit. Unde poftea, ciim feriberer contra Pelagianos
& eorumreliquias , de propofito divino circa predefti-
natos , & corum eleétione, accuratitis , & ad modum lo-
quendi Apoﬂolia.ccommoda.til‘ts.tra@:wir, nec tamen
ex iis, quazq. 2. lib. 1. ad Sin‘lP'llc.dlxc_rat ,Aquldq.ual_n
in libris retraét. emendandum effe judicavit, quia in
di¢ta quettione non contra fidem, autaliquid cum fide
connexum, fed folim in modo loquendi de re ad fidem
pcrtinente peccavit, & violentc , non tamcn.cm.mcc‘, in-
terpretatus eft verba Apoftoli de praxdeftinationis myfte-
rio differentis; fed & contra que ad gratuitam pradefti-
nationem attinent, quoad rem agnovit ; & fundamenta,
cx quibus manifelt¢ deducirur, diligenter & accuraté

Simennet Theols Tom. Z.

profecutuseft. IraqueS. Doctor ciim ad Simplicianum
{criberer 5 vel non nifi vocezents repudiavit gratnitam
pradeftinatorum electionem ad gloriam, nolendo cle-
tionis notionem cadere in voluntatem dandi gloriam
pradeftinaris ,  predeftinatione virtualiter priotem” ,
quod dicit hec fecundarefponfio; vel i eriam quoad
rem repudiavic, poftea fenior & doctior effectus
fententiam mutavit, & quod junior fenferat & dixe-
rat , evidenter emendavit , quod dicit prima ref-
ponfio . Noftra igitur de gratuita predeftinarorum
electione ad gloriam fententia S. Auguftini anchori-
tate non oppugnatur; fed & contra validiflimé pro-
pugnatu. :
Dices adbue . §. Auguftinus, etiam (enior & doctior
effeéus, non electionem pradeftinationi, fed prade-
flinationem electioni preire docuit: fic enim loqui-
tur lib. de bono perfev. ¢. 22. 8/ qui nondum [unt
vocati 5 quos gratia fua predeftinavit eligendos s acci-
pient eamdem grariam , qua electi velint effe , & fint.
Ad folutionem hujus inftantiz, 7ors. Secundiim Au-
ultinum ', feniorem & dodiorem effetum , muld-
plexdiftinguenda eft electio. Nam aliaeft zterna, alia
temporanca. (Eterna alia eft gratuita, alianon gratui-
ta. Non gratuita eft ea , qua Deus poft ablolutam
previfionem finalis perfeverantiz predeftinatorum ,
& finalis & impcenitentiz reproborum , pradeftina-
tos pra reprobis ad gloriam ur mercedem & coronam
eligic . Hzc electio , clm fupponat prefcientiam fi-
nalis perfeveratiz, que eft effectus pradeftinationis ,
non poteft predeltinationem non fupponere, Grarui-
ta duplex eft, una fcilicer qua Deus his pre illis vule
gloriam, ur obtinendam per merita 4 f¢ praedefinien-
da; & altera , qua Deus his pra illis preparat feriem
& ordinem mediorum , quibufcum certiflimé ad glo-
rie coronam perventuri funt; vel, fi vis, quaDeus
his pree illis preparat fidem & alia pietatis operacum
perfeverantia finali: quia autem praparat his pre illis
b quod his pre illis vult efficacicer gloriam per meri-
ta 4 fe predefinienda confequendam, prima, que cft
clectio ad gloriam , virtualiter praecedic fecundam
quz cft predeftinatio, feu cleétio ad beneficia Dei 5
quibus certitfimé liberantur , quicumque liberanrur &
Electio denique temporanea duplex eft: una, quz f&
tenet ex parce Dei, & altera , qua fe tenmet ex parte
praedeftinaci . Prima , qua gratuita eft, confiftic in vo-
catione, que eft fecundim propofitum, hoc eft, in
vocarione, qua Deus vocat predeftinatum, quomodo
illi aprum eft ut credat, eumdem deinceps vocarurus,
quomodo illi congruer, ut in fide, que per dileétio-
nem operatur , ulque in finem perfeverer. Alteraconfi-
fie in 1plo actu, quo vocatus vocationem fequens 8¢
liber¢ credens, Deum eligit in tempore, 3 quo pritis
gratis clectus eft non folim per temporancam ele-
ctionem, fed etiam per mternam praxparationem glo-
riz & gratie. Porrd dixi fuperitls, qua gratuira eft :
nam electio temporanea, que fe tenet ex parte Deisy
recté & commodé dividi poteft in gratuitam & re-
muneratoriam . Gratuita eft vocado fecundim pro-
pofitum, feu vocatio congrua, data ex propofito ef-
ficaci vocatam perducendi ad gloriam. Remunerato-
ria eft ipfa gloriz ut mercedis bonis meritis debitz
collatio. De hac autem utraque electione loco citato
loquitur 5. Auguftinus; de remporanea fe tenente cx
parte pradeftinari, lib. de prd. Sanct. cap.17. cum
aic: Proculdubio elegerunt eum s quandocredidernnt in
eum . De xrerna remuneratoria , erm.7. de verbis Do-
mini , ubi dicit: Q{m‘ woluit Dominns 5 I.m.rdifif- Ele-
git antem & fecandum fudm gratiam , & fecwndim illo~
rum fuftitiam. Dezterna denique gratuita, ut eft ele-
&io ad gloriam, lib. de corr. & grat. ¢. 7. & ur eft
electio ad media efficacia & cum affecutione gloriz
connexa, in libris de predeft. Sanct. & deboro perlev,
aliifque paffim contra Pelagianos feripris.

ARTE




130

& RT T G- Sl E
Solvuntur obfeltiones 4 ravione petite ,

Bj. 1. Gratuita pradeftinatorum electio ad glo-
riam, 4 gloria pofitive excludic non pradeftinatos,
& ira qui non funt predeftinati, pofitivé exeludunrur 3
loria ante ablolucam pravifionem demeritorum perfo-
nalium & finalis impeenitentiz . Ergo graruitailla pre-
deftinatorum electio ad gloriamrejicienda eft. N.ant,
Probabis. Perhanc grarnitam electionem Deus inten-
dirregnum ceelefle , ut totum quoddam conftans ot de-
rerminaré & in particulari partibus, Ergo czterosoms-
pes, qui non funr electi, pofitivé excludic i regno
cegleftt; ficur v. g, architeétus, qui intendit confirue-
re domum ex tot determinaté & in particolari lapidi-
bus & lignis, ceteros omues lapides ; & omnia alia
ligna poflibilia pofitivé excludit & conftruétione do-
mus ; item ficye Princeps civitatis intendens convi-
vium ex tot determinare &1in particulari civibus con-
ftans, hoc ipfo czteres omnes cives 3 convivio po-
firiye excludic , R. neg. confeq. Ratio negandi eft ,
quia Deus gratuito eligens ad gloriam cerros homi-
nes, &exillis intendens componere regnum ceelefte,
quod proinde intendic ut torum quoddam ex totr de-
rerminaré & in particulari partibus conflans , fimul
& peo codem rarionis figno finceré, licét conditionaté
gancim, vile corum illnd ex pluribus partibus conftare,
& cxreros omnes, quos non fiigir, regnum calefle
cum jis, quos eligic , conflitnere . Ratio ¢ft 5 quia
non folim vule abloluté & efficaciver , uc-certi ho-
mings lalurem confequantur, quos prainde. dicitue eli-
gere 5 fed eriam finceré , quamvis conditiopard ran-
tim, idem pro cwreris omnibus defiderars & vi hu-
jus defiderii determinatus eft ad danda illis media ad
confegyendam falutem jdonea , quorum tamen aby-
fum aquiflimas ob caufas permifurus eft. He autem
duz voluntates , cuym nullum habeant inter fe ordi-
nem prioris & pofterioris, fimul & procodem rationis
figng funt in Deo, Deus igicur efficacicer volens toy
determinaté & in particularj homines falyari , fimul
non f{olym Gmultate temporis 5 fed etiam fimultate
rationis , vult etiam finceré religuorum omnium fa-
lytem ;. unde dici non poteft per ablolutam & effica-
cem voluntatem falyandi predeftinatos , pofirive ex-
cludere reliquos A falute anre previfionem demeriro-
rum perfonalium & impeenitentie finalis , quantum-
vis volungas illa fapponatur effe gratnita,

Dices. Deus per grarnitam illam cerrorym homis
num eleCtionem ad gloriam certus eft de numero fal-
vandorum . Ergocxceri funt pofitivé exclufi. R, neg,
canleq. Itaque verum quidem eft, Denm per gratui-
ram jllam cerrorum hominum electionem ad gloriam
certum elfe de numero falyandorum ; nam per illam
gettus ¢ff de numero eotym , quos pradeftinarurus
eft; vel potilis, quos ratione pofferits praedeftinat ,
&con_ﬁ:quenter de numero.corum, qmbus danaturus
eft finalem perfeverantiam, Inde tamen non fequitat,
exreros pofitivé excludi pet gratuitam illam electio-
nem, quia graruita illa: ele@tio non excludit finceram
volunrarem falvandi careros, & ad hunc finem dan-
di illis media, quibufcum flutemalequi poffunc, &
i vellent, alequercntnr. Unde Deus pro eodem il-
le figno , pro quo per gratuitam przdeftinatorum
electionem ad gloriam certus eft de numero falvando-
rum, cercus eft ceteros eriam falvari pofie, & falva-
tum iri, f} vellent s nec nifi fua culpa 3 falure ex-
gludendos ,

Dices, Dens pet g_mmi:am illam certorum homi-
aum eleclionewn ad glariam dererminatur ad feligen-
da non elockis media incangrua, Ergo nec habet ,
nee habere porelt finceram voluntatem filvandi non
eleckos, R, neg, ant, Naim gratuira eledio ad gloriam
nan operatur nif circa electos . Igitur Deus per gra-
tuitam cleclionem ad gloriam dererminatyr ad prapa.
randg lectis media congrug & cum faluce cerd & in-
fallibirer connexa, fed imul & pro eodem figna per
fingeram caperos tiam falvandi voluntatem determi-

Tractatus I. De Deo Uno.

natur ad praparanda illis media , quibufeum falyari
poffunt, & fﬂvgrcntul‘, fi vellent.

At inguies . Saltem, quod codem redit, Dens pec
voluntatem bane careros falvandi condifipnaram ran-
tim, que grawitam aliorum electionem ad gloriam
comjtatur , determinatur ad praparanda cateris me-
dia incongrua Pouus‘qu;‘un congrua, vel, fi vis,
media incongrua qua talia. R N. Alioqui hzc vo-
luntas conditionata non effer fincera voluntas falvan:
di czteros , fed porilis voluntas illos non falvandi .
Deus 1gieur , quod longé alind eft , per hanc condi-
tionatam voluntatem cateros falvandi , folim derer-
minatut ad praparanda illis media , quibufcum falva-
ri porerunt, & falvabuntur fi velint, & quia nolent,
Deo abufum gratiarum fuarum juftiffimas ob caufas
permitrente, re ipfa non falvabuntur,

Ar inguies. Si Deus non {eligit non electis media
incongrna, quarenuilus ex innumerabili illorum mul.
titudine falvarur @ R, Rario ex parre Dei eft , non
quia non finceré vulr illos falvari, aprdara opera pra-
parat illis media incongrua , potis quim congtua ;
fed ‘quia noluit illos ad gloriam eligere ; noluit illis
praparare media 5 quibnfcum in flutem certd & in-
fallibiliter dirigerentur 5 & ita foliim praparavic illis
auxilia ad falurem puré idonea & fufficientia, quorum
abufum jultifiimas ob caufas permirti poffe cognovit,
arque permittere decrevit . Rnrin verd ex parte repro-
borum eft, quia nuilus ex illis in fide, que per dile.
étionem operatur , 11ft]ue in_ finem perfeverat 3 fed
fua culpa de Evangelio nihil  unquam  audiunt ,
alii audientes Evangelinm, & fufficienter vocati, nor
lunt credere 5 alii credentes nunquam juftificantur ,
quia media juftificationis {ibi oblata repudiant , alii
juftificari per liberam mandatorum diyinorum tran(-
greflionem jultitiam amitcune, &ira omnes in ftaty
'P:cca:i mortntur 5 adcbquc 1_-ncrir<‘) dampantur om-
nes , alii propter culpam originalem & perfonales ,
nempe infideles , qui in infidclitate moriuntur ; alit
propter peccata perfonalia, nempe adulti baprizari ,
qui ftolam inpocentie {ibi bapti{mo donaram perC[m_—
flum Jefum, ur eam perferrent ante tribunal Domini
noftei Jefu Chrifti, & haberent vitam zternam, con-
fc‘rvnre_ neslcxcrum. : :

At inguies. Secundim nos Deus omnibus non ele-
Ctis preeparat finem incongruum , & eligic illis termi-
num vitg pro o tempole, quo dccc_ﬁ"u.ri!unr in. flatu
injuftitiz : nam cxreprobisinnumeri aliquando juftifi-
cantur, quorum ramen nullus in ftatu gratiz moritur .
Quod cereé fieri pofler , nifi Deus data opera expe-

cétarer illos 5 illolque in vita detinerer, donec gra-
fiam per mortale peccatum amittant, & anre recupe-
raram raperet. R.Secundim nos Deusfolim non ele-
¢his aliquando juttificandis non praparat finalem perfe-
verantiam, necillam proindeillis donar, fimul ramen
preparatillisin @ternitate, &cdar in tempore media
quibu{cnm, {i vellent , in Hau; jufticize ulquein finem
pesleverarent ; Dcu§ enim neminem deferic, pifi abeo
prits deferacur, Quod fi prafciens allos effe lapfuros ,
fidiuius vixerint, noniliosrapic ante laplum, fed in
viradetiner, non detinerut |labantur & jullitiam amic-
tant, fed propteralias canias, nobis quidem occultas,
fed :tqui.fﬁmas, fingerd deliderans, & illos fufficien-
rer adjuvans , ur mertalia omnia viteng , Poftquam
autem in mortale peccatum lap{i funt , non tencrur
illos expeétare donec i peceato refurgant , illofque
moverg, quomodo illis aptum eft , ur 4 peccato re-
furgant ante vite terminum, quem-illis conftituit vel
in juftam peccarornm v dinfhzm, velab quamcumque
aliam canfam veré compoflibilem cum fincera volun-
rate falvandiomnes. Secundiim nos 1taque, quzrent

yare ex innumeris non ¢lectis aliquando juftificatis
nullus in Racy jufticie moritur - refpondendum eft ra-
tionem ex parte Dei effle » quia nulli praparavic in
xternitate, & ira nulli confertin tempore donum per-
feverantie, que hoc iplo quod donum eft, neminide-
betur, & ficquibus denegacur, abfqueinjuftiria dene-
gaar: rationem verd ex parce iplorum non eleétorum
cfle, quia licét omnes' auxilia ad flandum accipiant,

nullus




Difputatio VIL. Articulus VIL 131

nullus ramen ftat cum illis auxiliis, non proprer illoram
infufficientiam , fed propret abufum libertatis, & pro-
prie voluntaris mal‘sria‘m. : ™y

Obj.2. Sidatur gratuira pr:ndcﬂ.marorum ele@tio ad
gloriam, Deus non porc[‘% efficaciter velle pn.'warc p.t -
deftinacum vita zrerna: cumilli vitam =zternam velic
efficaciter decreto @terno & invariabili ance ab[’c_)lumm
pravifionem quorumliber meritérum & demeritorum
perfonaliam . Falfum conf. Ergo, &c.Neg.min. Pro-
i,-zfu',r “« Si Deus non poteft velle cfficaciter privare pra-
deftinatum vita ®terna, pm:dc&‘:nacus non potcﬂ pec-
care mortaliter. Abfurdum conf. Ergo,-&cc. R:_ncg.
feq. Nam ut pr;rdeﬁinams peccare pomt mortaliter ,
fufficic quod poffit Deum gravicer offendere, 8 offen-
dendo reatum incurrere damnationis zrerna, quam in
nulla (ententia prohabi\i vale illi Dcus_eﬂic‘:\cn_cr& ab-
foluté, fed conditionate rantim, fi nimirim in ftatu
peccati moriatur . . :

Dices. Pradeftinatus in noftra dockrina non poteft
offendere Demm ufque ad dif{bluriqncm amicitie . ]_E.l‘«
gonon poreft, criam Deum graviter offendendo, in-
currere rearum damnarioniszrernz . Ergo non poteft
peccare morraliter, feu peccando fpiricnalem inferre
mortem anime; cim hec morsim diffolutione divine
amiciliz confiftar fimul & reatu zternz damnarionis,
qui incurritur proprer illam diffiolurionem. Neg. ant.
Probabis . Nam praedeftinatus non poteft offendere
Deum ufque ad diffolurionemaffectusillius , quo Deus
illi ablolute & efficaciter vule gloriam , quia {ecun-
diim nos » affectus ille eft 'in Deo rantecedenter ad
omnem abfolutam pravifionem bonpmm ‘ﬁt‘c .111"_?‘
rum operum , & prorfus imznrumbﬂm & invari 1b§lls
eft . Ergo , &c. R. neg. conieq. Nam aa_r«:&us ille
non eft afe@uns amicitiz : non enim ¢it circa peifo-
nam ut gratam Deo: fed elt affc.&us pure milericot-
diz, qua eft circa petfonam ut I.nfcult:\‘mp_cucawuu-
oinali, 8 omni amore& beneficio divino indignam.,
tha:'nvis autem hic affectus mifericordiz, quo chs
ablolucé & cfficaciter vait mifereri talis homunis, il-
lum ad gloriam ' perducendo , non poffit diifo!vl %
quia invariabilis ¢ft, & exiftic in Deoancecedentérad
omne opus five bonum five mnlumrp;‘:\rdCﬂmM: ab-
foluré pravilum , & ira nec pofliv diffolvi 1 perpe-
cuum affectus amicitiz, quo Deus predeftinatum pro
€0 omni tempore , pro quo jultus eft, profequicur ;

orelt tamen predeftinatus s Deum graviter offenden-
do. odium Dei ad rempus incutrere: Deusenim prae-
deftinatum graviter peccantem privat gratia fanctifi-
cante , & odio habet inimicitiz pro toto €0 tempo-
re , quo manet in ftatu injuftivie , vulegue illi dam-
nationem wmtecnam, ut fupplicium illi debitum fecun-
dium prafentem injuﬁirilm_n_: ficue € contra reprobum
juftum amat amore amicitiz pro toto €o Lempore ,
quo manet in {tatu juftitie; valiqueilli gloriam@rer-
nam ut premiom illi debirum fecandum przientem
juftitiam, in qua {i, uc poreft , ufque in finem per-
maneret, revera gloriameternam ur preminm fibide-
birum acciperer. Similiter preedeftinacus, fi in ftatu
injuftitie, quem per mortale pecearuim incurrit, ul-
que in finem permancret, damnationem mrernam uc
fupplicium {ibi debitum revera mncurreret ; permane-
ret autem nifi Deus ab zrerno milericorditer decre-
viffet ezm ab illo miferie ftatu liberare , eique fina-
lem pcrlevera_nri:\m donare, quia mifericorditerelegic
illum ad gloriam, ; : ‘

Obj.3. Sidatur gratuita predeftinatorum electio ad
gloriam, hzc eléctio, 1.facit hyporhchm- ﬁmphc;Fer
antecedentem, & adhoc, utfitvelnonfic, plane in-
dependentem a voluntate pradeftinatorun : voluntas
enim predeftinatorum neque direcke ucquc_inc.h\rc&(\:
potett illany impedire ne fir, ficur neque clu‘ec“tc ne-
que indiredté facere ur fic: hac enim hypothelis 5 ut
fit , vel non fiv, pender a folo bencp'lanm divino :
ctim i folo beneplacito divino pendear gratuita ad
gloriam electio, ut fit, vel non fic, ucper fe n}nmfc_
ftum eft. 2. Facic hypothefim prorfus invariabilem :
nam gratuitaad gloriamelectio, fidatur, vartarinon
potell: quidquid cnim divina volunsas vule &eligic,

Simonnet T heols Tom., I,

ab xterno & pro zterno invariabiliter vule & eligit. 3.
Facit hypothefim protfus infuperabilem : ciim enim
graruita eleclio ad gloriam fir decrerum divina volunta-
tis ablolurum & efficax, vincinon poteft: namabfolu-
tum & efficax decietum divinz voluntaris effe¢tu (uo
fruftrari, abloluré implicat,quia abfoluré implicar Denm
aut carere mediis, quibus infallibilirer confequatur fi-
nes, quos ablolute & efficaciter intendir, autfalli in
delectumediorum, auta mediorum quz c]igit » Execi-
tione impediri , Arqui hypothefis fimpliciter antece-
dens, invariabilis & infuperabilis, facit neceflirarem
antecedentem, invariabilem 8¢ infuperabilem, ut per
feclarumeft. Ergo fi daror gratuita pradeftinatorum
electio ad gloriam, neceffarium eft neceflitate antece-
dente, infuperabili & invariabili, ur pradeftinaci cre-
dant, juftificencur, mandata divina impleant, & in
fide, quaper dilectionem operarur, ulgue in finem
perfcverent 5 arque falventar. Ergo fi datur gratuita
pradeftinatorum cletio ad gloriam, pradeftinati ne-
ceffario credunt, neceffario fefedifponunt ad jultifica-
tionis gratiam, neceffario divinamandataimplent, ne-
ceffario in fide; qua per dile¢tionem operatur, ulque
in finem perfeverant; neceffario falvantur. R.neg. hanc
nltimam confeq. Quia non valet, licét verum fit to-
tum argumentum, exquo infertur.

Iraque 1. gratuita electio ad gloriam facit hypothe-
fim fimpiiciter antecedentem, invariabilem & infupe-
rabilem, utprobarum eft. 2. Eriragratuita clectio ad
gloriam facit neceflitarem antecedentem, invariabilem
& infuperabilem. 3. Et fic neceffarium cft neceffitare
antccedenti , invariabili & inluperabili, ucpradeftinati
credant, jultificentur, mandata divina impleant, &c.

redeftinati tamen non neceffarid credunt, juftifican-
tut, mandatadivinaimplent, &c. fed conringenter &
liberé... . Ratio convincens ¢{t; quia gratvita pradefii-
natornm ¢leckio ad gloriamnon eft ad gloriam quali-
cumque modo conicquendam, {edad gioriam confe-
quendamJibcré&commgcmcr) five, quod idem efts
ad gloriam confequendam permedia de e contingentia,
fallibilia, repudiabilia . Unde proptergratuitam clectio-
nemad gloriam, neceffarium eft neceffirate anteceden-
ti , invartabili & infuperabili, non foltim ut pradefiinaci
credant, fed etiam urliberé credant; nonfolom ue jus
frificentur, fed eciamut Iiberé juttificéntur, feu uc li-
beré feadjuitificationis graviam comparent 3 non {olim
ut mandara di_»inn impleant, fed etiam ue liberd im-
pleant ; non folium ut in fide,, qua peidilc&ionem ope-
ratur, ufque in finem perfeverent & dalventur, fed
etiamutnon fic perfeverent & falventur fine libera vo-
luntatis fue cooperatione. Uno verbo, neceflarium eft?
neceflirate antecedenti, invariabili & infuperabili, ut
predeftinari falventur, non qualicumque modo, fed
liberé, contingenter, & fallibiliter, hoceft, per me-
dia de fe contingentia, fallibilia, & repudiabilia, quia
feilicet Deus per gratuitam corum ad gloriam electi

-T10-
nem s abfoluce 8¢ efficacicer vule urt fic falvenrur ; &
omnind fieri non poteft 5 ur res non eveniant & eo
modo eveniant, quas& quomodo abfoluté , & effica-
citer vule evenire : alioqui Deus non effer omnipo-
tens » & ita Deus non effet Dens. Unde apparet fa-
lutem predeftinatorum effe liberam., conringencen »
fallibilem fimul & fummé neceffariam ; liberam qui-
dem, contingentem, & fallibilem ex parte caufarum
fecundarum proximarum , quz liberz func , contin-
genres & defectibiles ; fumme verd neccifariam ex pat-
te caufe prima , fen ex parte Deicaufas fecundas & pro-
ximas ordinantis ad finem obtinendum, & eo modo
obtinendum, quem & quomodo abloluté & efficaciter
vult obtinere ; illum enim, quia omnifciens et &
omnipotens, abfoluté repugnac in cauﬁs fecundis &
proximis ordinandis falli aur vinci, & fic abfolucé re-
pugnat non aﬁfq11i finem, quem mcendit, & eo mo-
do affequi, quo affequi intendit, per canlas {ecundas
& proximas, quas ad illum affequendum, & tali mo-
do alfequendum ordinat.

Dices . Liberras, & contingentia opponuntur necefli-
tari antecedenti. Ergo repugnat falutem effe liberam &
contingenten,; & fimyl accellariam neceflitate antece-

2 denti.




132 Traétatus I,

denti, R.dift. ant. Libertas 8 contingentia opponuntur
neceflitatiantecedenti & intrinfecz » C. ant, Nam necef-
fitas antecedens intrinfeca recipiturin potentia libera,

& ita immutat modum ejus operandi, eam alligando
ad alreram partem contradiétionis. Opponuntur necef-
firati antecedenti & rantum exerifeca, N.ant, Hec enim
nece(litas, cimin voluntate non recipiatur, nec immu-
tar, nec immurare poteft modum ejus operandi, & ex
fe indifferens eft 5 ur cadat in effectum in fe neceffa-
rium, aureffectum in {e contingentem & liberum; non
gaim elt necefitas quaaliquid neceffario fit, fed foltm
4na necelseeft, uraliquid fiar, &ralt modo fiac, vel,
quod idem eft ; quaneceilario verum eit aliquid effe fa-
ciendum , & ralimodo faciendum : oricurenim ex ab-
foluto. & efficaci decreto; vel , fi vis , realiter nihil
alind eft ; quiam ipfum decretum divinum  abfolurum
& cfficax, quodrnon folim cadic in fubfantiam, fed
etiam in modum effectus: perillud enim fimul vyle Deus
abfolure & efficacirer ; utaliquid fiat, & rali modo fiat.
Unde fi Dens vulealiquid fieri, 8cngoelfavio fieri, ne-
ceffarid neceflitate anrecedenti, 'invagiabili & infupe-
rabili verum el illud effe faciendum, & necefario fa-
ciendum: & ¢ conma fi valraliquid fieri, & liberéac
contingenter fierl, necellarid neceffirate antecedenti ,
anvariabili & infuperabili verum eft illud effe facien-
dum, &liberéac conringenterfaciendany. Haeeigitur
neeeflitas antecedens & extrinfeca, quam facit decre-
tum Dei abfolutum &z efficax, non'elt neceflicas con-
{equentis; fen gua confequens in fe neceMarium eft: con-
fequensenim, quodex {uppofitione decreti abfoluri &
efficacisinfertur, in fepecefflariumeft, vel conringens
& libevum, prour eft 4 caulg proxima ad unum 1n fe
dererminard , vel expediraad urrnmliber, Scnonalirer;
fod necefliras confequentiz , hoc elt, qua, fuppofita
decreto , que Densablolyré & efficaciter; vule aliquid
fieriy & ralimodo fieri, neceffarid neceflitate antece-
genti, nvarizbi infuperabili verum eft dicere ; Hoe
ficr, & talimodo fiet s & ita verum eft dicere; Hoc fier,
B neceflarid fiep, i Deus abfoluté & efficaciter voluir
filud feri, & neceffario fieri s hoc fier, & contingenter ag
liberé fier, fi Densabfoluté & efficaciter voluit illud fie-
11, & conungenrerag hiberé fieri. lilaigitar neceflitas,
quam facit gratuita predellinatorum glectio ad glo-
riam contingenter & liberé obrinendam , quamvisante-
gedens; quamvis invatjabilis & in (upcrabilis ,hon modo
non pugnat cum contingenria & libertate faluris pree-
deftinatornm, fed € conera illam infere & protegit, &
ita inferr» ug ex hypothefi gratuire illius electionss , fim-
licirer repugnet pradeftinatosnon folim non falyari,
%cd etiam non contingentér & liberé falvari ; & tam re-
pugnarex dicta hypothefis quim repugnar Deum non
effe omnilcientem & omnipotentem, & mnlbqucntc—r
guam repugnaat Deam non effe Deum.

" Dices, Predeltinatus vi gratuite eleckionis ad glo.
riam vocatys ad fidem, pon poreftnon credere. Ergo
vi grapuire electionis ad gloriam, non foliim extrin-
fecé, fed etiam intrinfece neceffirarur ad credendum.
E. neg. ant. Itaque praedeftinatys vi graruitz electio-
nis ad gloriam vacatas ad ﬁd[jm, credir quidem, quia
vecarnr, quomodo el congruit, uteredar; fed ira cre-
dit, ur poflirnon credere: quia, utcredar, vocatur,
guomadg illi congruic, per vocationem ex ferepudia-
pilem, & ¢cum negatjone actys fidei componibilem.
giuies, Repugnat pradeflinarumvi grarnjce ele-
frianis a: gforiam vocari ad credendum per yocatio-
pem ex (e pepudiabileny « R neg. Imd repugnat alirer
wocari ; clim enim pradefiinatus vi gratuice electionis
ad gloriam vocartur ad credendum, vocarur ad tali mo-
do, hoc eft 5 liber¢ credendum . Non poteft aurem
vacari ad credendum liberé ; i vocatio non eft ex e re-
pudiabilis,,

At inquies, Voeatia exfe repudiabilis, non eft me-
dium falutis proportionarum graruitz ¢lectioni ad glo-
riam, R.dilt, Yocatia ex fe repudiabilis, non eft me,
divm, &e¢, i non fumma certitudine & infallibilitare
prelciatur Cff"—'(ftl_lm fuum habitura effe ex hypothefi
Siprafciatye ,IN. Iraque vogario, quan-
pudiabilis; quam Deus fumma certity-

(‘U,’s-i derir ¢C

faravisex lcr

de Deo Uno.

dine & infallibilitate prefcit hominem ad opus falura-
re permoturam efle; fi detur, eft medium fufficientifli-
me proportionatum graruitz electioni adgloriam. Non _
enim tumendum eft, ne gratnita adgloriam clectio
cum mediis ¢jufmodi, fruftrerur fuo effectu ; fed é con-
ra per illa finem intenrum fumma certitudine & in-
fallibilitate femper affequetnr.,

At inguies . _Ur vocatio ad fidem fir medium propot-
rionatum gratnite electioni ad gloriam, mon fufficit
quod praedeftmatus, vigraruire electionis ad gloriam
vaocatus ad credendum, fumma illa cerritudine & in-
fallibilirare credar, quasa prafcientiadivina oritur; fed
requiritur ut neceflarid neceffitate anrecedenti, inva-
1'iabili&in[hpcmbili credat per vocationem, qua ve-
catur . Alioqui fides, & confequenter falus praedefti-
natinon eft propeer gratuitam ejus electionem ad glo-
riam neceffaria neceflitate antecedenti, invariabili &
infuperabili. Quod repugnar fuperitis diétis. . neg.
inftantiam, & ejus probarionem. Aliud enim eft fidem
pradeftinati proprer gratuitam cjus electionem ad glo-
riam neceflariam effe neceflitate antecedenti, 8 inva-
riabili, & infuperabili, & aliud neceffariam effe neceffi-
tate antecedenti, invariabili & infuperabili per hanc
NuMEro vocationem, quavocatilr quomodo ei con-
gruir, urcredat. Primum verumeft, fecundum vero
falfum. Prunumitaque dicimus, non fecundum. Fi-
des pradeftinati neceflariaeft neceflirate antecedenti
invariabili & infuperabili, propter gratujtam cjus ele-
ctionemad gloriam, quia gratnita electio ad gloriam
facit hypothefim antecedentem , invariabilem & infu-
perabilem, & ira antecedenter, invariabiliter & infu-
pcrabilircr neceffariumiett, urpredeftinacus aliquando
aliqua vocatione vocatus,, aliquo fuo adtu conyertarur
ad tidem, & credar ; vel, quodidemeft, omnind fie-
rinon poreft, urnont naliguando credar, &li-
ber¢ credac. Hoc tamennon obftante, guando pra-
deftinatus, vigratnice clectionis vocarus ad fidem
credit, quantim ex parte (ua conringenter 8¢ liberé cre-
dit; quancumvero eft ex parte Dei, fumma quidem
certitudine & ’W.‘ ilirare , fed earanuim que oritur 4
pralcientiadivina, & qua proinde {upponit libericon-
fenfus futuribilitatem 1ub conditione ralis vocarionis ,
ramquam objectum quod non facic, fed puré contem-
platar prafcienria divina, Undeinfallibilitas jlla, licée
fumma, non facit nifi hypothe(im conlequentem & im-
pedibilem, exquaotiti non poteft nifi necefitas con-
fequens; & 3 voluntare pradeftinati impedibilis. Unde
quando pradeftinatus, vigraruitz electionis ad glotiam
vocatus adcredendum, credit, creditablque ompine-
ceffitate anrecedenti, invariabili & infnperabili, orra
extali vumriot_!e, quavocatut quomodo ¢i aprum eft
ut credar, fed foliin cum neceflitate confequenti & im-
pedibili, ortaexactudivine [cientiz, quo Deus fum-
ima cerritudine & infallibilitate preefeit futuribilitatem li-
beri confenfus voluntaris praedeftinari in actum fidei (ub
conditione talis vocationis,

Diges. Siv pradéftinatus infidelis morti proximus,
itaur, quod fleri poreft, poftunius hora fparium fu-
perltesnon fic fururus; cetté propter gratuitam cjus
electionem ad gloriam , antecedenter, invariabilirer &
infuperabilirer neceffe eftemm ingra hanc horam jnfti-
ficariy ut finalirer perfeverer & falverur. Ergo propter
gratuiam ejus cI;gHom‘m ad g]ori;xm, antecedenter,
snvariabilier & infuperabiliter neceflariumelt, urintra
hane horam credar & conteratur. Ergo non porelt re-
pudiare vocarionem, quatunc vigraruite clectionis ad
gloriam vocatut, quomodo elcongruit, utcredat&
conteratyt. K.neg. bhanc lecundam confeq. Nam ut
praprer graruitam c‘jmt-lc&i.mcm ad gku‘i:‘.:;‘l , antece-
denters 'j'nvnriabilitt‘!‘&:ir‘ll'up; rabilicerneceflarium it
eumcredere & conteriintra hanc horam,, fufficit quod
proprer hypothcﬁn} a:}ccccdm[(‘m, invariabilem & nfu-
perabilem, quam facit gratuita ejus electio ad gloriam,
ommning fieri non poflit, ut intra hanc horam non voce-
tur aliqua vocatione, quomodo ¢i congruit, ug credat &
liberé credat » ut conteratur & liberé conterarur, &ita
pmnind fierinon poflir, urintrahanc horam non credat
& conteratur » quamvis poflct non credere & conretis

l{'P'LT.‘




Difputatio VIL Articulus VIL 133

repudiando vocationem , qua ad adtum fidei 8 con-
tritionis vocarue . k ’ :

Ar inguies. Sipradeftinatus in fuppofitione fa&ta
poteft repudiare vocationem, potelﬂ {upp_om repudia-
re; poflibile enim poteft fupponi. Abfurdum conf.
Nam fi predeftinacus in cafu propofito fupponi poreft
repudiare vocationem, qua vocatur ad fidem & con-
tricionem, & ita fuppuni non cr{'dcrc&c:_cn'teln, in
<calu propofito non cftantecedenter, invariabiliter &
infuperabiliter neceffarium, proprer gratuitam ejus ele-
Gtionem ad gloriam , utcredat & conteratur, nec pro-
inde ur juftificerur, in ftaru graciz moriatur, & falve-
tur. Etgo, 8&c. R. neg.leq.maj. 4d prob. R. pofli-
bile non poffe (upponi, nifi fimul fuppgnnnrur, qua
cum hac fuppofitione connexa funt, &ita fine quibus
hzc fuppofitio efie non por_c{’c. ]Faquc ut ri:lP)PDﬂal’ltl‘
Pr:edcﬁinatus infidelis morti proximus rcpud};rt voca-
tionem, quatunc vocarur ad fidem & contritionem ,
deber mutari cafus propofitus , & fuppofitio in qua fic
inftantia. Deberenim etiam i'uppqni, quod tunc non
fic vocatus, quomodo Deus fcit ei congruere, ur cre-
dar & conteratur, & itaquod tunc nondum ad fidem
& contritionem vocetur vi graruirze electionis ad glo-
riam, proindeque quod nondum fir exceffurus & vita,
fedin ea dintinsretinendus ; &alio opportuniori tem-
pore fecundim propofitum vocandus, quomodo illi
aptum erit, utcredat, conteratur, julhﬁcemt , fina-
liter perfeverer, & falverur. Atvero, utfitininftan-
tia, fupponendo hominem infidelem pradeftinatum
morti proximum efle ;, & poft unius dumraxar hore (pa-
gium ¢ vita migraturum ; fupponi debet quod inera hanc
horam ad fidem & contritionem vocetur vi gratuite cle-
&ionis ad gloriam, feu ex abloluto &cefficaci aifedtu
falutis ejus procurandz, 8 iraquodintra hanc horam
ad fidem & contritionem vocerur, quomodo Deus feit
¢i congruere, ut vocationem non repudiet , & itaquod
vocationem, qua ad fidem & contritionem vocatur,
non fit repudiatarus. Supponendo autem quod non fic
repudiaturus vocationent, leleoni non poteft , quod
fir repudiaturus, nifi tamen iu poni poflic fimul repu-
diaturus & non repudiaturus. 5_11od eft evidenter ab-
{urdum , & manifetam involvic contradiGtionem.

Ae inguies. St in fuppofitione facta predeftinatus
infidelis (upponi non poreft repudiare vocationem, qua
ad fidem & contritionem vocarur , qua igimr potentia
illam repudiare poteft? R. poffe potentiaad actum veré
reducibili, fediumma certitudine & infallibilitate non
reducenda, pmpn‘ra&um diviniinrellectus, ex cujus
direétione vocatur eavocatione, quam, fiderur,non
effe repudiandam, Deus fumma certitudine & infallibi-
litate praefcic per actum illum.

Dices. Antecedensilla, invariabilis & infuperabilis
neceflitas, licér extrinfeca rantim, quam defendimus
in pradeftinaris.ad hoc, urcredant, juftificentur, in
fide, qua per giiEe&innem operatur, ulquein finem
petfeverent, & alalvenrur, novitatem fapit, proin-
deque rejiciendactt 2 R.neg. Nam tenuiteam & docuit
S. Auguftinus 5 1. in Enchit. c.102. ubi dicit 5 Om-
aipotentis voluntatem Dei (emper invictam effe. Quia
{cilicer omnia quecumque wvult, facit, 8 ita quanta-
liber fint voluntates Angelorum vel hominum, bo-
norum vel malorum, voluntatem Dei, ablolutam ni-
mirim & efficacem, femperimpleri. Ec c.103. ubi il-
lud Apoftolis Filt omunes homines falvos fieri, inter-
pretans de voluntare abfglum& efficaci, quz effe¢tu
fuo carere non poteft, ait Apoftolum ira loqui, quia
nullus hominum falvus fic, nifiquem Deus vule falvum
fieri, & qudd Deus ideo S rsgamdw ut velit 5 quia
neceffe eff fieris fi voluerir, 2.Inlib.1.adSimpl. q. 2.
cumdicit: Non poreft effelfus mifericordie Dei effe in
bominis poreftate, we fraftra ille mifereatur, fihomo
nolit: quia i veller etiam ipforum mifereri( quorum
tamen non miferetur, quianon vocarillos, quomodo
illis congruic) poffer itz wocare, quomodo illis aptum
effet, & moverentyr, & intelligerent, & fequeren-
rur. 3. Inlib. de corr. & grar. c. 14. ubi ita loquitur:
Non eft dubitandum , woluntar Dei, qui in celo & in
Lerra omHid qutcumque zolnit ;;'u'.f, T qui etiam -

Simennet T heol, Tom. [,

lay que futura funt 5 fecit 5 bumanas voluntates non
pofle refifferes quominns, faciar ipfe quod wult: quan-
dsquidem etiam de ipfis hominm oluntatibus, quod
vilt, facit. Hocaurem oftendit triplici exemplo ; & 1.
quidem, exemplo Ifraclitarum, qui licér poruerine pro
arbitrio fe fubdere vel non fubdere Sauli, non potucrunt
tamen Deo volenti tegnum dare Sauli, refiftere, five
non potuerunt non illum Regem libera fua electione
conftituere. Nifi forre,inquic, ut ex multis aliqua com-
TREWOTET 5 qn:mdu Deus voluit S asli regauwm dare , ﬁr
erat in poreffate Ifraclitarnm [ubdere [e memorato
vira, [fve non fubdere( quod utique in eorum evat po-
Sitam wvoluntate , ) ur etiam Deo valerent refiffere .
Qui tamen hoc non fecit, nifi per ipforum hominum
woluntates, fine dubio habens bumanorum: cordinm 5
quo placeret 5 inclinandorim omnipotentiffimam pote-
Sratem . 2. Exemplo Abifai, qui fe David adjunxit, tam-
quam Domino, & futuro Ifraclivarum Regi, & de quo
poft relataipfinsad Davidem verba, fic ait: Numquid
ille poffer adverfari wvoluntasi Dei 5 & non porins
efus facere voluntatems, qui in ejus corde operatus eff
per Spiritum: funm s quo indutas eff , ur hoc wveller ,
dicerer & facerer? 3. Exemplo aliorum bellatorum ,
qui und cum Abifai Davidem fua voluntate & ex ani-
mo conftituerunt Regem , Deo in cordibuseotumo pe-
rante, Tumdenique fic concludic: 85 erge cam vo-
Iuerit Reges in terra Dens conftitueres magis habet in
poteftate voluntates hominum 5 quam ipfc fuas : qui
alins facits uty &,

Dices. Non faris apparet, quddS. Doctorhis locis,
& aliis fimilibus, tencar& doceat extrinfecam sllam
necellitatem antecedentem, invariabilem & infupera-
bilem, quamdicimusex abloluto & efficaci decreto di-
vino oriri, & refultareinea, que A contingeni & li-
bera volunratis noftre cooperatione dependent . K.neg.
Nam docet abfoluram & efficacem Dei voluntatem vin-
cinonpoffe. Ergo {i Deus abfoluté 8 efficaciter vult,
uc aliquid velimus &liberé velimus, neceffe eft nos
illud velle & liberé velle: alioquin vinci porteft abloluta
& efficax Dei voluntas. Irem docet volunrates huma-
nas non pofle refiftere ablolute & efficaci voluntati
Dei , quominus faciar ipfe quod vult facere , five
per fq folum, five eriam per voluntatem humanam
non folum volentem , fed etiam liberé volentem ,
UndeDeo volente Sauli vel Davidi regnum date per
liberam hominum eleGtionem , homines aliud non
potuerunt, quimSauli vel Davidi per ele@ionem li-
beram regnum dare. Ergo fi Deus ablolucé & effica-
citer vulr , ut voluntates humanz aliquid exequan-
tur, & conrtingenter ac liberé exequancur , necefle
eft voluntates humanas illud exequi, & contingen-
ter ac liberé exequi: alioqui volunrates humanz pol-
fune refiftere abfolure & efficaci volunrari Dei , ip-
fumqueimpedire quominiis faciat, quod abioluré &
efficaciter vult facere per contingentem & liberam ea-
rum cooperationem. Preterea, haxcneceflicas eft an-
tecedens, invariabilis & infuperabilis, fecundim San-
¢&um Doctorem, 1. Eftantecedens: locis enim lauda-
datis loquitur S. Doctor de iis, queDeus abfoluré &
efficaciter vult fecundiim mierum volunraris fuz placi-
um. 2.Eft invariabilis; cimDeum ab zterno & pro
terno invatiabiliter velle , quidquid vule, non igno-
ratit S, Doctor. 3.ER infuperabilis: alioqui Deus non
magis haberet in poteftate fua voluntates hominum ,
quamipfi habeanc: irem Dens non haberet omnipoten-
tiffimam porteftatem humanorum cordium, quo pla-
cet, inclinandorum : item effe@us mifericordiz De ef-
ferin porcftate hominis, ur ftuftraille miferererur, fi ho-
mo nollet. Quaz omniaadverfanturS. Doctori, Ratio
autem d priori juxta eundem eft, 1.quddDeo, ut-
poté infinité fapicati, non Eomz deeffe modus, quo
movear efficaciter voluntas humanas non folim ad vo-
lendum, fed etiamad conringenter & liberé volendum
id, quodabfoluté & efficaciter vulrillas non foltim vel-
le ; fed eriam contingenter & liber¢ velle . 2. Quaod
Deo , urpoté omnipotenti , modum illum adhibere
volenti, impedimentum non poflit afferri . Patet ex
lib. 1. ad Simpl. qu.2, verbis laudaris, & lib.decorr.

3 & grar.




134 | Tractatus I. De Deo Uno.

& grar. cap. citato, Cim igitur 5. Auguftinus dicit ,
necelfe effe nr homo falverur, fi Dens abioluré & ef-
ficaciter velir illam f{alvari , loguirur quidem de ne-
ceffitare extrinfeca, & que proinde libereari hominis
tentts porelt officere, fed fimul antecedente, in-

& infuperabili , urpote orta ex {uppofitione
fimpliciter anrecedente , invariabili & inlhpcrabi]i y
hoc eft , ex (nppofirione decreri abloluri & efficacis,
quo Deus hominem falvari , ex mero volunzaris {uz
bengplacito vule invaliabilircr&tinitlpﬂ‘ahiiiter', quia
fic wult ab =terno & pro zterne, & magishabet in
p{\tcﬂ.!tc {ua voluntates hominum, qn:‘xm 1p(i habeant;
cum habear omnipotenriflimam poreltatem huma-
norum cordium, qud placer, inclinandorum. Unde
non aliud poflunt homines facere, quash quod Deus
wult cos facere , & eo modo facere , quo Deus vule
eos facere; &ita mon poffunt non facere, & contin-
genter ac libere facere, quod Deus abfoluré & effica-
cirer non mpdo vult eos facere, fed eriam conringen-
ter ac liberé facere. Igitur fecundumS. Auguftini do-
ctrinam, Deo graruito predeftinatos cligente ad glo-
riam , ur confequendam per media de fe connngen-
tia , fallibilia & repudiabilia, antecedenter , invaria-
biliter & infupem[nli[tr pneceffarium eft , ur g]m'iam
confequanrur per media de ie contingentia , tallibilia
& repudiabilia : Deo abfoluré & efficaciter ex mero
voluntatis fuz placito volente , ut pradeftinati glo-
riam confequantur, liberé credendo, & infide, gue
per dilectionem operatur, ufque in finem liberé per-
feverando , antecedenter, invariabiliter & in(upcrahiw
liter neceffarinm eft, prxdcﬂinatos gloriam conlequi,
liber¢ credendo, & in fide, que per dilectionem ope-
ratur , ufque in finem liberé perfeverando : Deo ab-
foluc & efficaciter ex grarnito faluris predeftinarorum
affectn volenge, ur contingenter & liberé credant, ju-
flificationis gratiam obtineant , mandara divina im-
pleant, in fide, que per dileckionem operatur, nfque
in finem perfeverent , atque ita contingencer & libe-
¢ cooperantes Deo eos vocanti & adjuvanti falven-
tur, anrecedenter, invariabiliter & infuperabiliter ne-
ceffarium eft, ur conringenter & liberé credant 5 ju-
{flificarionis gratiam obtineant, &¢.

Eamdem porrd extrinfecamnecellicatem poft 8, Au-
guftinum agnofcir 5, Thomashic q.19, a.8. ad 1. ubi
hecS. Auguftini verba, Necefse eff fieri, fi volyerity
3 nobis laudara, interprerans, fic ait 22 Per illud wer-
bum Angufbini intelligenda eff neceffitas in rebus volitis
A Dea, non abfolutas fed conditionalis: nece[e eft enim
wanc conditionalem veram effe, [i hoc wule, necefse eff
hec effe, Traque juxra Doctorem Angelicum Auguftini
verba inferpretantem , 1, res a Beo abfoluté & effi-
iter volire funt neceflariz. 2. Ar non funt necel-
{anx ablolura neceflitare , quz omnem cun[ingcn—
tiam, prowndeque & omnem liberratem excludic . 3.
Sed funt propter divinum decretum neceffariz necef-
tate hypothetica tanttim. 4. Er ita proprer decrepum
divinum non funr neceffariee neceflitate confequentis,
fed confequenti® tantim, quatemis hoc rantum fen-
fu necelfariz fune , quod non poffit non effe verum
eas fore, ex hypotheli qudd Deus ablolutg & cfficaci-
ter decreveric eas aliquando effe , & ita non poflit
non effe verum eas neceflario fore, ex hyporhefi quod
Deus decreverit eas non folim efle, fed eriam necel-
{ario eflfe, 8 € conurd non poflit non effe verum eas
fore contingenrer & liberé, ex hypothefi quod Deus
decreverit eas non folum efle , fed etiam effe contin-
genter & liberé . Hujus autem neceflitatis confequens
wie Fationem repetic Dockor Angelicus 4 fumma divi-
ne voluntartis efficacia, que non foluum (ubftantiam ,
fed enam modum effedtunm infuperabilirer arringic , ac
proinde rebus, quas vulr neceffarid fieri, canfas neeef-
farias, é(};}ihns non mado fiant, fed etiam neceffarid
fiant ; rebus verd quas vulr contingenter & libere
fleri , ¢aulas congingentes & defectibiles, 4 quibus
sion modé fiant 4 {ed etiam contingenter & liberé
flant, apravit & quidem cum fumma, efficacia, hoc
elt , infalbiliter proprer infinigam Dei fapientiam, &
inimpedibiliter proprer cjus omniporentiam ; ex his

)

enim duobus arcributis oritur fumimadivine veluneatis
efficacia . Cwm woluntas divina fit efficaciffima, ine
quir 5. Doctor in O, zox foliim fequitnr quid fiane
ey qie De.w.c. vilt fieri, fed quod. eo modo fiant, quo
Deas m\ﬁen vult . Vult autems quedam fieri Dens
neceffario 5 quedam contingenter , ut fir ordo in res
bus ad complementim wiiverfi . Er ides quibufdans
effeltibus aptavit cavfas necefJarias , que deficere nom
poffant, ex quibus effeltus de peceffirare proveniune .
Q.uibufdam autem apravit caufas contingentes € de-
fectibiles 5 ex quibus effedus contingenter evenians .
Jam verd cim hzc neceffitas conflequentic , quam
docet S, Thomas poft S. Auguftinum refuleare ex fup-
politione decreti divini abfoluti & efficacis, neceffa-
rid commenfurerur fuppofitioni s ex qua refultat, ut
per fe clarumeft ; 8 decrerum divinum ablolurum &
efficax, quod fcilicer nullam habet rationem ex parte
crearurz : derali enim hicagitur ; faciac {uppofitionem
{impliciter antecedentem, invariabilem & infuperabi-
lem, utporc plané independens i creatura , invaria-
bile & infuperabile ; manifeté fequitur , fecwadiim
Dodtorem Angelicnm, non foliim 1n effectus neceffa-
rios, led eriam in contingentes & liberos ex fuppofi-
tione divini decreti abfoluri & efficacis, refultarene-
ceffitatem confequentiz antecedentem , hoc eft , &
crearura libera plan¢ independentem, invariabilem &
infuperabilem; proindeque fecundim Angelicum Do~
Gorem 5 €x hypo:h;ﬁ quod Dens gratuied predefti-
naros clegerir ad gloriam, ut per fidem & alia ope-
fa faluraria contingenter & liberé confequendam , an-
tecedenter, invaraciiicer & infuperabilirer neceffarinm
effes non folim up pradeftinari gloriam conlequan-
tur, fed eriam ur per fidem & alia pietatis opera con-
fcqunnmr caontingenter & liberé , & ira anteceden-
ter , invaiabilicer arque infuperabiliter neceffa-
rium efle, ut preedeflinati credanr , mandata divina
impleant, in fide, que per dile¢tionem operatur, uf-
que in finem pe1‘{ev5-rcnt & hzc omnia per media
de fe conringentia, fallibilia & repudiabilia fiant, :

Ex his aurem, quz defummailla ncce!ﬁmtcex;rm-
feca dicta funt, appatet perpcram ad media falurisir-
refiftibilia, {en voluntatis pradeterminativa, &cadal-
teram contradiétionis partem alligativa recurti, ut fal-
vetut certirudo & infallibilitas faluris pradeftinato-
rum; cum illiug eriam ut peragende per media de fe
fallibilia & repudiabilia haberi poffit certitudo & infal-
libilitas fumma, Ad quod tria emnind {ufficiunt, I.
Ut Deo , propeer infinitam ejus fapientiam , deeffe
non poffint media etiam de fe fallibilia & repudia-
bilia, quibus pradeftinatos in falutem efficaciter di-
rigac. 2. Ut propter {usm omnipotentiam 3 medio-
rum illorum execurione impedirinon poffic, 3. Ut
abfoluté & efficaciter velit prdeftinatos in falutem di-
rigere. Ex his enim tribus, fa}Intis predeftinatorum ,
erlam ut ;Jcragen:i;e per media dele fn[lzh:im&repu—
pmbi?ia , oritur extrinfeca neceffitas , quz fummam
certitudinem & infallibilitarem facit. Quod enim an-
tecedenter , invariabiliter & infuperabilitet neceffa-
tium eft, fumme certum eft 8¢ infallibile. Nec alia
fuic S. Augultini, & poft eumS, Thoma ci_rca pradefti-
nationis cerritudinem fentenria & dodtrina , ur de
utroque fatis oftenfum e{'c. Addo, quod per fs cla-
ram ¢ft, hoc pacto & liberrati humane longé me-
liis confuli, atque (apientiam & omnipotentiam di-
vinam longe magis commendari.

ABacdacia Amantadtacnndandnndnadante
DIESPUREEA T EO VIlL

De fupernatwrali Providentia circa veprobos.

Ota. Reprobi dicuntur ii omnes & foli, quiin
N ftatu peccari mortalis moriuntur, fiveante, five
oft adultam ztatem » & ideircd damnantur . Dicuneur
autem reprobi feu reprobati, quia rcpcmnmraDeq-
Quod fic duplicicer , ut modd probabicur. 1. Negatives
quatentis d Deo non eliguntur ad gloriam , & confe-
quenter nof preparantut illis beneficia, quibufcum cete
tifflime




Difputatio VIIL Articulus I, 135

affimé liberantur, ql_zicumque libcr‘antur ; vel, utad-
huc loquitur S. Augultinus , quatenusnon feparantur,
nondifcernuntur a maffa perditionis,, fed in ea dere-
linquuntur » dencgata eis dilcretione & feparatione il-
la, qua fic per graruitam ele&tongm, af_f gloriam, &
gratuitam preordinationem & dnpoﬁ;mr_ac_m medio-
rum cum glorie affecutione certd & infallibiliter con-
nexorum. 2.Pofitivé, quatentis 4 Deo deputanturad
mpplicinm zternum, vel proprer peccatum. o;'iginnlc,
vel proprer peccataactualia, vel proprer originale, ﬁ:
mul & aétualia. Reprobi fatis communiter vocantur a
Scholafticis Doétoribus praiciti, non quod pradefti-
nati non fing eriam prefciti ; ut enim aic Apof?iolus,
quos praicivit & predeftinavitDeus, nec repulic ple-
bem, quam przfcivic. Sed quia D\eus non Ergdeftma\-
vit demerita reproborum , fed _fo_mm prafcivit , & ¢
contri non folium abloluté prafcivic, fed etiam prade-
finavit bona merita & perfeverantiam finalem cleéto-
rum . Dockores commune nomen relinquunt repro-
bis , utelectos nomine fibi proprio nuncupent, repro-
bisnomen pralcitorumattribuiendo , electis verd prae
deftinatorumnomen refervando. Circa reprobos au-
tem duo bic querentur, I . Utrim detur reprobario ram
pofitiva, quam negadva, & anhabeat ca_u(aln ex parte
reproborum . 2. Utritm Deus finceré velit omnium e~
proborum falutem.

7 ol WOl G ) i U

Utritws detur reprobatio tam pofitiva , quam negati-
va s & an wtraque habeat canfam ex
parte i‘eprobarum .

Rzsronstio L.

Atur reprobatio pofitivé,

D Prob. Reprobatio pofitivacft abfoluta & eflicaz
voluntas damnandi & luppliciis @rernis addicendi eos
omnes, qui moriuntur in ftatu peccari mortalis. Arqui
Deus habet hanc voluntatem. Ergo, Sc. Prob.min.
Nam Deus eatanciim facit in tempore, qua abloluté
8¢ efficaciter decrevit in fua zrernicare. Arqui re ipia,
ut fides docet 5 Deus cos omnes 5 qui moriuntur in
ftaru peccati mortalis, damnat, & zternis fupphciis
addicic. Ergo , &c.

REsponstio IL

Reprobatio pofitiva habet caufam ex parte repro-
borum .

Prab. 1. exScript. Nam Matth. c. 25. Chriftus dicit
teprobis : Jremaledilli in ignem atermim .. .. efurivi
enim 5 & non dediftis mibi manducare . Ergo Deusdam-
nat reprobos propeer corum demerita. Ergo abzterno
decravic illos damnare , quia abloluté previdic co-
rum demerita. 2. Ex S. Auguftino lib. 3. contra Ju-
lianum c.18: Bonus ¢ff Deus, inguit, jufuseff Dens :
poreft aliquos fine benismeritisliberares quia bonus eff:
non poteff quenguam Jine malis meritis damnare , quia
jufbus ¢ff . Arqui quod Deus fine malis meritis non po-
teft facere 1n tempore , non potuwit fine ablolura ma-
lorum meritorum pravifione velle in fua xeernicace .
Ergo ex Si Auguﬂino, Deus non potuit velle damna-
re £eprobos nifi propter cornm mala merita ablolu-
té praevifa. 3. Ratione. Deusnon potuit in wternita-
te fua preparare paznam aliquam fine jufta canfa il-
lam pr;zparandi, ficur nec poteft peenam aliqguamin-
fligere in rempore fine jufta caufa illam infligendi :
Deus enim injuftus e[fe non porc_ﬁ. Atqui jufta caufa
prmparandi paenam aliquam , alia effe non poruit
quam peccatum fucurum, & ab[oll_ltc‘ prafcitum; fi-
cut jufta caufa infligendi peenam alia effe non poteft,
quidm peccatum in re admiffum: ur enim dicit S.Au-
guftinus lib.3. de lib, atb.cap.18. Omuis pawna, f7 juffa
eff s peccati pana eft s & fupplicium nominatur. Ergo
Deus non potuit in mrernitate fua preparare peenam
aliquam, nifi propeer peccatum ablolucé furnrum &
abfoluré pravifum: ficut nec poteft peenam aliquam
infligere 10 tempore , nifi proprer peccatum in re ad-

Simonnet Theols Tom. [,

miffum. Sed zrerna damnatio eft peena, & omnium
peenarum maxima. - Ergo Deus non poruit in wterni-
tate {na praparare damnationem @ernam, nifi pro-
pter peccatum abloluté fururum, & pravifum ablolu-
t¢ : ficur nec poreft illam nifi proprer peccatum in
re admiffum infligere in tempore .

Pofitiva igitur reprobatio fupqcnit abfolutam pre-
vifionem peccati originalis vel actualis. Dico autem ,
originalis, vel actualis ; quia Deus pofitivé reprobat
alios propter peccatum originale ranttim , nempe par-
vulos non baptizatos; alios proprer actuale tantim
nempe adultos baptizatos ; alios denique propter ori-
ginale fimul & actuale , nempe infideles adultos .
Porrd audiendi non funt , qui dicunt omnes repro-
bos 4 Deo pofitivé reprobatos effe propter folum ori-
ginale abfoluré previfum; feu , quod idem eft, ex
fola, previfienc abfoluta peccari originalis Deum re-
probis omnibus abfoluré & efficaciter decrevifle da-
mnationem zternam : nam multi reprobi baptizan-
tur, & per baprifmum juftificantur, & ita mulris re-
probis peccarum originale veré & propri¢ remitrirut
quoad reatum culpz, Ergo multis reprobis peccatum
originale. remittitur quoad reatum pene @ternz -
reatus enim culpz non remictitur 4 Deo fine reatu
peene zrerne, & de lege Dei ordinaria duo illireacus
funt infeparabiles, arque ira aut manent ambo, aut ambo
tolluntur; quamvis remiffo rearu culpz, non femper
remictacur omnis paena peccato debita,ac proinde remif-
{o quoad reatum culpa originali peccata, nonideircd
tollantur concupifcentia, ignorantia, mortalitas, &
alizinnumerz miferie , qua funt jufteoriginalis pec-
cati peenz. Ergo multisreprobis remittitur originale
peccatum,ur eft caula damnationis zternz . Unde Apo-
fiolus de baptizatis loquens Rom. c. 8.ait: Nibil ergo
damnationis eff iis, qui funt in Chrifte Jefn, hocelt,
juxta Tridentini interpretationem, 1in ils qui baprizati
{unt, & perbaprifimum jultificati, nulla eft damnacio-
nis caufa: itaut fi fatim poft acceprum baptifmum ex
hac vira migrare eis contingat, nihil plané habeant ,
quod eos ab ingrefli ceeli remoretur, ac proinde ne
quidem ullatemporalis paena cisin altera vica fuperfic
propter originale peccatum luenda. Ergo Deus ab wtet-
no voluit mulns reprobis condonare peccatum origi-
nale, ucelt canfa damnarionis zrernz. Arqui hoc vo-
lendo non potnit fimul velle illos damnare proprer pec-
catum originale ; alioqm fimul veluifler & noluiffer illis
condonate peccatum originale, nt ¢ft caufa damnatio-
nis zeerne. Quod evidenter repugnat. Ergo manifeft
falfum eft, & contrafidem, qudd Deus omnes repro-
bos pofitivé reprobaverit ex fola pravifione abfolura
Peccati originalis .

B7s s 'ro Wi TIL

Datur etiam reprobario negariva,

Prob. Negatio graruite electionis ad gloriam cft re-
probatio negativa. Atqni datur in Deo negatio gratuitz
electionis ad glosiam refpectu multorum hominum ,
corum {cilicec omnium, qui damnantur. Ergo datur re-
probatio negativa. Minor patet. Nullus enim ex iis,
quos Deusgmrmro c]cgl( ad gloriam, perit, autetiam
petire potedt : cum, utaccuraté probatumeft, ex gra-
tuttaad gloriam elechione refulter in eleis antecedens ,
invariabilis & infuperabilis neceflitas extrinicca confe-
quendz falutis.

Prob. ergo maj. 1. Negatio gratuitz electionis ad glo-
riam eft quzdam reprobatio & rejectio . Deusenim iis
tantum, quos gracuitd elegit ad gloriam, ab @terno
prazparavit & in tempore donat perfeverantiam fina-
lem, fine qua nemo falvatur, aut falvari poteft. Er-
go hoc ipfo quad aliquis non eft graruitd ad gloriam
electus, meritd cenfetur aliquo modo reprobatus, &
rejedtus 4 falute.

2. Eft reprobatio negativa, non pofitiva: namhze
non clectio non eft volunras meque formalis neque inter-
prerativa non electos excludendi a gloria, & muld
mins eft voluntas damnandi: fed cit formaliter nega-
tio voluneatis abfolutz & efficacis perducendi adglo-
tiam, quacum connexa eft negatio preparationis me-

4 dio-




e

i} g
i

136 Traétatus 1.

diorurn cuin affecutiong glori‘tonncmrum, vel,fi vis,
guacum cannexa eft negario przparationis perfeveran-
tize finalisin'zternitate, ejulque donarionis in temipo-
re: fictamen, urprofigno, 'pro que fit illa non cle-
&io, Deus habear inceram voluntatem, licét condi-
tionatam ex parte objeéti, non clectos falvandi, & ad
hunc finem providendi illis media fufficientia, quibus
recke utendo falvarentur, qr,libLlfc11|n tamen, ‘quia 1is
recte utinolent, Deo finceré, nontamen efficaciter re-
pugnante, (edliberum grariarum fuarum abafum per-
mitcente, propterdemerica {ua julté damnabuntur.

ResponNsio IV.

Reprobatio negativafactaclt poft abfolutam previ-
fonem pecoati originalis.

Frob, Nam non electio reproborum pro illo figno fa-
ftaclt, proquo fadtaelt predeftinatorumeledtio . Ar-
qui gratnita predeftinazoram electio ad gloriam facta
et paft ablolutam praevifionem peccati originalis. Er-
go, &c. Prob. 1. waj. Nam Deustion aliter reprobos
nen elegit, qu:‘m‘. eligendo P'L‘:Bdtﬂil‘l.’lr@s ,illis, & non
aliis » abfoluté & effcacirer volendo gloriam , arque
vi hujus voluntatis abfolute & efficacis, illis, & non
alits, preparando finalem perfeverantiam, & morrem
in Racu grarice, illis pr aliis, in mence fuadifponen-
do & preordinando media, quibus efficacitgr in glo-
fiam dirigerentar,

Prob, 2. min. Nam pradeftinatio , ey praparatio be-
neficierum, quiims certiffime liberantiir, quicnmquc
liberantur , facta eft poft ablolutam pravifionem peccati
eriginalis, utfuoloco probatum eft. Ergo& graruita
electio adgloriam, vicujus facta eft haec preparatio .
Ervert {i graruita ad gloriam electio ante abfoluram
previfionem peccari originalis factacft, nequidem ap-
parens effet rario afferendi praeparationem mediorum ,
quibys eledtt in gloriam diriguntur , factam effe poft
ab 1 peccati originalis pravifionem. Negativaigi-
tucreprobatio, ficut & gratuitaad gloriam electio , &
que d gratuica ad gloriam electione virtualiter canfatur,
pradeitinatio, facka ¢ft poft ablolutam pravifionem pec-
cati originalis ,

Hoc perpetud fupponit, vel afferitS, Auguftinus,
prefertim in libris poft exorram Semipelagianorum hz-
refim fcriptis. Waum fic pro omnibus teftimoniam
quod habemus lib.de corr. & grar. c. 7. ubi poftquam
5. Doctor fic locutas eft de eleétis : Ouicumque ergo
ab illa originali damnarione, iffa divire gratie lay-
girate diftreti funt 5 non af dubium quin @ procu-
ratur. eis awdiendum Bvangelium 5 @& cum aydivne
predunt, O in fidé o que per diletionem operatur »
#(que in finews perfeverant , A('j“t‘. fic extremo capite
de repro .i}oqmrm’: Qui vero perfeverapuri non funt,
ac fic a fide Chriftiana s converfatione lapfari funt...
aon [unt 4 mafla illa pa;:ﬁ'itiufz.;a prafeientin De. @
praacftinatione diftreti , & ideo mec fecundum propo-
fetnme wocatiy ac per hac nee elelt:

Hane autem do&rinam accepirab Apoftalo Rom,
€ap.9. ubide {alvanderum pradeftinarione 8 negariva
sejectione damnandorum differens , fic ait : Non vo-

ntis 5 neque currentis 5 fed miferentis eff Dei , qui
s wult miferetur , O quem vuli indurar . .. An

wan haber poteffacems fgulus luti ex eadem maffa fo-
cere il

guidem vas in bonorem , alind were in
elian: ? N:’gmiva igitur reprobratio , ficur &
Ergzuc(tu tiG, ac pmindc&‘ gratuira ad gloriam ele-
tl;n., fupponit, juxta Apoftolum , mifertam peccnri
originalis, & genus humanum per peceatum origina
Ie fackum mafam quandam corruptam,

REeEsponNsia V.

Nc: 1iva rcprol:nrio habetr caufam ex parte re-
probosum , nempe peccatym originale , f1 ipfa fu-
matur abfoluré ; i verd cémparativé fumatur, non
habet aliam caufam prater divinym beneplacirum,

Prob. L, pars, nempe quod ncgﬂtivarcptéb::tio s abe
folurd fampta, habeat pro ‘caufa peccarum originale
prafcientia, Nam 1, negativa reprobatio facta cft

i ablolypam previfionem peceati originalts. 2. Pec-

de Deo Uno.

catum originale abfoluté Emvi[um, eft fufficicns egufa
ad reprobandumncgativé. Ergo omnind dicendusef
Deus ob peccatum originale negarive reprobafic , quol-
cumque negauve reprobavit . Confeq. patet. Nam fi
que caufa reprobationis negativa aflignari potelt ex
parte_reproborum , omnino affignanda eft 5 ut fie
plaufibilitis defendatu bonitas divina . Prima verd
pats ant. jam probara eft.

Secunda facilé probatur . Deus enim potuit etiam
pofitive exclvucvisrc omnes h\ominss a gloria propter
peccatum originale abloluté previfum: nam pecca-
tum otiginale ‘cft peccatum morrale , proprer quod
omnes homines , naturaliter {cilicer ab Adamo de-
fcendentes , nalcuntur filii itz , inimici Dei y fervi
diaboli , & rei damnationis xrerne . Ergo Deus i
fortiori potuit negativéz‘ept‘obare homines omnes pro-
Frcr peccatum originale abfoluté previlum, nullisvo-

endo abfoluté & efficaciter gloriam, & ita nullis pra-

parando media , quibufcum effent re ipfa gloriam af-
fecuturi, fuifferque adhuc magna erga omni benefi-
cio divino, prefertim fupernarurali indiganos ; bene-
ficentia, quod omnibus ex fincera, licérnon abfolu-
ta & efficaci voluntate cos falvandi, przparaffer me-
dia ad falutem obtinendam idonea & fufficientia, quo-
rum abufum permittendi non defuiffent rariones con-
venientiffimz, nec Deo indignz, Ergo reveraDeus
£0s omnes , c!ui dammnatur 5 ncgativ(‘: reprobavit ex
abfolura previfione peceati originalis. Quod confir-
matur authorirate §. Auguftini lib. de prad. San&. c.
14. ubi contra Mafiilienfes fic loquitur : Peninnr
contra Dei manifeffiffimam gratiam ( grawuitam fei-
licer petfeverantiz finalis preparationem.)que maxi-
mé:fppﬂret in parwb’: N comalii l}dptiz,dt;.' 5 dlii
non baptizati wita bujus terminum [umunt » [atis indi-
cant mifericordiam & fudicium , wifericordiam qui-
dem gratuitam 5 judicism debituns.

Deus igitur ; juxta'S. Auguflioum , exercet mife-
ricordiam, prazparando perfeverantiam finalem, eamque
domandofis , quoselegir; & judicium non preparan-
do, nec donando iis quos non elegic. Unde fic argu-
mentor breviter. Deus juftum judicium exercet, negati-
v reprebando, & fic juftam vindi¢tam fumendo de pec-
cato originali. Arqui eatents vindictam fumic de pee-
caro originali, negativé reprobando , ‘quateniis, quos
reprobar, negative reprobar propter peccatuin originale
abfoluré pravifum. Ergo, &c.

Prob. z. pars.nempé ‘%“bd negarivareprobatio, fum-
pta comparative, non habeat caufam ex parte repro-
bornm. Nam ex parte 1'ePr0b01'um non datur caufa,
cur potitis non eligantur ad gloriam, necpradeftinen-
tar ipfi, quimalit, qui ad gloriam eliguntur, & pre-
deftinantur . Ergo, &c. Confeq. patet. Prob. ant. Nam
{i datur aliqua caufa,certé alignod peccatum. Arqui hoc
dicinon poreft. Peccatum emim illud, quod effer caufa,
cur hipotius, quamilli non eligerentur, vel effer pec-
catum originale, vel aliquod actuale. Neutrum dici po-
teft, Non primum . Nam peccarum originale eft omni-
bus commune, & confequenter non poteft effe caufa,
cur unirejiciantur poritls quam alii, cur unos potits
velit Deas cligere ad glotiam, & pradeftinare, quam
alios, Non eriam fecundum , quod effer manifefté con-
tra Apoftolum, dicentem Rom. ¢: 9. deJacob & Efau,
Cm nondums nati fuiffent , ant aliquid boni egiffent
aut mali, wt [ecundum eleftionem propofitnm Dei mane-
ver, nonex operibus, fed ex vocaniedictum eff ei: Onin
major fervies minovi: (icnt feriptum eff : Jacob dilexi,
Efas autem odio babui. Ergo ex Apoftolo, anre abfo-
lutam previfionen quorumeumague operum five bo-
norum , five malorum operum , Deus ficut uhum
dilexic , & idcircd pradeftinavit , nempe Jacob; ita&
alterum, nempe Efaa, odio habuit, feunon dilexit,
ea {cilicet {peciali dilectione , vi cujus pradeflinavic
quofcumqne Pl‘a:dﬁﬂil1f!\’1t ;_& quianon dilexir, negatb
ve reprobavir, non predeftinando, fed communi pro-
videnriz relinquendo. Qggrc autem Deus ex duobus
condemnationis ejufdem reis unum dilexeric, alterum
non dilexerit; unum elegerit, alterum non elegerit;
unum pr zdefinarit, alterum non Fm:deﬂinarir,lr'.nilmn

aliam




Difputatio VIIL Articulus IL 137

aliam rationem preter beneplacicum divinum aflignas
1i pofle, docet ibldgm_flpoﬂolus: HF enim profequi-
car : Quid ergo. disemns 2 Numquid iniquitas. apnd
Deumr Abfie. Moyfe enim dicit: Mjfafeba?_ S c:f;u.r
mifereors & mifericordiam pmﬂa!:.a, cujus miferebor .
Rgitur non wolentis , neque cRrrentis , Jed mifercntis
b Dei oo Ergo-cajus vult mifererur & quens walt
ipdurar s @e. Hinc ililldS.Al1gL\ﬂ1n1 ad 1§1lcrutalanila
Dei judicia confugientis epift. 105. ad Slxtul.n: Cur
illum. potisss quam illum liberet 5 ant non lLiberet »
feritotur o qui. poseft o judiciorum cjus tam waguum
profundum o verwmLAMen CAVCAE Precipitiun . Non
eifer autem cur ad. infcrutabilia Dei ]lld[}:lil.. recurre-
retur 5 (i negativa reprobatio ex patte iplorum re-
roborum caufam aliquam haberet comparate adalios,
qui eliguntar, & pradeftinantur @ Deo , ut per fe
manifeftum eft. g ,

Dicess contra 1, partem. Mulei funt adulnﬂrepr.o-
bis quibus ougmalc peccatum con.—innan_lr. Ergo in
illis faltem peccatum originale non poruic effe ca‘ufa
reprobationis NEGALVE - R. neg. conleq. Probabis .
Deus non: puniret peccacum condonatum. Sed fi re-
prabi jlli negativé, reprobarentur propter peccarui
originale, Deus punirer peccarum condonatum. Er-
o0, &ic. R, Deum non punire peccatum condona-
tum privatione gloriz , aut gratiz (antificants ,
aut eriam gratie actualis. (ufficientis : juftum enim
non deferit 5 nift pritis ab eo deleratur . .A: ficut
peccatum condonatum in cle&i_s punit privatione ube-
rioris gratie, antique famlhargt;msl, velfaltem bono-
rum temporalinm, auteriam vite; ita peccarum oLt

inale condanatum in reprobis punire poteft, & pu-
nit privn{icnc ('pcc_:i:ﬂis bcn(:\'ol_cnu:i:, Vi cujus, qui-
bus volnit 5 grntmrb praparavit beneficia , quibus
Jiberangur, & falutem xrernam co‘nf'cquunmr.

Ex dicis hactents facilé _m[clhgltur ordo repro-
bationis: eordm omnium, qui damnancar . Nam 1.
Deus ex fincera voluntate {alvandi omuoes homines ,
condidic Adamum in ftatu innocentiz, eumguecon-
frituit eaput morale :opigts-poﬁeyxca;;_s » cui p_o[{cl:
mereri vel demereri originalem juftigiam.,

2. Abfoluré pravidic peccatum Adami, & torum
genus humanum: per illud peccarum maffam quan-
dam’ corruptionis effe&um. : _ .

3. Certos: determinaté 8¢ in -particulari homines
ex maffa illa fcp:u‘avit 5 mi[cricorduer 1llcs_ el‘lgcnqo
ad gloriam ; omnes verd czreros jufto judicio in
maffa. illa reliquit, non deponendo finceram falutis
eorum voluntatem , fed illam non volendo ablolu-
té & cfficaciter . ; ; .

4. lis 5 quos ad gloriam elegit, prepatavit: pet-
feverantiamy finalem, cateris praparare noluit; vel ,
fi vis, iis, quos ad gloriam clegjc, praparavic-me-
dia 5 quibufcum ad gloriam certiffime pervenirent ;
creteris verd. medias quibufcum pervenire poffent ,
& pervenitent , fi vellent » q‘ulbuf‘cum tamen , ip-
fo permitrente > fua culpa certiffime perveptusi non
funt . :

5. Bonam mortem eorum , quos el;gu, malam
vers aliorum omaiunt ; quos non elegit , abloluté
prawidir . : ; _

6. Denique, his damnarionem @ternam ut (uppli-
cium debitum » illis verd zternam gloriam vel ur
hereditarem fimul & mercedem bonis eorum meritis
debitam , vel falcem ut hereditatem abfoluté & ef-
ficaciter decrevit. Dico, velfaltem uchereditatem .,
quia inter €os , QuOs Deus gramird elegic ad glo-
rram 5 alil moriuncur antequam “{i annos d{lcrcuo-
nis pervenetint, quibus icna gloria ur hreditas tan-
thm , alil vero poﬁ adulrau‘\. Fratem moriuntut ,, qui-
bus @rerna gloria non (olu_m ut hareditas , quate-
niis funt filii Dei adoprivi , & confequenter regni
¢jus hzredes , fed eriam quatends apud Denm per
opera pietatis in flatu gratiz faéta, merict func, uc
merces & corona deberur.

AR T GU LTS T4

Utrsim. Deus babeat finceram wvoluntaten,
[alvand; omnes reprobos.

Ota. Deum non habete finceram falvandi omnes
homines voluntatem , docuit Calvinus, 1. ad
cap. 2. 1.ad Timoth. ubi exponens verba Apoftoli,
wult omnes falvosfieri , dicit Apoftolum de fingulis
hominibus non agere . 2. Lib.3. Inftitur. cap. 24.
num. 16. docet Apoftolum verbis modo laudatis ni-
hil aliud fignificare , quam Deum nulli hominum
ordini viam falutis preclufiffe, & fuam fic effudiffe
mifericordiam , ut nullum ejus velir experrem efie
otdinem . Unde confequenter loquens , Chriftum
pro :omnibus hominibus mortuum effe negar, com-
ment. in, cap. 2. épift. 1. Joan. Nam hzc verba, Ip-
[e ¢t propitiatio pro peccatis noftris, non pro noftris
AuLem tantum 5 fsa{ ersams pro totins mundi. . expo-
nens , aic , hac generali loquendi formula, pro. so-
tiws mundi , non comprehendi reprobos , fed-folos
redeftinatos . qui per varias mundi plagas dilperfi
Fun: ; & in cap.17.Joan. affirmat: C'E-;jz:m proprii
gregh_ﬁbxmmbdb ﬁ!i]?l' Jollicitum , lox pro elettis Juis
dumtaxat oraviffe . Calvinum fequurus eft Janfenius
lib.3. de gratia Chrifti Salvatoris, cap. 20.ubidocer
horum Apoftoli verborum, Puit omnes falves fieri
interpretationem de voluntate .generali Dei falvan-
digmnes homines quantimin iplo eft, ortam effe d
Mafllienfibus, & inde derivatam in Scholas: & ad-
dit antecedentem omnes homines falvandi volunta-
tem, fi quam Deus adhuc haber poft Adz lapfum ,
non efle, nifi nudam velleitatem , qualem Deus habet
circa homines , vel Angelos jam damnatos . Unde
cap. fequenti affirmac Chriftum non effe mortuum
pro falute zeerna omnium hcmi_num , led eleGtorum
tanttim, atque pro czrerorum falute non magis fan-
guinem fuum fudiffe, aut etiamoraffe, quim profar
lute diaboli.. A Calvino tamen difcrepar in aliquo
ad rem non pertinente  in eo feilicer qudd Calvi-
nus neger ulls' reprobis conferri propter merita Chri-
fii eriam ad tempus juftificationts grariam , aut unl-
lum alind, donum f{upernarurale; ipie vero concedat
multis reprobis ex meritis Chrifti concediadtempus
fidem ; {pem & charitatem s & eatentis Chriftum pro
multis reprobis mortuum effe , licét pro eorum fa-
lute zterna morruns non fir, & itaaccepram fidem,
fpem, & charitatem neceflario amitrant aliquando ,
cum omni auxilio ad perfeverandum verc fufficien-
ti ante mortem tandem aliquando deftituantur. Sed
audiamus illum, cap. 21. lib.3. de gratia Chrifti Sal-
vat. Sicuz ergo’, inquit,, zon veluit (- Auguftinus )
woluntarens Dei._ad falutems emninvm omning hominum
extends 5 fed illorum dumtaxat s qui ex omni gente
@ lingua, ex omni homimmn genere pradeftinati funt
ita nec wolnit effeCtus iftins woluntatis s hoc ¢ff 5 mor-
tem ﬁzﬁguimm 5 redampn’omm > propitiationem
orationem. Chriffis ad omnes hamines dilatari 5 fed
vel ad folos illos 5 qui predeffinari funr 5 quete
nus pro ererna & totali corum. falute efferuntur 5 vel
certe zziz'x]m:mm Guogse ad illos » qui ratione rempo-
ralis fidei aur charitatis » effeltus aliquos yedemptio-
nis O propitiationis affequuntur . Nam illa extenfio
tam vaga modernorum. Scriptorum non ex alio capi-
te quam ex ifla generali & indifferenti voluntate.
Dei erga falurem omninm , O ex illa fufficienti gra-
tic omnibus conferende preparatione fluxit : quorum
swrumague Anguftings, Profper, Fulgentins, & anti-
qua Ecclefia welye machinam & Semipelagianis in-
troduttam repudiavit .

Nota iterume . Chriflum mortuum effe pro falure
eorum omnium , quos Deus vult falvos fieri , fic
ur conferac illis pro loce & tempore media ad fa-
lutem affequendam efficacia , aut faltem idonea &
vere fufficientia ; proindeque Deum velle illos om-
nes falves fieri, pro quorum falute Chriftus mortuus
cft , apud Catholicos exploratum eft , & fide cer-
tum: quod ipfimer novatores agnofcunt ., Undenc-

gant




138
gant Chriftum mortuum effe pro falure i?lerum §
quos Deum velle falvos fieri neganr; & quiavelunt
!Seum {aluzem velle pradeftinarorum fantum, con-
tendunt Chriftum mortuum effe pro falute pradefti-
natorym tantim. In quo fané confequenter loguun-
tur: nam Chriftus morcuus eft pro iis omnibus & fo-
lis, pro quibus Pater mcernus pmdeﬁnw:t.n?eruaﬁ_c
paflionem Chrifti . Pgrf:z‘ aternus pr:r_dcﬁmvtt meri-
ta & paffionem Chrifti pro iis omnibus & {'ohs 5
quibus intuitn meritorum & paffionis Chrifti pre-
paravic media faluris. Preparavit autem media falucis
pro iis omnibus & folis , gquos vult falvari . Ergo
Chriftus morenus eft pro iis omnibus & folis , quos
Pater xternus volt falvari . Unde & fecundim Qc-
thodoxos 5 & fecundim Heterodoxes, hac duointer
fe convertuntur: Deuns vule hos omnesfalvari, Chri-
ftus mortuus cft pro {alute horum omnium: nec unum
poteft effe de fide, quin & fir alterum; ciim de fide
fit & Patrera xternum voluiffe , ur Filius moreretur
pro falute eorum omnium, quosipfe vult falvari, &
Filium ommnem Patris volunratem implevifie . His
prafuppofiris, fit

Resronsro I

Deus habet finceram voluntatem falvandi aliquos
geprobos. Eft de fide.

Prob, Ex condemnatione quintz Propofitionis Jan-
leii. Hac eft: Semipelagianum eff diceve, Chriftum
pro omnibus ommin heminibus mortaumeffe, ant fan-
guinens fudiffe 5 falfam , temerariam, feandalofam
& intellellam ea fenfu , ut Chriftus pro falute dam-
tavar predeftinatorsm mortuus fit; impians s blafphe-
mani, contwmeliofam 5 divine pietati devogantem, &
bereticam declavamus , & uti talem damnamns . Hee
igieur propofitio, Chriftus pro falute dumtaxat praede-
ftinatorum mortuus eft, eft hererica; & confequen-
ter contradictoria, Chriftus pro falute dumtaxat pra-
deftinatorum mortuus non eft , eft Catholica, &
dogma fidei. Ergo, qued idem eft , quod Chriftus
mortuus fic pro falute aliquorum non pradeftinato-
tum; eftdogma fidei. Ergo, qudd Deus habear fin-
geram voluntatem falvandi aliquos non pradeftina-
tos, elt dogma fidei . Jam habemus hzreticam effe
fententiam Calvini & Janfenii de voluntate (alvandi
folos praedeflinatos : & ¢& contra fide certum efse 5
qudd in Deo fir fincera voluntas aliquos faltem re-
Probns falvandi, ;

REsPrownNsio IL

Deus habet finceram voluntatem falvandi omnes
feprobos, qui aliquando juftificantuc. Eft de fide.

Prob. Nam de fide eft, I.quod reprobi poffintju-
ftificari, & qudd reipfa aliqui juftificencur . Paret ex
Trid. leff. 6. can.17. Si guis s inquit 5 juffificationis
gratiane nonnifi pradeffinatis ad vitam contingere di-
6Yit o oo anathema [ir,

3. Omnes, qui jultificantur , fieri filios Deiado-
ptivos, & cjus amicos , atque hercdes regni ceele-
ftis, parer ex Trid. feff: 6, cap. 4. ubi dicitur, quod
jultificario impii /& translatio .. .. in Srarum gratie
& adoptionis filiorun: Dei pey fecundum:  Adam Je-
Jim: Chriftunz y 8aluatorem noffrim. Et cap. 7. ubidi-
citur s quod in juflificatione homo ex infufto fit juftus,
gﬁf 6x Fuinaica amicus 5 ut fie bares ﬁcmd:}m} Spem
BtE dtetng . ;

3. Juftos omnes in fam jutticiz ufque in finem
petleverare pofle, omnibulque ad perfeverandum, fi
velint, divinum adefle apxilium , patet ex Trid. fefl. 6.
9ap.11, ubi prohiberur , ne quis temeraria illa, &
& Patribus fub anathemate prokibita wece utatur s
Dei pracepta bomini julificate ad obfervandum effe
swpeffibilia o Et inferits fubjungitar s Deus mamque
fmf. ratia femel juftificatos non deferit 5 nifi ab eis
prins deferatur, Ep cap. 83, Jn Dei auxilio, inguit,
ﬁf‘mzﬁmﬂfﬁ fpem collocare, & reponere omnes debent
(jnfificati, ) Deus enin Wifi ip illins gravie defue-
vints ficut cEpit opns bomym . i1 perficier s operans
welig O perficere, BT eam22. ubi aicy 55 qis diwe-

Teactatus I. De Deo Uno,

rit faftificatum vel finefpeciali ansilis Dei in accepta
juftitia perfeverare poffe , vel cwm eo ( quod certd
nunquam ei deeft ; ex cap. 11. & 13. ) 70n peffe 5
Anarhema [If .

4. Juftos omnes , quamdin jufti fune, per bona
opera in Deo _faé}a mereri non folim augmentum
graiz , fed etiam gloriz , ipfis in ceelo retribuen.
de, fi modd in farn gratiz decedant, patet ex Tri-
dent, feff. 6. cap. 16. ubi dicitur : Bens opevantibus
ufgue in finem 5 & in Deo ferantibys | proponenda
eft vita arerna, @'tdﬂg«am gratia filiis Dei per Chri-
JStum Jefum mifericorditer promiffa, cf’rmnq;,m mreve
ces ex ipfius Déi promiffione bonis ipforum. operibus
€& meritis fideliter veddenda. Et adhuc expreflits in-
fras Nibil ipfis ju@ificatis amplins deefe credendum
eft 5 quominsts plene illis quidem. operibus 5 qua in
Deo funt falla .... vitam aternam fuo etiam tempo-
ves fi tamen in gratia decefferint s confequendam , ve-
vé promerniffe cenfeantwr . Contrarium autem fentien-
tes, can.j2. anathematizancur. :

5. Conditionem illam, /2 tamen in gratia decef
Serint, fine qua juftificati mercedem gloriz confecu-
turi non func, veré effe in illorum poreftare . Paret
ex dictis num. 3.

6. Denique, juftificationis gratiam, & alia om-
nia, que illam comirancur vel confequunrur , benefi-
cia non concedi 4 Deo, nifi intuitu meritorum &
paffionis Chrifli . Quod probatione non eget.
~ Ex his porrd fic argumentor, 1. Deusvult fince-
r¢ falutem illorum omnium, quos adoprar in filios ,
& conftitnir regni fui hiredes . Quid enim amplitis
requiras ad finceram falvandi voluntatem ? Arqui de
fide eft, qudd Dens adoprer in filios , & regni fui
baredes conftituac illos omnes, quos juftificar. Er-
go de fide eft, qudd Deus finceré velir falurem il-

orum omnium , quos juftificar. Ergo de fide eft,
quod Deus fincere velic falurem omnium reprobo-
runt juftificarorum. Nec dic Deum reprobos, quos
juftificac, non adoprare in filios, &regni fui hare.
des conflituere , nifi ad tempus. Namhoc eft mani-
fefté contra fidem : fides enim docet Deum iis oms
nibus , quos juftificat , dare auxilia gratiz , quibus
poflunt, fi velint, in fata juftitie uique in finem
perfeverare; & confequenter Deuin eos omnes ; quos
juftificat, adoptarein filios, Bgregni fui heredes con-
flituere in’ perperuum, quanttim et ex paree fua (uff-
cienter.

Praetered, quisnon videt, quimablurdum , Deo
injuriofum, & Tridentini doétrine contrarium fic ,
dicere, Denm aliquos corum, quos juflificar, regni
fui heredes conflituere ea lege, ut illed non confe-
guantur? Unde refumo argumentum. Deus vulc fin-
ceré falutem illorum omnium , quos adoptat in fis
lios, ‘8 regni fui hzredes conflituir in perpetuum,
quantim eit ex parce fua fufficienter . Atqui de fi-
de eft, quod Deus reprobos omnes , quosjuftificar,
adopret 1 filios, & regni fui bzredes conftituat in

erpetuum , quantum eft ex parte fua {ufficienter .
rgo de fide eft , qudd Deus fincere velir falutem
omnium reproborum, quos juftsficat.

2, Chriftus morruns eft pro falute Horum om-
nium, quibus intuicn merirorum & paffienis cjus ,
conceduntur adoptio divina , jus ad regnum caele-
fte re ipfa confequendum fub conditione ipfis pof-
fibili 5 & auxilia gratia’. ad facienda operavite -
ternz meritoria, atque ad perfeverandum in flatu ju-
fitie idonea & fufficientia. Atqui defide eft , quod
hzc omnia proprer merita Chrifti & paffionem ejus
concedantur illis omnibus , qui juftificantur . Ei'go
de fide eft, quod Chrifh]s mortuus fic pro falute il-
lorum omnium, qui juﬂnﬁcamm: 3 & confequenter
de fideeft, quod Deusfinceré velit: falurem omnium
omnind juftificarorum . Ex his habemus hareticam
effe fententiam Janfenii afferentis Chriftum non pro
falute reproborum, qui juftificancur, fed folim pro
illoram temporaria juftificatione mortmum effe ; &
ita Deum non illorum falutem velle , fed juflifica-
tionem tantim ad tempus, & pofted illis il'ub:r:i-

1c0-




Difputatio VIIL. Articulus II. 139

hendam per fub_:m&cio'._'ncm auxilii ver¢ fufficientis ad
perfeverandum in graua ufque in finem .

ResrponNstio IIL

Deus- habet {inceram voluntatem falvandi omnes
reprobos fideles. Eft de fide. _

Prob. De fide eft, Deum finceré velle falurem il-
lorum omnium , Pro quorum falure Chriftun tiot-
cuum cfie de fide eft. Arqui defide elt, qud Chri-
ftus mortuus eft pro falute omnium omnind fides
Jinm. Ergo de fide eft, quod Deus finceré vult om-
nium omnind fidelium falurem . Prob. min. 1. Ex Sym-
bolo Nicznos inquo dicitur: Qui propter nashomi-
nesy & propter woftram [alutem. dcﬁ-{'ndit de ceelis.is
Crucifizcus etians pro mobis . Unde fic argumentor .
De fide funt omnes Articuli Symbolo Niczno con-
tenti. Brgo de fide eft, quod Filius Dei de ceelo de-
fcenderit, & crucifixus fueric pro {aluceillorum om-
nium , pro quibus hze vocabula mﬁrfzm & nobis
fupponunt, ut per fe clarum _;.fl. Arqn_.i ha‘:c voca-
bula fupponunt faltem pro omnibus omnino fidelibus :
nam Symbolum Nicznum pro omnibus omnino fi-
delibus conditum eft, & omues omnind fideles pof-
funt, imd tenentur omnes illius Articulos credere .
Ergo de fide eft 5 qudd Chriftus de ceelo delcende-
rit , & crucifixus fuerit pro Glute omnium omnind
fidelium.

QOnod confirm. Tllud eft de fide s quod poreft &
deber fide divina credi, hocelt 5 credi affenfifuper
omuia firmo proprer authoritatem Dei revelantis .
Atqui poteft & debet fide divina credi 5 quod Chri-
fus de caelis defcenderit & cracifixus fueric pro falu-
te omnium omnino fidelium : poffunt enim & de-
bent omnes Articuli Symboli fide divina credi. Ergo
de fide eft, qudd Chriftus, &c.

2. Ex Symbolo Athanafiano, quod haber fummam
in Ecclefia authoritatem, & in quo dicitur de Chri-
flo, Oui paffas eftpro falute noffra . Ubihzcvoxno-
fFra» fupponic pro iis omnibus, qui teneptur omnes
Articulos hoc  Symbolo contentos credere . Atqui
omnes omnind fideles renencur credére omnes Ar-
riculos hoc Symbolo contentos : cim omnium illo-
rum Arrculorum fides neceffariz fit ad falutem , ut
dicitur in fine Symboli: Hae ¢ff fides Catholica 5
quam nife quifque fideliter firmiterque credidevit 5
fakvus effe non_poterit . Ergoin hoc Articulo, Qui
paffus ¢ft pro [alute noftras to noffra , fupponic pro
omnibuis omnind fidelibus ; 8 confequenter de fide
ef, quod Chriftus paffus fit pro faluze omnium om-
nind fidelium: ciim, ut jam di¢tum eft, hic Arricu-
lus Symboli Athanal, ficut & c=reri omnes, fit defi-
de . Ergo de fide eft, quod Chriftus mortuus eft pro
falute omninm reproborum fidelium; & confequen-
ter de fide eft , quod Deus omnium reproborum fi-
delinm falutem fincere velic. Hererica igitur eft fen-
rentia Janfenit neganti_s Chriftum mortuum efle pro
falute reproborum, quicredunt, & proillis mortuum
effe rantim s ut illis fidem vel etiam charitatem ad
tempus MELeretur, affirmantis,

ResroNsto IV.

Deus habet finceram voluntatem falvandi omnes
teprobos, nullo plané excepto .

Prob. 1. ex Script. Nam Apoftolus fic loquitur ,
1. ad Timoth. c. 2. Obfecro igitnr primeum omninm
fevi obfecrationes s orationess poftulationes, gratiarum
attiones pro omnibus hominibus . .... boc enim bonum
et O acceprum. coram Salvatore noftra Deo , qui
omnes bomines wule falvos fieri s G ad agnitionem:
weritatis venive . Unus enim. Deus omninwm 5 unus &
mediator Dei & bominam 5 homo Chriffus Jefus , qui
dedit vedemptionem [emetipfum pro omnibus . Arqui
cum hic Apoftolus dicit Deum velle, ur omnes ho-
mines falvi fiant, intelligic ommnesomnind homines ,
nullo excepto. Ergo, &¢. Prob. min. 1. Enim cim
dicit 5 Omnes homines 5 tam generaliter loguitur ,
quam clim ante dicity Pro ommibus hominibus : affe-
ric enim Deum velle omnes homines falvos fieri »

-

ut prober orandum efle pro omnibus hominibus .
Arqui ciim dicit orandum effe pro omnibus hominibus ,
ita gencraliter loquitur , ut nullum excipiat; ut pa-
tet ex praxi Ecclefiz Apoftolum fic intelligentis, &
idcirco pto omnibus omnind hominibus preces Deo
offerentss . Ergo cim Apoftolus dicit Deum velle ,
ut homines omnes falvi fiant, ita generaliter loqui.
tur, ut nullum excipiar ab illa voluntate.

2. Cum Apoftolus air Deum velle falutem om-
nium hominum, tam generaliter loguitur, quam ciim
fobdit unum effe Deum omnium: his enim verbis ,
Unus Dens emninme 5 rationem reddit 5 cur aflerat
Deum velle falurem omnium hominum. Atqui ciim
fubdit unum effe Deum omnivm 5 nullum excipit
hominem. Ergo nec excipit ullum , cum ait Deum
falutem omnium hominum velle.

3. Cam Apoftolus afferiv Deum velle omnes ho-
mines falvos fieri, non mints generaliter loquitur,
quim cum pofted affirmar Chriftum dediffe redem-
prionem femetiplum pro omnibus . Atqui cim af-
firmar Chriftum dediffc redemptionem femeripfum
pro omnibus , intelligic pro omnibus omnino ho-
minibus, nullo plané excepro.

Denique nullaneceffitas, nulla ratio eft, has vo-
CEs, ominesy omuinm, omnibus » refltringendi in rex-
tu Apoftoli. Ergo fumi debent & intelligi ablque
omni exceptione , juxta generalem regulam , quod
verba Scriprure in fenfu proprio, & fecundim toram
fuam latitudinem accipi debeant , nifi alia Scripru-
£a, aut evidensaliqua ratio, vel poritis Traditio Seri-
prurarum interpres obftet Hic autem neque alia
Scriptura, neque ratio evidens , neque Tradirio pro-
hibenr, ne umiverfaliterloqui dicatur Apoftolus, ctim
aitorandum effe pro omnibus hominibus, quia Deus
vult omnes homines falvos fieri 5 & Chriftus dedit
redemptionem femeripfum pro omnibus. Ergo,8zc.

Prab. 3. ex Traditione, cujus teftes funt Pacres,
Concilia, & praxis univerfz Ecclefiz . 1. itaque S.
Auguftious fic loguitur lib.de fpir. & lite. ¢.33. Fule
antem Dens omnes homines [alvos fiers s & in agni-
tionem weritatis venire: non éﬁc tamen  ut eis adimat
Liberum arbitrivm 5 quo vel bene wel male wutentes »
juftsfime judicentur . Unde fic argumentor . Deus
fincerd valt, ex S. AuguRino , falvos fieri illos om-
nes, quos judicaturuseft. Arqui omnes omnino ho-
mines judicaturuscft. Ergo.ex S. Auguftino Dens fin-
ceré vulc omnes omnino. homines falvos fieri 5 &
verba Apoftoli, 4 nobis allegata , ad quz manifefté
alludir S.Doétor , debent accipi & intelligi ablque
ulla reftriGtione & exceptione «

Cum aurem Janlenius refponder verba citata non
Auguftini mentem , fed Pelagianorum doctrinam &
objectionem continere, hoc remeré & falsd afferic :
temeré quidem, quia contra Doctorum Catholicorum
{ententiam; & falsd, quiaevidenter contra textuim S.
Do&oris. Nam cap.citato hanc quzftionem folven-
dam proponit , unde nobis fic voluntas credendi :
Si credimus ... voluntate credimus . Debac guaritur
wnde nobis fit. Deinde difficulcatem exponit his ver-
bis : i natura , quare non amnibus 5 com fit idem
Deus omnints creator 2 Si dono Deiy etiam hoc qua-
re mon emnibus, cum omnes homines velit falvos fie-
¥i 5 @ in agnitionem veritatis wenire ¥ Tum tentat
propofitz quzftionis {olurionem in hunc modum :
Priws igitur illud dicamus, & videamus stram buie
fatisfaciat queftioni s quod libernm arbirvism naturali-
ter attributum & Creatore anime rationals » illa me-
dia vis ¢ft 5 que wel intendi ad fidem o vel inclina-
vi ad infidelitazem poreft . Et ideo mec iffam volun~
tatem » qua credir Deo 5 dics poreft homo habere
Guars HoR MLCEPEriE quando quidem “wocante Do ,
firgis de libero arbitrio quod naturaliter, cim crea-
remr, tzcc:pir. : ! :

Propofitam igirur quzftionem rcl’p}m S.Docor »
afferendo voluntatem credendi nobis effe 4 Deo s
quia hec voluntas , vocante Deo , furgic de libero
arbitrio, quodin creatione accepimus, hoceft, qua-
tentis & a Deo liberum arbitrium accepimus » per

guod

s, AN




140 Traélatus I. De Deo Uno.

quod volumus cradete, nec per liberum, quod ac-
<epimus , arbitrium volumus credere, nifi Deus prids
vocet nos, quomodo nobis aprum efts ut vcllxju__[;a
credere; quare volantascredendi non nobis eft afo-
la narura, fed fimul a natura, quam accepimus, &
a gratia, naturamincreatione gratis conceffam, \LI{L‘a_v
tis prepacante & adjuvante, proindequedonum Dei
dicenda eft.

Poft hac, difficulrati expofite his verbis, i do-
no Deiy etiam hoc guare  &¢. quod faciendum fu-
pererat, L‘Cipmldﬁt, voluntatem credendi non omni-
bus dari , licér Deus finceré velit omnes homines
falvos fieri, & in agnitionem veritatis venire; quia
Deus hoc ita vule , ur hominibus: omnibus liberum
relinquat arbitrium, quo bené velmalé uri poffunt,
vel confentiendo vocarioni divinz , vel illam repu-
diando; vel, ur lognitur 5. Docor, illud autinten-
dendo ad fidem fub vocatione Dei, aut inclinando
ad infidelitarem. Quod cim faciunt , nolendo cre-
dere , homines , faciunt quidem conma voluncatem
Dei finceré volentis ur credant, & in fide, qua per
dilectionem operatur, ufgque in finem perfeverent ; Dei
tamen voluntatem non vincunt , ucporé juftiffimeé ab
malum liberi arbittii ulum judicandi, &, urait$. Do-
¢kor hic, experturi in Jappliciis poteffatem ejus, che
jus in donis mifevicordiam contempferane,

Denique muleis prerered ad confirmandam vo-
luntatem credendi effe Dei donum allegatis, fic ca-
fur lequens ordityr; Hee difputaria, fE quaftioni il-
i folvenda [ufficits fufficiat, (_%ﬁhus verbis apertg fi-
grificat [e dicto cap. 33. non Pelagianam, led Ca-
tholicam dockrinam propoluiffe, Nonenim S. Dockor
de doctrina haeretica dicerer: Si (ufficir folvendz qua:-
ftioni, fufficiat.

Ex dictis amem hactenys manifeftumeft . Augu-
fiinum hoc cap.33. non ex aljena & Pelagianorum
fententia, fedex proprialoqui-, & hoc, quod fcilicer
Deus velic omnes homines falvos fieri, & in agnitio-
NEm veritatis venire , tanquam cerram & indubira-
tum gpud Cacholicos fupponere ; ficur & fupponit
lt cerrum & indubitacui apud coldem, quc‘)d idem
Deus omnium Creator fitr fed {oliim addere., quod,
licér Deus velic omnes emniné homines fatvos. el-
fe, voluntas ramen credendi non omnibus donerur
quia ita volt Deus omines homines (alvos effe » Ut
nemini adimac liberum arbitrium, quo bené vel ma-
1& uti poffumus, & quo proinde pofflumus velle aut
nolle credere. Unde fir, ut ex iis, qui vocantur ad
fidem , alii veline credere, alii verd nolint; ficque
alit accipiant voluntatem credendi » quia nonnifi
vocante Deao velunr credere per liberam voluntaris
arbizrium in creatione acceptums; alii verd volunra-
rem credendi non accipiant , quia, Deoillorum in-
creduliracem impedice nolente, & objuftiffimas cay-
fas pevmiteente e libero aburantur arbitrio, nolunt,
Jicér ad credendum fufficienrer vocati, & liberé no-
fune credere ,

Porrd poft fuam illam de voluntate credendi dif-
putacionen , fubjungic hec verba : Oue difpuratio
i fugfcie 5 €. quia ad hujus difficalraris , quare 5
cum voluntas crededdi it ‘donum Dei finceré vo-
Jentis f{alutem omninm, omnibys tamen non detur,
li::lurumc.llz » poterar aliquid expreffius dici , nempé
mon omnibus dari y quia non datur, nif iis quibus
milericorditer praparata elt, necnificertishominibus
preparata ¢t @ Deo, quamvis finceré volente falu-
em omnium; quia non fie valt falurem omninm,
ut omnibus preparer beneficia, quibufcum credieu-
o fuat, & in fide, que per dileckionem operatur ,
ufgue in finem perfeveraturi; f{ed multos relinguitin
maffa perdjcionis , illos relinquendo in infidelicate,
#on gadd non fincerd velic illos ad fidem conver
ti, fed guadjnfto judicio nelit illos eo modo , quo
illis congrnic ue re ipfa ad fidem convertantur, vo-
care, ut docet ipfe S. Auguftinus lib. de beno per=
fev. cap. 14, ciim. aie; LPradeffinatio Santoram nibil
alivd ot quanm prafeientis ¢ praparatia beneficio-
raws Deis quibus certiffime: [iberaman quichmque lie

beramtwr 3 credendo feilicet, & in fide, que perdi-
lectionem operatur, uique in finem perfeverando :
Cereri antem ubi 7ifi iy maffa perditionis juffo di-
wino judicio relingumntyr 3 Ui T yris velichi_fune ¢
Sidonii , qui etiam credere poryerunt { hoc eft, re
ipfa credidiffent ) ff mirg jii, Chrifti figna vidif-
fent. Sed quowiam wt credevent non eras eis daturm
etiain ue crederent eff wegatum: .

4. 8. Prolper in doétrina §. Auguftini verfarifli-
mus , ejulque fideliflimus interpres , hac haber fen-
tent. 8. fuper Capit.Gallorum: 0y dicizy quod non
omnes homines wvelit Dens falvos %ﬂ, fed certum nu-
mersw: pradeffinatorum o durins loguirar , qudm lo-
quendum eff de altitudine infirntabilis gratie Des :
qui & omnes vult falvos fieri atque in agnitionem
venive veritatis + & voluntatis fue propofiium in iis
implet , guos prafiites predeffinavit ¢&e.! Ee in ref-
ponfione ad z. objedt. Vincent. Remota hac difere-
tione s quam Aivira [tientia intra fecvetym juflitia
[#e continet 5 finceriffime credendum arque profiren-
dum eff s Deumr wvelle wr omnes bomines Jatvi fians .
Si quidem Apoftolus, cujus ifta fententia offy follici-
tifimé pracipir 5 quod in omnibus Ecclefiis piiffime
cufloditur 5 ‘ut Deo pro omnibus hominibus [applice-
tir : ex quibus quod wulti pereant , pevewntinm eff
meritum: quod multi (lvantury falvantis eff donum .
Quibus verbis S.Profper, 1. aperté agnofcit in Deo
finceram voluntatem filvandi omnes omnind homi-
nes. 2. Hane voluntatem , propeer teftimonium A-
poftoli pracipientis , ut Deo pro omnibus homini-
bus fupplicetur, & praxim Ecclefiz juxta preceptum
Apoftoli Deo pro omnibus hominibus fupplicantis,
omnind exploratam & indubitatam, ab omnibus Cae
tholicis finceriflima fide renendam atque profirendam
efle affirmat.

3. Quod veriffimum eft, afferic effe credendam
arque profitendam fine prejudicio latentis Dei con-
filii y & gratuitz omnium re ipfa falvandorum difcre-
tionis ab wxterno fackz., 4

4 Ex hiz dabus veritatibus ‘addic fequi duo :
primum, guod wule; pevennt , peveuntinm effe merin
tum quia Deus quantum eft ex parte fua , fince-
r¢ voluir illos falvasi, & illis media ad I’alure\m con-
fequendam idonea conrulit : alrerum verd , quod mul-
t falvantur , falvantis effe donum , quia Deus gra-
titd dilcrevic, & predeftinavic omnes, qui l':\l_var}-
tur: ita ut nulli {alvarencar, fi nullos Deus miferi-
corditer pradeftinafler. En germanaS. Auguftini cir-
ca prefentem controverfiam doctrina, ab ejus Difci-
pulo breviter, fed accuraté & fideliter expofica. En
dockrina: Catholica, quam cum Doore Gratiz, &
ejus Difcipulo , gratiz acerrimo defenfore , ample-
ctimur & defendimus.

Non eft hic pretermittendum filenio, S. Profpe-
rum locis citatis fe & Auguftinum contra Semipela-
gianorum calumnias defendere & purgare, ut patet
ex ejus prafarionibus in refponfiones ad Capicula Gal-
lorum ,« & objedtiones Vincentianas. Galli Semipe-
lagiani, ut Augultini de gratia & pradeftinatione do-
¢trinam infamarent , quindecim Capirula in vulgus
fparferant, quibus tondem, ut mentiebantur, impu-
gnabant Auguflini errores; exquibus duo ifti erant,
Quod non omnes homines welit Deus [alvos fieri, fed
certum numerum pradeflinatoram : Ouod non pro to-
tins mundi redemptione falvator fit crucifivus. Ad 1.
relpondet S. Profper, nomine S. Auguftini, fent, 8,
Deum velle quidem omnes omnino homines fal-
vos fieri , & ad agnitionem veritatis venire , fed fi-
mul velunratis fiwe propofirum in cis implere » guos
prefcitos pradeftinavit , predeffinatos vocawit 5 -
catos juftificavie 5 juffificatos glorificaver 5 hoc eft ,
agnolcendam quidem effe finceram in Deo volunta-
tem falvandi omnes homines, fed fimul confitendum
efle graruimm voluntaris divine pro poficum, quo cer=
ti homines electi & pradeftinari fucrunt ab zrerna
ad gloriam, ad quam vi hujus propofiti per media
efficacia infallibiliter diriguncur , & perveniunt , ce-
teris ommibus fuo malo merito pereuntibus. 2

2.




|
|
|
i

Difputatio VIIL Articulus IL 141

Semipelagianorum oﬂfcnl’mnr:m, Auguftinum ﬁ_rc~
aué defendendo, incutrit Prolper: Conrexnerunt ita-
que ( utor verbis ipfius Prol'pcri ‘} d“‘qmﬁémpomev
yunt [ententiss comprehmdemm mepr:.ﬂ?m.q‘rxm qua-
yursdam blafphemiarum pradﬁgﬁaﬁ: me){.:iar:_a : eaque
a/lmdefrda @ ingerenda wultis paéi.{ce privatimque
cincumstalerunt. o afferentes talia in ejus effe Senfn >
qualia dizholico_continebantyr [ndiculs . Sententias il-
las 5 feu articulos illos falso in fe s ad excitandam
invidiam jaclitariy facile & [wficienter (ubferiprione
unius pmb@?’et andathematis 5 nift malignitas advgr[n—
riorut fubferiptionss ejus brevitatem (ufpectam fuiflec
babitura . Expedire igitnr judicavic, plene !fmde’que
P“dgy.g, qui de peryerﬁ,;dnjﬁ'nmom?n{ 5 {ibi ;311'1111‘
niosé imputatis, fudicaret . Prapofitis igitur fiugilla-
tim fexdecim Capitulis [ub wnoquoque corum jfn[;u
fui @ fidei 5 quam contra Pelagianos ex Apoftolice
Sedis anthoritare defendebat 5 wverba pofuit, ur ledto-
ves evidenter agnofterent 5 impiarsm o prophanarsim-
qug apinionum nullum cords efus mtmﬁﬁ”g yqﬁ‘,ggw-’
o blafphemias s quas perfpicerent ejus  profeffione
damnari 5 int earumdem repertoribus cenferent debere
paniris Sexdecim autem illa Capitula , quibl}s per-
verfe definiriones imp_m prophanxquc _opiniones »
& inepriffime blalphemiz, Profpern falsd impuratz,
comprehenduorur , fun\r ub)c&mnes Vincentianz »

yarnm  prima cft , quod ‘I)amz‘rmr mﬂ;r Jefus C'_.fm—
flus non pro owninm hominum falute & chdrmpr;om
Sir paffas: fecunda verd, qm’:d Deus nolit omnes [;z:f‘
ware, etiamfi omnes falvari velint. Ad hanc, ur vi-
dimus, relponder S. Profper, ﬁ:lccnﬁ'_imé credendum
& proficendum efle, quod Dens velic omnes homi-
nes [alvos fieris fed hoc credendum & profitendum
fine pm‘,judr;m gratuita corum omninm, qui re ipfa
{alvantar, difcrerionis , & pl‘.l‘dcﬁmnnnnlls. Ex qui-
bus colligi poffe videtur 5 tunc tempotis finceram
Dei voluncatem falvandi omnes homines 5 nuilo ex-
cepro 5 Ut indobitarum fidei noftre articalum habi-
tam effe tam ab Orthodoxis 5 quim ab Hererodo-
is, qui, uiDrchodoxos gratuite p‘r:cdeﬁinationi_s de-
fenfores calnmniarentur > in vulgus (pargebant illos
Gnceram in Deo falvandi omnes homines volunta-
tem non’ agnoicere, fed impi& oppugnare.

Auguitino ‘& Profpero adjungimus landariffimum
Authorem librorum de vocatione Gentium , quilib. 1.
cap, 12. probat ex fenfu & praxi Ecclefiz, hzc Apo-
foli verba » Déns onle omnes homines falvos fievi o
e, inteliigenda effe de omnibus omnind homini-
bus. Etlibo2. cap.30. fic loquitur : Tribus faluber-
vimis OF veraciffimis definitionibus. fimus innixi: qua-
i una p?‘o,’fa‘tﬁﬂ‘ aternum O proprium divine effe
bonitatis 5 ut omnes homines falvos fieri wvelit 5 O,
Addimus etiam ' Patres Concilii Carifiaci contra Go-
thefealeum: Monachum Predeftinatianum , cap. 3. fic
pronunciantes: Deus omuipotens omnes homines , [i-
ne excepriont, vule falvos fieri, licet rion omnues fal-
UERLUY
Quando autem Janfenins poft Uflerium Calvini-
ftam, dicic Gothelcaloum faiffe Catholicum , & in
Conciliis Moguntino & Carifiaco iniqué dampatum ,
illorumque: Conciliorum Pn_[rcs Scmipclagianos fuil-
{e, falsb &caLumn'}o.sé"!OqLurur. Nam 1. Gothefcal-
cus pro h=zrerico _mu {emper habitus a Ca[hplicis s
nec unquam i Nicolao L appi‘_at‘)atus & defenfus .
. Patres Conciliorum Mcgt_mnm & Carifiaci, &
Catholicis tanquam fidei dctcnl'orcs_ femper  laudari
funt , gec nift 4 novatocibus Semipelagianz pravi-
tatis unquam accufati . Necdic Canonem Concilii
Carifiaci 4 nobis laudatum, damnarum fuiffe a Va-
lentino HI. Hzc enim Synodus non faver Predefti-
natianis : cim Can. 5. dicac , vel faltem apertc fup-
ponat, Deum velle falurem omnium, etiam reprobo-
rum; nec Canonem Synodi Carifiacz damnavir, nifi
ex errore facki: falfis enim rumoribus decepra cre-
debac Patres Carifiacos in ea fuiffe fententia, 8 de-
finire voluille ; quod Deus veller falurem eriam eo-
rum , qui jam erant damnaci, & Chriftus pro illis
fanguinem fudiffet.

Prob. 3. refponfio noftra argumento thealogico .
Deus finceré vaulr falutem eorum omnium, pro quo-
rum falure Cheiftus mortuus eft . Atqui Chriftus
mortuus el pro falute omnium hominum, nullo ex-
cepto . Ergo}J’)cus finceré vule falatem omninm homi-
num, nullo excepto . Prob. min. Ex Scripturis, in quibus
hzc veritas tam claré exprimitur , & toties inculcatur,
urnullus ficcergiverlarionilocus. Nam dicitur 1. Jo.
cap.2. Ipfe ¢ft propitiatio pro peccatis moffris ( hoc
cft omouwn fidelium, ) won pro noffris antem tanting,
fed eriam pro rotius mundi. 1. ad Timoth. c.2. De-
dit redemptionem (emeripfum pro ommibus. AdHebr.
cap. 2. Videmus Jefum proprer paffionem mortis glo-
ria @ honore coromarsm 5 ut gratia Dei pro omnibus
guftarer morrem . Ronw. cap. 5. Sicut per unins delis
chum »in omnes homines | veatus peccati percranfiic ) in
condemnationenz; fic. & per unins juftitiam 5 in om-
nes hemines ( redemprio percranfiit, quantim cft ex
parte Chrifti ) infuftificationem vite. Er 2.Cor.c, 5.
Si unus pro omnibus mortuns 2, €7'L0 OMNES WOTIHL
Sunt o« In que verba ira differit S. Auguftinus lib. 1.
operis amperfedti contra Jul. cap. 64. Unus pro om-
nibus moreuus; ergo omwnes moytui fint. Conclufio hec
Apoftoli invitla ¢ff 5 ac per hoc 5 gquia @ pro parvs-
lis mortuis eff 5 profelto ctiam paruvalimortni funt .
Et lib. 2. cap. 163. Clamar Apoftolus : Ergo omnes
moreui funt , @& pro omnibus mortuns eft; & vos re-
clamatis: Non [unt movini parvili: clamares & quod
Sequitnr; Ergo non proipfis mortwuseff. Ecce, inter-
prete S. Auguftino,, Apoftolus concludic omnes om-
nind homines per peccarum morrmos: efle , quia
Chriftus pro omnibus omnind hominibus morcuus
eft; &invicté concludit, quia cim Chriftus non ve-
nerit » nifi ut falvarer quod perierat , non venit ut
moreretur , nifi pro hominibus per peccatum mor-
tuis; & confequenter, fi mortuus eft pro omnibus
hominibus, nullo cxcepto , omnes , nullo excepto ,
per peccatum mortui funt. Quando igicur Apoftolus
ait : Unus pro omnibus mortuus eff: ergo omues mar-
i fune > nterprete S. Auguftino, gencraliter loqui-
tur , & abique ulla reftrictione vel exceprione , &
duo manifeté proponic fidelibus certa fide tenenda ,
videlicer Chriftum mortuum effe pro falute omnium
omnindbhominum, & omnes omnind homines mor-
tuos effe per peccarum , & per illud factos zterne
damnationis reos ; unum ex altero tanquam notiori
deducendo : unde ficur infidelis eft, qui negar, om-
nes homines, nullos €XCEpro , Mortios effe per Ada-
i peccatum ; ita , imo a fortioni , qui negat pro
omnibus omnind hominibus mortuum effe Chriftum.

Prob. 2, min. ex traditione 5 cui magno contenfu
atteftantur Patres & Concilia. Et 1. quidem Patres
Grzci 5 ut Clemens Alexandrinus lib; 7. firom. ubi
de Chrifto aiv: Noz defpeita carnis bumanae imbecil-
litate 5 fed ea indmus 5 ad communem venit bowi-
wum falurems . Gregorius Nazianzen. orat, 42. vocat
Chriftum viGimam , que eft, #on exvigue cujufdam
pm!;'! tervarum , Hec ad exiguums tempus 5 fed rorins
mundi nunquam intermoritura expiatio . S. Bafilius
homil.in Plalm.48. Zrwvenrom, ait, unum off proami-
nibus fimul bominibus diguam pretivm 5 nempe fane
s €& omni pretio ﬁfperit:r prctioﬁ:; Sanguis Domi-
i moftri Jefu Chrifti 5 quem. pro nobis omnibus effs-
dit . S Epiphanius hzr. 69. Chriffus Sacerdes 5 in-
quits ipfe boftia femetipfume obiulit proomnicreatira
LPontificatus officio fungens. Et S. Cyrill. Alexandr. in
epift. ad Monachos , ubi ait: Unws ex omnibus re-
f;».rgrm 2 r‘r)u' pro oninibus mortuis erat ) ’34: p?apr;'a
fangnine redimerer quidquid [ub calo effs & acquive-
ret Deo ac Patri omnes, qui in amiver(a terra confi-
St

2, Patres Latini, ur S.Hieronymus inc. 5. cpift. 2,
ad Cor. de Chrilto dicit: Solus inventus eff , qui ut
immacniata hoftia pro emnibas 5 Qi erant in peceatis
martii 5 gfferretar o S.Leo ferm. I, de Nar. Domini ¢
Sicut mullume 4 veatn libersm reperit | ita pro dibe-
randic omnitus venit . S.Ambrofius ferras8. in Plal.
118, Sols inquit, juftitia omnibus ortuseffs omnibas

ve-




142 Traétatus L

wenit 5 omnibus paffus-effs & omnibus refurrexit.. .,
Sié quis antem won credis in Chriffum , generals be-
aeficio ipfe (e fraudary ut fi quis clasfis feneftrisra-
dios Solis excludar. S. Auguftinus in Comment. in
Plalm.g5. Jadicabir, ioquit, erbem serrarun in aqui-
zate : non partems , Guia nen pariems emiil : tofum fu
dicare habet , quia pro toto pretinm dedit .

Prazrered, ue jam vidimus, contra Pelagianoslib.
1. & 2. operis imperfecti, probatomnes homines ,
nullo prorfus excepto, in Adamo peccafie; probat ,
inquam , ex his Apoftoli verbis : Unus pro omnibus
wmortaus ¢ff 5 ergo omnes mortsi funt . S_uod griam
facic lib. 20. de Civ. cap. 6. & lib. 6. contra Julia-
num cap.4. ubi fic loquitur: Unus pro omnibus mor-
tunseft 5 ergo omnes martui funt. {/?dtqsriaz :aa.ﬁqm’m
effe waluir ( Apoftolus ) ut intelligantur omnes mor-
tui 5 [V pra omnibus mortuss eff . Quia ergo monin cor-
p‘o?‘e 3 reﬂar ut in Pfﬂ'm!a cﬁ WorLnas OmneEs s ﬁ pro
omnibus Chriftus mortuns  nema neget 5 nemo dubitet
qui f& non megas , ant dubirar effe Chriftiamm . Ex

uibus manifefftum et Auguftinum intellexiffe Apo-
golum de motte Chrifti pro omnibus omnind homi-
aibas, nullo excepto, & ab eoper mortem i Chri-
fto pro omnibus omnind hominibus obitam totius
humani generis in Adamo lapfum probari tanta evi-
dentia, ur hoc nemo negare , nemo in dubiumre-
vocare poflic, qui fe non megat , aur dubitar effe
Chrifianum. Certé fi nemo Chriftianus effe poteft,
segando vel dubirando totum genus humanum in A-
damo lapfum effe ; pofiquam Apaftolus dixic, S umus
pro an:im‘&_u.r mortuiss ¢ff 5 ergo amnes mortui funt
quantd minls porc& effe Chrithianus , qui negat, vel
dubitae Chriftum mortem fuam pro omnibus omnind
hogpinibus obtuliffe?

S. Profper fic loquitur fententia fuper 9. Capit.
Gallorum ; Oui dicity qm‘ad non Pro torius mundi re-
dAemprione Salvator fit crucifixus , non ad Sacramen-
1 wirturem s fed ad infidelivm refpicit pariem 5 cum
fanguis Domini noftri Jefu Chrifts pretinm totius win-
difir « A quo pretio extranei funt 5 qui ant delellati
gaprivitate , vedimi noluerunt ans poff redemprionem.,
Ad eandem funt fervitutem veverfe . Quibus verbis
docer ; quod Salvator non fit erueifixus pro rtotius
mundi redemptione , eo tantum fenfu dici poffe ,
quod crucifixio Salvatoris non profic tori mundo ,
nec totus mundusre ipfa per illam crucifixionem re-
dimatur , jultificationis gratiam confequendo, & inea
ulque in finem perfeverando; non quodfanguis Chri-
fti non fufficiar ad redemptionem rotius mundi, aut
pop fit pretium rotins mundi, feu pretium pro to-
to mundo a Chrifto oblatum ; fed quia per jllud
prejiam non poflumus redimi, nifinobis applicetur,
nec nobis applicatur fine libera noftra cooperatio-
ne; & mulo fuoc, qui peccari fervitute delectati »
nolunt ab ea liberari, & multi, qui Poftquam ab ea
liberaty fuerunt, ad eam jufticie pert®fi redeunt » &
in ga pereunt, In bune fenfum loquirur 8.Do&or,
£um it ip relp. ad idem cap. Cum reifime dica-
#ur Salvator pro tatins mundivedemptione crucifixns,
praprer ueram bumang nature _ﬁgﬁ"ep;;’aﬁgm s & pro-
Prer cammunem in firima homine omninm perditionen: s
Joteft vamen dici pira bis tantwm evucificus quibus
wors [pfius profuit «vy.. dedit pro munds [anguinem
Sfuumy o mundus vedime noluit. Ita(]ug juxea . Prof-
peram , Salvarer redtiflime dicitur pro totius mun-
di redemprione crucifixus , quia in vera humanita-
te, gquam [ibi hypoﬂatic& univit, communem om-
nibys fulcepic naturam ; 4 communi in primo ho-
mine amaibus perditione , quantum in fe erat , li-
herandam; guad eft, Salvararem pro omnibus mer-
rei, _omnihus, quantum in fe erat, pro.i'ummm fub-
‘gglﬁ:‘; ifa. ut re iP}a emnibus, nifi ipfi fibideeflent,
profurura effee ; aliquo tamen fenlu Salvacer dici
perelt non effe crucifisus, nifi pro1is; quibus mors
prodelty vel, neloguitur Tridentinum , quimor-
2jus beneficinm gecipiunt , quatenus ii tantim re
ipfa, & ut loquunturScholaflici, inaduflecundo re-
dimnniuy per mottem Salvagoris ; gmeri verd, quia

de Deo Uno.:

ipfi nolunt , non magis atu redimuntur , quim &
Salvator non efler pro illis crucifixus: ut enimair S,
Dadtor codem loce , non fyfficit bominum redemptio-
ni { in a&ufecundo ) crucifixum effe Dominums Chyi-
ftum 5 nifi commoriantur i , & confepeliantur ix
baptifmo . Alioguin nato Salvatore in carne [ibffan-
tie noffre 5 & cracifixe pro omnibus nobiss non fue-
vat ﬂrcejarizm > ut venafteremur , ¢ fimilituding
miartis ejus complantavemur: fed cime [fine hoe facra-
mento, nemo bominum confequatur vitam aternam *
non ef falvaras cruce Chrifti, qui non off crurz'ﬁx.'u
in Chriffo . Unde refpeétu illins ; qui non eft cru-
cifixus in Chrifto 5 perindefe habet Chriftus ad aGua-
lem cjus redemprionem , ac fi non effer pro illo
crucifixus, quia re ipfa per Chrifti crucem non fal-
vatur , non quia Chriftus non veluic finceré illum
cruce fua falvari 8 redimi, fed quia ipfe non vuit
fibi mericum crucis applicare, auxilia gratiz {ibi ob-
lata, & ad hanc applicationem neceffaria repudian-
do.

In eandem fententiam relp. ad 1. objeét. Vincent.
hzc fcribic S. Doctor : Quod ergo ad magnitudinem
& porentiam pretiis & quod ad unam pertinet can-
fam generis humani 5 fangwis Chrifti redemptio eff
totins wundi . Sed qui hoc feculum fine fide Chrift:
¢ [ine regeneratioms [agramento pertranfewnt 5 ve-
demptionis alieni funt. Cum itague propter unam om-
ninmg narwram s @ snam omninm canfam a Domino noe
Jiro in weritate fufceptam 5 vefle omnes dicantur re-
dempti 5 G tamen non omnes & captivitate [int ers
ts redcmp:ia?!if proprietas baud dubié penesillos ejft’ >
de: quibus princeps mundi miffus eff foras 5 & jam
non vafa diaboli 5 fed membra funt Chrifti , cujus
mors non ita impenfa eft humano generi , ut ad re-
a,'empfz'oﬂem eius, eriam qui rfgmemfm'i non erant ,
pertinerent. Quia Chriftus, inquit S. Doctor, ficut
unam omnium faturam, ita & unam omnium cau-
fam in fe fufcepir; fanguis Chrifti redemptio eft to-
tius mundi, reétcque omnes per fanguinem Chriftd
dicuntur redempti, non quod omnes hoc ipfo pre-
ci1sé quod fanguis pro omnibus fulus eft, finc i ca-
privitate eruti, & adtu redempti ; cim multi nun-
quam & caprivitate eruantur & Atifolreruantur »
de quibus princeps mundi foras minitur, .B(,‘ds: va-
fis diaboli fiunt membra Chrifti ; fed quéd Chriftps
{fanguinem fuum pro omnibus veré fuderic , & Patri
ut pretivm omnibus actu redimendis-fafficientMimum
obtuleric ex {incero adtualis omninm tedemptionis
defiderio 5 quandoguidem ficut nnam omnium na-
turam , ita upam omnium caufam veré fufcepit.

Breviter. Juxta Prolperum, fanguis Chrifti eft to-
tius mundi redemprio, non in atu fecundo, fed in
adtuprimo tantim, Non eft totius mundiredemprio
in attu fecundo, quia non eft aknalis totius mun-
di 4 capuvitate demonis & peccari liberatio : hzc
enim liberatio in juftificatione confiftic , & fanguis
Chrifti non juftificat per fe formaliter & immedia-
& . Eft rorius mundiredemptio in actu primo , qua-
tentis eft pretium 4 Chrifto oblatum pro toto mun-
do’, ad torius mundi liberationem fufficiens, & quo
proinde totus mundus liberaretur, i omnes illud fi-
bi applicarent, quantiimopus eft ad obrinendam ju-
flificationis gratiam, recté utendo mediis fibiin hung
finem 4 Deo intuiru prerit illius grarnitd donatis «
Hzc pauld fufits difpurata funt ad defenfionem §.
Doctoris conrra Novarores; qui eum ad fuas par-
tes inique derorquent : Fl.\IlI‘I hac de re non alind
fenferic , quim guod Tridentinum fefl. 6. c. 3. ver-
bis infri laudandis .

Author librorum de vocat. Gent. lib. 2. ¢. 16, hag
{cribit : Nulle ratio dubitandi eft , Jefum Chriftum
Dominum noffrum pro impiis G peccatoribus mor-
THUTR o A QUOTHIS IHIETO liber inventus (ﬁ . Non eff
pro amnibus moreuus Chriffus ¥ fed provsus pra om-
wibus mortuus eft Chriftus. Et S. Anfelmusin cap. 2.
epift.1. ad Tim. Adediator Deus, inquit, quem: Deus
inter fe & homings pofuit rtem pro amnibus i
[Finnit o ub omnes 4 morte redimeret o Et ideo qui

7o




Difputario VIII, Articulus IIL

gon [alvantar 5 #oL eff qu&a% de Dea' vel mediatore
poffine conqueré ,__fed de J.fe ipfis, qui mec redempria-
nens, quam mz.dmrard;d:: » nec falutem 5 quam Dens
obeulir 5 woluersnt accipere. ) :

*3. Denique Concilia, utSynodus NlcanairlSym—
bolo, ubl dicitcurs Qui praprer nos homines » & pro-
prer noftram [alwem defeendit de calis ... cruci-
fens etiam pro nobis ( fupple hominibus . ) Nota .
‘Non dicit przcisé, propter nos, aut proprer nos fi-
deles, vel proprer nosbaptizaos, lefj reprer nos ba:
yines . Quo modo loquendi aperté fignificat , Fi-
lium Dei defcendiffe de ceelis per unius omnium na-
rurz fulceptionemin humanirace ; quam fibi fubftan-
rialiter univic, ut unam omnjum canfam [ufciperet,
& agerer, pro omnibus mMortem fubcl:mdo » & fan-
guinem {uum fundendo. Synodus Carifiacac. 4.con-
tra Gothelcalcum fic pronunciac: Chriffus Jefus Do-
misnus noffer 5 ficur nullus homo eff, fuit, ant erir ,
cujus Ratura affumpta non fuerit itanvilus eff , fuits
wel erit homo 5 pro quo pafus non fuerit 5 Licét non
omues paffionis ejus wyfberio redimantur. EtTriden
tina fefl, 6. ait cap. 2. Hunc ( Chriftum ) propofui
Deus propitiatorems per fidem in fanguine ijﬁu.r pro
peccatis ngftris o non folum auterms pro noftris Jed
etiam pro. totiys myndi. Et cap.3. Perum exff ille pro
omnibus movenns eff 5 non tamen omnes Wortis cjus be
neficinm vecipiunts [ed i dumtaxat, quibus meritum
paffionis ajus communicatur . Certé fi qui{unt, pro quo-
rum falute Chriftus non eft mortuus, funt i, quibus
meritum paffionis €jus non communicarur. Atqui cx
Trid. etiam pro ilis moreuns eft. Ergo cim Triden.
ait mortuum effe pro omnibus, manifelté, intelligic
ompes omnino , nullo excepro.

ARTICULUS IIL

Solpuntar objefliones contra finceram Dei vo-
luntaters [alvands omnes reprobos.

Bj. Non poteft dici, quid fit hzc voluntas fin-

cera Dei [alvandi omnes reprobos. R.neg. &
dico, 1. non effe voluntatem metaphoricam , & vo-
luntatem figni tancim , [ed proprium & formalem
divinz voluntatis affe¢tum. 2. Hunc affetum non
efle rantim de mediis ad falutem idoneis, fed etiam
de ipfa faluze , ur, quantumeft ex parte Dei, per il-
la confequenda; affectus enim mediorumut fic, non
eft , nec potclt effe fine affectu finis 3 clim media
ur fic intendi repugner , nifi propter preintentum
finem. 3. Efle Deo liberum, non neceffarium , &
confequenter non effe actum fimplicis complacen-
tiz, qualem Deus habet circa lalqtcm dampatorum
ut Po[ﬁbiiem; fed aétum profccuzw_l.lm > quo ans
ferid ingendic finem aliquem , & vi hujus intentio-
nis eligirmcdia idonea ad finem illum-obrinmdum,
{ecundim modum quo iatendic affequi . Unde cum
Deus per adtum illum non incendac abfolute & ef-
ficaciter falurem zternam reproborum , fed folim ,
quancuim eft ex parte (ua, (ufficienter, vi llius non
eligir media efficacia , éd folum fufficientia , qui-
bufcum reprobi poffent falvari, fua tamen culpanon
falvantur . Quod nullam dicic in Deo imperfedtio-
nem : nam quod Deus non velic efficaciter {'aEL.ucm
reProbomm, & ad eam procumn_dam fon adhibeat
media efficacia , hoc nen provenit ex aliqua impo-
tencia ex parte ipfius , fed ex co quod ei liberum
eft velle vel non velle efficaciter falutem talium ho-
minum s & volendi, non efficaciter, fed fufficienter
tanciun; fapientiffimas & juflilimas caufas habet. 4.
Non effe @qualem relpectu omnium reproborum ,
fed inzqualem ; nam Deus non dtll(‘fr{l‘ﬂt omnibus
reprobis xqualem gloriam, fed aliis ajorem , aliis
minorem; nee omnibus xqualia praparavit media,
fed aliis majora , aliis verd minora . Irem non -
qualicer omnibus defiderat , fed aliis magi_s 5 alils
mintis; unde non omnibus prparavit media zqua-
lier 1donea , fed aliis magis, aliis. verd minuis ido-
nea praparavic; fic tamen ur omnibus veré 1donea

143
& fufficientia prazpararit. Utriim bzc voluntas , quam
haber Deus falvandi reprobos, fit volunras benepla.
citl, an non, quzftioeftde voce: nam non. cft,
per voluntatem beneplaciri intelligarur tantim - vo.
luntas abloluta & efficax: at eft , (i voluntas bene:
placidi fumitur pan!o lariis pro voluntate, qua Deus
finceré defiderar aliquid fier1.

Okj. 2. S.Fulgenrium lib. de incarn. & grar, cap. 23.
ubi fic loquitur: Mud wvero apoffolicam, wbi dicitur
de Deo: Qui wult omues hominesfalvos fievi, & ad
agnitiencm veritatis venire.: non ﬁl‘:u oporter 5 intel
lignnt , qus hanc Dei voluntatem, Sicuz in wafis mife-
ricordiz , fii & in vafis ire accipiendam exiftimant 5
mins confiderantes -weraciffimam Scripture fenten-
tiam 5 qQue divine commendans omnipotentiam volun-
tatis: Omnia, inquir, necHmyne voluir 5 fem'r incaelo
@' in terra, @c. R. S. Fulgentinm his verbis Pelagia-
nos & Semipelagianos reprehendeye , non quia ver-
ba Apoftoli intelligebant de fincera volunzate (alvan-
di omnes omnino homines, fed quia interpretaban-
tur illa de voluntate aquali circa falvandos & dam-
nandos, 8 confequenterde volunrate abfoluta & ef-
ficaci; cim galis re ipfa fit. circa (alvandos. Exqua
interpretatione fequebatur manifefta abfurditas & fal-
fitas, nempé quod voluntas Dei, etiam abloluta &
efficax , poflit effectu fuo fruftrari , & re ipla fru-
firetur in tis omnibus, quidamnantur, Bonitashujus
refponfionis patet ex ipfo: Fulgentio : fic enim caput
citatum concludic: Proinde bi 5 qui voluntatem Dei ,
qua_omnes bamines walt falves fieri , aqualem circa
redimendos & damnandos exiffimant 5 cum interroga-
#: fuerint cur wvelit Dens omnes homines (alvos fieri
nec tamen omnes (alvi fiant, quid re[pondebunt 2 In
hoc igitur graviter errabant, 8 merito reprehendun-
tur 4 Patribus Pelagiani & Semipelagiani, quodaffe-
rerent Deum velle . quantum eft ex fe, falurem om-
nium hominum; per tllud, Velle quantum eftexfe ,
intelligentes voluntatem abfoluté - efficacem ex parte
volentis; ex hominibus verd eos falvati, qui exlo-
lis nature viribus vellenr , aut faltem. velle incipe-
rent ; eos verd damnari, qui nollent falvari , aug
faltem falutem fuam inchoare nollent , vel neglige-
rent; proindeque voluntatem Dei, etiam abfolut¢ ef-
ficacem, in poteftate hominis.effe, ur haberet 5 vel
non haberer effe€tum fuum, contra manifeftum illud
Scripture teftimonium, Omnia geecamque wvolnit ( ab-
folure & efficaciter ) ferit in calo & interra. Pl 113,

Porrd ex his facilé redditar ratio, quare S. Au-
gultinus. rexcum Apoftoli laudarum interpretetur cum
aliqna refirictione & limitatione, lib. de prad, Sanck.
c.8. ubi ait, Deumdicivelle falvos fieri omnes homi-
nes , quatenus vule cos omnes falvari , qui re ipfa
falvantur ; ficut magifter alicujus civitass dicitur do-
cere omnes pueros, qma docer omnes , qui re ip(n
docentur. In Enchir. cap.105. ubi ait to emwes in
textu Apoftoli fumi progeneribus fingulorum, non
pro fingulis. generum: ira ur Deus dicatur velle fa-
lutem omnium hominum,, quatentis nulla eft homi-
num =ztas , conditio , natio 5 fexus differentia , in
qua Deus non velit aliquos falvari : ficur dicitug
omne animal fuiffe in arca Noe, in quantum fuerunt
in arca Noe aliquaex omni animantium fpecie. Et
lib, de corr. & grat. cap.15. ubi Apoftolum intelli-
git de voluntate falvandi omnes homines, non for-
mali, fed canfali, in quantum Deus facit uc fanéki ve-
lint falutem omnium hominum , eamque, quantum
in fe eft, procurent. Namdico S. Augu!ﬁmlm lau-
datis libris fic Apoftelum. ingerprecari 5 €X fuppofi-
tione, qudd intelligatur, utvolebant intelligi Nova-
tores, de voluntate falvandi omnes homines abfolu-
té efficaci ex parte volentis; monquod ipfe velir A
poftolum non poffe infelligi de volunrate fincera fal-
vandi .omnes, nullo excepto: ciim iplemer fioingel-
lexerit , & intelligendum effe; velurrem cerram 8¢
indubitatam fuppoiuerit » ur fupra vidimus.

Obj. 3. Deus non vult falutem illorum , quibus
pulla przparavit, nulla dat media ad {alutem conle-
quendam idoneay Atqui multi faleem. fune reprqbi,

qur-




144 Traétatus I, De Deo Uno.

guibus nulla preparavie , nulla da media ad faly-
tem c(ml’equcndam idonea. Ergo , &c. Kefp. neg.
min. cui contradicunr magno inter fe conferffu ljg-
tees. Dico itaque nullum effe reprobum , cuj auxi-
liom ad falutem confequendamidoneum, non derur
pro leco & tempore; mediaté vel lm_medlaté. Dico
autem, pro loco 8 tempore: non cnim volumus au-
xilium illud omni tempore vel eriam momento adel-
fe, fed folim quéd reproborum nullus fir, quinon
babeat illud faltem aliquando. Dico etiam , mediaté
vel immediat¢: nam reprobis, quiufum rationis ha-
bent , datur immediaté : accipiunt epim - faltem ali-
quando illuftraciones & infpirationes , quibus {i ac-
qmcﬂ:anr, pervenient ad notitiam Evangelii , fideil-
6 nihil unquam audierunt, & ira infidelirate nega-
%iva laborant, & audito Evangelio , ylteriora auxilia
accipient, quibufcum pofline credere: vel difponen-
gur ad juftificationem, fijam credunt, & adhuc funt
in flaru peccari: juftificart aurem ulterits fic adjuvan-
tur, ue perfeverare pofline, & ira falurem zternam
confequi. Reprobis verd, quianteufum rationis mo-
riuntar, dacur mediaté auxilium ad falurem fufficiens:
illorum enim parentes pro loco & tempore accipiutt
auxilium ideneum, non folim uc fuz, fed etiam ut
filiorum (aluti provideant . Audiamus Authorem li-
brotum de vocatione Gentium lib: 2. cap. 23, Non
drveligiose , inquit, arbitrer credi..,, quod iffi pan-
corum dievum homines ad illam pertineant gratie par-
tem s que [emper univer [is eft impenfanationibus s qua
utigue [i bene uterentur eorum parentes , etiam ipfi
per eofdem juvarentur , &e. Quodintelligi debetnon
tantumde fidelium parvulis, qui, adbibita moralidi-
Yigentia, baprizari poffent ante moreent , fed eriam
de parvulis infidelium, imd & de paryulis fidelium,
qui moriuntur in utere materno , vel quibus naris
humanittis (uccurri non poteft : recté enim dici &
deferdi poteft , omnes omnind parvulos , qui fine
baptifmo moriuntur, ita mori culpaparentum, qui
defucrunt alicui gratiz auxilio , fibi 3 Deo ex fin-
cera falutis parvalorum voluntate collaro . Qued for-
gaflc 1pflimer parentes facil¢ agnofcerent, fidiligenti
examine di¢ta, facta, & cogitata fna perpenderent ;
fed de his in tract. de Graua,
0Obj. 4, Deas non vule falutem illorum, quos non
wvule pcrfeverare + fiani Deus non vult falurem illo-
rum , quibus mon vult medium ad falutem abfolu-
t¢ neceffarinm, qualis eft perfeverantia. Arqui Deus
nullum reprobum vule perfeverare: nulli enim repro-
bo dat perfeverantiam. Eigo, &e. R, dift.maj. Deus
non vult falutem illorumy quos perieverare non vult
abfoluré & efficaciter, M. maj. &mspcrfevcmre non
vult neque abloluce & efficaciter , neque fufficien-
fer quangum eft ex parte iua , ita ut riequidem ad-
hibere velit media ex parre ipfius neceffaria ad hoe
ut 1, fi velint, perfeverent, C. maj. .4d min. an-
gem dice , Deum non velle quidem abloluré & ef-
ficaciter ut reprobi perfeverent . Unde non prapara-
vir illis in mternitate, pec da illis in rempore me-
dia , quibufcum perfeveraruri fine, vel, quod idem
gft, nec praparavic nec dar illis perfeverantiam : at
ferio ramen velle ut juftificencur omnes, atque jufti-
ficati in fide, qua per dilectionem operarur , uique
in finem permaneant. Unde jultificatis dar media ve-
¥¢ fufficientia ad permanendum in Ratu juftitie: dag
enim illis media veré fufficienmia ad virandam roram
mortalium collectionem, hoc fenfu , quad dar illis
auxilium veré [(ufficiens , wut vitent Primum pecca-
ey, quod poll accepram jultificationis gratiam oc-
€uEric vitandum, vitantibus & orancibus darurus alind
majus auxilium ad vitandum fecundum peccatum
& i dciric_fps? dm}pc ipfi anxilium divinum libe-
:¢ ecpudiantes , tentarions ficcumbune, & legem di-
vinam travigeedinntury nam, ut dicir 8. Auguftinus
lib,denat. & grat, cap. 26, loquens de impio jufti-
ficawo 5 Dens mon dejerie , i non deferarir, ur pié
Jfemper juffeque wivasmr, Ex Trident. (efl. 6.cap.11,
Dewir fua gravia femel jaflificatos non defevit, nifiab
&y privs deferatur « B¢ €ap,13, Dewsy wifi ipfi (jur

fiificati ) #llins gratie defuerine, ficur copir opus bo
num 5 ita p\rrﬁc;t’t operans velle & perficere . Sed
de hoc wterim in traGaru de Gratia,

ARTICULUS 1V,

Sclvuntur objettiones contva wmortem Chyis
fii pro omnibus hominibus.

Bj. Scriptura redemptionis beneficium reftrin:
git modd ad clectos , ut clim Apoc. cap. 5.
dicitur ; Redemifti nos Deo in fanguine tuo ex omni
tribu & lingna . Modd ad oves Chrifti , ut Joan.
cap, 1e. Ansmam meam pone fro ovibus meis . Mo-
do ad eos qui credunt ; ut Joan. cap. 3. Exaltari
oportet filinm beminis ( in cruce, ) ut omnis , qui
credit in ipfum s non perear. Modo ad eos, quifunt
in Ecclefia , ut Ephef. cap. 5. Chriffus dilexit Eo-
ciefiam o & (e ipfum tradidit pro ea. R. breviter ,
Seripruram locis cirtaris redemptionis beneficium non
reftringere : quando enim dicit Chriftum mortunm
efle pro eleétis 5 vel pro ovibus fuis , vel pro cre-
dentibus , vel denique pro iis , qui funt in Eccle-
fia, hoc dicit pracifivé, non exclufivé, ideft, pre-
cis¢ dicir Chriftum mortuum effe pro talibus, ar non
negat mortuum etiam effe pro cateris 5 fed folim
wnc de illis reticer ; quod alibi non femel ¢laré
inculeat.
0Obf. 2. Matth. €ap. 15. Chriftus dicit: Noa fum
miffus nifi ad oves 5 que perierunt domus Ifrael . Et
cap. 2o, Filins hominis venit dave animam fuam ve-
demptionem pro multis . Ev Joannis cap,17. Nou pro
wmunde vogo, fed pro bis, quos dedifti mibi. Ex He
brzorum cap,9. Apoftolus de Chrifto digit, Per pro-
primm [angninem introivit [emelin [antla, eternare-
demprione inventa . Et Dan, cap. 9. Idem Chriftus
pradicitur cffeéturus , s delearwr iniguitas s € ad-
ducatur juffitia fempiterna , R. ad 1. Chriftum ibi
rantiim dicere , fe 2 Patre non effe mifflum ad an-
nunciandum regnum Dei per fe ipfum verbis & mira-
culis fuis, nifi ad Judzos. R. ad 2. hoc loco & aliis
fimilibus, hanc vocem , malti , lumi pro ifta , oms-
ner; & recté qnidr:m, quia ubi omnes funt mulci,
multi apté ponuntur proomnibus . Prarered, urplu-
ribus locis notavir 8. Auguftinus , familiare eft Scri-
pruaris facris, to mulriufurpare pro to emnes. Sic fu-
mitor v.gr. Rom. cap, 5. ubi dicitur : 7 wnins de-
litto multi mortui fant 5 Gc. R. ad 3. 1. Chriftum
ibi non orare pro omnibus pradeftinatis, fed folim
ro Apoftolis {uis, excepro Juda, &proiis, quiper
Apoftolorum pradicationem convertendi erant ad fi-
dem ; Now pro mundo rogo » inquir Chriftus , fed
vo his , quos dedifti mihi ,... Nemo ex eis periit,
;u{'/f ﬁij: perditionis ,..... non pro eis autem roge
tantum ; fed @' pro eis s qui creditiri funt per ver-
bum eorum in me . Ibi igitur Chriftus non orat pro
fanis vereris reftamenti, neque pro parvulis in fta-
tu grarie mortuis 5 vel morituris 5 & confequenter
non orat pro omnibus pradeftinatis . Imd ibi orar
ro aliquibus reprobis: non emim probabile eft cos
omnes, qui Apoftolorum predicatione ad fidem con-
verfi funt , fuiffe de numero pradeftinatorum . R, 2.
Dato quéd ibi Chriftus oret pro omnibus pradefii-
naus , & pro illis folis orer , fequi tantim quod
hac vice non oraverit pro reprobis. At proillisaliis
orare potuit , & orafle dlcqndtls eft. Nota « Su;:_»-
pofito qudd Chriftus voluerlt_ omnes hmm_nes redi-
mere, debuit una & cadem vice pro emmibus mo-
vi, quia femel tantim moriturus erat : at non de-
buit una & eadem vice orare pro omnibus , quia
ciim non una cantim vice , fed multoties orave-
tit, ur conflar ex Scriptura, potuit modo pro his ,
modo pro iliis, modd pro omnibus orare . K. ad 4.
Redemptionem 2 Chrifto: fadtam, dici @ternam, non
quia Chriftus redemit folos predeftinatos , in qui-
bus folis frutus mortis Chrifti manebit in @ternum 3
fed quia, ur pater ex texty , ad redemprionem oms
num




Difputatio VIIL. ArticulusIV. i45

nigm hominum ﬁlfﬁ_ci[,qubd Chriftus femel fe ipfum
obrulerit moriendo in cruce, nec neceffe eft, ur hee
oblatio itereturs & Chriftus plurics in cruce moria-
cur : ciim € contra in vereri Icge fac_rlficm 5 quibus
crucis facrificium comparatur , iterart dchcrcn; . &
nove in dies immolart viétime . R. 24 5. Chritum
hoc revera cffeciffe & efficere in praedeftinaris & fan-
¢tis , pro quibils motcaus eft efficaciter . Sed inde
non 1'equiml.', quod pro folis pf.tdc_ﬂmn:ls mortuus
fir , fed tantim quod non fic cfficaciter mortuus pro
aliis, pro quibus ramen mottuus eft fufficientcer, pro
illis fanguinem fuum _fundcndo_cx _ﬁncr:_ro » quamvis
inefficaci , perfeverantis corum jaftificationis & ter-
na falutis defiderio . . .

Obj. 3. Patres. Nam 1. H1_cmnymus' in Pfalm. 43.
dicit non effe effufum fanguinem Agm‘ pro Judwis,
2. Auguﬂiuus dicit epift. 102. Na_fz perit anus ex il-
fis, pro (]:{Lbzr il qﬁ'. [t 111.).1. tfc fld.Llll'{‘l‘.iﬂls
conjugiis c. 15. Omnis qu j;mg'-faf{e Cbr.;ﬂ'] redem-

¢ oft, homo eff; non ramen omnis, qui home s.‘?,

fanguine Chriffi redempras ¢ff. 3. Anfelmusin
do ait : Chriffus pro folis electis mortuns eft .
«. Nihil contulit veprobis ob_fua demevita mors Chri-
J#i. R. 1. Hos Patres aperté docere mortem Chrifti
pro omnibus hominibus, ur conftac ex allegatis eo-
rum textibus . R. 2. Hieronymum loco citato velle
tantim , quod fanguis Agni non fueric pro Judeis
effufus ex affectu efficaci lalutis eorum, & qui effe
¢tum fuum habueric. Refp. 3. Augultinum loco pri-
mo loqui de iis , pro quibus Chriftus morruus eft
ex abfotuta & efficaci voluntate falvandi illos : in
fecundo verd logui de redemptione in actu fecun-
do, five de actuali & caprivitate demonis 8¢ pecca-
ti liberatione facta per applicationem pretii a Chi-
fto oblati, pendentem a libero homisum arbitrio .
R. 4. Anfelmum verbis citaris , fi ramen funt Anfel-
mi, nihil alind velle, quim Chriftum mortuum effe
efficaciter pro folis electis , & mortem Chrifti ni-
hil prodefie reprobis ob corum demerita ad fniny:t\u
xternam in re confequendam ; cum perinde , licée
fua culpa, damrentur, ac i Chriftus pro illis fan-
guinem fuam non fudiffer. ' ' :

Obj. 4. Nono fzculo conrra dodtrinam Hincmari
Rhemenfis Archicpifcopi , Chriftum pro omnibus
omnind hominibus morwuum  effe ‘acerrimé -propu-
gnantis, infurrexerc plurimi in Gallia. Er 1. quidem
Prudentins Trecenfis Epifcopus in Trataroria, quam
mific ad- Concilium Senonenle , & in qua quatuor
articulos propofuit, ab £nea in Epifcopum Parifi-
enfem ordinando {ubfcribendos , ut ipfe in ‘ejus or-
dinationem confentirer. Tertius asrem articulus eft
hic : Chriji fangiivem pro [olis credentibus fufum
2. Lupus Abbas Ferrarienfis in lib. de tribus que-
ftionibus qu. 3. ubi docer Chriftum non efle mor-
ruum pro omnibus hominibus, nifi eo fenfu , quo
iple dicit Dewn velle falotem omnium hominuim ,
nempé quia vule omnes falvos fieri, qui falvantur,
vel quia ex omni hominum genere colligic ad falu-
tem, vel quia nos facit velle omies homines falyos
fieri. Addir tamen probabiliter dici poffe, quod Chri-
{tus moreuus fit pro omnibus, qui cjus fidei Sacra-
menta {ufcipiunt , five ea i’cr\‘nmu'i ﬁr_lr > five non .
3. Remigins Lugdunenfis Ep}ic:opus, in la_bro de tri-
bus Epiftolis, ubi tres quattiones proponit & refol-
vit , & in tertia, que eft de morte Llli_'iﬂi, docer
Chriftum nullateniis morcuum effe pro impiis ante
ipfius motrem damnatis, aut pro infidelibus & im-
piis » qui poft pafionem ejus wjque ad mundi. termi
nom ant exviternnt  ant M‘zj?uw s AHE fmur:i ﬁ:r.-: .
Et lib. de tenenda veritate Scriprura, ubi quartum
Capitolum Carifiacum velur ablurdum & erronenm
reprehendit , 4. Concilium Valentinum rertium Ca-
non. 4. quo damnatur Canon 4. Carifiacus 5 & de-
finitur Chriftum pro folis credentibus mortuum effe o
Hanc autem Concilii Valentini fententiam  confir-
marunt Synodus Lingonenfis , poft annos ab illa
quaruor celebrara, & Tullenfis apud Saponariasthabis

Simonnet T heol, Tom. d.

ta poft quindecim & Lingonenfi dies. Capitala autem
CC. Valentini & Lingotienfis ad Nicolaum I, Pon-
tificem maximum mifla , ab eo confirmata fuere.

R. ad wbj. Ira effe : fed quanti facienda fit hac
congradictio , patebir ex refpnnﬁonc ad ﬁngula e Y
Itaque Prudentii authoritas son eft hac in re*alicu-
jus ponderis 5 tum quia doctrina ¢jus apud Cacho-
li jam olim fulpecta fuir, uc patet ex Annalibus
Bertinianis, ubi dicirur Gorefchalei harefim, cui an-
ted refticerat, poftea defendiffe , & non modica fi-
dei adverfa feripritalle, & ex vetuftiffimo Monafte-
rii. Altivillarenfis Codice MA. operis ipfius Pruden-
tii contra Joannem Scotum Erigenam, ubi in aver-
fa pagina legitar hzc cenfura : Hiv [iber ... caute
legendus eff o ... nam compofitor ejus Prudentins de

ihufidam eccleftafficis dogmatibus non fentit catholi-
t alia ejus [tripta demonffrant: tum quia me-
tito leviratis infimulari poteft : cum, tefte Hinema-
fo in lib. de pradeft. capiar. quem in hac re men-
titum efle, verifimile non eft, fubferipferic Capitulis
Carifiacis 5 que pofted in Tractatoria fua ad Seno-
nenfe Concilium impugnare vifus eft . Nec obftar,
quod in aliqua parciculari Ecclefia colitur ut San-
€tus : fic enim eriam colitur Fauftus Rejenfis , &
tamen i Cacholicis communiter habernr ut Semipe-
lagianorum Antefignanus . Addo , ab ernditis non-
nuilis intelligi de morte Chrifti cfficaciter oblata .
Qund probant ex cjus Epiftola ad Hincmarum &
Pardulum ; ubi viderur loqui de redemptione cffica-
ci, cum mortem Chrifti exrendit ad folos pradefti-
natos ; ficut &cum ad eofdem reltringic voluntatem
falvandi homines , viderur loqui de abfoluta & effi-
caci voluntate . 2. Abbatis Ferrarienfis authoritas im-
puné contemni poteft , cum Gotefchalco plurimum
tavifle videatur: nifi ramen illum cum aliquibus Do-
¢oribus intclliganmus de morte Chrifti fic oblara, ur
1is, pro quibus oblara eft , beneficia & fructus ejus
conferantur per gratiam juftificationis & finalem per-
feverantiam, necaliud, negando morcem Chrifti pro
omnibus nullo excepro, velle, quam Chriftum non
effe xqualiter morruum pro omnibus, fed efficaciter
pro cerris tantum , pro reliquis vero omnibus in-
efficaciter . Quod infinuant hzc illius verba in ci-
wato libello : Pernm ne me irvidenduwm & refpuen-
dum pronuntient 5 quibw placet ommes , frwe bonos , fi-
we malos s indifferenter @ Chriffo redemptos , ponam
HRU 5 (j:lod cum. cis faciat 5 teffimonium . Potuiflet
alia quamplurima ponere tam Scripture , quim Pa-
trum manifefta teftimonia , nifi illa aut ignoraflet,
aur diffimulare voluiffer.

3. De Remigio Lugdunenfi dico, 1.Iilum non fa-
vere Pradeftinatianis. Nam in libro de wribus Epifto-
lis c. 15. diftinguit quatnor ordines hominum : Pri-
mus eff elecloruns & predeftinatorum ad vitam arer-
nams de quibns perive nullus poteff. Secundus ordo eff
eorum fidelinm s qui recta fide & pictate accedunt ad
gratiai bapufmi > O per cam accipinns indalgentiam
peceatoranm .. .. fed pu\ﬂm diverfis tentationibus
miquitatibus graviamspfius fidei & vedemptionis amit-
tunt 5 perfeverantes in malis fuis, & [ic de feculo ex
enntes. Terrius eft cormn , gusi adhuc in infidelitare

afiti 5 wocandi tamen [unt per mifericordiam Dei 5
& hoc fine dubie in Ecclefid confecuturs , guod confe-
cuti funt & illi duo ovdines five perfeverantium five
non perfeverantivm in gratia Chrifli . %{JH’H{J vero
orde, de qua dicitur : Qui: autem non cre iderity con-
demnabitur : manifeffe extra fidelinm numersm jacer,
& aterne condemnationi ¢ff deftinatus . Tum cap. 16,
exprefsé confitetur Chrifftum mortuum cffe pro tri-
bus primis ordinibus : Pro llis ir.gu:, inquic 174
bus ordinibuss ad Chrifti gratiam & focictatem [fide-
linm pertinentibus , Dominwn Jefums Chriftum & ve-
nifle uz eos falvaret , & erucifixum effe ut eos redi-
Ieret oo un fideliter credepdum tenemus , <& hoc non
foliem ex divinis Sn:ipmri.r, Jed etiam ex: SS. Patram
fide @& dollrina evidenter agnofimus . Quibus vers
bis ut hzrericam damnar fentenciam Gotelchalei de

morte




146 Tractatus 1.

e Chrifti pro faluze dumtaxar pradeftinatorum,
m [ententiam poltea amplexi funt Lutherus, Cal-
vinus, & Janfenins. Porrd quod Remigius in libro
de tribus Epiftolis de morre Chrifti, idem docet in
Jibro de tenenda verirate ad quartum Capirulum Ca-
rifiacum , cap. 14. Quaprapter » INQUIL , de omnibus
bus in Chriftum 5 & in Chrifto vegeneratis ,
eraciter crediturs quod pro eis Chriftus [t
Jac namque tota feries Scripture fantta ve-
Bawsenti o+ manifefte  arque indnbi-

teris gc novi
Fanier r.'!:e:ﬁx!! .
Dico 2. Remigium libre de tribus Epiftolis fic
quartum ordinem hominum fupra relatum excludere
Chrifti , vt non damnet oppofi
ea enim fic loguitur in lib. de 3.
Epift. ¢. zo. Si antews placet, ficr & nobis multsm
piacer 5 nr w ifforum ( qui Chrifftum pro ommi-
bus omnind hominibus mortuum effe cenent ) fen-
iz ex pictare vemicnsy praprer pacem, & venera-
bilem pieratenn beatiffimoram Patrum non rensatur ;
mulla crgo contentione pre aliis adversws alios litige-
u fententia pro algera damnernr . Non
‘obat fententiam de merte Chrifli pro om-
ibus, nullo excepro , modod propier il-
ia Guorefchalei de pradeflinatione & re-
probatione, quam ex errore facti putabat non aliam
effe , quim ftini fenrentiam , non damnetur ;
quia ur 3it cod. .28, Etfi pro emuibus etiam in
uris (& confequenter eriam pro
n infidelivate morjunwur ) Chriffus mortaus
o e iets exhibuit bonitatem pnjﬁmia‘ [fues ut tamen
1i imprios in ﬁm z'mpiemrc p:7mp_n:ﬁ1rw juﬂo
rio. condemnaverie : ﬁmr ipfe air; Oui non
jam judicarss off : & ideo bomitas-ejus s qua
eriaw: pro talibus s creditur s non evachavit erga
ros pradeftinationem ejus, qua cos [emper €& prefe-
Rl iw i ate fuz Prrmanﬁ:m.r , pra.’a’r’ﬁin.s 713
fufle perimres , In quo, Remigio plane affentimur,
morte Chrifti pro omnibus hominibus, pre-
rionis & reprobationis veriratem conciliamus,
Dico 3. Remigium lib. de renenda verirare ; quar-
tum Capitulum Carifiacum condemnare ex errore
facti, quia nimirum Capiculum illud malé intellexe-
rat » & purabat Pares Concilti Carifiaci definire vo-
fuifle , qudd pro iis etiam s qui jam in impietate
mortii, & ®rerno judicio condemnati erant, Chri-
{lus: paffus effer, ad eos abinferis redimendos. Quod
fam ablurdum & crroneum eft , quam fi dicererar
Chriltus effe mortuus pro Diabolo & Angelis ¢jus,
ab xrerna damnatione redimendis .- Sicw ergo , in-
qQuit ¢ 14. pro idlis impits @ dawnatis Angelis nul-
Jatenses Dominus  Jefus Chriftus dicendus eff paffus
sta pro iffis impiis & damnatis hominibus abfic om.
114 hoe nimis eff con-
. Carbolice
fidei, que indubits T docer , z‘,'.'r.m' Domi-
‘wns nofter:fuam paffionems & mortem atgue ad in-
feros defeenfionem sllis folis jam defurnt & guam-
21 A inferos 5 tamen in locis tranqs tis € lu-
cis confbituris exhibuit 5 qui in fide furwri adventus
s ac vedemptionis G in hoc feculo wvixeramt , &
slluc per morrem tranfievant. Quad fi ibidem negat
Chriftum paffum effe pro infidelibus poft ipfum ven-
ruris, 8¢ in infidel fua morituris, vel negat tan-
aliqui eruditi illum interprerantur, pro illis
mortium effe ex voluntate efficaci 1llos redimendi
| gereé negat , ur paratus fic featentam mu-
-fate , i oppofita (ufficienter probara fuerit, De ce-
1ero verg, QUL C. 14 gHi in Jﬂ.'r.? infidelirate arque
smpietate [na perfeverantes funt peritari, fi de Seri-
priva fantte authoritates quod etiam pro talibus Do
minus paffus fir 5 ceriiffinis @ claviffimis teftimonii
nobis demanfivare potuerint boni vire, qui talia defi-
mievint s dignum omning eff, ut credamus & naos.
Denigue Synedi Valentine cenfura nullatenus offis
cere Capitilo quarto Carifiaco poreft, ur facild often.
#rur. Hic cft Canan guarras Valencinz Synodi: De

an

um, ut

De Deo Uno.

redemprione fangsinis Chrifli 5 propter nimism evvo-

yem s qui de bac caufa exortus eff , ita ut quidan: ,
ficnz eorum [feripra indicant o etiam: pro illis impiis ,
wi & mundi exordio ufque ad  paffronems Domini in
[Ha smpictate mortsi, sterna damnatione punits fine,
effufium eum definiant, comtra illnd propioeticums : Evo
mors tha 5 0 mors | ero morfus tuns , snferne ! illnd
nobis [implicicer & fideliter tenendum ac docendum
placet 5 juxta cvangelicam @ apofolicam wveritatem
guod_pro illis hoc datum pretium teneamusy de. quibns
ipfe Dominus noffer dicic: Sicut Moyfes exaltavir fer-
pentem in deferto, ita exaltari oporter filium hominis,
ut ownis qui credit ia ipfum., mon perear, fed habear

H ) .+ Porre Capitula quators que a

LETHAE -
F R :l‘fﬁ?‘ai‘ﬂm miﬂﬁ;pr-’ﬁ)eﬂtﬁs re}jr.’zﬁew,
propeer snutilitatenms vel etiam noxietatem, € ervorei;
Contrarium VEritati .. a pio anditu fidelinm peni-
tus explodimus , @ Hic tes funt partes. In prie
ma notantur afferentes Chrifftum paflom effe , ad
jam motraos & damnatos impios ad inferno redi-
mendos . In {ecunda definitur Chritum mortuum
effc pro omnibus per evangelicam pradicationem
convertendis ad fidem, In rertia profcribuntur qua-
tuor Canones Synodi Carifiacz , cum novemdecim
Capitulis Joannis Scoti , verbis i nobis brevitatis
caula praetermiffis. Prima pars vel non petit Cano-
nem Carifiacum, vel fi perit, non petit nifi ex cr-
rore facti , & quia Canonem illum Patres Valenti-
n1 malé intellexerunt : nam Canene Carifiaco non
alind pro impits ante Chrifti paffionem in fua im-
pierate mortuis definitur, quam quéd omnibus pro
loco 8¢ tempore data fuerunt auxilia gratiz ad fa-
lutem confequendam idonea , ficur 8 pradeftinatis
omnibus ¢fficacia, & cum falute connexa , intuitu
snortis Chrii ad hoc jam oblate in pre(cientia.
Cui doétrinz non adverfatur Synodus Valenrina ,
fed ¢ contra manifefté fupponir illam Can. 2. ubi
dicit: Nec ipfos malos ideo perives quia boni effe non
poruerunt fed ] bens effe nolnerunt , f:mt;.'uf vitio
iz mafla damnationis, vel werite originali, vel etiam
attuals permanferunt . Quod generaliter dictum {pe-
éar omnes omnind impios, qui extiterunt ante
Chriftum, & poft iplum extiterunt, & ulfgue ad fi-
nem mundi extituri funt . Secunda pars non con-
rradicit Canoni Carifiaco . Qui enim pracise affir-
mat Chriftum paffum effe pro fidelibus, non negar
paffum effe pro omnibl_ls omninb.hominibus , ut
per fe clarum elt, Tertia pars continct quidem cen-
furam, fed nullius momenti , urporé inconfulté &
injufté latam ; unde Synodus Lingonenfis , & quz
Lingonenfem confirmavit,s Tullenfis, non ex tribus,
ut Valentina, fed ex duodecim Provinciis congrega-
ta, Canonem quartum Valentine Synodi approba-
runt ; rejecta illa, & fola Capitulorum Joannis Sco-
i rerenta cenfura. Porro , nquiunt 5 Capitula no-
vemdecim  (yliggifmis prffime ac mendaciffime P
guodam Scoto conclufa ... @ pio auditu fidelivm pe-
wnitss excludimus, (

Addo i Synodo Valentina damnatam effe beretican
eotum fengentiam, qui tenebant Chriftum mortunm
effe pro falure dumtaxar pradeflinatorum. Pater ex
Canone jam laudato, & Can.s. ubi fic loquitur Sy-
nodus: ftens firmiffime credimusy quod ovanis multitu-
de fidelivm ex aqua O Spivits [antlo regenerata , ac
per hoc weraciter Ecclefi€ incorporata, & jgxta dollri-
nam apoftolicams in morte Chrifti baptizata 5 in ejus
fanguine fit a peccatif [is abluta: quiz sec in eis po-
tuit effe vera regencrpio s nifi fieret G veraredemprio
wev. tx ipfa tamen spulpitudine fidelinm @ redempro-
vim o alios [alvariateyna falute s quia per gratiam Des
in redemptione [wa fidvliter permanent ... alios, qui
nolueruns permanere in [alute fidei s quam initio accepe-
runt , redemptioni[q; gr-.sfi‘\am potises irritam facere pra-
wa dottring vel vita s quam fervare elegerunr (quique
preinde in accepta ]Lli\{lﬂﬁﬂtlﬂﬂ%s gratia u(quc'm finem
perfeverare poruerunt) ad _pffmma’mcm Jalusis, & ad
perceptionem. elerié bearitudinis nulle modo perves

2 nire .




Difputatio VIII. Articulus V.

wire. ‘Quibus verbis claré definitur baprizatos omnes,
tam 1eprobos quam pm:dcﬂnpatos, fanguine (;hrxf'gl
redemptos efle. Quam definitionem confirmavic Ni-
colaus I Pontifex mazimus, tefte Prudentio in An-
nalibus ab Hincmaro citatis ::pi[t. 24. & Annalibus
Bertinianis ad annum 859. ubi bac leguntur : Ni-
colans Pontifex Romanus de gratia Dei & libero ar-
bitrio , de wveritate gemine pmdcﬂimrifmz‘.r » & fan-
guine Chriffi 5 wt pro credentibus ommibns fufus fit 5
Jideliter confirmar 5 & catholice decernit. Nullus au-
tem bic {upereft tergiverfandi locus. Qui enim fim-
pliciter dicit Chrifti {anguinem fufum effe pro om-
nibus credentibus, dicic fanguinem Chrifti fufum ef-
fe pro mterna falute credentium omnium.

Objf. 5. Si Chriftus morrtius eft pro reprobis » &
pro illis oravit , non femper fuir anditus i Parre ;
nulli enim reprobi falvantur. Falfum conf. Nam ipfe
Chriftus Joan. 11. dicit : Ego feiebam , lﬁm [emper
me andis . Ergo, &c. R. neg. fcq. 1“%‘J‘ am Chri-
ftus pro reprobis mortem fuam obtulic, non ex vo-
luntate abloluta & efficaci falutis eorum, fed ex in-
efficaci & conditionata, ex ejus tamen parte fince-
riflima. Hec autem voluntas fuit, ut juftificarentur,
& [alutem confequerentur , modo ex parte fua ipfi
facerent, quod in fe eft, fi pervenitent ad ®tatem
aduleam; aut parentes corum, vel alit , qui deberent
eis confulere, eis mon deeffent, fi non effent ad =-
tatem adultam perventuri. Hac autem voluntas fuit
exaudita a Parre : nulli enim reprobi damnantur,
mifi quia aut non faciunt quod in fe eft, fi moriun-
tar polt xtatem adultam; aut illis defunt i1, qui il-
lorum curam gerere debent, {i moriuntur in infan-
tia. Nam omnes reprobi adulti immediaté recipiunt
pro loco & tempore auxilia ad falurem confequen-
dam idonea : parvulis verd mediaté , in parentibus
{cilicer, vel iis qui tenentur illis providere, dantur
media, quibus ad baptilmi gratiam ante morten per-
ducerentur, nifi malitia vel negligentia hominum red-
derentur inutilia. Ad prob. feq. maj. R. cx co,quod
nulli reprobi falvantur, malé concludi, Chriftum apt
pro illis mortuum non cffe , anr non femper fuifle
auditnm 4 Patre : cim inde fequatur tantum, quod
non fir paffus pro illis ex abfolura & efficaci falu-
Iis corum volumatc.

At inquies. St Chriftus mortuus eft pro rcpmbis,
luit paenas peccatis eorum debitas. Ergo fi morcuus
pro illis el , non poflunt damnari. R. Chtiftum mor-
te fua luiffle peenas peccatis reproborum debitas ,
non abfoluté, fed fub conditione quod per media 4
Deo przordinata , & ad hoc fufficientia, fibi ipfi
applicent meritum mortis ejus. Quod cum non fa-
ciant , & ita conditio & Chrifto appofira , ipforum
vitio non purificetur , juflé ob peccata [ua zrernum
punientut .

0bj. 6. Chriftus cognofcebat decretum, quo Deus
ab aterno & invariabiliter flatuir ex abfoluta pravi-
fione demeriti vel originalis, velactualis , vel utrinf
que, uc permanfuri ulque in finem , reprobos dam-
nare. Ergo Chriftus non potuit ferio mortem (uam
offerre pro illis. R. dift. conﬁ‘Erg') non potuit fe-
rid mottem fuam offerre pro illis’y wur confideraris
fecundiim inftans rationis, pro quo jam eft in Deo
decrerum illos damnandi s C. conf, Ut confideratis
fecundiim aliud inftans rationis , virtualiter prius »
N. conf. Nam pro illo inftanti {unt tanmim negati-
v¢ reprobati, fen non clecti ad gloriam, & ita Deus
potuit pro illo inftanti acceprare mortem Chrifti pro
illis, ur ex voluntate inefficaci & conditionata obla-
tam in pr:cfcien(ia » & revera accepiavit , & intui-
tn illius , reprobis media ad falutem confequendam
idonea ex inefficaci & conditionata tanttim, fed fi-
mul fincera, & quantum eft ex parte ipfius , fuffi-
cienti falutis eorum voluntate preparavic. Sed ad
pl:l:nilﬁmmn prafentis controverfiz refolutionem, fic
adhuc

Simonnet T heol. Tom. 1.

147
ARTIGUIL US V.

Ouantam certitudinem habeat bec noftra [entensia,
quod Deas velir fincere faiutem omminm
homirnm s nullo excepto.

Resronwsia L

Uad Chriftus mortem fuam obtuleric pro om-

nibus omnind hominibus ex ‘fincero defiderio

procurandi’ eorum falutem , certum eft cetti-
tudine fidei.

Prob. Ex Apoftolo 2. Cor. c. 5. ubi ait : § umws
pro emnibus mortuus eft ergo omnes wortni funt 5 &
pro omnibus mortuus eff Chriffus. In qua verba fic
haber Auguftinus lib. 6. contra Julianum c. 4. Fide
guia confequens effe voluit ( ApoRolus ) wr intelligan-
Ty omnes wmortuiy i pro omnibus mortuns eff . Osia
ergo non in corpore , veffar ut in peccato effe mor-
tios omnes 5 fi pro omnibus Chriftus mortuns , nemo
neger, nemo dubitet 5 qui fe non megar 5 aut dubitar
effe Chriftianam . Ex bis aatem fic argumentor, T.
Manifeftum eft, quod hzc propofitio, Chriftus pro
omnibus moreuus eft , tantam habeat latrudinem ,
& tantam certirudinem, quantam habet ifta, Omnes
in Adamo mortui funt : Apofiolus enim ex prima
infert fecundam. Atrqui certum eft certicudine fidei,
quod omnes , ab Adamo naturaliter defcendentes ,
in illo mortui fint, nullo plané excepto: hoc enim
negare, aut in dubium revocare, ur ait Auguftinus,
nemo poteft, quin fe Chriftianum neget. Ergo cer-
tum elt cerricudine fidei , quod Chriftus moretuas
{fit pro omnibus , ab Adamo naturaliter defcenden-
dentibus , nullo plané excepto ; & hoc [ecundam
Auguftinum nemo Chriftianus negare, aur in du-
bium revecare peteft.

2. 8ic argumentor. Ex Auguftino, nemo Chriftia-
nus negare, aut in dobium revocare poteft, omnes,
nullo excepto, mortuos effe in Adamo, quia Apo-
ftolus mortem omnium in Adamo inferc ex morte
Chrifti pro omnibus. Ergo ex Auguftino cerrum cft
certitudine fidei , omnes, nullo excepro, mortuos
effe in Adamo , quia mortem omnium in Adamo
infert Apoitolus ex morre Chrifti pro omnibus. At
qui ex co, qudd Apoftolus mortem omnium in A-
damo inferat ex morte Chrifti pro omnibus, cer-
tum effe non poteft certitudine fidei, omnes , nul-
lo excepto, in Adamo mortuos effe, nifi certum fit
certitudine fidei, Chriftum pro omnibus, nullo ex-
cepto, moreem fuam obruliffe, ut per fe manifeftum
eft. Ergo ex Auguftino , quod Chriftus pro omni-
bus ompind hominibus mortem fuam obrulerit, cer-
tum cft certitudine fidei.

REsronsro IL

Qudd Dens finceré velic omnes adunltos falvari ,
nullo excepro, cerrum eft cerricudine fidei.

Prob. Ex Apoftolo 1. ad Timeth. c, 2, ubi fic lo-
quitur : Obfecro primiem , omninm fleri obfecrariones
- - - pro omnibus hominibus . .. . hoc enim bonum eff
& acceprum coram Salvatore noffre Deo, qui omnes
bomines wnlt falvos fieris & ad agnitionem wveritatis
venires @'¢. In quz Apoftoli verba hac fcribic Au-
thor librorum de voc. Gent. lib, 1. ¢, 12. De har do-
Etrine Apaftolice regula s qua Ecclefia univerfalis in-
buitur 5 ne in diverfum intelleltum noffro cvagemnr ar-
bitrio, quid ipfa wniverfalis Ecclefia fentiat, requira-
mus : quia ninil dubinm effe poterit in pracepto, [ obe-
dientia concorder in [fudio. Pracepit itague Apoftolus,
im0 per Apoftolum Dominass quiloguebatar in Apoffs-
lo 5 fieri obfecrationes « . . pro omuibus hominibus .. ..
Quam legem (upplicationis ita omuisim S, acerdotum &
omninm fideliun: devotio concorditer tenet s ut nulla pars
mundi fity in qua bujulmeds orationes non celebrentur
& populis C‘bri}itzrzi:. Supplicat evgo nbiq; Ecclefia Deo
non foline pro fanétiss & in Chrifta jam regeneratis, fed
etiam pro omaibas infidelibus & inimicis crucis Chriflis

K 2 pre




148

pro omnibus idolorum cultoribus. i pro omnibns 5 gui
Coriffum in membris ipfins perfequuntur; p;’{)jhdi‘,’r
<veus fFO berer i ¢. Ex hisaurem
I verba, Deus
homines [alwos fieri » rantam habent la-
ticudinem & cerritudinem, quantam habenrifta, Ob-
fecro fiori obfecrationes pro omnibus bominibus : prio-
'I‘a enim concinent l'ﬂ:lu‘nfﬁi]‘. pOﬁfl’iOl‘llm . Arquacﬁ"
ram ¢ft ce i fidei , quodd Apoftolns , obfe-
crans fieri oblecrationes pra omnibus hominibus
inrelligar faltem omnes omnind adultos . Ergo cer-
tum eft certitudine fidei, quod etiam intelligar om-
pes omnind adulros -, cim air Denm velle omnes
] nes falvos fiert, Prob.min. Wlud eft cerrum cer-
vtudine fidei, quod univerialis Ecclefia fenrit prafcti-
prom & incelleGtum: ab Apoftolo per hac verba, €
[eera fieri , e, Arqui nniverfalis Ecclefia fentit, A~
poltolum per hare verba, Obfecro fieri, &, imtellexit
fe omnes omnind adultos , & pr-_zl'cripﬁﬂ’c ut fiane
oblecrationes pro nmnibus ompino adultis, ur patet
X praxi cjus perperva @ nam , ur dicic Author la
datus, exinrentioneobediendi Apoftolo, femperora-
vit pro omnibus ompind adulsis , Ergo certum eft
cerricudine fidei, quod Apoftolus, 8cc.

Hoc argumentum 8. Profper in relponfione ad 2,
obj. Vinceatianam concrahic his verbis: Sinceriffiny
lendumn atgue profirendwm ¢ff , Dewmvelle aromnes
i fiang . Siquidem _Apoffolus 5 cujus §
citiffime precipits qued in o bus
yffeditur y st Dea frro omaibus bomi-
wr . Illpd enim cerrum eft cerricuding
1,-quod Chriftiani omnes finceriffimé credere &
profiterf debenr. Deber aurem Chriflianus quiliber ,
juxta Prolperam , finceriflimé credere & profiteri ,
Deum veile ur omnes falvi fiant, quia hxc eft fides
& profeffio univerfalis Ecclefiz 5 ur pateg ex praxi
ompinm [Leclefiarum particularium , in quibus , jux-
'iprum Apofioli , I'uppha::lrlnnc-s Deo finntr
o lalate ompinm hominum. Er vero hi¢ mos fup-
plicandi Deo pro falute ompinm bominum , faltem
aduirornin, non cpfloditur piiffimé in omnibus Ec-
clefits, nifi quiauniverfalis Ecclefia credit, ficut mo-
pet Apoftolns , hoc bonnm effe & acceptum coram
Salvarare poftro Deo, hoc ¢ft, coram Deo , qud
Salvatoreft hominum ; nee credic hoe honum effe &
acceptum coram Dea , qua Salvaror hominum eft ,
nifi quia credic Denm finceré velle , ur omnes fals
rem adult falvi fianr. Ex praxi igirur omnium Ec-
clefiorum parricularinm 1eckd & aperte colligitur ,
quad Dens finceré velir, quantum “eft ex parce fua 5
falutem omoiom falrem adultorun, fidem: in univer-
fali Ecclefia femper fniffe, feu, quod idem eft, uni-
verfalem Ecclefiam, qua circa .‘:éripm(m'um {fenfum
falli non poreft, femper inrcllexiflc verba Apoftali 3
nobis laudara,-de omnibus fairem adultis. Simili ar-
gumento, quod obfervandum eft, polt Auguflinum ,
%}mtuim pradeftinationis fidem in Ecclelia femper
fuifle, fupra demonftravimps. ‘

Dices. Inter Doctores Catholicos aliqui docent
fideles adultos 5 qui toto vite decurfu manent in
infidelitate negariva, nullum roto vite decurfy ince-
_r:'or_is_ gl'ati:'c > fine qua tamen nemo falvari poreft 5
auxilium accipere . Refp. Dotores illos nihilominds
agnolcere in Deo veram aliquam & finceram vo-
luntatem falvandi infideles illos , Quomodo autem
vera & fincera yolunras falvandi infideles illos ftare
poflit cum denegarione omnis interioris gratie per
rotum vitz decurfum, ipﬁ videring, Unum rantim
L;é‘tcr«:s admonebo , argumenta , quibys Dogctores
it omnimodam infidelijnm negativornm  derelictio-
nem prabare contendunt , aur leviffima efie , aug
eram dockrinam ab Ecclefia damnatam continere .
Sed de his aligs,

i fch
fic argumentor, In textu A

/

Li=

]

i

11,

Quad Dens non folum adulros omnes , fed eriam
omnes parvilos, etiam cos, quidicunrur mori in re-

Responsio

Tradatus L De Deo Uno,

romaterno cx folo defetu caufarnm naturalium, sur
pafcuntur in iis cireumftantiis, in quibus bumanitis
non poreft illis fucenrri ante mortem, falvos effe fince-
ré delideret, certum eft cerricudine fidei.

Prok.ex 1. refp. fic. Qudd Deus fincerd velit falutem
eornm OmMOIUM ; pro quibus Chriftus mortuus eft ex
fincero falutis corum procuranda defiderio, fides eft
univer{z Eccleliz, cuihacin patre nulli contradicunt
heretici : undcqui unum negane, negant & alterum .
Arqui cerrum eft certitudine fidei™, quod Chriftus
morrem {uamobrulerit pro falute eriam parvalorum il-
lornm. Ergo cerrum eft cerritudine fidej, quod Deus
etiam parvulornm illorum falutem finceré velir _ quan-
rum eftex parrefua. Prob.min. Nam cercum eft certi-
tudine fidei, qudd Chriftusmortem fuam obruleri pro
falute eorumomnium, qui in Adamo moruu fune .
Arqui eriam parvuliilli in Adamo mortui funr, & hoc
elt cerrum certituding fidei . Ergo certéfi, nt dicit S.
Auguftinus, nemo, quinon negar, aut dubitat (e effe
Chriftianum , negare aut dubitare porelt emnesomni-
no, feminaliter toncepros, & confequenter parvulos
illos , de quibus agitur , morruos effe in Adamo ,
quia Apoftolusdicit: §i znus pro omnibus mortuuseft
ergo: omnes mortuifunt; i for tiorl, fecundiim eundem
Auguftinom, nemo, quinon negataut dubirac feeffe
Chriftianum,, negare vel dubitare poreft, Chriftum pro
omnibus, femmaliter concepris, nullo plané excepto ,
& confequenter etiam pro parvulis, de quibus agitur,
fanguinem foum fudiffe ; & morruumefle . Arqui,
quod oemo Chriftianus fine jactura fidei negare , vel
in dubium revocare poteft, illud eft cartum eertitudine
fidei. Ergoilecundium Auguftinuny , certum cft cerri-
rudine fidei , Chriftnm paffum 8 mottunm effe eriam
pro parvulis , de quibus agitur, & confleguenter cer-
cum eft certitudine fidei, Denm habere veram ali-
quam & finceram volunratem falutis corum,

Dices . lager Doctores Catholicos non defunt ,
quinegent Deum velle falutem parvulorum illorum ;
unde, ut confeguenter loquantur , negant Chriftum
pro illis aliter mortuum effe , quam quoad caule
commupnigarem 5 & m:!gnimdinem atque porenciam
pretii. £, 1. Jllos manifefté repugnare Apoftolo di-
centis §i unus pro omnibus mortuus effy ergo omnes
morgni funt . Nam manifefté fenfus illius eft ; Siunus
mortuns eft ex fincera intentione liberandi omnes a
morte peccati, Crgo omnes MOrtui funt per pecca-
rnm ; aliogui, uc per fe clarum ¢ft , nulla effer il-
latia facta ab Apoftolo. Pratered, hzc verba, Unus
pro omnibus mortuns ¢ft 5 fumi debent in fenfu pro-
prio & obvio, Atqui fumpra in fenfu proprio & ob-
vio, fignificant Chriftum mogtem fuam Patrifuo ob-
tuliffe ex fincera voluntate ut prodefler omnibus ad
{alutem. Nam, utagnolcit ipfcf:mabnius tom. 3. lib. 3,
cap. 21. Chriftumeffe paffum, crucifivum, HOTLHHI
[eredemprionem dediffe, vel propitiaterem effe proom-
nibus 5 plus aliquid dicis , quam snde pretinm. fuffi-
ciens obtuliffes quod iis applicari nolit . Iliud enim in-
dicat, intentione morientis pretiviy pro dlis ablatum
effe 5 ur ejus oblarjone placarus Pater eos reipfa de
fervitute liberarer . Hic etiam communis eft idelium
fenlys , ficur & evidens eft fuifle S. Angultinivariis
locis {upra laudacis. K.2. Anteponendam effeS. Au-
enftini authoriratem pauciflimisillis Doctoribus, qui
in hac re lapfi funt, non quidem ex animo hzreti-
co, {ed ex inconfideratione , non (atis atrendendo
ad momenta affectionis noltrz.,

Dices , Iplemer Anguftinus fenfic Deum pro nullo
figno velle (alurem parvulorum illorum , de_quibus
agicur, Ergo, &c. Ant. probaripoflecex pluribus lo-
e1s: unus (it pro omnibus . Iraque S, Doétor epift. 107.
qua eft ad Vitalem, fic loquirut : Quemode dicitur
amnes bomines ean: (graviam ) fuiffe accepturos , . o .
citm mnltis vion detar parvnlisy & fine illa plevigue mo-
riautur oo & aliquanda eupicntibug ﬁﬁiﬁ'zmrriéabfgm
pareatibus y miniffris quoque w!m{:‘érumc paratis, Deo
nolente 5 non detur » cum repente., 4mazuam detnr
exDiTar o pre quo 5 Ht acciperet 5 currebatyr J?cjp.

neg.




Difputatio VIII. Articulus V.

neg. ant. Ad pra&. R. -ham; voluntatem 3 fectmdﬁt_n-
Aucuftinum, velelle negationem cfﬁ_ca(:}s volunmtl_s

rocurandi parleis ilii_s grauam b{ip[lﬂ'ﬂl: quo ‘fel\ﬂu
dici poteft de aliis, qu_lbus ﬂlcgum Eoreﬁhumanltus,
8 tamen non fuccurritur ob incuriam parentuc aut
miniftrorum 5 quod illis,. Deo goicnre, baptilim gra-
tanon detur: nam; i Deus vellet abloluté 8 ;fﬁcncnrcr
€05 baptizari, baptiz_:u'cnmr; vel effe .poﬂu‘.’?m vo-
luntatem pacvalis illis non procuran.d.i baprifmum ,
fed conlequentem. tantiim, quam [cilicet Dc.us non
habet , nifi confequenter ad abfolutam pr:zyiﬁoncm
alicujus culpz, vel incurie , aut omiflionis paren-
tum , velalierum , ad quos parvulorum illorum cura
pertinet; auc alicujus aleerius circumftantiz vel con-
ditionis . Hzc aurem voluntas confequens non im-
pedit aliam antecedencem , qua Deus pro figno ali-
quo priori  fincere quamyis_inefficaciter, vule &
defiderac parvulos illos haguﬁm gratiam confequi ,
& vi cujus voluntartis adhiber tneﬂ:a a!lqua :;_d_hunc
finem ex fe idonea; aut faltem , fublatis certis impe-
dimentis, ab_hominibus liberé poficis 5 & pendenti-
bus, adhiberet. Hzc aurem antecedens voluntas {up-
ponit aliam veram & fincetam , qua Deus falutem
parvulorum illoram defiderac . Porro boniras noftre
relponfionis demonftratur ex co, quod S. Augufti-
nus, ut hiquer ex dickis fuprd , morrem Chuifti pro
parvalerum illorum falute oblatam habuerit ut dog-
ma fidei . Manifeftum aurem eft Chriftum mortem
fuam non obtulife pro falute illorum, quorum fa-
Juris nullam, se guidem inefficacem , in Deo volun-
gatem pro allo figro exiftere [ciebar.

Dices. Quid ergo prohibuic Innocentium X, quo-
minus contra Janfenium definirer , Chriftum mor-
goum cfle pre omnibus (_}mninb hominibus 5 nullo
excepto ? K. iater recentiores Theologo_s fion .dc:f‘
{e, quicomcudant id re lnpfaab Innuc_en:}o definitum
effe in fccunda parte quinte Propofitionis, qua hxc
et 5 Ez intcllettam eo fenfu 5 ut Chriftus pro falute
dumtaxar pradefbinatorum mortns fis, inpiawss bl
Sphemam, &e. Pracipuum autem coram momentum
eft, quia {fummus Ponrifex damng.vu ly dxm_,mgmr in
fenfu 2b Auchore intento, Arqui ciim Janfenius al-
ferit , Chritum morcuum effe pro- falute dumtaxat
praedeftinatoram , fenfus ab eo intencus , c!a}'if}'imé
expreflus, & fusé probatus, eft hic, qur‘_}d Chriftus
ita mortuus fir pro falute {olorum predefinatorum ,
at nomn magis it moituus pro falute reliquornm om-
nium, quim pro faiurc_dxmonum. Ergo, &c. Hanc
propofitionem damnavit fummus Pontifex, damnan-
do iftam, quod Chriftus mortuus fit pro falure dum-
taxar predeftinatorum. Ergo damnandoe iftam,-defi-
nivit Chriftum morruum effe pro faluteomniym ho-
minum, nullo excepto; quodjam anted definiverat,
aut fané tanquam cereum & in fide indubitatum (up-

ofuerac Tridentinum fefl. 6. cap. 3. his verbis: £¢/7
ille pro omnibus mortuus ¢ft, non emnes tamen mor-
tis eius beneficiamerecipiunt, @e. R.2. Innocentinm,
fuppofito qudd noluerit hoc definite, non ided no-
luiffe, quod res cffee dubia nec definibilis ; fed quia
judicavic ad notandum ]:_snlcmi librum fufficere , fi
precisé definirerar , Chriftum mortuum effe pro fa-
lure multorum aliorum, quam predeftinatorum, De-
nique , veritas illa, quod Chriftus mortem fuampro
omnibus omnind hominibus obtulerit ea intentio-
ne , ur illis ad falurem prodefier, & iraquod Deus
pro aliquo fignoveré & finceré, quantum eft ex par-
te {na , velit [lutem omnium omnind hominum ,
quam contendimus habere fidei _cr:rritudinem > finon-
dum eft apud Docrores Catholicos explorara, quan-
tam opus cft, urqui cicontradicunt, harerici finc,
faltem fundariffima eft in Scripturis & Traditione ,
receptiffima in Scholicis Catholicis , maximé confen-
tanea divina bonitati, & proximé definibilis,

Simanner T heol. Tom. I,

149
A=PEPSEN DX

De Hureibus circa Pradeffinativaem.,

& L

Ouid Pelagiani fentiant circe Pre-
deftinationem .

I. Ejiciunt * grariam infpirationis , fen adjuto-

rinm internum , receprum in voluntate,, il-
lamque intimé afficiens, & 1mmediaté adjuvans ad
bonum faciendum, & malum virandum ficue opot-
tet ad falutem. 2. Aur nullam interioris illuftratio-
nis gratiam admirtune, aut non admittune, nifi ad
hoe ur homo facilius bonum operetur, aut malum
fugiar falutariter. 3. Volunt homini liberum , quod
in creatione accepit , arbitrium cum externa gratia
legis & doétrinz , quibus ad fummum adjungunt
exempla Chrifti , fufficere ad fervandam totam le-
gem ; ad confequendum juftificarionis beneficium ,
& ad perfeverandum , ac proinde & ad vitam zter-
nam obrinendam. Exbis, 4. docent, caufam electio-
nis ad gloriam efle bona opera naturalia liberi ar-
bicrii , abfoluté pravifa: ficut mala liberi arbitrii ope-
ra, abloluté pravila, funccaufa decernendi peenam z-
ternam. Unde in Deo non aliany anre abfolutam bo-
norum & malorum operum pravifionem agnofeunt
falvandi homines voluncatem, quam indifferentem &
xqualem circa omnes, ficque ommemgratuitam ele-
¢tionem & difcrerionem rejiciune.

Deusitaque, fecundim Pelagianos, 1. omnibus ho-
minibus ex indifferenti & circa omnes zquali voluntate
falvandiilios, graruitd praparavit beneficium creatio-
nis, liberi arbicrii, & legis ac doglrine. 2. Abfolure
pravidit, quinam bené ufuri erant libero avbitrio 5 qui-
nam verd malé . 3. Iis , quos przvidit libero arbitrio
bené ufuros, praparavit vitam zternam, Ut coronam
& mercedem ; #iscverd, quos abloluté pravidiclibero
arbitrio malé ufuros, decrevit fupplicium zternum .
4. Parvulos verd , quosinnocentes nalci contesdunt ,
Deus ex abloluta pravifione morris eorum ante adul-
tam @tatem future , excludic quidem 3 regno ceelo-
ram, fed fimul illis medium quendam inter regnum
ccelorum & @rernam damnationem bearicudinis locum
praparavit.

§. IL
Quid fentiant Semipelagiani circa predeffinationem..

1. Contra Pelagium agnofcunt neceflitatem inte-
rioris gratiz ad opera falutaria ( ¢ quorum tamen nu-
mero excludebant fidem inchoatam, orationem , &
aliquos alios actus falutares ) non folum perficienda,
fed eriam inchoanda , & conlequenter fatentur inter
riorem infpirationis gratiam neceffariam effe ad fer-
vandam legem, ad perfeverandum, & ad confequen-
damvitam @ternam . 2. Tamen volunt, faltem regu-
lariter, preire gratie aliquos liberiarbitrii conatus
fic ut deeur graria iis, quiconatusillos eliciunt, &
non detur iis , quinon eliciunt. 3. Deum etiam poft
abfolutam pravifionem peccari originalis habere vo-
luntatem falvandi homines indifferentem 8 zqualem
circa omnes. 4. Deum ab zterno praparare grariam
iis , quos abfoluté pravidet cffc conaruros, &quodin
fe erit ex viribus arbitrii folius falturos, aliis verd non
preparare, 5. Deum ab @terno abfolucé pravidere ho-
rum bona merita & perfeverantiam , aliorum verd
malamerita & impeenitentiam finalem . 6. denique,
hisgloriam 1t mercedem decernere propter bona me-
rita, abfolutc pravifa; aliis vero propter mala meri-
ta, criam abfoluté pravifa 5 decernere fupplicium a-
ternum. Hzc antem, ficuc & ea quz de Pelagianis
§. {uperiore dicta funt, jam pattim conftant ex dictis
hoc tractatn de umaque hzrefi , parrim conftabunc
ex dicendis in Tract. de Graria.

K 3 6. 111,




150
§ ILL

Ouid fontiar Calvinl cives predeffinationem .

Sccundiim Calvinum, Deus, I.abterno ante ab.
folgram przvifionem nen folim peccati originalis ,
fed eriam cujufcumgque alcerius. operis five boni, fi-
ve mali, ac proinde ex mero beneplacitoftio, aliis vi-
ram xrernam, aliis vero fupplicium zternum prapa.
ravir . Unde fecundiim Calvinum , Dens non alios
wult falvari, quim prazdeftinatos, 8 Chriftus mortuus
eft pro falutedumraxar przdeftinatorum. 2.Iis guos
c‘h‘gi[ ad vitam zternapy, datin tempore fidem julti-
ficagrem , quam non poﬂ‘unt amittere, & gratiam
actualem , qua tollit libertarem arbitrii , eorumque
peccata , quantumyis gravia fint , tegic per julti-
tiam Chrifti eis imputatam . Iis vero quos ad fup-
plicium zternum elegir, negar fidem & omnem gra-
riam, illofque ad peccandum impellic & neceffitat,
H=c aurem facile . probantur ex Galyini fcriptis .
Nam dicir lib. 3. inftit, cap.23. Bomines nudo Dii
arbitrio 5 citra proprium meritums 5 in aternam mor-
tem predeffinantur . Eod, hib.cap. 24. Com orar Chri-
fus pra omuibus eleftis, idem illis precatur quod Pe-
tre 5 ut nunguam Acficiat fides eorum o ex quo elici-
wns exira periculam defectionis effe., Lib, 2, cap..3.
Poluntatem mowet (. gratia ). mon qualiter multis [e-
crlis traditum eff » #t noffre paf.gfé fit electionis ,
mIorions auf oé:emper.ere s AHt r_t'fr'r;_g'{eri » Crc, Eod,
lib. eap. 11, Pides non in nobis, fedin Chrifta effe ju-
Ritiam noftram . Ex, c.16. Fide apprehendimus Chrifti
; ) quatng Deo reconciliamur . Lib. 3. caps 23,
Generalem fidem , quia (pecialis eff elellio. Ex
€.24. Cuyr gratiam illis ( eleChis) lLargiendo, hos ( re-
probos) prefermitrity De aliss canfam reddie Lucas,
qiia ad vitam funt grdinati: de aliis erga quid fentie-
Pt s 2ifE Guia funt wafa ire incontwpeliam: Lib. 1.
€. 18, Homo jufto Dei impulfs agits quad [ihi nonli-
cer. Lib. 3. ¢.24. Ecce wocemw ad eas (réprobos) diric
ut magis obfurdefcant ; lumen accendit, fed
7 caciores ; dotlrinam profert , fedgunana:
[Fupefeant ; remedinm adbibet 5 [ed ne fanentar
Ex bhig apparer Calvinum fuiffe Predeftinarianum .
Sed ex occalione dara, fir

§ IV,

Usrsem ante Calvinum extiterit aligua Pre-
deflinatianorsm fefta.

Exritiffe contendir Sirmundus nofter , in Hiftoria
Pradeftinanana, undecim capiribus comprehenfa. In
?rimo , poft Hinemarpm Rhcmmfcm Archirpifmpum
dicit » hang {ectam exordinm (umpfiffe in- Africa in
Monafterio Adrumentine ,' in quo ex malginrelleéta§.
Anguftini Epifiola ros. que eft ad Sixtum , nonnulli
Maonachi ceeperunt dicere liberum hominis arbitrium
rolli pergrariam, cateris liberum arbitrinm defenden-
ribus ,

In fecundo dicit, motus, qui fuerangin Africa 4
cofdem moxin Gallia haud paulo graviores, & diutur-
niores exorros elfe anno Chrifti, ur conjieit 5 439, ob
¢andem -Auguftini de pradeftinatione fententiam
Hanc Profpero & Hilario pracipué caufam fuiffe, cur
ad Auguftinum dandas epiltolas putarint, Hoc demon-
firari ¢x his Proiperiverbis: Hoc antem propofitim vo-
carionis Dei 5 qua ante mwidi initivmn s vel in ipfa con-
ditione generis bimani  eligendorum & rejiciendorune
digigur faltadiferetia. . iaE{fJ curam vefurgendi adi-
mere o e, Quibus refere objectari folita contra do-
€trinam Augn_ﬂmi y & ad Przdeftinatianos errores
perzinentia . Conrra hanc harefim libros de prade-
finadone, & hona perfeverantiz, ab Auguflino feri-
5!95 ¢ffe, Hingmarum teftari. ProfperumtorafuaEpi-

ola, ut Przdeftinatianos convincerer , nihil aliud ab
Augnitina efflagicare, quim ut divinz pradeftinatios
nis nodos & diffienltates explicer.

In rertia dicit Profperum & Hilarivm 5 Augufti-
na ad coplos translata), Romanam profectionem fu-

Traétatus I. De Deo Uno.

{gep.iﬁ'c,‘ & Ceeleftinum Ponrificemadiife ; ur de Pra-
deftinatianis expoftulatent; ab eoquePraedefinatianz
hzreleos condemnationem impetrafie , ut teftarur
Hincmarus in fua ad Nicolaum Papam Epiftola .
Authorem Przdeftinari reftavi libium Pradeftinaria-
norum erroribus fcatentem, & Auguﬂino}alsba:tri.
butum, 3 Celeftino damvarum fuiffe . Photium in
Bibliotheca fua c.54. (cribere qudd morrwo S. Awzs-
JHina, caperunt quidim ex Clero impinm dogma j%
tugre, ac de Augaftine male loqui s eumiiie infeitari,
qsmﬁ liberi avbitric interitem t‘)}ﬂ‘l{,\,‘;ﬁg_ﬂ. Verm Ce-
Lejtirinm Portificents & pro fantlo viro , & rontra have-
[isincentores fevibentem ad Epifeopos ejus vegionis s na-
[eentems evvorem compefcuifle. Ceeleftinum ‘dcniquc ad
Epifcopos Galliz contra Pradeftinarianos feripfiffe,
ex fola epiftolz lectione manifeftum fieri.

In quarro dicit innominatum Authorem Pradefti.
nati librum & Pradeftinarianis fub Auguftini nomine ad
afferendan fuam herefim confictum, integrum edidif-
fe & refuraffe, premiffo herefum omnium elencho ,
adjectaque ad cereras Predeftinatiana : Nowagefima ,
inquit, herefis, quam in prafatione noftra diximus de
nomine Augufting Epifcopi effe mentitam, Pradeftina-
Forumi fiomien accepit

In quinto dicit, fecundum, poft: Authorem Prz-
dettinati , Profperum quendam , gni com Profpero
Aquirano in Gallia vixir , & - Chronicum fimilirer
feripfit, Pitheet cura édirum , inter hareles Prade-
finatianam collocare his verbis : Pradeflinatorum he-
refisy quaab Aigffino accepiffe divitar initinm, vel,
ut edendum curavie Pitheeus , que ab Augufiini bi-
bris maleintellectis accepiffe dicitur injtivm, his tem-
poribus ferpiere exovfa. ;

In fexto profert Gennadinm Maffilienfem, qui, ur
ait , non libromy' de herefibus edidic » fed quatuor
rantummodd herefum appendicem adjecic ad S. Au-
guftini librumde hxrefibus . In hac aotem appendice
Gennadius primo loco penit Pradeftinatianorum
harefitn : Predefiinatidni funt 5 inquit , guod Desus
non omnes homings ad hoc ¢reavit 5 utomnes falventur,
fed ur mulrituding hominum ornetur mundus, G

In feprimo duas profert Synodos, unam Arelaten-
fem , & alreram Lugdunenfem;, in quibus , quarto ad
finem vergente fxculo 5 Pradeftinatianam bzrefim
damnaram fuifle contendit,

In oftavo addit Fauftum Regienfem, juffu Conci-
lii Arelatenfis, fuos de gratia & libero -arbitrio libros
contra Predeftinarianos (cripfiffe; & quantain homi-
num exiftimacione fuerit hic Author , dum vixit
breviter exponit,

In. nopo; interSynodos, 3 quibus purat Pradefti-
natianam herefim fuiffe profcripram , numerandam
cenfer Arauficanam: {fecundam.

In decimo dicit Epnodinm Epilcopum Ticinene
{em , qui paucis annis ante Synodum Arauficanam vi-
vere defiir, lib.z. epift, 19. quzclt ad Conftantium,
contra Predeftinarianos difpurare.

In undecimo denique dicit Predeftinatianam  hzre-
fim, qug trecentis ampliis annis conticuetar 1n Gal-
lia, itertim Caroli Caivi fzcunlo excitatam effe 3 Go-
thefcalco Monacho , guiem Rabanusin Concilio Mo-
guntinio s & Hincmarusin Carifiaco condempatunt ,
Hec funt momenta, quibus {ententiam fuam de Prz-
deftinatiana harefi quinto fzculo exorra Rabilic Sir-
mundus, fed que facilé exploduntur . :

Iraque adea, quzcap.I. dicuntur, R, 1. quc1nn—
re opponendo Florums quieodem [empore Vixit, &
in libro; ’qucm contra jonnncm Scotum Erigenam
feripfic juflu & nomine Ecclefiz L_Ugduﬂf;ﬂﬁs‘, cu-
jus erat Diaconus, ita de ’r,:’edcﬂinnt:anah:f.-rcﬁ loqui-
tur cap, 4. [Non P'g_’f"‘} SAVENITE 1010 TETPOTE q:mcl(jmr N
ter Auguftinum CT 1055 aliquam talem herefir in Eccle-
fia extitiffe nifi quod vel ipfum 5 'z:('{ nosy qui eum fe-
Ttamur 5 iffius erveris asenfant . Quim verc loquatur
Florus , patebit ex infrd dicendis . Refp. 2. animo-
rum quidem perturbationem aliguam in Monafte-
rio Adrumetenfi ex Auguftiniad Sixtum epiftolama-

1¢ in-




Difputatio VIIL. Articalus V.

1¢ intellecta exortam cffes & nonnullos , Augufti-
num pravé incclligentes , ue gtaciam’aﬂ'crcrer_ut,‘ eles
vaffe vel ertam omnino fuftuliffe liberym arbicrium :
at hoc neque fecerunr ex pertinacia 8 animo  he-
retico, fed ex incylpabili difficillima quaftionis igno-
rantia, neque fe¢tam aliquam invexerunt, & brevi
pofteatempote, accepto & ledto S. Auguftini libro.de
gratia & libero arbitrio 5 errorem depofuerunt 5 &
quicverunt 5 ut teftarur Valentinus Monafterii Pre-
poficus, in {uaad Auguftinum epifiola, qua eft inter
Auguftinianas ducenrefima quinquagefima fexra. Ad-
de quod nullus veterum hos Monachos aut hareti-
cos aut Przdeftinarianos fuiffe dixeric,

Ad ea quz dicuntur cap. 2. R. 1. motus in Gal-
lia non eofdem, fed diverlos circa annum 425. ex-
citatos fuiffe, non ab hominibus, qui, utaflererent

ratiam, negarent liberam arbitrium; fed ¢ contrad
quibufdam Maflilienfibus Presbyteris , qui » ut libe-
rum acbicrium affererent, negabang neceiliratem gra-
tiz ad actus quofdam falutares , quos initia bono-
rumoperam vocitabant, fimul tamen confitentes con-
tra Pelagianorum placita , gratiam ad opera falura-
ria non loltim perficienda , fed etiam incipienda ne-
ceffariam effe: unde pofted Semipelagiam dicti funt.
2. Profpernm & Hilarium non contra Prxdeftina-
tianas , qui nulli tunc erant, fed contra Semipela-
gianos [cripfific ad Auguftinum . 3. Auguftinum li-
bros de Pradeflinatione Sanétorum & de bono per-
feverantiz nan contra Predeftinatianam , fed contra
Semipelagianam harefim condidifie . 4. Propofitum
de quo Profper in fua ad Auguftinum epiftola lo-
quitur, effe illud, quodin fuis contra Pelagianos li-
bris defendebat Auguftinus , & gquod criminabantur
Semipelagiani. 5. Profperum in fua cpiftola Augufi-
num confuluiffe, ut refponderet, non Praede finatia-
nis , fed Semip:lagianis » columque conatus repri-
meret . Pavent hec omnia ex epiftolis Proiperi &
Hilarii 5 in quibus exponuntur errores Praedeftinatia-
nis erroribus ¢ diametro oppofiti, & quos fuifle Se-
mipelagianorum placita nemo nefcic . Patent ex li-
bris de prad. fan&, & de bono petlever. in quibys
crrores {ibi 4 Profpero & Hilario deldtos refutat
Auguftinus, & fimul refpondee querimoniis 5 nun-
quam ‘ccrré Przdeftinatianis hommibus in mentem
YENLurs .

Ad ea quz dicuntur gap.3. R. 1. Profperum &
Hilarium , morruo Auguftino , Cecleftinum Rontifi-
cem adiiffe, ur expoftularent de quibufdam Presby-
terts, qui in Gallia Auguftino velur homini, hereti-
co abloquebantur, grauz pecefliracem eleyabant, &
Plus 2quo tribucbant libero arbitrio , quales certé
n_on_fulﬂ'cnr Pradeftinatiani qui totum gratiz, ni-
hil hhcru‘a_rbitrio tribuiffent, & Aunguftinum fuum
effe mentiri, pro fectariorum moge laudibus exculif-
fenc. Presbyteri igicur illi, contia quos Profper &
Hilarius Romanam profeétionem fulceperunt 5 alit
non fuernnc quam Pelagiani homines, aut quadam
Pelagianorum reliquie . Paret ex prima Ceelefting; ad
Epilcopos Galliz epiftola, ex occafione Profperi &
Hilarii ad iplum adventus feripea, in qua cap. 2. me-
moriam Anguflini contra ejus obtrectatores defen-
dir , &: cap 3. fic loquitar : Ouia monnulli qui
C'dfbafzra\izamn';.‘e _-_{zfarimrur s in damnatis heretico-
rum fenfibus 5 feu pravitate , [fve imperitia demo-
rantes 5 piiffimis difpuratoribus obwviare prefummnt :
Et cam: Pelaginm atque CaelefFium anathematizare non
dubitent 5 magiftris tamen noffris, tanquam neceffa-
ristn. modums cxceflerint, oblequuntar 5 eague santuin-
modo fequi €& probare profirentwr , que [acratiffima
beati_Apoftol; Sedes contra inimicas gratie Dei per
"’”""ﬁ_{ erinm Prafulum [uoram f[anxit & docuit . Ne-
ceffarium igitur fuir , diligenter inguirere , quid Re-
(’?or.e.r Romane Ecclefie de barefi , que corum rem-
poribus exorea Suerar, judicaverint 5 & contra necentif-
Simas Libers arbitrii defenfores r]uid de gratia Dei fen-
rz‘:{rdum effe cenfucrint  itaut etiam Af;z'cznarum Con-
ciliognm quafdam fententias jungeremus s quas utique

Simonnet Theol. Tom, I,

I51
Suas fecerune Apoftolici: dntiftites s cam: probarunt o
&'c. Deiade que 4 fummis Pontificibus , fuis pra-
decefforibus; 8 ab Africanis Conciliis contra Pelagia-
nam pravitatem prolata fuerunt, compendiosé refere s
quibus fic liberum arbitrium defenditur, utetiam fta-
biliacur neceffitas gratiz ad ompes & fingulosactus
falutares ', liberum arbitrium pravenients , ipfum-
que nen perimentis, fed prazparantis, & abinfirmi-
tate ex originali peceato contracta fanantis. Quod
valer ad convincendos Semipelagianos, non gratiam
libeto arbitrio, fed liberum arbitrium gratie praire ,
& aliquid, quod ad falutem conferat , e folo fine
gratie auxilio pofle docentes. Pratered, homines il-
li, conira quos fcribir Ceeleftinus , adhzrebang fen-
fibus, quos jam Ecclefia in Pelagianis dgmnaverar;
& obloquebantut Auguftino , tanquam modum ex-
cefliffer in extollenda graria, in elevando libero ar-
bitrio , & in praedicando propofito illo, quo ante
mundi confticutionem alii vafa in honorem, alii vals
in contumeliam fecundim placitnm divinuym faéki ef- .
fe dicuntur. Quorum fang neurrum feciffent Prade-
ftinatiani .

R. 2. Photium effe manifeftié nofttum : Nam ver-
ba laudata lubjungit iis, qua de Pelagianis comme-
morat ; & manifefté loguitur de quibufdam Pelagia-
notum reliquiis, hoceft, de Maflilienfibus, qui Se-
mipelagiani di&i funt, & gratiam liberi atbicrii pe-
difequam faciebant, Augultinumque infectabantur 5
quafi liberi arbitrii interituminduxiffet,-docendo fci-
licer illud ad nihil in ordine ad falutem. confequen-
dam valere fine ope prevenientis infpirationis inrer-
nz, Et verd quis inanimum inducer funm, Prade-
ftinatianos, hoc eft, homines liberi arbicrii hoftes ,
Auguftinum infectaruros fuifle, tanquam liberi arbi-
trii cverforem 2 Itaque fecundum Photinm, Ceelefli-
nus fua ad Epifcopos Galliz epiftola nafcentem ,
non Predeflinatianoram, fed Semipelagianorum er-
rorem compefcuit . Iraque audiendus non eft Au-
thor Pradeftinaci, Author incerti nominis , homo
Scn1ipcfagimis crro_ribus :rgldm'his = qui pro Przede-
ﬁi_natinpormp crr_m"lbus refert 5 qu:BAAuguﬁEno vel
¢jus difcipulis objicicbariz, $¢ calumniosé imputabant
Semipelagiani. Ex his patet refponfio ad ea que di-
cuntut capite quarto,

Adquintum R.Chroniconillud effe opus fuppofiti-
tium , {fub nomine PL‘Ofpfl'i Aquitani ibm'!;i». lagianis
evulgaum . Nam Auguflinum hereticis accenfer, &
Authorem hereicos facie Predeflinaviane; quam ca-
lumpiam tunc temporis a Semipelagianis tanto Doctori
factamelle, dubitare non finunt veri I’m!'ﬂxri I’Cripta A
Porrd correctio Pitheeana facta & edita eftcontra fi-
dem ummlfcriptomm, ut fatetur Sirmundus, proin-
dequeprima lectioretinenda eft. Ac, inquit, utrinf-
que lectionis idemeft fenfus. Sed quibushoc perfua-
debit Sicmundi authoriras?

Ad fexrum K. Gennadium, Maffilienfem Presby-
terum, nullam hac in re fidemmereri. Nam 1, Se-
mipelagianorum fi non erroribus, falcem partibus
addiGiffimus fuic 5 ue patet ex C;\mlogo Scripto-
rum Ecclefiafticorum , ab eo concinnato , in quo
impense laudar Caflianum & Fauftum, Semipelagia-
norum Antefignanos ; ¢ contra verd Auguitino &
Profpero Catholica veritatis contra Pelagianos &
Semipelagianos defenloribus maligné obrrectat . 2.
In fio de harefibus indiculo , in quo Predeftinatianam
refert » pro Pradeftinatianorum erroribus ponir o 5
que Semipelagiani per calumniam imponebant Au-
guftino. Nam v. gr, hec Gennadii verba: Pred:jlina-
tiani funt » qui dicunt quod Dens non omnes homines
ad hoc crearic 5 ur omnes falventnr 5 fed st mulri-
tudine homzinums ornetur mundns, manifefté coincidunt
cum Gallorum objeétione 13. in qua dicitur , Ouod

widam bamines non ad bac & Deocreats funt 5 uz vitam
gdjp{[rercms:r ALEVRAM ft‘d wut habitum mnmmmgd&ﬁev
culs prefentis ornarent erc. Cztera , qua ibidem
Przdeftinatianis atcribuit , manifefié continent do-
@rinam ab Auguftino in libris de pradeft. Sanct. de
K 4 bono




152
bono perf. & de corr. & grat. tradiram, fed ad in-
vidiam tanto Doctori faciendam , maligné & calum-
niosé depravatam. Convincitur igitur Gennadius Au-
gu&inum & alios Catholicos , €jus doctrinze adhazren-
tes , (b nomine Predetinarianorum traducere volfiffe.

Ad feprimum K. duas illas Synodos, Atelatenfem
feilicer & Lugdunenfem, damnafle , non aliquam fe-
&am, fed unum Presbyterum, nomine Lucidum , qui
nullos habuir fui erroris affeclas , & quo converfo-,
perverfum dogma, ci ateributum, extinétum eft.

Ad 8. R. Fauftum, ab Arelatenfi Synodo juffum
contra Pelagianos fcribere negte&o Synodi manda-
to , non contra Pradeftinatianos, fed contra Augu-
flinymexaraffe libros fuos de gratia 8 libero arbitrio,
quos Gelafius in Concilio Romano 70. Epilcopo-
rum, & polt Gelafium Hormifdas in fuo ad Poffeffo-
rem Africanum Epilcopum refcripro copdemnarunt ;
contra quos criam fcripferunt §. :Fulgcmius » tefte. 8,
Ifidoro lib, de viris illuftribus cap. 14. S. Avitus Vien-
nenfis 5 & Joannes Maxentius , vir eximia eruditio-
ne praditus, uc teftarur Ado Viennenfis in Chroni-
¢o anna 492. & Perrns Diaconus inlib. deIncarna-
tione 8¢ gratig Chrifti . Porrd Fanftum illum, quem
rantoperé commendat Sirmundys, S, Ifidorusloco ci-
rato acenfar profundz callidiratis , & Baronius homi-
mem vafri confilii & vulpeculam verfipellem appellat.

Adg. R.propofitum fuiffe Aranficanx Synodo, Se-
mipelagianam profligare hzrefim, nec nifi orjrer con-
fixiffe dogma Pradeitinatianym, cap.25. his verbis ;
Aligues vero ad malum divina poteflate pradeftinatos
e Te 5 non’ folstm zon credimas s [ed etiams i qui funt
i gantums malum credere volunt o cum emni detefta-

Traétatus I. De Deo Uno.

riowe illis anathema dicimus . Ex quibus manifefte
colligirur , nullam tunc temporis q[’ra:d;ﬁinatianr:-
rum fectam extitiffe, & Synodum non tam volnif-
fe errorem aliquem configere , quim impudentifli-
mam Semipelagianorum adversiis Cacholicos calum-
nigm repellere.

R. ad 10. Ennodium laudara epiftola non contra
fedtam, fed contra unum hominem [cribere Ergo,
inquit, ut fcriptione teffamini s invenrus ¢ft homo... ..
afferensde arbitrii libertate in upa tantum parte s que
deterior eff 5 eligends datam effe licentiam . Que ver-
baaperté milicant contraSitmundi (ententjiam, Nam,
oblecto , miratufne effet Ennodins , unum inveniri
hominem, qui negaret ibertatem arbitrii circa bonum,
{i mnc aliqua Predeftineianorum fedta extitiffer in
Galliaz

Ad 11, denique R. Gothefcalcum Monachum nul-
loserrorum fuorum fectatores habuiffe, aut reliquifse.

Ex dictis hactentis apparer nullam. fuiffe Pradefti-
natianorum fe¢tam fzcplo quinto, aut fexto, aut etiam
nono; & Pradeftinatianos, quidicuntur fuiffe (zculo
quinto , non alios fuifie, quim Cartholicos , hoc in-
vidiofo Predeftinatianornm nomine ab harericis Semi-
pelagianis per infignem calumniam vociratos. Quod
amplilis declaratur ex eo, quod fi tunc fuerunt Pre-
deftinatiani, non alia fuerunt eorum placita, quam
quE continentur Capimlis Gallorum , & Vincentia-
nis, quibus ramen, non hominum contra Catholi-
cam veritatem dogmatizantium placita, fed Semipe-
lagianorpm adveysus Auguftinum & alios Catholicos
mmpudentiflima mendacia contineri , ex Profperi ad
hac Capirala refponfionibus manifeftum cft.

TR A




	Disputatio Prima. De Existentia Dei. 
	Seite 1
	Art. 1. Utrùm per se notum sit Deum existere.
	Seite 1
	Resp. Hæc propositio, Deus existit, est per se nota secundùm se, & non est per se nota secundùm nos.
	Seite 1
	Seite 2
	Seite 3


	Art. 2. Utrùm, & quomodo constare possit Deum existere.
	Seite 3
	Resp. 1. Fide divina credi potest Deum existere.
	Seite 3

	Resp. 2. Deum existere, probari etiam potest certò & efficaciter argumentis citra divinam revelationem evidenter notis.
	Seite 3

	Resp. 3. Non potest tamen existentia Dei demonstrari à priori.
	Seite 3

	Resp. 4. Existentia Dei potest demonstrari à postetiori.
	Seite 3

	Resp. 5. Potest etiam existentia Dei demonstrati à simultaneo.
	Seite 3


	Art. 3. Utrùm re ipsa demonstretur Deum existere.
	Seite 3
	Demonst. 1. Petita ex notione entis à se.
	Seite 3
	Seite 4

	Demonst. 2. Petita ex necessitate entis à se.
	Seite 4

	Demonst. 3. Petita à motu, & productione rerum.
	Seite 4

	Demonst. 4. Petita ex necessario, & contingenti.
	Seite 4
	Seite 5

	Demonst. 5. Petita ex idea entis quo nihil meliùs cogitari potest.
	Seite 5
	Seite 6

	Demonst. 6. Petita ex hoc mundo visibili.
	Seite 6


	Art. 4. Utrùm unus tantùm sit Deus.
	Seite 6
	Resp. Unicus est Deus.
	Seite 6
	Seite 7


	Art. 5. Utrùm Deus possit ignorari invincibiliter.
	Resp. 1. Non potest dari ignorantia Dei positiva, quæ sit invincibilis.
	Seite 7
	Seite 8

	Resp. 2. Non potest dari negativa Dei ignorantia invincibilis pro longo aliquo temporis intervallo.
	Seite 8

	Resp. 3. Potest tamen dati pro aliquo temporis intervallo ignorantia Dei negativa invincibilis.
	Seite 8



	Disputatio II. De Essentia Dei, & ejus attributis in communi.
	Seite 8
	Art. 1. Utrùm omnes omninò perfectiones possibilis sint in Deo, & quomodo?
	Resp. 1. Omnes omniò perfectiones possibiles in Deo continentur aliqua ratione.
	Seite 9

	Resp. 2. Omnes perfectiones simpliciter simplices continentur in Deo formaliter.
	Seite 9

	Resp. 3. Perfectiones secundùm quid non continentur in Deo formaliter.
	Seite 9

	Resp. 4. Perfectiones secundùm quid continentur in Deo virtualiter, æquivalenter & eminenter.
	Seite 9


	Art. 2. Quænam inter perfectionum simpliciter simplicium.
	Seite 9
	Resp. 1. Essentia Dei strictè sumpta, non consistir in cumulo omnium perfectionum simpliciter simplicium.
	Seite 9
	Seite 10

	Resp. 2. Essentia Dei strictè sumpra, non consistit in ratione entis infiniti.
	Seite 10

	Resp. 3. Essentia Dei strictè sumpra, nom consistit in intellectione actuali, neque in ratione entis spiritualis à se.
	Seite 11

	Rest. 4. Essentia Dei strictè sumpra, consistit in aseitate, seu in existentia à se.
	Seite 11


	Art. 3. Utrùm & quomodo attributa divina distinguantur inter se, & ab essentia divina.
	Seite 11
	Seite 12
	Resp. 1. Attributa divina nec inter se, nec ab essentia divina distinguuntur realiter.
	Seite 12

	Resp. 2. Attributa divina nec inter se, nec ab essentia divina distinguuntur formaliter ex natura rei.
	Seite 12
	Seite 13

	Resp. 3. Attributa divina inter se & ab essentia divina distinguuntur ratione.
	Seite 13

	Resp. 4. Attributa divina inter se, & an essentia divina distinguuntur ratione ratiocinata.
	Seite 13
	Seite 14


	Art. 4. Quid senserit Gilbertus Porretanus circa distinctionem essentiæ ab attributis, & attributorum ab invicem.
	Resp. Gilbertus Porretanus non distinxit realiter, aut formaliter ex natura rei attributa divina ab invicem, aut ab essentia divina.
	Seite 14
	Seite 15



	Disputatio III. De aliquibus attributis divinis in particulari.


	Art. 1. Utrùm Deus sit simplex, & incorporeus.
	Resp. 1. Deus est Ens simplicissimum.
	Seite 15
	Seite 16

	Resp. Deus est incorporeus.
	Seite 16


	Art. 2. Utrùm Tertullianus senserit Deum esse corpus.
	Resp. Tertullianus excusari potest ab hoc errore.
	Seite 16
	Seite 17


	Art. 3. Utrùm Deus sit bonus.
	Resp. 1. Deus est summè bonus bonitare absoluta.
	Seite 17

	Resp. 2. Deus est summè bonus bonitare relativa.
	Seite 17

	Resp. 3. Deus est summè bonus bonitare morali.
	Seite 17

	Resp. 4. Deus per essentiam bonus est omni bonitare qua bonus est.
	Seite 17


	Art. 4. Utrùm Deus sit infinitus, & quomodo.
	Resp. Deus est infinitus simpliciter, & in omni genere perfectionis.
	Seite 17
	Seite 18


	Art. 5. Utrùm Deus sit immensus.
	Resp. 1. Deus sit immensus.
	Seite 18

	Resp. 2. Deus est præsens rebus omnibus creatis.
	Seite 18
	Seite 19

	Resp. 3. Deus est ubique.
	Seite 19
	Seite 20

	Resp. 4. Deus est etiam extra cœlos.
	Seite 20
	Seite 21


	Art. 6. Utrùm Deus sit immurabilis.
	Resp. Deus est omninò immurabilis.
	Seite 21
	Seite 22
	Seite 23


	Art. 7. Utrùm Deus sit æternus.
	Seite 23
	Resp. Deus est æternus.
	Seite 23


	Art. 8. Utrùm Deus sit omnipotens.
	Resp. 1. In Deo est vera & propriè dicta potentia activa.
	Seite 24

	Resp. 2. Potentia agendi ad extra in Deo est intensivè infinita.
	Seite 24

	Resp. 3. Potentia agendi ad extra in Deo est etiam extensivè infinita.
	Seite 24
	Seite 25

	Resp. 4. Deus est omnipotens.
	Seite 25
	Seite 26



	Disputatio IV. De invisibilitate Dei.
	Art. 1. Utrùm possibile sit Deum videri visione corporea.
	Resp. Impossibile est Deum videri visione corporea.
	Seite 26
	Seite 27
	Seite 28


	Art. 2. Utrùm possibile sit videri Deum visione intellectuali.
	Resp. 1. Deus ab intellectu creato videri non potest naturaliter.
	Seite 28
	Seite 29

	Resp. Intellectus creatus elevari potest ad videndum, & beati re ipsa in cœlo vident clarè & intuitivè Deum in se.
	Seite 29
	Seite 30
	Seite 31


	Art. 3. Utrùm possibile sit Deum comprehendi an aliquo intellectu creato.
	Resp. 1. Deus non potest de potentia ordinaria comprehendi ab aliquo intellectu creato.
	Seite 31
	Seite 32

	Resp. 2. Ne quidem de potentia ordinaria comprehendi potest ab intellectu creato.
	Seite 32
	Seite 33
	Seite 34
	Seite 35


	Art. 4. Quibus indigeat vel non indigeat intellectus creatus ad videndum Deum.
	Resp. 1. Intellectus  creatus  ad videndum Deum indiger lumine gloriæ.
	Seite 35
	Seite 36

	Resp. 2. Intellectus creatus ad videndum Deum intuitivè ut in se est, non indiget specie impressa.
	Seite 36

	Resp. 3. Intellectus creatus non indiget specie expressa ad videndum Deum clarè & intuitivè, ut in se est.
	Seite 36
	Seite 37


	Art. 5. Utrùm omnes beati æqualiter videant Deum ut in se est.
	Resp. Beati in cœlo non vident æqualiter Deum ut in se est.
	Seite 37
	Seite 38


	Art. 6. Quid per visionem beatificam beati videant.
	Resp. 1. Beati vidente essentiam Dei strictè sumpram, trinitatem personarum, & omnia attributa absoluta, quæ fide divina creduntur in hac vita, quamvis non videant omnes partes seu gradus virtuales horum attributorum.
	Seite 38
	Seite 39

	Resp. 2. Beati vident in Deo, ut in media ratione priùs cognito, creaturas ut possibiles secudùm suum esse proprium, alii plurese, alii pauciores, nulli tamen omnes.
	Seite 39
	Seite 40

	Resp. 3. Beati per visionem beatificam vident decreta divinæ voluntatis.
	Seite 40

	Resp. 4. Beati vident in Deo, ut objecto ratione priùs cognito, creaturas etiam ut existentes.
	Seite 40
	Seite 41
	Seite 42


	Art. 7. Utrùm animabus sanctorum clara & intuitiva Dei visio differatur asque ad diem Judicii, & corporum resurrectionem.
	Seite 42
	Resp. Animæ sanctorum, sive in corpore, sive extra corpus purgatæ, absque ulla dilatione fruuntur clara & intuitiva Dei visione.
	Seite 43
	Seite 44
	Seite 45



	Disputatio V. De Scientia Dei.
	Seite 45
	Quæst. 1. De existentia scientiæ divinæ, & ejus dotibus.
	Seite 45
	Art. Unic. Utrùm in Deo sit Scientia, & qualis sit.
	Resp. 1. Deus habet scientiam.
	Seite 45

	Resp. 2. Scientia Dei non est habitus, neque actus à Deo realiter distinctus.
	Seite 45

	Resp. 3. Scientia divina est absque omni compositione mentali.
	Seite 45

	Resp. 4. Secientia Dei non est discutiva.
	Seite 45
	Seite 46

	Resp. 5. Scientia divina non pendet à potentia physicè  effectrice, & receptiva illius. Datur tamen in Deo intellectus propriè dicuts, à quo scientia divina non reali distinctione, sed logica inadæquara distinguitur, & à quo realiter est suo modo actus quo Deus cogniscit.
	Seite 46

	Resp. 6. Scientia divina est etiam independens ab omni specie impressa, & motivo propriè dicto. 


	Seite 46

	Resp. 7. Scientia divina est omninò certa, & evidens.
	Seite 46

	Resp. 8. Scientia divina est infinia, æterna, & immutabilis.
	Seite 47

	Resp. 9. Scientia divina est formaliter judicativa.
	Seite 47



	Quæst. 2. De Cognitione Dei circa se ipsum, possibilia, & alias res aliquando existentes.
	Seite 48
	Art. 1. Utrùm Deus se ipsum cognascat & comprehendat.
	Resp. 1. Deus se ipsum cognoscit.
	Seite 48

	Resp. 2. De se ipsum cognoscit cognitione perfectè comprehensiva.
	Seite 48


	Art. 2. Utrùm Deus cognoscat possibilia cognitione propria.
	Resp. 1. Deus cognoscit possibilia.
	Seite 48
	Seite 49
	Seite 50

	Resp. 2. Deus cogniscit possibilia cognitione propria.
	Seite 50


	Art. 3. Utrùm Deus cognoscat præsentia, & præterita.
	Resp. 1. Deus præsentia omnia cogniscit.
	Seite 51

	Resp. 2. Deus cogniscit etiam omnia præterita.
	Seite 51
	Seite 52


	Art. 4. Utrùm Deus cognoscat res omnes absolutè futuras.
	Seite 52
	Resp. 1. Deus cognoscit omnia absolutè futura, quæ ab eo solo dependent.
	Seite 52

	Resp. 2. Deus cognoscit omnia absolutè futura, quæ ab eo solo dependent.
	Seite 52

	Resp. 3. Deus perfectè cognoscit omnia absolutè futura libera, & strictè contingentia, quæ ab ipso simul, & à creatura rationali dependent.
	Seite 52
	Seite 53
	Seite 54
	Seite 55



	Quæst. 3. De medio cognitionis divinæ circa ipsum Deum, possibilia, & res omnes aliquando existentes.
	Art. 1. Utrùm Deus videat se ipsum in aliquo medio.
	Resp. 1. Deus non videt se ipsum per speciem impressam.
	Seite 55

	Resp. 2. Deus ad perfectam, & comprehensivam sui cognitionem non indiget medio in quo ratione priùs cognito se ipsum cognoscat: imò nec tale medium cognitionis sui habere potest.
	Seite 55
	Seite 56


	Art. 2. Utrùm Deus in aliquo medio ratione priùs cognito, cognoscat possibilia.
	Resp. Deus in se ipso, ut objecto ratione priùs cognito, cogniscit possibilia.
	Seite 56
	Seite 57


	Art. 3. Utrùm Deus in aliquo medio ratione priùs cognito, cognoscat creaturas existentes.
	Resp. Deus in se ipso, ut objecto ratione priùs cognito, cognoscit omnes creaturas existentes.
	Seite 57
	Seite 58
	Seite 59


	Art. 4. Utrùm Deus in aliquo medio ratione priùs cognito, cognoscat actus liberos creaturæ rationalis aliquando exituros.
	Resp. 1. Deus non cognoscit actus creaturæ rationalis liberè futuros, in ipsa creatura rationali confiderata in actu primo, sive remoto, sive etiam proximo.
	Seite 59

	Resp. 2. Deus non cognoscit in suis  decretis actus naturales, creaturæ rationalis liberè futuros: at cognoscit supernaturales.
	Seite 59

	Resp. 3. Deus actus omnes creaturæ rationalis, tamnaturales, quàm supernaturales, liberè futuros, cognoscit in essentia sua, ut perfectissima similitudine omnium intelligibilium, secundùm esse proprium quod habent sive possibile tantùm sive etiam actuale, & exertitum, pro quacumque temporis differentia habeant.
	Seite 59
	Seite 60

	Resp. 4. Deus omnes acus cujuscumque creaturæ rationalis liberè futuros, ab æterno & pro æterno videt in essentia sua ratione priùs visa, ut existente pro ea differentia pro qua re ipsa existunt.
	Seite 60
	Seite 61


	Art. 5. Utrùm Deus omnia alia à se cognoscat immediarè  in se ipsis.
	Seite 61
	Resp. Deus omnia alia à se, tam possibilia quàm aliquando existentia cognoscit aliqua cognitione immediatè in se ipsis, hoc est independenter ab omni  medio, sive in quo, sive quo cognoscantur ab eo.
	Seite 61
	Seite 62



	Quæst. 4. De scientia futuribilium .
	Seite 62
	Seite 63
	Art. 1. Scientia futuribilium in Deo existere ostenditur authoritate Scripturæ tum vereris, tum novæ.
	Seite 63
	Seite 64
	Seite 65

	Art. 2. Dati in Deo scientiam futuribilium, probatur  ex S. Augustino.
	Seite 65
	Seite 66

	Art. 3. Deum habere scientiam futuribilium probatur ratione.
	Seite 66
	Seite 67
	Seite 68

	Art. 4. Utrùm scientia futuribilium dependeat à decretis absolutis ex parte actus, & conditionatis ex parte objecti.
	Seite 68
	Seite 69
	§. 1. Probatur ex Scriptura scientiam futuribilium non dependere à decretis conditionatis in sensu Thomistico.
	Seite 69
	Seite 70

	§. 2. Probatur ex S. Augustino dari in Deo scientiam futuribilium ab omni decreto actu existente independentem.
	Seite 70
	Seite 71
	Seite 72
	Seite 73
	Seite 74

	§. 3. Scientiam futuribilium independentem esse ab omni  decreto actu existente, probatur ratione.
	Seite 74
	Seite 75
	Seite 76


	Art. 5. Utrùm scientia futuribilium independens ab omni decreto actu existente, repugnet doctrinæ S. Thomæ.
	Resp. Hæc scientia non modò non repugnat, sed è contra omninò consentanea est doctrinæ S. Thomæ.
	Seite 76
	Seite 77
	Seite 78



	Quæst. 5. De Scientia media.
	Art. 1. Utrùm detur in Deo scientia media, non solùm pro statu naturæ innocentis, sed etiam pro  statu naturæ lapsæ, circa actus salutares.
	Resp. 1. Datur in Deo scientia media.
	Seite 78

	Resp. 2. Datur in Deo scientia media pro statu naturæ innocentis, nnon solùm circa actus malos, sed etiam circa bonos & salutares.
	Seite 78
	Seite 79

	Resp. 3. Datur in Deo scientiæ media pro statu naturæ lapsæ, & circa acrus malos, & circa salutares.
	Seite 79
	Seite 80
	Seite 81
	Seite 82


	Art. 2. Utrùm qui defendit scientiam mediam qualem defendimus pro statu naturæ lapsæ circa actus salutares, sit Pelagianus, vel Semipelagianus.
	Resp. Qui defendit scientiam mediam pro statu naturæ lapsæ, qualem defendimus etiam quoad actus salutares, non potest dici nisi per calumniam Pelagianus, aut Semipelagianus.
	Seite 82
	Seite 83
	Seite 84


	Art. 3. Ad qui sit utilis, vel etiam necessaria scientia media, qualem desendimus pro statu naturæ lapsæ circa actus salutares.
	Resp. 1. Scientia media, qualem desendimus pro statu naturæ lapsæ circa actus salutares, utilis est, imò necessaria ad conciliandam efficaciam gratiæ cum liertate voluntatis, quæ, ut fides docet, dicit non solùm immunitatem à coactione, sed etiam à simplici necessitate.
	Seite 84
	Seite 85

	Resp. 2. Scientia media, qualem defendimus circa actus salutares pro statu naturæ lapsæ, utilis est, imò & necessaria ad conciliandam certitudinem prædestinationis cum libertate voluntatis, seu cum activa voluntatis indifferentia, expedita ad utrumlibet.
	Seite 85

	Resp. 3. Scientia media, qualem defendimus circa actus salutares pro statu natruæ lapsæ, utilis est, imò & necessaria ad dirigenda decreta Dei prædefinitiva actuum salutarium electorum.
	Seite 85
	Seite 86
	Seite 87



	Quæst. 6. De Divisionibus & causalitate scientiæ divinæ, & ideis divinis.
	Art. 1. Quotuplex sit scientia divina.
	Seite 88
	Seite 89

	Art. 2. Quænam scientia in Deo sit causa rerum, diriegendo scilicet omnipotentiam divina ad extra operantem.
	Resp. 1. Scientia simplicis intelligentiæ est causa rerum.
	Seite 89

	Resp. 2. Sola scientia simplicis intellligentiæ est causa rerum, directiva scilicet omnipotentiæ ad extra operantis.
	Seite 89
	Seite 90


	Art. 3. De ideis divinis.
	Seite 90
	Resp. 1. Datur in Deo idea objectiva rerum omnium ab ipso conditarum.
	Seite 90

	Resp. 2. Idea objectiva, quam habet Deus, rerum omnium à se conditarum, est perfectio Deo maximè intrinseca.
	Seite 90
	Seite 91

	Resp. 3. Idea  objectiva, quam habet Deus rerum à se conditarum, est unica & simplex realiter, sed virtualiter & logicè multiplex.
	Seite 91




	Disputatio VI. De voluntate divinæ.
	Art. 1. Utrùm in Deo sit  voluntas, an liberæ sit, & circa quæ.
	Resp. 1. Deus habet voluntatem.
	Seite 91

	Resp. 2. Deus habet voluntatem & à coactione, & à simplici necessitate immunem circa omnia quæ operatur ad extra.
	Seite 91

	Resp. 3. Voluntas divina libera est libertate contradictionis & specificationis, non libertate contrarietatis.
	Seite 91
	Seite 92
	Seite 93


	Art. 2. Quid actus liber superaddat voluntati divinæ.
	Seite 93
	Seite 94

	Art. 3. Utrùm omnes actus divinæ voluntatis sint honesti, & laudabiles.
	Resp. 1. Nullus actus divinæ voluntatis potest esse malus moraliter.
	Seite 94

	Resp. 2. Nullus actus voluntatis divinæ potest esse indifferens in individuo.
	Seite 94

	Resp. 3. Omnes actus divinæ voluntatis habent infinitam simpliciter honestatem, & sunt æqualiter honesti etiam prout virtualiter inter se distinguuntur.
	Seite 94
	Seite 95

	Resp. 4. Quamvis omnes actus divinæ voluntatis sint æqualiter honesti, & ita voluntas divina non possit eligere inter actus magis vel minùs honestos; tamen omnes illi actus, quibus vult aliquam Dei gloriam extrinsecam, cum posset velle minorem, habent veram laudabilitarem, non solùm physicam, sed etiam moralem.
	Seite 95


	Art. 4. Quotuplex sit actus divinæ voluntatis.
	Seite 95
	Seite 96

	Art. 5. Utrùm in Deo sit amor, & circa quæ.
	Resp. 1. Deus amat se ipsum necessariò & comprehensivè.
	Seite 96

	Resp. 2. Deus amat etiam necessariò omnia possibilia, amore complacentiæ.
	Seite 96

	Resp. 3. Deus amat creaturas existentes, qua tales, sed amore libero.
	Seite 96

	Resp. 4. Deus creaturas rationales existentes amat etiam propter bonitatem, & amabilitatem propriam.
	Seite 96
	Seite 97

	Resp. 5. Deus non amat æqualiter omnia, sed inæqualiter etiam ex parte actus.
	Seite 97


	Art. 6. Utrùm in Deo sit amor specialis erga se ipsum, & an amor ille sit charitatis & benevolentiæ.
	Resp. 1. Deus bona sua intrinseca amat amore speciali, & virtualiter distincto ab odio, & ab omni alio affectu divinæ voluntatis circa Deum.
	Seite 97
	Seite 98

	Resp. 2. In Deo amor quo una persona diligit alteram, est verus amor charitatis, & ita est vera, & propriè dicta amicitia inter Personas divinas.
	Seite 98


	Art. 7. Utrùm in Deo sit odium.
	Resp. 1. Deus habet formaliter odium abominationis, non solùm circa peccate, sed etiam contra peccatores.
	Seite 98

	Resp. 2. Deus etiam propriè & folmaliter odit peccatores odio inimicitiæ.
	Seite 98
	Seite 99



	Disputatio VII. De Providentia Dei circa electos.
	Seite 99
	Art. 1. Utrùm sit in Deo prædestinatio; quid sit, & qurum sit.
	Resp. 1. Datur in Deo prædestinatio.
	Seite 100

	Resp. 2. Prædestinatio est absoluta & efficax, ab æterno facta, præparatio mediorum, quibuscum electi salutem æternam infallibiliter consequuntur.


	Seite 100

	Resp. 3. Prædestinatio, physicè sumpra, consistit non in actu intellectus tantùm, aut actu voluntatis tantùm, sed in actu intellectus simul & actu voluntatis.
	Seite 100
	Seite 101

	Resp. 4. Prædestinatio est hominum, non quidem amnium, sed certorum tentùm.
	Seite 101
	Seite 102

	Resp. 5. Prædestinatio est etiam Angelorum, non quidem omnium, sed eorum tentùm qui steterunt, & in accepta à Deo sanctitate perseverarunt.
	Seite 102
	Seite 103
	Seite 104

	Corollar. Prædestinatio est præscientia, & propositum Dei, quibus certi homines à massa perditionis misericorditer separati, per media infallibilia ad portum salutis æternæ diriguntur & perducuntur.
	Seite 104
	Seite 105


	Art. 2. Utrùm prædestinatio certa sit & immurabilis.
	Resp. 1. Prædestinatio certa est certidudine summa.
	Seite 105
	Seite 106
	Seite 107

	Resp. 2. Prædestinatio divina est absolutè immutabilis.
	Seite 107
	Seite 108


	Art. 3. Utrùm divinæ prædestinationis dertur ratio aliqua ex parte nostri.
	Seite 108
	§. 1. Prædestinationis divinæ nullam dari rationem ex parte prædestinari probatur ex Scriptura.
	Seite 108
	Seite 109
	Seite 110

	§. 2. Prædestinationis divinæ nullam dari rationem ex parte prædestinari; probatur ex S. Augustino.
	Seite 110
	Seite 111
	Seite 112
	Seite 113
	Seite 114

	§. 3. Prædestinationis divinæ non dari causam ex parte prædestinari, probatur rationibus Theologicis.
	Seite 114
	Seite 115
	Seite 116
	Seite 117
	Seite 118

	§. 4. Quòd divinæ prædestinationis nulla detur causa ex parte prædestinari, est fidei dogma.
	Seite 118
	Seite 119
	Seite 120
	Seite 121


	Art. 4. Utrùm Deus prædesiniverit amnia pietatis opera prædestinatorum.
	Resp. Deus prædefinivit amnia pietatis opera prædestinatorum.
	Seite 121
	Seite 122
	Seite 123
	Seite 124


	Art. 5. Utrùm Deus prædestinatos elegerit ad gloriam ratione priùs, quàm eos prædestinarit.
	Resp. Deus voluntare absoluta & efficaci voluit gloriam prædestinaris omnibus, ratione priùs, quam eos prædestinarit.
	Seite 124
	Seite 125
	Seite 126
	Seite 127


	Art. 6. Solvuntur objectiones à Scriptura & Patribus petitæ.
	Seite 127
	Seite 128
	Seite 129

	Art. 7. Solvuntur objectiones à ratione petitæ.
	Seite 130
	Seite 131
	Seite 132
	Seite 133
	Seite 134


	Disputatio VIII. De supernaturali Providentia circa reprobos.
	Seite 134
	Seite 135
	Art. 1. Utrùm detur reprobatio, tam positiva, quàm negativa, & an  utraque habeat  causam ex parte reprobatur.
	Resp. 1. Datur reprobatio positiva.
	Seite 135

	Resp. 2. Reprobatio positiva habet causam ex parte reproborum.
	Seite 135

	Resp. 3. Datur etiam reprobatio negativa.
	Seite 135
	Seite 136

	Resp. 4. Reprobatio negativa facta est post absolutam prævisionem peccati originalis.
	Seite 136

	Resp. 5. Negativa reprobatio habet causam ex parte reproborum, nempe peccatum originale, si ipsa sumatur absolutè. Si verò comparitivè  sumatur, non habet causam præter divinum beneplacitum.
	Seite 136
	Seite 137


	Art. 2 Utrùm deus habeat voluntatem salvandi aliquos reprobos.
	Seite 137
	Seite 138
	Resp. 1. Deus habet sinceram voluntatem salvandi omnes reprobos.
	Seite 138

	Resp. 2. Deus habet sinceram voluntatem salvandi omnes reprobos, qui aliquando justificantur.
	Seite 138
	Seite 139

	Resp. 3. Deus habet sinceram voluntatem salvandi omnes reprobos fideles.
	Seite 139

	Resp. 4. Deus habet sinceram voluntatem salvandi omnes reprobos, nullo planè excepto.
	Seite 139
	Seite 140
	Seite 141
	Seite 142
	Seite 143


	Art. 3. Solvuntur objectiones contra sinceram Dei voluntatem salvandi omnes reprobos.
	Seite 143
	Seite 144

	Art. 4. Solvuntur objectiones contra mortem Christi pro omnibus hominibus.
	Seite 144
	Seite 145
	Seite 146
	Seite 147

	Art. 5. Quantum certitudinem habeat hæc nostra sententia, quòd Deus velit sincerè salutem omnium hominum, nullo excepto.
	Resp. 1. Quòd Christus mortem suam obtulerit pro amnibus omninò hominibus ex sincero defiderio procurandi eorum salutem, certum est certudinem fidei.
	Seite 147

	Resp. 2. Quòd Deus sincerè velit omnes adultos salvari nullo excepto, certum est certitudine fidei.
	Seite 147
	Seite 148

	Resp. 3. Quòd Deus non solum adultos amnes, sed etiam omnes parvulos, etiam eos qui dicuntur mori in utero materno ex solo defectu causarum naturalium, aut nascuntur in iis circumstantiis, in quibus munanitús non potest illis succuri ante mortem, salvos esse sincerè defideret, certum est certitudine fidei.
	Seite 148
	Seite 149


	Appendix. De Hæresibus circa prædestinationem.
	§. 1. Quid Pelagiani sentiant circa prædestinationem.
	Seite 149

	§. 2. Quid sentiant Semipelagiani circa prædestinationem.
	Seite 149

	§. 3. Quid sentiant Semipelagiani circa prædestinationem.
	Seite 150

	§. 4. Utrùm ante Calvinum extiterit aliqua Prædestinatianorum secta.
	Seite 150
	Seite 151
	Seite 152




